
Universidade de Évora - Instituto de Investigação e Formação Avançada

Programa de Doutoramento em Filosofia

Tese de Doutoramento

A crise da espacialidade filosófica moderna e novas
configurações do conceito de espaço

Marcello Boemio

Orientador(es) | Irene Viparelli

Olivier Feron

Évora 2025



Universidade de Évora - Instituto de Investigação e Formação Avançada

Programa de Doutoramento em Filosofia

Tese de Doutoramento

A crise da espacialidade filosófica moderna e novas
configurações do conceito de espaço

Marcello Boemio

Orientador(es) | Irene Viparelli

Olivier Feron

Évora 2025



A tese de doutoramento foi objeto de apreciação e discussão pública pelo seguinte júri nomeado
pelo Diretor do Instituto de Investigação e Formação Avançada:

Presidente | Maria Teresa Santos (Universidade de Évora)

Vogais | Alexandre Franco de Sá (Universidade de Coimbra)
Alfonso Galindo Hervás (Universidad de Múrcia)
Giuseppe Antonio di Marco (Università Degli Studi di Napoli Federico II)

Irene Viparelli (Universidade de Évora) (Orientador)

Silvério Carlos Rocha-Cunha (Universidade de Évora)

Évora 2025



ABSTRACT

A crise da espacialidade filosófica moderna e novas configurações do conceito de espaço

Marcello Boemio

Esta tese explora o conceito de espaço político moderno, na sua diferenciação específica em relação 

à concepção de espaço antigo e pré-moderno, analisando o seu nascimento com Hobbes e a sua 

evolução através do pensamento científico e filosófico até à contemporaneidade. O ponto de partida 

para a construção da nova ideia de espaço é representado pelo trabalho de Galileo Galilei e pela 

ideia hobbesiana de um espaço geométrico e político ordenado, encarnado pelo Leviatã, onde o 

poder soberano garante estabilidade contra o caos natural, em nome de uma racionalidade 

cartográfica que substitui o mapa pelo mundo. Com Newton, o espaço adquire uma dimensão 

universal e matemática, regulada por leis físicas que também influenciam o pensamento político, 

introduzindo a ideia de uma ordem racional e universal que tenta aproximar o homem da natureza. 

A Revolução Francesa e o conceito de nação elaborado por Sieyès representam outro marco 

fundamental, no qual o poder político se torna imanente ao povo, fundando um espaço político 

autônomo. O sistema métrico, com Delambre e Méchain, exemplifica a vontade de racionalizar 

também o espaço físico, tornando-o mensurável e governável. No século XX, a crise deste modelo 

emerge tanto na literatura, com Kafka e Eliot, quanto na filosofia, que busca novas formas de 

espacialidade sem encontrá-las de forma definitiva, após o declínio da espacialidade baseada no 

primado europeu. Se, por um lado, os textos literários representam um espaço fragmentado e 

alienante, por outro, a filosofia reflete sobre a dissolução de uma ordem política e espacial 

anteriormente considerada estável. A tese conclui investigando a dificuldade contemporânea de 

definir um espaço político coerente, sinal de uma crise que atravessa tanto a literatura quanto o 

pensamento filosófico, na contínua busca por uma nova espacialidade que ainda demora a emergir.


Espaço político / Thomas Hobbes / Cartografia / Imanência / Crise espacial




ABSTRACT 


The crisis of modern philosophical spatiality and new configurations of the concept of space


Marcello Boemio


This thesis explores the concept of modern political space, in its specific differentiation from the 

conception of ancient and pre-modern space, analyzing its birth with Hobbes and its evolution 

through scientific and philosophical thought up to the contemporary period. The starting point for 

the construction of the new idea of space is represented by Galileo Galilei's work and Hobbes' idea 

of an ordered geometric and political space, embodied by the Leviathan, where sovereign power 

guarantees stability against natural chaos, in the name of a cartographic rationality that replaces the 

world with the map. With Newton, space acquires a universal and mathematical dimension, 

governed by physical laws that also influence political thought, introducing the idea of a rational 

and universal order that attempts to bring man and nature closer together. The French Revolution 

and the concept of the nation elaborated by Sieyès represent another fundamental step, where 

political power becomes immanent to the people, establishing an autonomous political space. The 

metric system, with Delambre and Méchain, exemplifies the desire to rationalize physical space as 

well, making it measurable and governable. In the 20th century, the crisis of this model emerges 

both in literature, with Kafka and Eliot, and in philosophy, which searches for new forms of 

spatiality without definitively finding them, following the decline of the European-based spatiality. 

While literary texts represent a fragmented and alienating space, philosophy reflects on the 

dissolution of a political and spatial order previously considered stable. The thesis concludes by 

investigating the contemporary difficulty of defining a coherent political space, a sign of a crisis 

that permeates both literature and philosophical thought in the ongoing search for a new spatiality 

that has yet to emerge.


Political space / Thomas Hobbes / Cartography / Immanence / Spatial crisis 




 



Índice 

 

 

 

 
Introdução 1 

Capítulo I 

A representação gráfica do mundo e a construção da terra 

1. Wittgenstein e o espaço lógico 10 

2. Se o mapa não é o território 15 

3. Os sinais do mundo 20 

4. Antes dos Gregos 31 

5. Anaximandro e o mundo em imagem 36 

6. Ciência e Sacrificio 47 

7. Dialéticas do Iluminismo e cegueiras 49 

8. Atena, do Monóculo de Polifemo aos «Olhos de Coruja» 56 

9. Parmênides: o ser como espaço puro 61 

10. Aristóteles e os dois valores 69 

11. A Pérsia antes e depois 78 

Capítulo II 

As lógicas da Terra 

1. Questões de método: não basta saber, é preciso também acreditar 81 

2. Ptolomeu e a grade imaginária 84 

3. O céu como paradigma da terra 88 

4. As vias Romanas 92 

5. O corpus mysticum 98 

6. O Katechon ou o corpo cristão 105 



7. O mar e o inassimilável 114 

8. O Atlântico: o vazio e a crise do modelo antigo e medieval 119 

9. A exclusão do paraíso e o espaço sem tempo 123 

10. O século e o mundo 128 

11. Das cidades à capital 132 

12. Fraturas 135 

13. A indecisão de Hamlet 137 

Capítulo III 

O grande mimetismo 

1. Anatomias 143 

2. O homem sem experiência 151 

3. Do corpo ao cadáver 155 

4. O sonho de Descartes na véspera de São Martinho 159 

5. Fazer a tabula rasa 163 

6. Hobbes e o horror da natureza 167 

7. Lobisomens e Cidadãos 170 

8. O Abandono 176 

9. A lógica cartográfica, meta-modelo e racionalidade 

politica moderna 182 

10. Auctoritas 184 

11. Contra os poderes indiretos 194 

12. Utopias soberanas 198 

13. O Atlas e o Estado 202 

14. Mecanismos não românticos 207 

15. O terror dos espaços infinitos 213 

16. O retorno da natureza e de suas leis 218 

17. A nova equidistância 226 

18. Razão e Nação: Sieyès 234 



19. Neutralização e neutralidade 239 

Capítulo IV 

Medidas e Desmedidas do Mundo 

1. Tudo com a mesma medida 242 

2. A neutralização e o espaço inquieto 249 

3. A Cartografia do Espírito 259 

4. Depois de Hegel 265 

5. As Northwest Ordinances e a fronteira 269 

6. Talassocracias e leituras schmittianas 273 

7. O Hemisfério Ocidental e a Europa 282 

8. A Crise 295 

9. O último modelo cartográfico desesperado 298 

Capítulo V 

Como um novo prólogo 

1. A nebulosa atual 301 

2. Perfis de novos espaços 304 

3. Tentativa de uma topografia do novo milênio 317 

 

 

 

Bibiografía 325 



 



1  

Introdução 

 

 

 
«Magia e espaço coapertencem, não magia e tempo» 

Carl Schmitt 

 

 

 

 

A presente pesquisa é guiada por um objeto: o espaço. No entanto, o espaço 

examinado aqui está intimamente ligado à dimensão política e, portanto, não é 

abordado como um objeto filosófico “puro”. O foco do discurso está na relação 

ineliminável que, por força das circunstâncias, existe entre os dois âmbitos: o 

espacial e o político. A política não pode ignorar o espaço, nem pode ser 

pensada e estruturada sem, antes de tudo, ter uma posição determinada em 

relação à espacialidade; isso é válido, sem distinção, para todas as épocas. O 

que muda é como essa relação é pensada e declinada, o que varia reside nas 

modalidades pelas quais uma determinada época pensa a si mesma e, portanto, 

em como pressupõe e organiza sua própria espacialidade. Existe, portanto, um 

posicionamento em relação ao espaço, mais ou menos consciente, do qual se 

originam as maneiras pelas quais a política organiza sua própria práxis. 

O grande discurso conduzido sobre a modernidade foi, de fato, amplamente 

centrado nas categorias de tempo1, e especialmente no tema da secularização – 

seja ela vista de forma negativa ou positiva, como uma emancipação 

plenamente legítima ou como um indicador da dívida moderna em relação à 

época medieval –; ou seja, na ideia de imersão da dimensão temporal, ligada ao 

paradigma do além, em um aquém mundano e alcançável. A atenção à 

 

1 Sobre isto veja-se: K. Löwith, Meaning in History. The Theological Implications of 

the Philosophy of History, University of Chicago Press, Chicago, 1949; H. 

Blumenberg, Die Legitimität der Neuzeit, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1966; 

G. Marramao, Minima temporalia: Tempo, spazio, esperienza, Il Saggiatore, Milano, 

1990; C. Schmitt, Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 

Duncker & Humblot, Berlin, 1990. 



2  

dimensão do espaço como um campo de investigação imprescindível para 

compreender a gênese e as lógicas da modernidade – assim como, obviamente, 

para tentar interpretar sua crise – provavelmente começa com a reflexão de 

Carl Schmitt a partir do final dos anos 1930, continuando com os escritos Terra 

e Mar e O Nomos da Terra, onde a dimensão da espacialidade emerge 

expressamente como um factum central para a leitura das grandes dinâmicas 

globais. Na verdade, Martin Heidegger, em Ser e Tempo, ao escrever sobre a 

mundanidade do mundo, já havia abordado o ser-no-mundo na acepção de 

habitar, recuperando toda uma constelação problemática relacionada à 

dimensão espacial, embora de maneira diferente tanto nas premissas quanto nas 

finalidades em relação à posição de Schmitt. A questão espacial, e os 

problemas a ela associados, recuperou importância gradualmente, até ocupar 

uma centralidade comparável à do tempo, sobretudo após o fim do mundo 

bipolar e com a pergunta sobre a possibilidade da unidade do globo ou sua 

fragmentação e reorganização policêntrica. Isso é evidente em uma série de 

autores de orientações teóricas e objetivos muito distintos, desde Huntington e 

Soja até Harvey, Lefebvre, Marramao, Peter Sloterdijk e John Agnew. 

Especialmente nas últimas duas décadas, houve uma intensificação 

considerável dos estudos relacionados à espacialidade como um elemento 

determinante para compreender tanto a gênese da racionalidade moderna em 

seu conjunto quanto a razão operante por trás da perspectiva ocidental. Nesse 

sentido, alguns estudos, como os conduzidos por Franco Farinelli, destacaram a 

importância da cartografia para a filosofia e para os ordenamentos terrestres em 

geral, assim como Peter Sloterdijk procurou evidenciar a importância da 

geografia para a constituição do mundo como globo, e como a crise 

contemporânea é também — se não principalmente — uma crise dos espaços 

tradicionais2. 

 
 

 

2 Refere-se principalmente ao texto P. Sloterdijk, Sfere II. Globi, tr. it. Giuseppe 

D’Angelo, Bollati Boringhieri, Torino, 2011. 



3  

A presente pesquisa, portanto, move-se nesse sentido, dentro do horizonte 

que tenta destacar a importância fundamental que o espaço desempenhou e 

como essa importância está particularmente ligada à dimensão do desenho – e 

especialmente da imagem cartográfica – contribuiu de maneira relevante para a 

emergência da racionalidade política moderna. Nesse sentido, mais do que 

secularização, poderia-se falar de uma materialização ideal do espaço, ou seja, 

de uma projeção no mundo de uma racionalidade geométrica e cartográfica 

abstrata – operação pela qual o globo pode, finalmente, ser apresentado ao 

olhar em sua totalidade e unidade –, o que significa racionalizar o globo na 

imagem ordenada. Nesse sentido, o mundo moderno está profundamente 

dentro do pressuposto de Berkeley, segundo o qual «ser é ser percebido». O 

mundo é apreendido na modalidade espacial da projeção cartográfica e, a partir 

disso, a política começa a se pensar como ciência precisamente por ser capaz 

de pensar as sociedades humanas com a mesma racionalidade com que o mapa 

apresenta a Terra ao nosso olhar. O mundo transofrma-se no mapa de si 

mesmo. Este estudo busca reconstruir como essa racionalidade, operante 

segundo as lógicas da representação bidimensional do globo, efetivamente 

constituiu um paradigma fundamental, e como a crise desse paradigma marca 

em diversos níveis o declínio da espacialidade moderna e, com ela, das lógicas 

que sustentaram sua racionalidade política. 

A ideia inicial desta pesquisa reside, portanto, na convicção de que a 

modernidade filosófica e política se estruturou em torno do que pode ser 

definido como o regime da representação, que teve uma razão redutiva e 

sacrificial, guiada por modalidades que podem ser definidas como 

“bidimensionais”. Nesse sentido, mais do que falar de representação como 

mediação, pode-se falar de atividade construtiva do sujeito, que organiza e 

estrutura a realidade partindo de modalidades que funcionam a partir do 

transcendental do mapa. A representação não é, de fato, atribuível a uma 

modalidade de puro reflexo mediado da realidade, mas funciona, em vez disso, 

como pressuposto para a definição da própria realidade. 



4  

O desenho teve uma importância muitas vezes subestimada na história dos 

homens, especialmente quando se fala da construção da racionalidade política 

moderna; insistiu-se muito mais — claramente não sem razão — no papel 

ocupado pelo sujeito e pelo novo logos calculador e objetivante, derivado da 

nova ciência, e só recentemente começou-se a focalizar seriamente que a 

grande novidade do século XVII europeu reside na construção que o sujeito faz 

de um espaço completamente novo: geométrico e homogêneo, isotrópico e 

euclidiano, rompendo definitivamente com as concepções anteriores e 

introduzindo uma espacialidade essencialmente inédita. Carl Schmitt escreveu 

que a verdadeira revolução moderna foi uma Raumrevolution, e é a partir dessa 

consciência que esta pesquisa começa. Esse ponto de vista envolve conceitos 

como imanência e potestas, que em sua acepção moderna introduzem 

mudanças que rompem com uma ideia de continuidade absoluta com o mundo 

clássico pré-moderno, estabelecendo lógicas geométricas que marcam uma 

descontinuidade histórica decisiva. Niklas Luhmann e Franco Farinelli já 

apontaram como o Atlas representou o paradigma da modernidade, e esta 

pesquisa tenta vincular esse discurso ao papel fundamental que a relação entre 

desejo e ordem desempenhou, como desejo de ordem diante do declínio da fé 

na natureza e em sua harmonia. Ao mesmo tempo, essa dicotomia entre ordem/ 

natureza foi continuamente submetida a tentativas de renaturalização, para 

vincular novamente os dois momentos. Nessa perspectiva, o status atribuído ao 

conceito de natureza e o papel da racionalidade em relação a ele são essenciais. 

Nesse sentido, a racionalidade moderna representa, sem dúvida, o ponto mais 

alto de obliteração dos lugares naturais, substituídos pela idealidade abstrata do 

espaço geométrico matematizado, como escreveu Sloterdijk, a modernidade é a 

postura prometeica de uma monstruosa produção maquínica que deseja 

transformar o mundo em uma estufa sob medida para o homem3. 

 

 

3 Tal concepção está presente em muitos trechos da produção filosófica de Peter 

Sloterdijk, especialmente em sua obra principal Esferas, com destaque para o segundo 

volume. Cfr, P. Sloterdijk, Sfere II, Globi, cit. 



5  

No primeiro capítulo, portanto, tenta-se demonstrar que, já na filosofia 

grega, funcionavam lógicas espaciais e geométricas, mas isso, no entanto, não 

implica a constatação de uma !invariante histórica” na estruturação concreta da 

ordem social e política antiga, nem tampouco indica aquele processo de 

esvaziamento da natureza que ocorreu de fato apenas a partir do século XVII e 

da revolução científica. Embora o mundo grego conhecesse a arte da 

cartografia e tivesse uma geometria muito avançada, isso não significou, 

concretamente, a operação da mesma transformação do mundo em Terra – ou 

seja, a mutação do globo em um plano – que o moderno realizou como sua 

operação mais peculiar e poderosa; portanto, a relação de substituição entre 

modelo e realidade não pode ser considerada uma constante absoluta e 

hipostática das civilizações humanas. Nesse sentido, tanto o conceito de physis 

quanto o de cosmo não são absolutamente os mesmos usados pelos modernos, 

nem tampouco os conceitos de artifício, Estado, natureza, mundo e assim por 

diante. Embora a polis democrática necessite de abstração cartográfica e 

geométrica – e tudo isso já está refletido no olho de Atena –: cálculo, guerra 

justa, cultivo, navegação, moeda e pura equivalência por trás de cada lugar 

reduzido a um nome; o mundo grego permanece – como é visível em Platão e 

Aristóteles – uma cultura do lugar, da riqueza da substância da natureza, e 

nunca se transforma no plano puramente abstrato e infinito de Newton. 

O segundo capítulo, por sua vez, busca investigar como, a partir das 

questões teológicas ligadas à eucaristia como corpo de Cristo, a 

bidimensionalidade começa a assumir uma dimensão completamente diferente, 

que subverte o poder e a performatividade dos mapas, assim como impõe a 

ideia de corpo (corpus mysticum) como inseparável de um lugar 

qualitativamente conotado em relação a uma dimensão histórica e escatológica. 

Nesse sentido, a tensão entre impulsos universalistas e localizações concretas 

torna-se a própria forma que a época medieval imprime à Europa na figura 

política do Império Cristão. É a partir daqui que a Europa começa a sentir-se 

como um freio (Katechon) capaz de exercer uma força salvífica-existencial 



6  

operando no tempo, até o fim dos tempos. Tudo isso está ligado à ideia geral de 

que o homem é principalmente um terrestre, e que o mar, como lugar das 

trevas, é de fato algo não condizente aos terrestres. Assim, Carl Schmitt fala do 

mundo medieval como fundado em uma localização terrena fundamental. São 

então os encontros atlânticos que estabelecem uma relação complexa e 

indefinível entre globo e mapa, entre a redondeza terráquea e o plano 

cartográfico, resolvida pela especulação e pela ciência do século XVII de uma 

maneira que muda completamente a ordem dos discursos e que terá um 

impacto prático de enorme alcance sobre os ordenamentos da Terra como um 

todo: tanto pelo fim do universalismo da Igreja de Roma, quanto pelo 

surgimento de fragmentações do espaço que se movem junto com a descoberta 

de um novo mundo totalmente desconhecido. 

No terceiro capítulo, busca-se mostrar como a desordem concreta 

renascentista gerou uma ruptura da homogeneidade transcendental entre 

cosmos e pólis, e como dessa fratura gerou-se uma racionalidade que se 

concentra no artifício como mecanismo para colocar em ordem uma natureza 

agora violenta e assustadora. Nesse sentido, defendo a tese de que, com o 

pensamento de Hobbes, ocorreu o grande mimetismo, ou seja, a realidade foi 

pensada como algo a ser estruturado, construído, a partir da racionalidade dos 

mapas e da lógica da tábua. O soberano desenha a ordem racional a partir da 

imagem ordenada e geométrica dos mapas, e só a partir disso pode conhecer e, 

portanto, assumir o território que gere e administra. 

Assim, nascem os Estados e as ordens modernas – como mecanismos 

capazes de funcionar contra uma natureza feroz e hostil – que instauram a 

relação toda moderna entre transcendência e imanência, que se dá na mesma 

relação que existe entre plano e linha. A racionalidade política moderna, dessa 

forma, assume plenamente, como transcendental, a performatividade da mesa, 

subsumindo, consequentemente, o mundo na racionalidade desdobrada de um 

modelo bidimensional, que deve “aplainar” o mundo. É a centralidade do 

conceito de projeção – como operação de um sujeito que deve poder ter o 

mundo presente ao seu olhar em sua totalidade – e do conceito de tabula rasa, 



7  

que significou o sacrifício do mundo em nome da terra como modelo e, 

preliminarmente, como necessidade de “fazer a tábua”. Essa operação epocal 

também permitiu, por outro lado, sair de uma desordem concreta e organizar as 

sociedades humanas de acordo com novas modalidades, capazes de articular – 

de maneiras também dramáticas e certamente discriminatórias – a relação entre 

medida e desmedida, entre limitado e ilimitado. Tudo isso significou uma 

reescrita radical da relação milenar entre auctoritas e potestas, produzindo a 

necessidade de incorporar, segundo lógicas imanentes, a auctoritas na potestas 

soberana dentro de espaços delimitados e definidos. 

Esse esvaziamento da natureza operado pela racionalidade moderna, ou a 

morte de Deus, logo se transformou em uma necessidade de renaturalizar a 

imagem do mundo, ou seja, quase imediatamente surgiu a exigência de tentar 

restabelecer aquela relação perdida entre cosmo e polis – mesmo que segundo 

modalidades completamente novas –; isso determinou o surgimento do 

conceito de nação como corpo natural, poder constituinte, que funciona como 

energia política capaz de vivificar os ordenamentos e evitar que se tornem 

meros mecanismos formais. Retorna, em outras palavras, a centralidade de algo 

como uma alma – enquanto princípio de vida – que, de dentro, substancializa a 

realidade, e que, em um léxico político, significa a energia política, ou seja, a 

postura existencial de um povo que concretamente percebe-se como ligado ao 

destino de um lugar. 

No quarto capítulo, tenta-se destacar como, com o Iluminismo e a 

Revolução Francesa, se criou uma nova conjunção entre impulsos 

universalistas e centralização estatal, mas como – justamente dentro desse 

arcabouço – atuam vetores que, por um lado, fortalecem e, por outro, minam a 

estrutura espacial hobbesiana. Começam assim a ganhar espaço lógicas que – 

na linguagem schmittiana – atuam substancialmente contra a política, o seu 

espaço e as suas leis: o universalismo dos direitos, a economia e a técnica. É 

Hegel quem tenta, de alguma forma, propor uma síntese e restabelecer um 

!primado da política”, que, por um lado, segue lógicas puramente cartográficas 



8  

– assumindo o Oriente e o Ocidente como polos fixos que marcam o caminho 

do Espírito – e, por outro, tenta reconsiderar lógicas geográficas 

tridimensionais e naturais, embora enquadradas de maneira estritamente 

identificável ainda como racionalidade cartográfica. Após a reflexão hegeliana, 

abre-se o tempo da verdadeira crise do espaço moderno, que vê, por um lado, 

Marx insistir na fratura interna da geometria estatal – que, de sua ótica, se 

move ao longo da articulação da luta de classes –, e, portanto, o espaço 

moderno nunca está à disposição do soberano, mas este o administra por meio 

de uma espacialidade econômica que responde a lógicas de violência e 

exploração. Por outro lado, o surgimento da geopolítica marca o enorme 

terremoto mundial causado pela entrada no “curso da história mundial” do 

hemisfério americano, que rompe para sempre o equilíbrio eurocêntrico global 

de «terra e mar». 

Após as guerras mundiais e o colapso da URSS – a última verdadeira 

tentativa de restaurar uma lógica cartográfica moderna em intensidade máxima 

– o domínio da representação entra decididamente em crise. Nesse sentido, a 

relação entre Terra e Mundo torna-se problemática, como na interpretação feita 

por Heidegger, e a Terra «reduzida a imagem» torna-se o escândalo da 

racionalidade humana, seu ponto de ruptura em relação ao qual se tenta pensar 

um além ou um outro. A explosão contemporânea de modelos alternativos à 

representação – em que até mesmo os mapas não mais se enquadram no 

paradigma da representação – e o crescimento exponencial de posições que 

estigmatizam por completo o espaço moderno, ainda não ofereceram, 

entretanto, nada de realmente diferente ou plausível – senão em palavras – e, 

no fundo, com muita frequência, essas posições contemporâneas não 

conseguem compreender completamente a persistente permanência de lógicas 

euclidianas, territoriais, que ainda retornam, apesar da contínua tentativa de 

removê-las. 

A crise do modelo de representação, por ora, parece não abrir nem para uma 

relação mais justa, equitativa ou imediata com o mundo, nem – como sustenta 

Baudrillard – inaugura uma época em que, finalmente, a realidade se perde em 



9  

seu simulacro; parece emergir, ao contrário, um híbrido, no qual o modelo e a 

realidade tornam-se indistinguíveis; onde a continuidade do espaço é perdida, e 

com ela também a continuidade temporal, em uma ótica de simultaneidade e 

parcialidade estranhas e arbitrárias. Como escreve Sloterdijk, o que resta 

parece pertencer exclusivamente ao domínio do rastro e da hibridização, pois 

nenhum «corte chega até o fundo»4. 

Com o fim do mundo bipolar das duas superpotências políticas – dividido 

nos três mundos econômicos –, de repente nos encontramos em um mundo 

onde a lógica sacrificial que sustentava a representação moderna é 

completamente rejeitada. Mas a hipótese de um espaço sem perdas, liso, 

encantado, da Disneyland planetária – sobre o qual os desejos globais viajam 

em uma superfície sem resíduos ou sobras, sobre a qual se pode surfar – não 

cumpre suas promessas. Emergindo e se movendo em espaços errantes e 

desérticos estão os migrantes econômicos, os turistas, os terroristas, e ainda os 

exércitos – figuras trágicas, cada uma à sua maneira e em modos diferentes – 

de um mundo que produz espacialidades a serem consumidas, em uma 

ausência total de legibilidade global e, ao mesmo tempo, de avanço Beyond the 

line de desejos e medos. Os mapas não desaparecem, mas se multiplicam 

infinitamente, de todos os tipos, em todos os níveis, como se, finalmente, 

tivéssemos nos tornado puro olhar diante de um mundo que não é mais sequer 

uma imagem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

4 P. Sloterdijk, Non siamo ancora stati salvati. Saggi dopo Heidegger, Traduzione di 

Anna Calligaris e Stefano Crosara, Edizioni Tlon, Roma, 2024. 



10  

Capítulo I 

A representação gráfica do mundo e a construção da terra 

 

 

 

 

 
1. Wittgenstein e o espaço lógico 

 

No Tractatus logico-philosophicus, Ludwig Wittgenstein escreveu que «a 

imagem é um modelo da realidade»5. Na sua formulação específica, a imagem 

a que se refere é a “lógica dos fatos” expressa nas proposições, e para ser 

eficaz não deve se limitar a coincidir com uma pura descrição do que está 

contido no mundo. Em outras palavras, o que Wittgenstein se refere não é uma 

lista pura das coisas presentes e existentes que registramos ao nosso redor; é 

necessário que tal imagem seja uma descrição capaz de definir sua colocação 

correta no plano da possibilidade. Por exemplo, se você estiver em um jardim, 

não é suficiente dizer: árvore, cadeira, mesa, porque é preciso ser capaz de 

oferecer um quadro descritivo que permita entender como os objetos listados se 

 

5 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philospphicus, trad. Amedeo G. Conte, Einaudi, 

Torino, 1998, p. 30. Relativamente ao Tractatus Logico-Philosophicus, a bibliografia, 

vista a importância capital do filósofo austríaco, é praticamente interminável, para um 

perfil sintético remete-se a: M. Penco, Guida alla lettura del Tractatus di Wittgenstein, 

Laterza, Roma-Bari, 1994; A. G. Gargani, Il pensiero dei filosofi. Da Wittgenstein a 

Gadamer, Laterza, Roma-Bari, 1984; P. Frascolla, Il Tractatus logico-philosophicus di 

Wittgenstein. Introduzione alla lettura, Carocci, Roma, 2006; S. Gattei, Introduzione a 

Wittgenstein, Laterza, Roma-Bari, 2003; E. Zoccolella, Wittgenstein: un'introduzione, 

Edizioni Unicopli, Milano, 1995; P. Donatelli, Wittgenstein e la filosofia 

contemporanea, Quodlibet, Macerata, 2011; D. Pears, The False Prison: A Study of the 

Development of Wittgenstein’s Philosophy, Oxford University Press, Oxford, 1987; M. 

McGinn, Wittgenstein and the Philosophical Investigations, Routledge, London, 1997; 

R. Monk, Ludwig Wittgenstein: The Duty of Genius, Jonathan Cape, London, 1990; 

M. McGinn, Elucidating the Tractatus: Wittgenstein's Early Philosophy of Logic and 

Language, Clarendon Press, Oxford, 2006; D. P. Ferreira, O Tractatus Logico- 

Philosophicus de Wittgenstein: uma leitura crítica, Relógio dÁ’gua, Lisboa, 1998; M. 

S. Lourenço, A Filosofia de Wittgenstein, Gradiva, Lisboa, 1990. 



11  

relacionam: «o que o mundo é, é dado por uma descrição e não por uma lista 

de objetos»6, e a forma como essa relação é disposta na representação pode ou 

não coincidir com o estado real das coisas. Nesse sentido, a imagem-modelo, 

como proposição, é capaz de retratar o real de acordo com uma inclinação que 

pode corresponder à disposição real do objeto. Já a partir dessas palavras pode- 

se compreender como o discurso está ligado às lógicas do desenho mais do que 

às do logos. 

Essa proposição de Wittgenstein assume uma coloração diferente se lida 

junto com a que afirma que, em primeiro lugar, «o mundo se divide em fatos» 

e, avançando mais, com a que diz que esses “fatos”, para serem mundo, 

precisam estar situados no espaço lógico. Como o próprio Wittgenstein aponta: 

«os fatos no espaço lógico são o mundo»7. Existe algo que é entendido como 

um sistema completo de relações, que funciona como um plano de coerência e 

acolhimento, e apenas e exclusivamente se insistindo nesse plano os fatos 

lógicos adquirem aquela dignidade que os eleva acima do insignificante. O 

plano lógico ou plano de representação é a possibilidade de as proposições se 

darem em relação a um mundo, porque é o que é comum com o representado. 

O que por correção lógica não deve ser excluído ou posto de lado, é o que pode 

estar em tal espaço, que pode ser compreendido em seu plano. Por isso, o 

mundo, como totalidade dos fatos, deve poder estar em uma superfície lógica, e 

apenas a partir disso é capaz de ser “imagem do mundo”. E essa forma lógica é 

precisamente o pressuposto de toda descrição, ou seja, a possibilidade de que a 

realidade seja dizível na linguagem, e que as proposições possam ser uma 

imagem capaz de descrever o mundo. Em outras palavras, contra qualquer 

concepção que lida com a lista, ou seja, com o puro nome, Wittgenstein fala de 

uma natureza do pensamento pela qual a proposição é imagem, e portanto 

 

6 L. Wittgenstein, Lezioni 1930-1932. Dagli appunti di John King e Desmond Lee, ed. 
It. a cura di Aldo Giorgio Galgani, Adelphi, Milano, 1995, p.144. 

7 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, cit., p. 25. 



12  

«possui de reflexo uma natureza representativa, como projeção em palavras de 

uma situação pensada»8. 

Isso significa que o mundo não deve ser entendido como uma coleção ou 

conjunto de coisas, mas sim como um espaço conjunto de relações que 

necessitam de uma estruturação sólida e necessária. De fato, apenas e 

unicamente se compreendidos em tal plano os fatos podem ser chamados de 

mundo, ou seja, o “como” do mundo necessita da forma lógica, de um plano de 

composição dos significados, como seu transcendental. Se o mundo é Welt, ou 

seja, totalidade “determinada”, e se isso pode ocorrer na linguagem, isso é 

possível a partir do fato de que «a imagem tem em comum com o representado 

a forma lógica de representação»9. Essa passagem é particularmente 

significativa porque, como Bertrand Russell apontou, «Wittgenstein compara a 

expressão linguística à projeção na geometria»10, o que significa que a imagem 

linguística wittgensteiniana é também uma modalidade de representação de 

objetos tridimensionais em um plano bidimensional. Nesse sentido, o fato 

saliente torna-se a relação entre plano e mundo, ou seja, entre superfície lógica 

bidimensional e realidade tridimensional. Apenas partindo disso é possível 

entender como para Wittgenstein é o plano lógico o pressuposto fundamental 

para que algo como um mundo expresso em imagem possa existir. 

Agora, além de uma posição que poderia ser chamada de anti-naturalista, 

segundo a qual não são as coisas ou os nomes, mas os fatos que compõem a 

trama do mundo, é também verdade que esses fatos adquirem um status 

significativo apenas e exclusivamente se insistirem em um plano, ou seja, se 

aderirem a uma forma. Wittgenstein escreve que «a imagem é um fato», porque 

nela há uma relação entre elementos, e é justamente a possibilidade de que a 

 

8 P. Frascolla, Il Tractatus logico-philosophicus di Wittgenstein, cit., p. 32. 

9 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, cit., p.31. 

10 B. Russell, Introduzione, in L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, cit., p. 
5. 



13  

disposição desses coincida com a forma como estão dispostos no mundo que 

faz com que seja «conectada com a realidade»11. 

O ponto interessante para o discurso que se quer conduzir é que é 

justamente tal plano que estabelece se os fatos são ou não mundo, justamente 

porque uma proposição, para resultar significativa, deve se dar em uma relação 

linear ao conjunto de modo a resultar «perfeitamente definida»12. Assim, se 

encontra diante do fato de que apenas o que pode ser perfeitamente inscrito na 

superfície lógica, de modo a resultar perfeitamente delimitado e ligado ao 

tecido das relações, é propriamente mundo. A modalidade operativa 

matemática, referida por Russell, chamada de projeção, refere-se ao fato de 

transformar os pontos do objeto tridimensional em uma superfície 

bidimensional de projeção, neste caso lógico-linguística. Agora, seguindo essa 

trilha, aplicando-a a ordens mais gerais e deixando assim o plano da Lógica 

como ramo específico da filosofia, pode-se notar como a relação entre 

imagem-modelo e realidade se complica, porque não é mais possível referir-se 

ao modelo como mera cópia, mais ou menos conforme, de um referente real 

externo e objetivo. E isso não apenas porque toda projeção é em si uma 

redução, mas também porque o próprio ato que torna possível toda 

representação envolve o conceito de espaço, que por força das circunstâncias 

deve ser pressuposto, e que acaba por funcionar como organizador geral do 

conjunto. Qualquer pessoa que queira traçar sinais gráficos para a 

representação de um objeto precisa de um suporte material, de um papel, de 

uma tábua, de um plano – mesmo que seja lógico como no caso de 

Wittgenstein – sobre o qual desenhar linhas, e por força das circunstâncias terá 

que fazê-lo renunciando a uma das três dimensões, justamente porque não são 

as coisas em sua pura aparência física e natural que explicam o mundo. 

 

11 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, cit., p.30. 

12 B. Russell, Introduzione, cit., p.4. 



14  

O espaço lógico a que Wittgenstein se refere é, portanto, uma maneira de 

descrever a estrutura lógica dos fatos atômicos e das proposições, a fim de 

visualizar algo que se dá como mundo. Agora, parece que quando o filósofo do 

Tractatus afirma que «os fatos no espaço lógico são o mundo»13, ele está 

sustentando que a estrutura lógica das proposições e dos fatos atômicos reflete 

a estrutura do mundo real. Fazendo isso, em outras palavras, a lógica é 

propriamente entendida como um mapa do mundo. Se é possível representar 

algo em uma proposição lógica – que pode entrar no plano lógico –, então tal 

proposição tem uma correspondência direta com uma parte da realidade que 

existe lá fora. 

A esse respeito, o geógrafo italiano Franco Farinelli sustentou a tese de que 

o Tractatus é um «manual de lógica cartográfica»14. Isso porque a relação entre 

imagem e realidade possui os contornos de uma operação projetiva, e então não 

pode deixar de remeter ao mapa, ou seja, à relação entre um plano 

bidimensional no qual existem sinais, e a realidade tridimensional a que se 

referem, porque «o que os fatos e as proposições têm em comum são as 

propriedades projetivas»15. 

A questão torna-se mais problemática e provavelmente mais adequada ao 

foco do discurso que se quer conduzir se perguntarmos qual é a relação entre o 

modelo e a realidade, e se o modelo pode ser compreendido unicamente como 

uma modalidade de representação, como mero desejo de cópia de um referente 

objetivo ou se é muito mais. Em outras palavras, se para representar um objeto 

não se pode fazer outra coisa senão construir projetivamente uma imagem (seja 

ela lógica, linguística ou gráfica) que necessita de um plano de apoio 

bidimensional (espaço), que relação existe entre a realidade em três dimensões 

 

13 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, cit., p. 25. 

14 F. Farinelli, Geografia. Introduzione ai modelli del mondo, Einaudi, Torino, 2003, p. 
3. 

15 B. Russell, Introduzione, cit., p. 6. 



15  

e sua imagem? A questão que se tentará inicialmente focar é que a relação entre 

imagem e realidade ocupa um papel fundamental não apenas para o nascimento 

da modernidade – como época caracterizada por um certo tipo de arte, 

literatura, música e ciência –, mas também para o nascimento da racionalidade 

política moderna como um todo. Especialmente porque, ao aprofundar esses 

conceitos, emerge o papel absolutamente central desempenhado pelo 

nascimento do conceito de espaço, propriamente moderno, que é indispensável 

para toda a organização da racionalidade política que foi formalizada 

definitivamente por volta do século XVII e perdura até o final do século XX, se 

não além. 

 

2. Se o mapa não é o território 

 

Geralmente, resumem-se as posições do filósofo e matemático Alfred 

Korzybski com a expressão «o mapa não é o território». Dessa maneira, o 

pensador polonês buscava fundar uma lógica não aristotélica que pudesse 

responder melhor às necessidades de flexibilidade e maleabilidade próprias da 

realidade16. O encontro que o homem tem com o mundo é, segundo sua visão, 

marcado por uma cadeia de mediações complexas e articuladas, que a rigidez 

de um sistema semântico e conceitual binário não consegue captar e 

desenvolver. Este é o motivo pelo qual a lógica aristotélica não seria capaz de 

perceber que a estrutura do mapa pode ser tanto semelhante quanto dissimilar à 

estrutura do território, violando assim o princípio de não contradição, pois é e 

não é ao mesmo tempo. Korzybski faz questão de frisar que os dois conceitos 

de modelo e de realidade devem ser mantidos bem distintos e não devem ser 

confundidos, caso contrário, «pode ser seriamente prejudicial»17. 

 

16 A. Korzybski, Science and Sanity. An introduction to non-aristotelian system and 

general semantics, Institute of general semantics, New York, 1994, p.750. 

17 Ibid. 



16  

O mapa orienta, mas não deve substituir o território com sua riqueza de 

nuances e detalhes, e assim o homem deve sempre lembrar-se de habitar o 

mundo e não sua representação imaginária. Portanto, a célebre frase de 

Korzybski pode ser assumida como um aviso metodológico e, ao mesmo 

tempo, como um lema ontológico que pretende ser uma lembrança da 

diferença. O homem não habita os mapas, mas os territórios, assim como para 

estabelecer uma relação com uma cidade não é suficiente conhecer seu mapa 

de cor, mas é preciso ter com ela uma relação viva e plena, que vai muito além 

do olhar meramente cartográfico. Korzybski, além disso, em sua obra Science 

and Sanity: An Introduction to Non-Aristotelian Systems and General 

Semantics, destaca como a linguagem e os símbolos são apenas aproximações 

da realidade, instrumentos pelos quais o homem tenta compreender e 

comunicar o mundo ao seu redor. Essa consciência implica uma necessária 

humildade epistemológica, reconhecendo que cada uma de nossas 

representações é intrinsecamente limitada e parcial. O erro de confundir o 

mapa com o território leva ao que Korzybski chama de identificação, um 

processo no qual os símbolos e as palavras se tornam indistinguíveis dos 

objetos que representam, criando uma confusão entre a realidade e sua 

descrição. Esse fenômeno tem repercussões significativas não apenas no plano 

cognitivo, mas também no ético e social, pois pode levar a uma visão 

claramente redutiva e distorcida da complexidade do mundo, que se apresenta 

sempre em uma redondeza e tridimensionalidade que não responde à mesma 

lógica dos mapas. Justamente a isso está ligada a análise mais aprofundada da 

lógica não aristotélica conduzida por Korzybski, que pode ser encontrada, com 

toda razão, em sua conhecida crítica à lei da identidade e à lei do terceiro 

excluído. A lei da identidade (A é A) e a lei do terceiro excluído (A é ou não é) 

são pilares da lógica aristotélica que Korzybski considera inadequados para 

descrever a realidade em toda sua dinâmica e variabilidade. Ele propõe, em vez 

disso, uma lógica de múltiplos valores, na qual as afirmações podem ser 



17  

verdadeiras, falsas ou assumir valores intermediários, refletindo assim a 

complexidade e a indeterminação do mundo real. Essa perspectiva encontrou 

eco no trabalho de alguns lógicos contemporâneos, como Jan Łukasiewicz, que 

tentou desenvolver uma lógica trivalente, ou no mais recente desenvolvimento 

da lógica fuzzy de Lotfi Zadeh, onde as verdades nunca são binárias, mas 

podem variar em graus18. 

No Los Angeles County Museum of Art, está preservada uma famosa 

pintura a óleo que retrata um cachimbo com a inscrição ceci n"est pas une pipe 

(isto não é um cachimbo), do pintor belga René Magritte, cujo título original é 

A traição das imagens. Um cachimbo retratado, claramente, não é um 

cachimbo, porque é obviamente uma imagem dele e, em primeiro lugar, não 

serviria para o propósito, pois ninguém poderia fumá-lo. Esse aviso para pensar 

a complexidade contra qualquer forma de reducionismo cartográfico da 

realidade, formulado por Korzybski em 1933, assim como pintado por 

Magritte, deveria ser lido junto com as palavras do poeta francês Paul Valéry, 

segundo as quais tudo o que é simples é falso, e tudo o que é complexo é 

inutilizável. A realidade, se não capturada pela simplificação esquemática, é tão 

rica que parece incompreensível, mas é também verdade que sua redução acaba 

sendo falsa justamente por ser incapaz de restituir sua riqueza. Parece não 

haver saída, e encontra-se em um impasse sem soluções. Esse paradoxo 

expressa a tensão intrínseca entre a necessidade de simplificar para 

compreender e a exigência de preservar a complexidade para ser fiel à 

realidade. Magritte, com sua pintura, não só questiona a relação entre a 

 

18 Relativamente às lógicas não clássicas, faz-se referência a: J. Łukasiewicz, Selected 

Works, North-Holland, Amsterdam, 1970; L. A. Zadeh, Fuzzy Sets and Fuzzy Logic: 

Theory and Applications, Prentice Hall, New Jersey, 1996; D. Dubois, H. Prade, 

Fundamentals of Fuzzy Sets, Springer, New York, 2000; E. G. Moriconi, Logica 

trivalente e paraconsistente, Franco Angeli, Milano, 2008; F. Berto, Logica da zero a 

Gödel, Laterza, Roma-Bari, 2011; M. Bianchi, Logiche non classiche, Carocci, Roma, 

2003; I. M. L. D’Ottaviano, Lógica Paraconsistente: Introdução e Aplicações, Editora 

UNICAMP, Campinas, 1990. 



18  

imagem e o objeto, mas também convida a refletir sobre os limites da 

linguagem e da representação. Como sublinhado pelo filósofo francês Michel 

Foucault em seu ensaio Ceci n"est pas une pipe: Sur Magritte, o quadro de 

Magritte destaca a natureza arbitrária do signo linguístico e o fosso 

intransponível entre palavras e coisas. O cachimbo pintado não é um cachimbo 

real, mas um signo que remete a um objeto ausente, sublinhando assim a 

distância entre a representação e a realidade19. 

Essa distância é explorada ainda mais na semiótica de Charles Sanders 

Peirce, que distingue entre ícone, índice e símbolo. A imagem de um cachimbo 

é um ícone, porque se assemelha ao objeto que representa, mas não pode 

substituí-lo. Peirce nos lembra que todo signo é mediado e nunca pode ser um 

substituto perfeito da coisa em si20. A obra de Magritte, portanto, não é apenas 

uma crítica ao reducionismo cartográfico, mas também uma reflexão sobre a 

natureza dos signos e sobre a complexidade da comunicação humana. 

Permanecendo nesse plano, ainda é possível notar como essa questão levantada 

por Magritte e Korzybski encontra eco na filosofia de Ludwig Wittgenstein, 

que, ainda em seu Tractatus Logico-Philosophicus, afirma que «os limites da 

minha linguagem significam os limites do meu mundo»21. Dessa forma, torna- 

se claro que a linguagem é, de fato, uma operação de cartografia lógica, porque 

só pode traçar um mapa da realidade, mas nunca pode capturá-la inteiramente. 

A representação linguística, exatamente como o mapa, é uma redução da 

 

19 M. Foucault, Ceci n'est pas une pipe: su Magritte, trad. it. e cura di Silvia Maglioni, 

SE, Milano, 1995. 

20 Para um aprofundamento sobre este tema, remete-se a: J. Hoopes, Peirce on Signs: 

Writings on Semiotic by Charles Sanders Peirce, University of North Carolina Press, 

Chapel Hill, 1991; C. S. Peirce, Elementi di logica, a cura di M. A. Bonfantini e R. 

Grazia, Einaudi, Torino, 1980; U. Eco, Trattato di semiotica generale, Bompiani, 

Milano, 1975; R. Capozzi, La semiotica di Peirce: un’introduzione, Laterza, Roma- 

Bari, 2008; I. Fernandes, Peirce, semiótica e comunicação, Editora Paulinas, São 

Paulo, 2002. 

21 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, cit., p. 88. 



19  

realidade, e toda tentativa de descrever o mundo é inevitavelmente limitada 

pelas capacidades da própria linguagem. 

Em comprovação disso, em um conto curto de 1946, Del rigor da la 

ciencia, o escritor argentino Jorge Luis Borges narra um império onde a arte da 

cartografia alcançou um nível de perfeição tal que conseguiu representar 

cidades e províncias inteiras em escala real, e em virtude dessa maestria seus 

cartógrafos produziram uma minuciosa mapeação do império em toda sua 

extensão, até que, um dia, o mapa coincidiu com a própria realidade. Dessa 

forma, porém, «as gerações seguintes compreenderam que aquele vasto mapa 

era inútil e, não sem impiedade, o abandonaram às inclemências do sol e dos 

invernos»22. Em suma, a utilidade do mapa tornou-se nula, porque uma 

representação que não sabe ser um esquema do mundo, mas se limita a ser uma 

cópia fiel de um referente real externo e objetivo, acaba se tornando uma 

realidade que necessita de outros mapas, ou seja, de outras simplificações, em 

um regressus ad infinitum. O rigor da ciência não pode ir até o ponto da pura 

duplicação, mas deve ser capaz de sacrificar a realidade em nome de sua 

redução modelística – sob pena de sua absoluta inutilidade e de não servir a 

nenhum propósito –, mesmo que isso implique trair aquela mesma realidade 

que se pretende descrever. Borges, com seu conto, destaca um ponto crítico na 

representação do real: o mapa, instrumento de orientação e conhecimento, deve 

por sua natureza ser uma simplificação, um modelo reduzido e manejável da 

complexidade do mundo. Um mapa tão perfeitamente detalhado, por outro 

lado, não só é impraticável, mas trai a função primária de toda representação, 

que é a de simplificar e tornar compreensível a complexidade do real. O mapa 

perfeito do conto torna-se um símbolo da ambição humana e do engano 

epistemológico, porque sugere que o desejo de conhecimento total e de 

controle absoluto pode levar a uma cegueira em relação à real complexidade e 

 

22 J.L. Borges, Del rigore nella scienza in L’artefice, curatore ed.it. Tommaso Scarano, 

Adelphi, Milano, 1999, p.181. 



20  

variedade do mundo. O desafio da arte e da ciência não reside exclusivamente 

na representação do mundo, mas em operar segundo modos capazes de obter 

representações funcionais e significativas. Um mapa deve ser uma 

interpretação seletiva e sintética da realidade, capaz de simplificá-la sem traí- 

la, e isso significa, ao mesmo tempo, que é sua imperfeição que o torna 

funcional. 

Mais uma vez, não se escapa do impasse de Valéry. A questão importante 

que deveria, no entanto, ser abordada é que, adotando essa abordagem, perde- 

se um aspecto que deveria, em vez disso, ser levado em alta consideração: um 

mapa não é uma simples representação do mundo, mas é a maneira pela qual o 

homem, especialmente a partir de um certo momento, pensou o mundo e, 

consequentemente, deu-lhe forma, sonhou-o, traiu-o, produziu-o e viveu-o. E é 

precisamente esse aspecto decisivo que deveria ser compreendido para que se 

possa tentar construir uma gênese do percurso da modernidade capaz de 

enriquecer sua compreensão. 

 

3. Os sinais do mundo 

 

Em um capítulo intitulado A ordem dos simulacros, presente no texto A 

troca simbólica e a morte, Jean Baudrillard identifica três ordens distintas de 

simulacros que teriam surgido a partir da era renascentista: simulacros de 

falsificação, de produção e de simulação. Seu ponto de vista gira em torno da 

ideia de que, com o passar das épocas, a relação entre a realidade e o modelo 

foi progressivamente se inclinando a favor deste último, deixando a chamada 

realidade cada vez mais vazia e desprovida, pobre em conteúdo e 

substancialmente abandonada. Enquanto, segundo ele, nas sociedades antigas e 

medievais prevalecia um sistema de sinais rígidos perfeitamente modulado a 

uma sociedade que, de fato, não conhecia nenhuma mobilidade social – onde o 

status produzia automaticamente seus próprios símbolos –, com a gradual 



21  

desestruturação do mundo feudal começa a emergir uma competição social que 

investe principalmente os sinais23. A uma riqueza percebida como natural se 

junta cada vez mais uma riqueza simulada, revestida de sinais na ausência de 

substância, em uma sociedade para a qual a questão do falso em relação ao 

verdadeiro se torna crucial. À era mercantil e ao desencadeamento de um maior 

dinamismo social e de uma acelerada circulação de mercadorias se acompanha 

a circulação de símbolos e sinais. Enquanto no mundo feudal cada um «remete 

sem equívoco a um estatuto»24, excluindo totalmente a falsificação do próprio 

status através de sinais arbitrários; essa possibilidade começa a surgir a partir 

da queda do feudalismo e de seu aparato completo, permitindo que os 

indivíduos selecionem os sinais principalmente sob o signo da falsificação que, 

para funcionar como tal, deve, no entanto, remeter a um original a ser imitado. 

Dessa forma, segundo Baudrillard, a relação entre modelo e realidade, na 

origem do moderno, preserva a ratio do original, ou seja, de alguma forma o 

sinal moderno é sempre um simulacro de uma natureza, podendo ser definido 

como um «espelho do sinal clássico»25. Nesse sentido, os simulacros baseados 

na falsificação, que podem ser definidos como “cópias” do original, «visam à 

restituição ou à instituição de uma natureza à imagem de Deus»26. Baudrillard 

nos diz que o Renascimento, assim como a primeira modernidade, preserva o 

plano ontológico da realidade, de modo que ainda não é tudo incorporado 

idealisticamente no sujeito, nem o mundo perdeu completamente sua 

consistência em favor da simulação desencadeada. Há algo que ainda pode ser 

chamado de natureza e que responde a uma ordem cósmica, uma raiz 

primordial que desafia a crescente irrealidade da era moderna e que continua a 

 

23  J. Baudrillard, Lo scambio simbolico e la morte, trad. Girolamo Mancuso, 
Feltrinelli, Milano, 2022, p. 61. 

24 Ibid. 

25 Ivi, p. 62. 

26 J. Baudrillard, Cyberfilosofia, Mimesis, Milano–Udine, 2010, p. 7. 



22  

subsistir como um apelo à nossa percepção, um testemunho tenaz e persistente 

da realidade além de seus sinais e representações, funcionando de alguma 

forma como um contrapeso à hiperinflação dos simulacros. Em suma, para 

Baudrillard, a modernidade se move ao longo da relação entre sinal e mundo, 

na qual uma referência imitativa inicial é progressivamente substituída pela 

existência do sinal puro na ausência de mundo. 

Nos primeiros anos do século XVII – utilizando um conto dos Ecatommiti 

composto pelo literato italiano Giambattista Giraldi Cinthio –, William 

Shakespeare, com Otelo, dá forma perfeitamente àquilo que poderia ser 

definido como uma “tragédia dos sinais”, conseguindo restituir perfeitamente a 

fratura à qual Baudrillard faz referência. Os conflitos dentro da célebre história 

são de fato inteiramente baseados em aparências e percepções erradas, que 

saturam e deformam o tecido perceptivo e hermenêutico dos protagonistas, 

tornando-os incapazes de julgar o que é falso e o que é verdadeiro, o que é 

aparência e o que é realidade. Nesse sentido, o drama de Otelo é de fato 

exemplar. A manipulação dos sinais, os mal-entendidos e a discórdia causada 

pelos numerosos equívocos são, não por acaso, os elementos-chave da trama, e 

a figura de Iago, como grande enganador, é perfeitamente esculpida na 

fronteira problemática que marca a passagem da verdade ao engano. Em 

relação a Iago, de fato, Otelo permanece um homem que acredita na relação 

aproblemática entre sinal e referente, e sua cegueira emocional, seu ciúme, está 

inteiramente ligado ao lenço de Desdêmona e à ambiguidade de seu 

desaparecimento e reaparecimento, e portanto à sua capacidade de significar 

algo completamente diferente do que deveria. Desdêmona, de fato, esposa de 

Otelo, perde um lenço de linho adornado com rendas que lhe foi dado por 

Otelo, que Iago consegue roubar e colocar no quarto de Cássio, tenente de 

Otelo. Posteriormente, Iago convence Otelo de que a presença do lenço no 

quarto de Cássio é uma prova incontestável da infidelidade de Desdêmona. 

Cego pelo ciúme e pela convicção de estar sendo traído, Otelo acaba 



23  

sucumbindo à raiva e decide matar a esposa, que é totalmente inocente. O 

desenvolvimento desta célebre obra é construído pelo gênio de Shakespeare em 

torno da figura de um lenço, que, no equívoco dos sinais e de sua 

arbitrariedade, acaba desencadeando todo o mecanismo da tragédia. O dado 

particularmente interessante não está tanto no fato de que Otelo consegue 

representar a ilusão de uma realidade já marcada pela liquidez e arbitrariedade 

dos sinais, mas sim na própria presença do lenço como questão de máxima 

relevância. Porque é o lenço, neste caso, que produz mundo, assim como marca 

a história e orienta os eventos. É certamente verdade que Shakespeare parece 

aqui brincar com os sinais invertendo-os, de modo que até os símbolos 

compartilhados da tradição europeia da época resultam problemáticamente 

invertidos: o “negro” Otelo é o puro e o “branco” Iago é o astuto enganador. 

Mas um dado adicional, e provavelmente mais significativo para esta 

discussão, reside justamente na centralidade que o lenço de Desdêmona detém 

para o desenrolar da história, que não seria pensável sem ele. Aqui, de fato, é 

muito evidente como a relação entre símbolos e mundo é mediada e até 

construída pelo pequeno suporte material de tecido, e como resultado disso 

emerge muito claramente como os equívocos não são ditados pelas situações 

em abstrato, mas surgem a partir do lenço, e especificamente de como ele 

permite uma leitura completamente diferente dos eventos e dos lugares, assim 

como dos personagens e do seu mundo. Como o próprio Iago diz, «a honra é 

uma entidade invisível; quem a tem muitas vezes não a possui. Mas o 

lenço…». A perigosa ambiguidade e indecifrável do real encontra estabilidade 

no pedaço de tecido. Se o mundo pode produzir fantasmas e tornar incerto o 

que é verdadeiro e o que não é, confundindo-os em um jogo perigoso, o lenço 

fixa os fatos e não permite ambiguidade. Nas palavras de Iago parece haver já 

Descartes, para quem o ceticismo a que o mundo nos expõe pode ser superado 

no cogito. A diferença está no fato de que aqui não é o cogito cartesiano o que 



24  

Iago se refere, mas sim um pano bidimensional, branco: uma tabula rasa a 

partir da qual fixar o mundo aos seus significados. 

Em um texto intitulado L’eroe tragico moderno, Agostino Lombardo 

escreve que a base da tragédia shakespeariana é o problema do 

conhecimento27. Especificamente, o autor sustenta que o problema de Otelo é 

não saber ver o mundo e não saber interpretá-lo e reconhecê-lo. No entanto, 

deve-se dizer mais, ou seja, o que é que Otelo não sabe ver? Provavelmente, 

deveria-se acrescentar que Otelo vive na ingenuidade do sinal natural e, 

portanto, naufraga diante da ambiguidade congênita dele; Iago, por outro lado, 

aceitou a equivalência constitutiva dos sinais, ou seja, aceitou o transcendental 

do plano, da tabula rasa, que tudo fixa a partir de sua própria ordem linguística. 

Só a partir disso pode-se, de fato, referir-se à teatralidade de Iago, ou seja, 

exclusivamente a partir da representação como modo inescapável do novo 

mundo moderno que surge, em que a equivalência do sinal não pode senão 

fundamentar a representação como único modo de ser do poder, seja ele 

científico ou político. Em relação a todo esse aparato, a questão central reside 

no fato de que o termo latino mappa indicava precisamente um pedaço de 

tecido, que é o verdadeiro argumentum principalis da obra shakespeariana. No 

mundo latino, como relata Quintiliano28, mappa tem o significado de 

guardanapo, muitas vezes dobrado ou enrolado, que podia ser usado como 

lenço ou até mesmo como uma espécie de bandeira ou marcador de livro. Com 

o passar do tempo, essa palavra começou a ser usada para se referir a 

representações gráficas da terra, como mapas geográficos, provavelmente 

porque essas representações eram frequentemente visualizadas, especialmente 

para fins agronômicos, em folhas de pergaminho ou tecido. O lenço inserido 

por Shakespeare explica perfeitamente o advento de um tempo em que a 

 

27 Cfr, A. Lombardo, L’eroe tragico moderno, Donzelli Editore, Roma, 2004, pp. 
63-68. 

28 Quintiliano, Institutio Oratoria, I, 5, 57. 



25  

construção da realidade a partir de um mapa subverte completamente a ordem 

e os valores de uso do mundo. Iago, nesse sentido, é o senhor do mapa, e Otelo, 

em relação a isso, não pode senão sucumbir ao novo mundo sem sentidos que 

emerge, compreensível apenas como representação. Por fim, deve-se 

acrescentar, o ciúme de Otelo é cego porque só se move a partir dos sinais, mas 

precisamente porque aceita a relação natural deles com o mundo, não podendo 

alcançar a ilusão da representação produzida pelo mapa, ou seja, pelo lenço. 

Com efeito, na obra emerge um terceiro elemento que enriquece e complica a 

relação entre mapa e território, entre significado e significante, e justamente 

por isso, o lenço não pode ser lido como um puro significante, mas sim como 

um plano a partir do qual se constroem significados. O lenço é a superfície 

plana a partir da qual o mundo se torna terra, ou seja, é compreendido a partir 

de uma construção arbitrária dos sinais que não são um mero retorno a um 

referente, mas implicam uma reescrita radical daquilo que chamamos de 

realidade. 

Se nos apegarmos a isso, conservando essa intuição que vem de Otelo, e 

retornarmos à análise de Baudrillard à luz da obra shakespeariana, 

considerando o célebre lenço, podemos concluir que em Baudrillard falta algo, 

e especificamente falta a referência ao papel fundamental que o plano, ou a 

superfície sobre a qual se escreve, possui neste jogo indecifrável de verdadeiro 

e falso, de cópia e original. É o lenço-mapa que centraliza a manipulação e o 

mal-entendido, porque na modernidade não pode haver outra relação com o 

mundo que não seja a cartográfica, ligada ao papel imprescindível da projeção 

bidimensional, que é ao mesmo tempo a realidade considerada autêntica, em 

detrimento do mundo. Nesse sentido, Shakespeare é verdadeiramente moderno. 

Somente a partir do plano horizontal o homem pode conhecer e, portanto, 

também mal-entender o mundo, e é a partir disso que as coisas podem ser 

construídas também pelo que elas não são. Aqui, de fato, o pano não remete 

tanto ao véu, e, portanto, ao problema já antigo e grego da ilusão, porque aqui 



26  

o lenço não cobre a realidade, mas a produz, e portanto remete mais às 

modalidades da representação, pelas quais a realidade é construída “a partir 

de”, sem funcionar como pressuposto. Nesse sentido, o drama de Shakespeare 

abre para o novo e de certa forma supera a constelação semântica renascentista. 

Em relação a isso, parece muito mais próximo da intuição de Wittgenstein, 

segundo a qual é a partir do plano que se pode construir a imagem-mundo. 

Baudrillard relaciona o fim do signo arcaico ou cetual rígido, que não deixa 

margens, ao advento de outro tipo que é, em vez disso, concorrencial, burguês, 

emancipado e democrático, cuja força de falsificação e alteração reside 

precisamente em suas capacidades de proliferação extensiva, para que «o signo 

multiplicado não tem mais nada a ver com o signo obrigado a uma difusão 

restrita»29. A ideia de que o simulacro de falsificação especula sobre a lei do 

valor natural, começando a se multiplicar de maneira ubíqua e movendo-se em 

todas as direções, necessita, no entanto, de um passo adicional que Baudrillard 

não vê. Porque a possibilidade de tal movimento infinito do signo só pode 

ocorrer a partir de uma espacialidade nova, desconhecida ao mundo pré- 

moderno. É somente, de fato, pressupondo algo como um espaço estendido e 

homogêneo que os sinais podem se multiplicar infinitamente e correr sobre a 

terra reduzida a uma superfície ou, ainda mais, é necessário que o mundo seja 

pensado e posto como uma superfície plana, desprovida de profundidade, sobre 

a qual se movem, em crescente aceleração, as mercadorias, os símbolos, os 

simulacros e, finalmente, os homens. 

Certamente, Jean Baudrillard destacou como a sociedade pós-moderna 

depende passivamente da presença ubíqua de símbolos, narrativas falaciosas e 

virtuais que, assumindo cada vez mais relevo e importância em detrimento das 

realidades que descrevem, acabam se tornando o único instrumento 

interpretativo disponível, sob o signo da substituição da realidade pelo modelo. 

Segundo sua visão, o homem pós-moderno habitaria, assim, um cosmos de 

29 Baudrillard, Lo scambio simbolico e la morte, cit., p. 62. 



27  

sinais, símbolos e narrativas em uma completa ausência de referente, ou onde o 

referente é apenas um vago pretexto ou, melhor ainda, um «álibi»30 da ficção; 

mapas infinitos que não são mais o esquema de nenhum território, e onde a 

realidade é a grande ausente. Para ele, isso seria o fim da modernidade, que 

coincide com a situação do mundo a partir do final do século XX, um tempo 

em que «não é mais possível partir do real para fabricar o irreal», porque a 

única opção possível será, em vez disso, inverter o processo, para que «se trate 

de realizar situações descentralizadas, modelos de simulação e de se empenhar 

em dar-lhes as cores do real, do banal, do vivido», porque a única coisa que se 

pode reconhecer laconicamente é que «o real desapareceu da nossa vida»31. A 

posição de Korzybski deveria então ser revista, porque o mapa não indicaria 

mais nada, mas seria tudo o que nos resta. Portanto, não devemos tanto vigiar 

para manter distinta a realidade do seu modelo, mas sim aceitar a ideia de que é 

possível habitar apenas os modelos, e que a realidade não é nada mais do que 

um mero álibi32. Um mapa anômalo, fruto de proliferações exponenciais e 

incontroladas, completamente desprovido de território, habitado por sinais que 

crescem ininterruptamente correndo em todas as direções no deserto do mundo. 

É verdade, porém, que a relação entre signo e significante, realidade e 

referente, tenha se tornado tão ingovernável, até se fraturar completamente, 

apenas no tempo do capitalismo avançado e dentro do discurso pós-moderno? 

Existe uma relação entre mapa e território que merece ser investigada mais a 

fundo, problemática por sua própria constituição, e portanto deve-se tentar 

remontar ao seu nexo originário, isto é, ao seu ato constitutivo. Porque somente 

essa relação entre imagem e mundo, modelo cartográfico e realidade, permite 

compreender plenamente a ideia de espaço que nasce com o moderno, que, de 

maneira definitiva, resulta totalmente nova e sem precedentes. Nesse sentido, a 

30 Baudrillard, Cyberfilosofia, cit., p. 10. 

31 Ivi, p. 12. 

32 Cfr, Ivi, p. 10. 



28  

relação entre produção do modelo bidimensional e a ordem racional do 

desenho torna-se um elemento fundamental para o nascimento da espacialidade 

política do mundo moderno e para a construção do ordo rationis. 

A tese gradualista de Baudrillard, segundo a qual a trajetória que vai do 

moderno ao pós-moderno é um avanço progressivo do simulacro em 

detrimento da realidade – capaz de produzir, em seus extremos, o 

desaparecimento definitivo da própria realidade –, não leva devidamente em 

conta o fato de que o ato de nascimento do moderno já é uma substituição da 

suposta realidade por sua projeção modelística. Em outras palavras, o mapa, 

provavelmente, já precedia o mundo. É a esse respeito que se podem ler as 

palavras de Jacob Christian em L'empire des cartes, quando ele observa que é 

com a cartografia que a tomada de posse da realidade ocorre sempre «através 

do seu simulacro»33. Isso significa que o homem vive o modelo e não a suposta 

realidade desde quando os mapas colocaram o mundo em imagem. 

Portanto, ler o tempo pós-moderno como uma inversão do relacionamento 

entre imagem e mundo, entre signo e realidade, com as palavras de 

Baudrillard: «é agora o mapa que precede o território – precessão dos 

simulacros»34, não permite compreender plenamente a descontinuidade radical 

representada pelo advento do moderno, que de fato já havia subvertido essa 

relação, tornando totalmente impossível a experiência do mundo confiada ao 

senso comum35. 

A relação problemática entre signo e referente, entre mapa e território, não 

se dá, bem observado, em uma frontalidade absoluta, e seu constituir não é um 

 

33 J. Christian, L’empire des cartes. Approche théorique de la cartographie à travers 
l’histoire, Albin Michel, Paris, 1992, p. 44. 

34 J. Baudrillard, Simulacros e simulação, trad. port. de Maria João da Costa Pereira, 
Relógio d’Água, Lisboa, 1991, p. 8. 

35 Sobre a questão da destruição da experiência, Giorgio Agamben escreveu páginas 

muito significativas, em especial na obra Infanzia e storia. Distruzione dell’esperienza 

e origine della storia, Einaudi, Torino, 2001. 



29  

assunto a dois. Em jogo não está apenas a relação entre signo e mundo, mas o 

fato de que o signo gráfico – assim como o lógico para Wittgenstein – é 

tridimensionalidade traduzida em um plano bidimensional, e o homem 

moderno de fato experimenta apenas este último e suas possíveis 

configurações. Portanto, entre os dois termos deve ser considerado um terceiro: 

a mesa ou o plano, a partir do qual tal relação é instituída desde o início e toma 

forma. Não por acaso Jacob Christian escreveu sobre «o mapa como 

mediação»36, uma frase que não deve ser lida na ótica da mediação 

representativa entre homem e mundo, mas sim como uma obra que institui uma 

determinada maneira de pensar o mundo. A partir do século XVII, não se dá 

experiência do mundo como totalidade, exceto em sua redução ao mapa, 

ninguém organizou e construiu o mundo a partir da realidade da esfera, mas o 

fez a partir do modelo desenhado no mapa; não o globo, mas o mapa. Tudo isso 

destaca a novidade radical e fundamental da era moderna: para a qual a 

experiência da realidade é construída a partir de uma visão bidimensional, 

euclidiana e cartesiana, forjada a partir da superfície plana, na qual são os 

signos que criam o mundo e em que o mapa define o território, assim 

«transformando toda a terra, de esférica como era e se acreditava, em uma 

gigantesca mesa»37. Neste cenário, a construção do mundo do homem moderno 

se desenrola a partir de um plano bidimensional, abstrato, liso e desprovido de 

qualidades: o espaço, que não é um conceito “natural”, mas o produto da mais 

absoluta abstração. O que é exatamente o contrário do que geralmente se 

acredita: não foi o mundo moderno que pensou a esfericidade da terra – e não 

apenas porque os gregos já sabiam muito bem que a terra era esférica –, mas 

porque a verdadeira novidade do moderno é a de ter reduzido a esfericidade 

tridimensional às duas dimensões. Em outras palavras, para a visão dos 

 

36 Cfr., J. Christian, L’empire des cartes. Approche théorique de la cartographie à 
travers l’histoire, cit., p. 41. 

37 F. Farinelli, Geografia, cit., p. 19. 



30  

modernos, a terra é plana, mesmo que esférica, e é apenas a partir de seu ser 

bidimensional que pode ser assumida no raciocínio, reduzida a objeto do 

pensamento, representada e organizada, pois já previamente disposta 

geometricamente à ordem. O plano é o transcendental específico da relação 

entre mundo e imagem. 

Aqui a questão não é compreender como se dá absolutamente a relação 

homem-mundo, e se essa responde a critérios de realismo ou idealismo, se é 

construtivista ou pragmatista, e se, portanto, se dá em uma modalidade própria 

do homem e, portanto, válida em sentido universal; tenta-se reconstruir 

problematicamente o próprio do moderno, a lógica sobre a qual este implantou 

sua visão, a força com a qual seu código funcionou, e se isso ainda é válido 

hoje e de que maneira. Nesse sentido, o objetivo não é tanto fazer da relação 

entre homem e representação o modus operandi sobre o qual desde sempre o 

homem habitou a terra, algo que tendo a excluir. A relação entre representação 

do mundo e espaço não funcionou sempre da mesma forma, e a enorme 

transformação que conduziu até o coração do moderno, e à relação de 

substituição entre modelo e realidade, não é uma constante absoluta e 

hipostática das civilizações humanas. Portanto, na tentativa de explorar o 

caráter distintivo do moderno, especialmente em relação à espacialidade, e ao 

surgimento da definitiva geometrização, a análise se concentra nas lógicas 

sobre as quais o mundo moderno fundou sua visão, interrogando a potência de 

seu código e sua relevância no contexto específico, a partir de um certo ponto 

em diante, que não pode ser estendido absolutamente a todas as épocas. A 

substituição do mundo pelo mapa, observada no moderno a partir do século 

XVII, representa um ponto de virada epistemológico e político de uma 

relevância absoluta, e necessita de um enquadramento e de pressupostos que 

não podem ser encontrados em outras épocas. A irrupção de uma concepção em 

que o modelo de fato constituiu a realidade, com implicações profundas tanto 

para a compreensão do mundo quanto para sua organização, não ocorreu de 



31  

maneira uniforme ou inevitável, e essa leitura tenta destacar a complexidade e 

a fluidez da relação entre homem e mundo, desafiando a tendência a considerar 

as representações como meras duplicações passivas da realidade que valem 

universalmente, e a fixar a operatividade em uma modalidade fixa e constante, 

talvez interrompida por séculos de obscurantismo cultural. 

 

4. Antes dos Gregos 

 

Diante do que foi dito até agora, pode surgir uma objeção: a primazia do 

mapa sobre a realidade deveria ser retrocedida muito além do moderno, até o 

mundo grego ou, por que não, ao mundo babilônico ou até mesmo pré- 

histórico, pois os testemunhos de uma reprodução do mundo são antiquíssimos, 

remontando ao mapa de Bedolina, às incisões em superfícies planas de arenito, 

e, portanto, à Idade do Bronze ou ainda antes. De fato, se toda operação 

linguística ou lógica, em sentido mais amplo, nada mais é do que uma operação 

de cartografia, então essa modalidade seria a constante geral que articula a 

relação entre homem e realidade38. 

Mircea Eliade, refletindo sobre o “simbolismo do centro”, observou que, nas 

sociedades arcaicas e tradicionais, o mundo que se estendia além do território 

habitado pela comunidade era caracterizado pelos conceitos de informe e 

caótico, que se opunham aos de ordem vigentes dentro da comunidade. Essa 

ordem, no entanto, era constantemente ameaçada pela possibilidade de uma 

ameaça desestruturante do desconhecido. Do outro lado do mundo habitado, 

conhecido e familiar, estendia-se, em contraste, o reino caótico dos demônios e 

dos mortos, habitantes da noite, representados em formas animais de cães ou 

lobos, e animados pelo poder desagregador de quebrar a ordem do cosmo. 

Assim, por exemplo, mesmo nas civilizações mais avançadas da época, como a 

 

38 Parece ser esta, por exemplo, a tese de Franco Farinelli, que parece estender esse 

movimento inversivo pelo menos à produção homérica. Cfr, F. Farinelli, Geografia, 

cit., pp. 3-5. 



32  

China, a Mesopotâmia e o Egito, aqueles que atacavam o território eram 

considerados agentes do mal e da fragmentação, assimiláveis às forças 

arquetípicas da «regressão ao caos, ao pré-formal»39. Em seu Tratado de 

História das Religiões, Eliade descreve também o simbolismo ligado à ereção 

de altares para sacrifícios no mundo védico – datados até o segundo milênio 

antes de Cristo – destacando como a «construção do altar é concebida como 

uma criação do mundo»40. Isso poderia levar a pensar que já no mundo védico, 

a bidimensionalidade da tábua, o altar, é o ponto onde se encena ou se ativa 

novamente o ato criativo original. Neste caso, o altar coincide com o centro do 

mundo, e é somente a partir desse centro que é possível conceber a construção 

de um espaço habitável. Desta forma, a um espaço sagrado, construído ao redor 

de um centro, se opõe uma vasta extensão de trevas e caos, contra a qual deve- 

se lutar tenazmente, ritualizando o sentido das coisas e perpetuando assim sua 

consistência e harmonia. O dado digno de interesse é que já neste nível, como 

observa Eliade, o homem não habita um espaço natural hipotético, pois 

«qualquer novo assentamento humano é, de certo modo, uma reconstrução do 

mundo»41. Isso significa que já nas culturas mais antigas, a natureza não é 

suficiente por si só, e o homem não vive em um espaço meramente natural, 

pois a questão do "centro" e do sacrifício remete diretamente à constituição de 

um espaço sagrado que se diferencia qualitativamente do plano puramente 

natural, e desde as origens, essa transformação, em virtude de um ato 

sacrificial, é pensada em relação às duas dimensões, ou seja, ao altar que é ao 

mesmo tempo o centro do mundo e a base a partir da qual se supera o estado 

“meramente natural”. 

 

39 M. Eliade, Images and Symbols, trad. en. Philip Mairet, Sheed&Ward, New York, 
1961, p. 38. 

40 M. Eliade, Trattato di storia delle religioni, ed. It. a cura di Pietro Angelini, Bollati 
Boringhieri, Torino, 2001, p. 337. 

41 Ivi, p. 338. 



33  

Partindo dessas observações, poderia-se pensar que, recuando milênios, já 

seria possível identificar a relação entre o plano horizontal (altar) e o mundo, 

como essencial para que um nível de realidade autêntica possa ser estabelecido, 

substituindo uma existência desorganizada e pobre, desprovida daquele algo 

mais que permite à natureza existir como algo não meramente natural. Como 

Przyluski já havia notado, os lugares sagrados são sempre um microcosmo 

organizado e cheio de sentido42, que, segundo Eliade, situam-se em um plano 

de diferença radical em relação aos espaços profanos, onde a relação entre céu 

e terra se perde e não se dá ierofania43. A partir disso, Eliade escreve que o altar 

é também um microcosmo, pois é um centro do mundo e representa uma imago 

mundi, ou seja, uma realidade absoluta44. Jerry Brotton, desenvolvendo essa 

intuição, destacou como o mapa babilônico de Sippar, datável entre 700-500 

a.C., já é uma ilustração bastante clara de como o mundo sagrado ordenado e o 

reino escuro e indiferenciado são contrapostos, estando perfeitamente alinhado 

com as intuições de Eliade. A um espaço sagrado e rico em sentido, 

circunscrito em um círculo, se opõe um reino externo sombrio e ameaçador: 

«orientar e construir um espaço dessa perspectiva significa replicar o ato divino 

da criação» e, ao fazer isso, posiciona-se «o cartógrafo no mesmo nível dos 

deuses»45. É verdade que já a este nível é possível identificar uma ideia de 

sacrifício e vivificação em relação a um centro ocupado por uma superfície 

plana, a partir da qual o mundo encontra sua ordem, porém, tudo isso remete a 

diferenças que não podem ser ignoradas e que estão ligadas a uma constelação 

semântica diferente, mesmo em relação ao mundo grego. Aqui, de fato, 

estamos dentro de uma contraposição qualitativa do território que remete mais 
 

42 Cfr., J. Przyluski, La participation, Alcan, Paris, 1940, p. 41. 

43 Su come Eliade introduce e intende il concetto di ierofania si rimanda soprattutto al 

suo lavoro Le sacré et le profane (1956), Gallimard, Paris, 1987. 

44 Cfr., M. Eliade, Trattato di storia delle religioni, cit., pp. 244-245. 

45 J. Brotton, La storia del mondo in dodici mappe, trad.it. di Virginio Sala, Feltrinelli, 
Milano, 2019, pp. 27-28. 



34  

a «esquemas cosmológicos»46, que devem ser devidamente diferenciados, a fim 

de evitar uma falsa pretensão de linearidade dos conhecimentos47. O verdadeiro 

ponto discriminante entre o mundo grego e o anterior, entre a cartografia 

egípcia ou babilônica e a grega, reside principalmente no fato de que somente 

nesta última se dá o projeto de uma «representação matematizada»48 do 

mundo, algo totalmente ausente em todas as outras tentativas não-gregas. 

Embora outros povos conhecessem a astronomia e a geometria, essas nunca 

contribuíram de forma decisiva para a formação de um conhecimento que 

pudesse ser considerado substancialmente desvinculado da cosmogonia ou de 

motivos religiosos e soteriológicos, e, portanto, nunca houve uma tentativa, a 

partir da geometria, de construir uma imagem do mundo que não estivesse 

relacionada com a adivinhação ou a escatologia. Mas é realmente assim? 

Michel Serres, em seu Les origines de la géometrie, nos lembra que o modelo 

de Anaximandro, assim como o antigo, é construído a partir do eixo principal, 

e mostra uma simetria fundamental a partir de uma estrutura anular em que a 

cidade sagrada de Delos é colocada no centro49. Nesse sentido, apesar das 

diferenças, não é possível pensar a matematização operada pelos gregos 

completamente fora do vínculo com questões antropológicas e religiosas. 

 

46 C. Jacob, Disegnare la terra in I Greci. Storia, arte, cultura e società. Noi e i Greci, 
vol.I, a cura di Salvatore Settis, Einaudi, Torino, 1997, p. 904. 

47 A propósito, remete-se aos estudos de Michel Foucault, em particular a As Palavras 

e as Coisas e A Arqueologia do Saber, nos quais sugere que os conhecimentos e as 

práticas discursivas não seguem uma progressão lógica ou uma estrutura hierárquica, 

mas emergem em resposta a condições históricas, sociais e linguísticas específicas. 

Foucault analisa como diferentes épocas históricas produzem e organizam o saber 

através da definição de regras e sistemas discursivos. Desta forma, o filósofo francês 

critica a ideia de uma história progressiva do saber e enfatiza a necessidade de 

examinar as práticas discursivas específicas de cada época para compreender 

plenamente suas dinâmicas. Referências bibliográficas: M. Foucault, As Palavras e as 

Coisas, Martins Fontes, São Paulo, 2007; M. Foucault, A Arqueologia do Saber, 

Forense Universitária, Rio de Janeiro, 2008. 

48 C. Jacob, Disegnare la terra, cit., p. 904. 

49 M. Serres, Les origines de la géometrie, Flammarion, Paris, 1993, p. 118. 



35  

Mas isso não é tudo, pois poderia ser feita uma objeção em relação ao fato 

de que o Egito foi a terra de «accurate measurement»50, e que havia uma 

tradição que poderíamos chamar de topográfica – o exemplo mais importante é 

representado pelo Papiro das Minas de Ouro – e que, portanto, nesse caso, já 

seria possível falar de mapa em termos diferentes. Também é verdade, no 

entanto, que, sendo mais precisos, sendo este um mapa de colinas com minas 

de ouro, destinado à extração do mineral, é composto por planos sobrepostos, 

segundo o modelo de visão lateral e vertical próprio dos hieróglifos, que 

remete, nesse caso, a um propósito específico. O desenho mostraria o caminho 

que leva do Nilo às colinas ricas em minas, entre montanhas imponentes, 

retratadas de perfil, e abaixo as habitações dos trabalhadores, tanto que poderia 

ser definido como «geológico e topológico juntos»51. Em outras palavras, é 

uma topografia que subjaz, no fundo, a outras lógicas e responde a outras 

necessidades, em comparação com aquelas que emergem com o mundo grego; 

e este é o motivo pelo qual, embora seja possível aventurar-se em similitudes 

ou linearidades, sente-se obrigado a reconhecer, de algum modo, a 

excentricidade radical da proposta grega52. Mesmo querendo hipotetizar um 

vínculo entre a civilização egípcia e a minoica, e, portanto, uma derivação 

egípcia, é necessário reconhecer que o antigo mapa de Thera (Santorini) do 

 

50 O.A.W. Dilke, Greek and Roman maps, Cornell university press, New York, 1985, 
p. 14. 

51 C. Palagiano - A. Asole - G. Arena, Cartografia e territorio dei secoli, Carocci, 
Roma, 2022, p. 22 

52 A cartografia grega desempenhou um papel crucial no desenvolvimento da 

cartografia do mundo antigo, como referências bibliográficas: J. B. Harley, D. 

Woodward (eds.), The History of Cartography, Volume 1: Cartography in Prehistoric, 

Ancient, and Medieval Europe and the Mediterranean, University of Chicago Press, 

Chicago, 1987; F. Prontera, La geografia dei greci. Ambiente, viaggi, esplorazioni, Il 

Mulino, Bologna, 2003; J. H. da Silva, Cartografia Antiga: Gregos e Romanos, 

Edições Colibri, Lisboa, 2009; A. Câmara, História da Cartografia, Imprensa 

Nacional-Casa da Moeda, Lisboa, 2011; C. Martins, Cartografia Clássica: 

Contribuições Gregas e Romanas, Editora da Universidade de São Paulo, São Paulo, 

2015. 



36  

século XVI a.C. não pode ser mais do que um «proto-mapa»53. O problema de 

todas essas interpretações, com base no discurso que se tenta conduzir, é ler 

cada civilização como uma preparação para a civilização posterior, entendida 

como superior ou mais avançada, recaindo assim no equívoco do conceito de 

ciência como unidade sintética a-problemática que atravessa os milênios 

através de contínuas e progressivas evoluções. Portanto, não faz sentido definir 

os mapas anteriores ao período grego como “quase-mapas”, pois é a totalidade 

cultural estrutural que é completamente diferente, pois os egípcios não são uma 

preparação para os gregos, assim como Ptolomeu não é um Newton impreciso. 

A discussão conduzida até aqui revela duas questões. Por um lado, não é 

possível abordar o mundo grego com categorias modernas, ou seja, presumindo 

uma divisão e classificação dos conhecimentos a partir das quais pensar a 

matemática ou a geometria como o oposto da religião e do mito. Embora o 

plano do logos seja algo diferente, é mais correto falar de integração e unidade 

do que de substituição. Por outro lado, não faz sentido ver no mundo pré-grego 

uma preparação para a chegada do gênio helênico. 

 

5. Anaximandro e o mundo em imagem 

 

Diógenes Laércio, em sua famosa obra Vidas e Doutrinas dos Filósofos 

Mais Ilustres, relata que Anaximandro de Mileto foi o primeiro a «desenhar o 

perfil da terra e do mar»54, cuja cosmologia previa a terra situada «no centro 

exato»55, de forma cilíndrica e suspensa, em torno da qual giravam os astros. 

Não é por acaso que Giorgio Colli escreve que com Anaximandro aparece «um 

novo tipo de sábio», agora distante da doçura arcaica e misteriosa dos tempos 

 

53 O.A.W. Dilke, Greek and Roman maps, cit., p.17. 

54 Diogene Laerzio, Vite e dottrine dei più celebri filosofi, a cura di M. Gigante, 
Bompiani, Milano, 2005, p. 143. 

55 I presocratici. Testimonianze e frammenti da Talete a Empedocle, con un saggio di 
Walther Kranz, ed.it. a cura di Alessandro Lami, BUR, Milano, 2005, p. 129. 



37  

mais remotos; nasce, em outras palavras, um homem inédito, para o qual ainda 

não estamos preparados, que «faz tremer»56. Pela primeira vez, o relato 

cosmogônico torna-se uma visão cosmológica, pela primeira vez não se narra 

uma história, nem se tenta um relato genealógico das divindades, mas se 

apresenta um modelo da terra com base geométrica57. Embora Estrabão, em 

sua Geografia, tenha se queixado de Eratóstenes por indicar Anaximandro 

como o fundador da geografia – contrariando assim a concepção fundamental 

do mundo grego de que todos os saberes derivavam de Homero –, é também 

verdade que com Anaximandro ocorre algo notável58: seu gesto possui 

realmente uma originalidade sem precedentes, e seu mapa é traçado com uma 

finalidade e características que o tornam único em relação a todas as tentativas 

anteriores. Se olharmos, por exemplo, um dos mapas mais conhecidos do 

período babilônico, o de Sippar, vemos como os sinais traçados indicam o 

mundo da comunidade em contraste com um exterior desconhecido, que não é 

definido, mas simplesmente expulso do círculo como um espaço externo e 

informe; no filósofo de Mileto, entretanto, mostra-se de forma incontestável o 

abandono de uma visão que contrasta qualitativamente o conhecido com o 

desconhecido, para abrir-se à representação dos vastos espaços distantes e não 

visíveis, colocados no mesmo plano do local de pertencimento do observador. 

Aqui, não está mais em jogo apenas o equilíbrio cósmico, não aparece apenas o 

axis mundi, e a criação do mapa não possui uma razão voltada à visualização 

da diferença tremenda entre o interior e o exterior, a partir da qual o mundo 

encontra seu sentido geral. Como sustenta Vernant, ligada às capacidades 

representativas, a astronomia grega marca uma ruptura radical da qual devemos 

levar em conta, isso porque, apesar dos conhecimentos gregos provirem 

diretamente das observações do céu muito precisas realizadas pelo mundo 

56 G. Colli, La Sapienza greca, Adelphi, Milano, 1994, II, p.27. 

57 Cfr., F. Farinelli, L’invenzione della terra, Sellerio, Palermo, 2016, pp. 44-45. 

58 Strabone, Geografia, I, I, I. 



38  

babilônico, e apesar de essa astronomia já ter um caráter aritmético, os 

movimentos dos astros observados na Babilônia não são representados 

geometricamente, mas estão inteiramente absorvidos em uma religião astral 

dominada pela presença celestial de Ishtar-Vênus59. Os sábios caldeus, de fato, 

conheciam as constelações e calculavam as efemérides, conseguindo prever 

eclipses e identificar até mesmo o cometa Halley, mas todo o seu conhecimento 

tinha uma aplicação prática: servia como previsão, de modo que o mapa móvel 

do céu era um enorme sistema de sinais «para presságios positivos ou 

negativos»60. Portanto, sua visão não é a bidimensionalidade do modelo 

gráfico, pois no caso dos babilônios encontramos cálculos e relações 

matemáticas tabulares que delineiam conhecimentos astronômicos certamente 

muito precisos, graças aos quais previam fenômenos celestes com um alto grau 

de precisão, mas essa ciência permanece matemática e observativa, e nunca é 

«projetada em um esquema espacial»61. Anaximandro olha para a terra como 

um deus, de cima, algo que, usando a linguagem de Giorgio De Santillana, é 

uma qualidade pertencente a «uma mente capaz de alcançar um alto grau de 

abstração»62. Aqui, no entanto, o discurso necessita de uma precisão adicional, 

pois não estamos apenas diante de uma capacidade inédita de abstrair das 

formas naturais, de grau mais elevado; essa operação tem como base uma 

revolução radical qualitativa da estrutura do pensamento, não redutível apenas 

a uma intensificação dos processos abstrativos, porque, como notou Michel 

Serres, estamos diante da «abstração como tal»63. Anaximandro apresenta o 

 

59 Cfr., J.P. Vernant, Geometria ed astronomia sferica nella prima cosmologia Greca, 
in Mito e pensiero presso i Greci. Studi di psicologia storica, trad.it. di Mariolina 
Romano e Benedetto Bravo, Einaudi, Torino, 2001, pp. 201 e sgg. 

60 G. Pettinato, Babilonia. Centro dell’Universo, Rusconi, Milano, 1988, p. 167 

61 J.P. Vernant, Mito e pensiero presso i Greci, cit., p. 203. 

62 G. De Santillana, Le origini del pensiero scientifico. Da Anassimandro a Proclo. 
600 a.C. – 500 d.C., trad.it. Giulio De Angelis, Sansoni, Firenze, 2023, p.31. 

63 M. Serres, Les origines de la géometrie, cit., p. 76. 



39  

ápeiron como uma matéria na qual os elementos ainda não são distinguíveis, e, 

portanto, não se configura apenas como infinito, mas também como indefinido. 

O que é esse tipo de discurso, senão a teorização de um corpo que pode ser 

pensado apenas como pura extensão e, portanto, deve ser mantido distinto do 

mundo? E essa extensão é, por necessidade, infinita e deve, portanto, abarcar a 

terra64. O mapa de Anaximandro mostra assim um aspecto essencial do operar 

filosófico grego, segundo o qual o que existe deve ser assumido no plano do 

logos, e só como derivação dessa operação preliminar pode emergir o conceito 

de unidade: assim se implanta a relação entre um e múltiplo, porque só a partir 

dessa relação o múltiplo é pensável. Portanto, referir-se à abstração como tal 

como conquista peculiar da Jônia indica que o mundo é lido a partir de sua 

geometrização original, e só porque é geométrico, é possível representá-lo, 

desenhá-lo, para poder perceber sua verdade em toda a sua evidência. Esses 

dois processos devem ser pensados como simultâneos; é só abstraindo que se 

pode pensar em ver a unidade do mundo de cima, mas é só propondo um 

modelo de mundo traçado em um suporte material que se pode pensar o 

mundo, que ele pode ser assumido no plano racional, no logos como tradução 

do que se apresenta desenhado diante de nossos olhos. Em outras palavras, se 

por um lado o desenho da terra pressupõe a abstração, por outro lado ele a 

produz como uma aquisição estável do pensamento. 

Próprio nesse sentido é possível dizer que «o indefinido é a condição do 

finito»65, e o ponto é que precisamente o papel ou a tábua satisfazem essa 

possibilidade teórica. Em outras palavras, a geometrização permite a 

Anaximandro pensar em um plano geométrico puro, sem limites, indefinido, 

que é princípio e possibilidade de existência e de pensabilidade dos entes. Para 

fazer isso, é indispensável mudar o olhar e estabelecer um plano capaz de 

 

64 Cfr, H. Diels, W. Kranz, I Presocratici. Testimonianze e frammenti, traduzione 
italiana a cura di G. Giannantoni, Laterza, Roma-Bari, 1983, pp. 68-76. 

65 G. Casertano, I presocratici, Carocci, Roma, 2009, p. 46. 



40  

realizar uma isonomia, ou seja, pensar «um kosmos circular com um centro»66. 

Nesse sentido, portanto, não é concebível a definição de físico para 

Anaximandro, se não se assume esse dado não como uma atitude ainda incapaz 

de alcançar certa capacidade de abstração, mas como a posição de uma física 

matematizada, que compreende o mundo a partir da geometria, ou seja, de uma 

homogeneidade e simetria radicais. Como consequência dessa simetria, 

Anaximandro pensa que tudo o que circunda a Terra está, em relação a ela, à 

mesma distância, e que, portanto, a Terra não repousa sobre nada, porque, em 

um sistema em que tudo se coloca à mesma distância, não há nenhum lugar 

para onde se dirigir. Essa concepção, além da novidade em si que representa, 

torna-se fundamental porque é de fato a primeira formulação da isotropia67. 

Assim, somente com a passagem cartográfica é possível hipotetizar a 

unidade, somente assim Anaximandro pôde conceber «o universo como um 

todo único e eterno»68, e somente com um plano horizontal que funciona como 

uma tábua é possível desenhar toda a Terra, reduzindo o mundo a uma imagem, 

muitos séculos antes do que Heidegger se refere a Descartes69. 

De qualquer forma, além das verdades presentes em um discurso desse tipo, 

ou seja, de como os processos de abstração e representação elevaram o nível do 

pensamento e da reflexão filosófica, gerando uma mudança qualitativa no 

sistema de conhecimento e operacional, é preciso também estar atento às 

armadilhas que se escondem em uma visão desse tipo. Porque, se adotada de 

maneira superficial ou unilateral, acaba por fazer dos gregos os inventores da 

 

66 J.P. Vernant, Le origini del pensiero Greco, trad.it. Fausto Codino, Feltrinelli, 
Milano, 2007, p. 10. 

67 Cfr. A. Bettini, Da Talete a Newton. La fisica nelle parole dei giganti, Bollati 
Boringhieri, Torino, 2019, pp. 42-43. 

68 G. Casertano, I presocratici, cit., p. 46. 

69 Cfr, M. Heidegger, L’epoca dell’immagine del mondo, in M. Heidegger, Holzwege. 

Sentieri erranti nella selva, ed. It. a cura di Vincenzo Cicero, Bompiani, Milano, 

2002, pp. 92-136. 



41  

ciência, entendida como categoria abstrata, até fazê-los coincidir com os 

precursores dos modernos, dos quais não seriam senão a antecipação. Nesse 

sentido, cair-se-ia no perigo que se busca evitar, que é o de fazer de toda a 

história a unidade sintética de uma única e idêntica postura diante do mundo, 

que abrange todas as épocas. Os gregos não pensavam em «construir um 

sistema científico», mas experimentavam antes um maravilhamento ligado à 

existência de «uma ordem das coisas»70. No texto do físico italiano Carlo 

Rovelli dedicado a Anaximandro, o filósofo nos é apresentado como o pioneiro 

da física e da biologia, e como aquele que realizou uma radical reconfiguração 

da imagem do mundo71. Em apoio a isso, o autor coloca no final do seu texto 

uma citação de Plínio, segundo a qual «diz-se que foi Anaximandro de Mileto 

que primeiro abriu as portas da natureza»72. Deve-se, no entanto, levar em 

conta um aspecto essencial, a saber, que o conceito grego de physis não é de 

modo algum sobreponível ao latino natura, nem muito menos à natureza 

entendida em sentido moderno, porque o risco é de um mal-entendido 

generalizado, fruto de uma aplicação cega de paradigmas contemporâneos a 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

70 G. de Santillana, Le origini del pensiero scientifico Greco. Da Anassimandro a 
Proclo 600 .C. - 500 d.C., cit., p. 34. 

71 Cfr., C. Rovelli, Che cos’è la scienza. la rivoluzione di Anassimandro, Mondadori, 
Milano, 2017 [Kindle]. 

72 Plinio, Storia naturale, II, 31. 



42  

todas as épocas73. Após As palavras e as coisas de Michel Foucault e após os 

estudos de epistemologia de Thomas Kuhn, embora de perspectivas diferentes, 

não é mais possível adotar uma visão !continuísta” e linear para abordar essas 

questões. Entre outras coisas, no texto latino de Plínio, o termo utilizado é 

rerum e, portanto, é impensável referi-lo à natureza entendida na sua acepção 

científica como a entendemos no século XXI, e menos ainda é possível 

associá-lo à physis dos pré-socráticos, que é uma coisa completamente 

diferente. Em relação a isso, se dermos crédito às pesquisas conduzidas por 

Pierre Hadot, especialmente com referência ao texto O véu de Ísis, 

compreende-se que o conceito problemático e complexo de physis – como 

aquilo que «ama esconder-se» segundo a célebre expressão de Heráclito – 

remete substancialmente a uma concepção recursiva da realidade e não ao 

conceito de causa como pura relação matemática sobre a qual construir leis. 

Também a filósofa americana Lorraine Daston apontou, em seu Against 

Nature, como o conceito de lei da natureza universal é uma aquisição da 

operação moderna, e de modo algum é extensível ao mundo grego74. 

Assim como outra precisão que deveria ser feita é a relativa ao próprio 

conceito de ciência, entendida como categoria universal, modelo último e 

definitivo do conhecimento, que só em nossos dias encontrou a sua forma e à 

 

73  O conceito científico de paradigma foi problematizado ao longo do tempo, 

destacando-se a crítica à visão continuísta sob o ponto de vista epistemológico. Ao 

contrário de uma progressão linear do conhecimento, a ideia de paradigmas sugere 

rupturas e mudanças de paradigma que transformam fundamentalmente a maneira 

como a ciência é entendida e praticada. Sobre isto: T. S. Kuhn, The Structure of 

Scientific Revolutions, University of Chicago Press, Chicago, 1962; P. Feyerabend, 

Against Method, Verso Books, London, 1975; H. Sankey, Rationality, Relativism and 

Incommensurability, Ashgate, Aldershot, 1997; I. Lakatos, Critica e crescita della 

conoscenza, Il Saggiatore, Milano, 1985; S. Gattei, Karl Popper e Thomas Kuhn: 

Paradigmi a confronto, Raffaello Cortina Editore, Milano, 2003; G. Giorello, 

Introduzione alla filosofia della scienza, Raffaello Cortina Editore, Milano, 2008; R. 

N. Giere, A Ciência sem Mito: O Conhecimento Científico numa Perspectiva Social, 

Editora Unicamp, Campinas, 1991. 

74 L. Daston, Against nature, MIT press, Cambridge, London, 2019, sobretudo o 
capítulo 4, Universal nature laws. 



43  

qual resta apenas conquistar territórios mais vastos. Uma ideia desse tipo é 

completamente errônea, porque a ciência é, em vez disso, um método baseado 

na observação, no experimento e na verificação, e esse método nasce com 

Galilei para responder a necessidades precisas e progressivamente se impõe em 

virtude de sua capacidade descritiva e preditiva dos fenômenos75. Tudo isso 

não é nem de longe referível ao que no mundo grego era identificado com a 

palavra epistêmê. A menos que se entenda o termo ciência na acepção de uma 

atitude de desafio às convenções do tempo, mas com isso acabaria por não 

significar mais nada, porque poderia significar qualquer coisa. Em relação a 

isso, as palavras de Rovelli são francamente simplistas e enganosas quando 

escreve que «por um lado, um novo saber sobre o mundo, fundado na 

curiosidade, na rebelião contra as certezas e, portanto, na mudança», e por 

outro lado – como se houvesse facções opostas de leigos e crentes –, há «o 

pensamento então dominante, que é principalmente mítico-religioso e é 

fundado, em grande medida, na existência de certezas que por sua própria 

natureza não podem ser questionadas»76. Como lembra Enrico Berti, «se para 

nós a ciência é caracterizada pela probabilidade e, portanto, pela falibilidade e 

revisibilidade de nossas teorias, para os gregos "ciência" (epistêmê) era, ao 

contrário, sinônimo de estabilidade»77. Na verdade, deveria ser dito ainda mais, 

ou seja, que o invisível muitas vezes teve em relação ao visível um «certo 

primado […] de realidade absoluta»78. Tendencialmente, buscava-se o 

inconfundível no invisível, naquilo que permite a manifestação, subtraindo-se a 

 
 

 

75 Cfr., P. Rossi, La nascita della scienza moderna in Europa (1997), Laterza, Roma- 
Bari, 2023, pp. 107-148. 

76 C. Rovelli, Che cos’è la scienza, cit., p. 12. 

77 E. Berti, In principio era la meraviglia. Le grandi questioni della filosofia antica, 
Laterza, Roma-Bari, 2007, p. 7. 

78 L. Gernet, Anthropologie de la Grèce antique, Maspero, Paris, 1968, p. 406. 



44  

ela79, portanto, em algo que não se apresenta a nós, ou seja, que não é acessível 

a nós através dos sentidos, mas unicamente com um puro ato intelectual, e é 

isso que nos permite pensar o visível em sua complexidade e articulação, algo 

a que um mapa remete por sua própria constituição. Se, de fato, se lê o 

fragmento de Anaximandro segundo o qual 

 
princípio das coisas que são é o indefinido e os fatores dos quais é o 

nascimento para as coisas que são, são também aqueles em que se resolve a sua 

extinção, segundo o devido, porque pagam um ao outro, eles, justa pena e 

emenda de sua injustiça segundo a ordem do tempo80, 

 

entende-se que a ordem das coisas está ligada à justiça a que todas as coisas 

que são devem submeter-se. Isso indica que em Anaximandro tudo é colocado 

a partir da relação entre a existência das coisas e o indefinido como princípio 

único, e que nada é possível e nem mesmo pensável fora do ilimitado. 

Portanto, nesse sentido, o evento cósmico é sempre pensado em analogia com 

o evento humano, de acordo com uma relação que sempre mantém juntos o 

cosmo e a polis. Nesse sentido, do fragmento de Anaximandro emerge que 

todos os entes naturais estão colocados no mesmo plano, sob a égide de um 

nomos igualitário que nega a qualquer elemento individual o «exercício de 

domínio sobre os outros»81. Assim, o cosmo anaximandrino é isonômico, sua 

estrutura anular prevê uma equidistância do centro, com base no fato de 

assumir a circularidade na definição padrão fornecida posteriormente por 

Euclides, segundo a qual dominam os princípios de simetria e indiferença82. 

Michel Serres destacou que o modelo circular, ao mesmo tempo cosmológico, 

 

79 Cfr., R. Peregalli, La corazza ricamata. I Greci e l’invisibile, Bompiani, Milano, 
2010. 

80 H. Diels, W. Kranz, I Presocratici. Testimonianze e frammenti, cit., pp. 68-69. 

81 J.P. Vernant, Le origini del pensiero Greco, cit., p. 8. 

82 Cfr., C.H. Kahn, Anaximander and the origins of Greek cosmology, Columbia 
University press, new York, 1960, p. 77. 



45  

geográfico e político, que se destaca na filosofia de Anaximandro, não é, no 

entanto, inequivocamente democrático, pois pode também remeter a esferas 

concêntricas que têm progressivamente uma distância diferente do centro, ou 

seja, do poder, e que, portanto, se apresenta como a imagem de reconfigurações 

de aristocracias sempre novas, e de novas exclusões com base completamente 

diferente das micênicas ou da Grécia homérica83. Lido dessa forma, o processo 

inaugurado por Anaximandro apresenta a tentativa, com base geométrica, de 

configurar um novo modelo cosmológico que pode ser lido, por um lado, como 

intrinsecamente anti-aristocrático – porque propõe, por reflexo, a constituição 

de um espaço social completamente novo, com a ágora colocada no centro, 

onde o plano de isonomia permite a todos disputar posições e magistraturas, 

segundo alternâncias temporais, sem que qualquer elemento possa prevalecer 

estável sobre os outros –; por outro lado, ofereceu historicamente a substituição 

do modelo monárquico ou tirânico pelo oligárquico, segundo o qual «a arché é 

reservada a um pequeno número com exclusão da massa»84. De qualquer 

forma, o velho conceito segundo o qual os cidadãos são homoioi, ou seja, 

iguais sob um perfil puramente qualitativo e, portanto, semelhantes em 

capacidades, começa a perder consistência e é de fato substituído; o conceito 

de isonomia, que o substitui, remete a algo que não tem mais a ver com 

qualidades, porque é igualdade de tipo quantitativo, conectada ao mundo 

militar e à divisão igualitária do espólio85. Mesmo Gianfranco Miglio, para 

indicar esse tipo de nova racionalidade, sustentou uma tese desse tipo, 

afirmando que a isonomia, e todo o seu universo conceitual e linguístico, é 

«divisão e distribuição igualitária das presas»86, e que, portanto, não tem 
 

83 M. Serres, Les origines de la géometrie, cit., pp. 121 e sg. 

84 J.P. Vernant, Le origini del pensiero Greco, cit., p. 64. 

85 C. Meier, The Greek discovery of politics, Trad. ing. David McLintock, Harvard 
University Press, London, England, 1980, p.168. 

86 Cfr, G. Miglio, Sul concetto di nomos in Id., Carl Schmitt. Saggi, Scholé, Brescia, 
2018, p. 52. 



46  

relação imediata com a terra, mas diz respeito às relações entre membros 

vitoriosos na guerra. Isso, por outro lado, já seria visível em Hesíodo, onde, se 

nos referirmos ao texto Trabalhos e Dias, está presente a concepção de que 

somente entre iguais pode haver contenda, e o mesmo resulta até «nas 

modalidades de distribuição do espólio na Ilíada»87, de modo que essa tensão 

poderia ter suas primeiras aparições já muitos séculos antes. 

Reunindo todo esse conjunto complexo, pode-se entender, então, que o 

ilimitado de Anaximandro não é em primeiro lugar um ente físico entre outros, 

mas é o indefinido pressuposto, em relação ao qual tudo o que é se equivale, ou 

seja, se reduz a uma força em jogo que, segundo a ordem do tempo, perde e 

ganha centralidade relativa, sem possuir qualquer preeminência ontológica 

significativa específica. Essa posição é ainda mais claramente expressa se se 

levar em conta o fato de que o indefinido «é um princípio, não um elemento»88, 

e, portanto, é assumido como não negociável, mas como plano a partir do qual 

pensar a estruturação de uma nova geometria política, sem a qual seria 

impensável qualquer transição para a polis democrática; na qual a ordem da 

cidade e a do cosmos compartilham a não essencialidade dos elementos 

individuais, mas, ao mesmo tempo, pressupõem sua equidistância e 

equivalência em relação ao plano geométrico de compartilhamento ou apeiron 

indefinido. Nesse sentido, a representação do mundo e a política começam 

lentamente a andar juntas; e a terra, em sua totalidade, começa a existir, 

segundo o princípio de Berkeley do esse est percipi, ou seja, pode ser pensada 

porque foi tornada visível, desenhada, tornou-se um percebido, em outras 

palavras: há. 

 

 

 

87 K.A. Raaflaub - R.W. Wallace, “People’s Power” and Egalitarian Trends in 

Archaic Greece, in Raaflaub - Ober - Wallace, Origins of Democracy in Ancient 

Greece, University of California Press, Berkeley-Los Angeles-London, 2007, p. 27. 

88 G. de Santillana, Le origini del pensiero scientifico, cit., p. 87. 



47  

6. Ciência e Sacrifício 

 

Franco Farinelli escreveu que a grandeza de Anaximandro reside em ter 

pensado a elaboração de um mapa como um «sacrifício da terra»89, porque 

somente sacrificando o mundo como coisa viva, ao mesmo tempo abissal e 

geradora, é possível tê-lo como objeto de pensamento, podendo assim afirmar 

o cálculo e o conhecimento: o «rigor mortis que permite a medição do que por 

nascimento é animado e vivo»90. Desta forma, não se estabelece uma 

universalidade do pensamento científico que atravessa os séculos e se coloca 

contra o obscurantismo mítico e religioso, porque se, por um lado, a esta altura, 

se abre um espaço não mais definido pelo «fasto e nefasto», mas construído a 

partir de simetrias e reversibilidades, é também verdade que «em todo lugar 

vivem deuses», e que a experiência do homem grego não é pensável fora de 

suas práticas religiosas e de uma precisa estruturação do sagrado, que de modo 

algum se opõe à construção geométrica de forma exclusiva91. A origem da 

cartografia, assim como da geometria, portanto, mais do que remeter aos 

magníficos destinos de uma ideia de ciência sem fundamento, deve ser inserida 

dentro de um cosmo onde não valem as classificações e divisões 

contemporâneas aplicadas retrospectivamente, e onde o conceito religioso de 

sacrifício é central e inseparável do resto, dentro de um cosmo no qual a ordem 

e a contenda a partir de um plano de igualdade são visíveis também em toda a 

arquitetura politeísta, onde os deuses podem sucumbir ou triunfar uns em 

relação aos outros, mas cada um reivindica e habita o seu próprio espaço de 

pertinência específica. Aqui, a visão linear torna-se um método que não 

permite mais captar as questões essenciais e, portanto, deve ser abandonado. 

 

89 F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, Einaudi, Torino, 2009, p. 26. 

90 Ivi, p. 27. 

91 Cfr., M. Vegetti, L’uomo e gli dei, in L’uomo Greco, a cura di J.P. Vernant, Laterza, 
Roma-Bari, 2012, pp. 258-286. 



48  

O escândalo de Anaximandro, então, não teria sido o de desafiar as 

convenções em nome da ciência, mas está relacionado ao fato de ter realizado 

um gesto ímpio, de quem pretendia «imolar a vida da terra em função do 

conhecimento (do domínio) da própria terra»92, ou seja, cometeu um sacrifício, 

no sentido literal. E é este, especificamente, o argumento que me interessa 

considerar, ou seja, o fato de que o mundo, para ser levado ao nível do 

pensamento, necessita de uma redução que coincide com o sacrifício de uma 

dimensão, para que, colocado em um plano, possa ser, com um único golpe de 

vista, compreendido em sua totalidade e compreendido, o que significa 

dominado, pelo menos no pensamento. A representação cartográfica é uma 

forma de sacrifício, pois permite, através de um processo sacrificial, ver o 

invisível – somente a partir da representação bidimensional o mundo pode 

existir – e, portanto, a representação deve ser pensada à luz de categorias 

antropológicas e religiosas, e não apenas !científicas”, sem que isso represente 

qualquer tentativa de diminuir o valor científico dessas questões, muito pelo 

contrário. 

E é precisamente esse tipo de operação preliminar e necessária – que marca 

uma relação profunda entre representação e pensamento, e que coincide com o 

ato de nascimento da própria filosofia –, que determinará toda uma série de 

operações subsequentes que levarão a um fato de importância capital, ou seja, 

que, embora o homem saiba há muito tempo que habita um mundo esférico ou 

elíptico, não pôde fazer outra coisa senão construí-lo como se fosse plano, ou 

seja, pura superfície. Tudo isso porque a projeção em duas dimensões da 

redondeza a 360° permite uma apreensão, que domestica a redondeza 

constitutiva e caótica do real, que, se tomada como tal, se revela de uma 

complexidade inutilizável para o habitar do homem. 

 

 

 

92 F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., p. 26. 



49  

O que falta nessa reconstrução específica de Farinelli, está no fato de que 

geometria, cartografia e filosofia enquanto fenômenos paralelos não 

representam a modalidade absoluta de habitar do homem, mas recorrem 

historicamente nos momentos em que se afirma uma progressiva 

democratização da sociedade grega, em contraposição à antiga civilização dos 

palácios. E, além disso, os modelos representativos gregos, embora operantes, 

tornam-se apenas em parte experiência comum do mundo. Portanto, a questão 

aqui não é se foram os gregos que fundaram a ciência ou se desde sempre a 

relação entre o homem e o território se estruturou a partir do mapa por 

constituição. A questão é compreender quando a redução sobre a tábua 

começou realmente a "produzir mundo" e por quê. Uma vez compreendido que 

o plano de isonomia, ou plano geométrico, como pura abstração lógica foi 

traçado pelo gesto de Anaximandro simultaneamente à tentativa de propor um 

novo modelo espacial, ao mesmo tempo cosmológico e político, resta pontuar 

que tal plano de abstração é o ato fundacional da democracia da polis. Apenas 

assumindo por pura abstração lógica um princípio não físico, a partir do qual 

tudo o que é físico se dispõe, torna-se evidente que o horizonte político 

instaurado pelo mundo grego é estruturalmente espacial. Resta, porém, 

compreender por que, apesar de tal ato ter sido realizado, o mundo grego não é 

nem científico nos termos modernos, nem tampouco pensa verdadeiramente a 

partir da ideia de espaço, para a qual, como lembra Heidegger, apesar de tudo, 

os gregos não tinham sequer um nome93. 

 

7. Dialéticas do Iluminismo e cegueiras 

 

No auge do segundo conflito mundial, Max Horkheimer e Theodor Adorno 

empreenderam a redação de um texto com o qual tentaram investigar como foi 

possível que na Europa ocorresse um irreparável retorno à barbárie, sem que 

93 Cfr., M. Heidegger, Seminari, ed. it. a cura di Franco Volpi, traduzione di Massimo 
Bonola, Adelphi, Milano, 1992, pp. 122-125. 



50  

esta conseguisse se apoiar em seus próprios anticorpos, ligados à sua milenar 

civilização. Ao trabalhar no texto, no entanto, adotaram quase imediatamente a 

posição de que não haveria uma irrupção da barbárie para perturbar uma 

civilização de outra forma iluminada, porque, ao olhar mais de perto, toda a 

estrutura da racionalidade europeia estava justamente na barbárie do 

iluminismo. O ponto, segundo os autores, estava no fato de que a endíade 

barbárie-iluminismo não se configurava como um oxímoro, mas como a 

estrutura portante do mundo ocidental, de sua racionalidade aprisionante e 

redutiva. Os dois termos deveriam ser lidos juntos, não havia de um lado as 

trevas e do outro a luz, porque, de certa forma, essa pretensa luz era ela mesma 

as trevas. Tese sugestiva, que fazia dos fascismos não uma arritmia da razão, 

como esta havia sido construída e posta em prática no caminho da civilização, 

mas sim um produto dela94. É claro que em Dialética do Iluminismo o conceito 

de Aufklärung não é assumido na sua formulação histórica precisa ligada ao 

século XVIII, mas torna-se uma imagem da forma e das modalidades dos 

processos de relação com o mundo do homem ocidental em geral. O ponto, em 

suma, é que o logos europeu possui algo de diabólico, e o iluminismo é sua 

ratio e sua veste. Jürgen Habermas, ao falar sobre o texto, observou como 

Dialética do Iluminismo era «o livro mais negro deles, para elaborar 

conceitualmente o processo autodestrutivo do iluminismo»95. A intenção de 

Horkheimer e Adorno era tornar evidente quanto não seria mais possível 

esperar na força progressiva e emancipatória da razão europeia, ou nas palavras 

de Habermas, «não era mais permitido esperar na sua [do iluminismo] força 

libertadora»96. Agora, ignorando o fato de que os dois filósofos de Frankfurt 

 

94 É essa a argumentação que parece interessar aos dois filósofos alemães, e todo o 
esforço teórico produzido na elaboração da Dialética do Iluminismo parece voltado a 
demonstrar exatamente essa tese. 

95 J. Habermas, Il discorso filosofico della modernità, traduzione di Leonardo Ceppa, 
Laterza, Roma-Bari, 1987, p. 109. 

96 Ibid. 



51  

parecem aqui vestir as roupas da eterna revolta alemã e romântica contra o 

iluminismo – não por acaso no texto há importantes referências a Novalis e 

Hölderlin –, neste «livro singular»97 que, como escreve Carlo Galli, «exibe um 

sistema mais sugestivo do que argumentativo»98, é aplicada uma redução da 

razão ao iluminismo e deste à razão calculadora, e assim é apresentada a 

modalidade onicompreensiva do proceder europeu, sem que nada mais possa 

existir fora desse esquema. O passo adicional e ousado que os dois autores dão 

está no fato de considerar o iluminismo não como algo diferente do mito, 

porque, na verdade, ao olhar mais de perto, são a mesma coisa, «o mito já é 

iluminismo e o iluminismo volta a se transformar em mitologia»99. 

A partir de tal configuração radical, os dois filósofos alemães tentam uma 

reconstrução conceitual da Odisseia como momento auroral da razão 

calculadora europeia, em que seria plenamente visível, em ação, «o elemento 

burguês-iluminista de Homero»100, caracterizado pelo domínio incontestado da 

equivalência e da simetria101. Com isso, os autores destacam a operação pela 

qual, com Odisseu, nenhum canto é mais possível, porque o mundo rico de 

sentido é unicamente aquele que pode refletir a ordem racional, na medida em 

que «o domínio sobre uma natureza externa objetivada e sobre a natureza 

interna reprimida é o signum permanente do Iluminismo»102. Lida dessa forma, 

a questão da civilização europeia se reduz a ser uma integração do sujeito, 

aliás, bastante precoce, em um sistema de poder que o subordina, e só na 

medida em que é subalterno a tal lógica o sujeito pode dizer-se tal. Em outras 

 

97 Ibid. 

98  C.  Galli,  Introduzione,  in  M.  Horkheimer  -  T.  W.  Adorno,  Dialettica 
dell’illuminismo, Trad. Renato Solmi, Einaudi, Torino, 1997, p. IX. 

99 M. Horkheimer - T. W. Adorno, Dialettica dell’illuminismo, cit., p. 8. 

100 Ivi, p. 51. 

101 Ivi, p. 15. 

102 J. Habermas, Il discorso filosofico della modernità, cit., p. 113. 



52  

palavras, o sujeito é ele mesmo apenas se introjetar, preliminarmente, a sua 

absoluta equivalência em relação aos outros sujeitos, e, portanto, a mente deve 

se tornar um espelho que nivela todo o aparecer em mero equivalente 

generalizado. Nesse sentido, Odisseu torna-se o arquétipo de todo burguês, no 

qual à autoconservação sacrificial individual se liga a redução do vivente a 

signo, e, portanto, a unidade dominada. Em outras palavras, o burguês Odisseu 

entende que sua individualidade só pode emergir como sacrifício, ou seja, 

como autorredução de si a espelho que objetifica a natureza dominando-a, e ao 

mesmo tempo é forçado, para conseguir isso, a reprimir a si mesmo. Parece 

claramente emergir que, para Horkheimer e Adorno, tal operação não é 

simplesmente uma mistificação contraditória que serve à burguesia para ocultar 

interesses banais de classe; é a razão que é isso, ou seja, é a própria razão, 

enquanto tal, que é contraditória em si, e nenhuma crítica marxista da ideologia 

seria mais eficaz para reverter seu destino. Em outras palavras, «a crítica aqui 

se torna genealogia, ou seja, transforma-se em percorrer o caminho aporético 

da razão»103, que não conhece redenção. Por trás de toda essa estrutura, como 

observou Habermas, está a sombra de Nietzsche e não mais a de Marx, está a 

colocação em questão radical da razão entendida como disciplina do logos, ou 

seja, como produto da ligação entre medo e liberdade. Olhar para a civilização 

europeia é então olhar para a história de um declínio que pode culminar 

unicamente no domínio total do homem sobre si mesmo e sobre o mundo ou, 

como disse Lukács, é um cômodo quarto com vista no Hotel Abismo104. Agora, 

ignorando a equiparação de Odisseu ao burguês, compreensível a partir dos 

intentos teóricos dos autores, mas francamente complicada de sustentar em 

uma análise mais rigorosa, parece que no desenvolvimento de sua tese tudo vai 

na direção de um lacônico "salvemos o soldado Polifemo". Nas páginas 
 

103 C. Galli, Introduzione, cit., p. XIX. 

104 É uma frase que Lukacs se refere a Schopenhauer em seu texto A destruição da 
razão: G. Lukacs, A destruição da razão, traduzione di A. Ferraz de Campos, 
Boitempo Editorial, São Paulo, 2016. 



53  

significativas dedicadas ao ciclope, de fato, emerge claramente que o indivíduo 

só pode emergir na despersonalização e na equivalência estrutural, a partir das 

quais pode dizer de si mesmo ser um «Ninguém», operação que não significa 

outra coisa senão a escolha sábia do sujeito que «se mantém vivo assimilando- 

se ao amorfo»105. Só depois de não estar mais ao alcance de Polifemo, Odisseu- 

Ninguém pode finalmente revelar seu nome, como pura restauração da 

identidade racional, que não é senão um nome capaz de representar 

perfeitamente uma curvatura psicológica segundo a qual a palavra deve, de 

qualquer forma, manter uma vantagem, por mais efêmera que seja, sobre a 

força106. Polifemo pertence à estirpe daqueles que «não têm assembleias, nem 

leis»107, em relação aos quais Adorno e Horkheimer leem a acusação da 

civilização burguesa contra as leis da anarquia e da abundância108, mas, se o 

ciclope é visto como portador de uma materialidade poderosa e oposta ao 

cálculo, não é certo nos ciclopes – ou nas sereias – que se vê o sujeito 

privilegiado da luta revolucionária que deve conduzir o homem da opressão e 

do domínio à liberdade de toda a sociedade. Portanto, nada a fazer, senão 

atestar uma melancólica impossibilidade de qualquer práxis. De qualquer 

forma, além do que se pode definir como um nostos revolucionário para 

sempre perdido, em um trecho os dois autores escrevem que: 

 
o mundo mítico é secularizado no espaço que ele percorre, os antigos 

demônios povoam as margens extremas e as ilhas do Mediterrâneo civilizado, 

rechaçados nas montanhas e nas cavernas de onde um dia saíram no arrepio dos 

primórdios. Mas as aventuras dão a cada lugar o seu nome; e o seu resultado é o 

controle racional do espaço109. 

 

 

105 M. Horkheimer - T. W. Adorno, Dialettica dell’illuminismo, cit., p. 74. 

106 Cfr., ivi, p. 75. 

107 Odissea, IX, 112. 

108 M. Horkheimer - T. W. Adorno, Dialettica dell’illuminismo, cit., p.71. 

109 Ivi, p. 54. 



54  

 

Em outras palavras, Odisseu reduz os lugares a nomes, ou seja, a sinais, a 

equivalências intercambiáveis, desprovidas da força ancestral e do elemento 

aterrorizante. Essencial aqui me parece ser a vontade, por mais rápida que seja, 

de pontuar uma transição do lugar para o espaço, ou seja, do particular vivo e 

rico em potência natural para sua esterilização e neutralização sob a égide do 

puro signo. Odisseu nivela o mundo, desmitifica cavernas, grutas, montanhas, 

fendas, desfiladeiros, e tudo reduz ao nome, às duas dimensões, ao espaço que 

pode e deve ser apenas liso e superficial, desprovido de sua variedade natural, 

desconhecida e polimórfica. Não por acaso «o olho único [do ciclope] lembra o 

nariz e a boca, mais primitivos do que a simetria dos olhos e ouvidos»110 que, 

ao contrário, permitem a justa perspectiva e a objetividade do cálculo. O 

Mediterrâneo assim se torna um mapa: a ilha dos Lotófagos, de Ogígia, assim 

como as terras dos Lestrigões e dos Ciclopes são transformadas em escalas, em 

pontos mensuráveis, que não conhecem mais profundidade nas quais se perder 

e desaparecer para sempre à luz. O mundo é, em suma, reduzido à sua própria 

conhecibilidade, o que especificamente significa «controle racional do 

espaço»111. Em outras palavras, Adorno e Horkheimer denunciam a redução do 

mundo a cálculo, ou seja, olham com desprezo para o surgimento da 

racionalidade cartográfica, ou seja, da pura equivalência superficial de todas as 

coisas reduzidas a sinais, fazendo da linguagem a origem da astúcia redutiva 

ocidental. 

Franco Farinelli também deu uma centralidade absoluta à figura de Odisseu, 

mas configurando o discurso segundo outros modelos e estruturas, onde a 

verbosidade encantadora e sombria da dupla de Frankfurt dá lugar a uma visão 

mais cirurgicamente ajustada ao problema do espaço. A questão aqui não é de 

fato reconstruir a história da razão como mediação violenta que não admite 

 

110 Ivi, p. 71. 

111 Ivi, p. 54. 



55  

salvação, para assim poder dizer que os horrores do século XX são o resultado 

coerente de um processo doentio a montante, desde seus primeiros vagidos. A 

questão fundamental para o geógrafo italiano está toda na relação entre o 

mundo e a terra, da qual a relação entre Polifemo e Odisseu é uma magistral 

representação, sumamente explicativa do fato de que o homem, para conhecer 

o mundo, deve sacrificá-lo, ou seja, deve cegar Polifemo112. O Ciclope é o 

representante da pura força natural, animal e tremenda, ilógica e anterior a 

qualquer tomada da razão, que deve ser posta à morte para que o homem possa 

expandir sua própria racionalidade em toda a sua potência. A esta altura, 

Polifemo não indica um tipo de homem que deve ser superado para que o 

burguês se imponha; ele significa a redondeza do globo, e de fato Odisseu e 

seus companheiros conseguem fugir da caverna apenas quando derrubam 

Polifemo, morto, com uma estaca de madeira cravada em seu único grande 

olho, ou seja, apenas depois que «sua massa de torre e vertical se transformou 

em uma extensão horizontal»113. Dessa forma, Homero volta a ser o pai da 

geografia, e não porque narrou os lugares, mas porque é já com Homero que o 

mundo não é mais mundo, mas se transformou em algo completamente 

diferente, que anula a impossível relação com a redondeza abissal do globo. 

Traça-se um caminho na opacidade do real, que permite o avanço do logos ao 

longo da diretiva da redução modelística, e a autêntica liberdade de Odisseu 

situa-se ao nível da negação da assustadora redondeza do mundo em nome da 

horizontalidade da superfície; e, a partir deste ponto, nada mais poderá ser 

como antes, porque entre os assassinos de Polifemo e o mundo «haverá algo 

que antes não existia: a terra»114. Nasce aqui o enorme esforço de aquisição do 

mundo no pensamento, pelo qual a possibilidade de seu conhecimento passa 

por uma preliminar redução deste à terra; apenas sacrificando o mundo sobre a 

112 Cfr., F. Farinelli, Geografia. Un’introduzione ai modelli del mondo, cit., p. 4. 

113 Ibid. 

114 Ibid. 



56  

tábua, dando vida à terra, é possível organizar um discurso sobre o mundo, 

organizá-lo, traduzindo assim a infinita variedade do cosmo vivo em um corpo 

bidimensional, rígido, sob as leis da geometria que, em virtude disso, oferece à 

razão a força para dar conta do real. A este ponto, além da profundidade da 

posição de Farinelli, parece que também aqui há uma configuração segundo a 

qual se faz da caverna de Polifemo um lugar, e a saída, o ar livre, são o 

espaço115, e assim, também para o geógrafo italiano, é já nas fundações do 

mundo europeu que se impõem as lógicas da cartografia e do espaço, além das 

diferenças de intensidade, e assim tudo se mantém em uma mesma linha 

diretora. Deve-se, portanto, retroceder a data fixada por Nietzsche ao triunfo da 

razão socrática, o dionisíaco já teria sido suplantado há muito tempo, por 

aquele Homero a quem se remonta em sua totalidade o horizonte cultural da 

civilização grega e todas as suas filiações. Nesse sentido, deve-se admitir que a 

geografia, em sua variante cartográfica, já disse tudo o que a filosofia pode 

dizer. 

 

8. Atena, do Monóculo de Polifemo aos «Olhos de Coruja» 

 

Em O Nascimento da Tragédia, Nietzsche critica a doença do !socratismo” 

como momento decisivo a partir do qual a cultura europeia, em seu conjunto, 

baseou sua operatividade na racionalidade e no individualismo, suprimindo a 

vitalidade criativa do dionisíaco, que, em perfeita síntese com o apolíneo, havia 

se mostrado essencial para a construção do momento mais alto de toda a 

cultura helênica: a tragédia ática116. Vai sem dizer que essa estrutura 

nietzschiana, que quer ver em todo o desenvolvimento da civilização europeia 

 

115 Cfr, F. Farinelli, L’origine dello spazio in Metafore dello spazio, a cura di Bruna 
Consarelli, Firenze University Press, 2004, pp. 19-20. 

116 É a nota tese de Nietzsche que vê a tragédia como o momento de síntese supremo 

entre o dionisíaco e o apolíneo, amplamente desenvolvida em seu: F. Nietzsche, La 

nascita della tragedia, a cura di Giorgio Colli e Mazzino Montinari, Adelphi, Milano, 

1972. 



57  

o rigor mortis do pensamento, não pode ter outro resultado senão o 

desesperado anseio por um renascimento de Dioniso, ou seja, não pode fazer 

outra coisa senão se consumir no fantasmático retorno de uma filosofia da 

plenitude da vida, algo que foi mais ou menos a obsessão geral de grande parte 

da filosofia do século XX e além. Agora, seguindo o percurso que está sendo 

traçado, a relação fundamental não é tanto entre Dioniso e Apolo, porque, 

olhando bem, é Atena, a deusa cujo corpo está inteiramente coberto e protegido 

por um escudo circular117, a figura central, especialmente se colocada em 

contraposição à de Polifemo. É a deusa virgem que matou o imponente ciclope, 

embora não com as próprias mãos, mas por meio de Odisseu. A coruja, animal 

sagrado de Atena, que simboliza a sabedoria e o conhecimento, da qual Hegel 

faz a imagem da filosofia que se ergue apenas ao cair do sol, é a antítese de 

Polifemo e de seu monóculo redondo e ancestral, incapaz de objetivação e de 

distanciamento. Mas, ao contrário do que pensa Hegel, neste caso a coruja não 

é a imagem do pensamento que apreende o tempo histórico quando este chega 

ao seu próprio cumprimento – segundo a famosa imagem apresentada pelo 

filósofo em Elementos da Filosofia do Direito –, pois é antes um olho que 

uniformiza, uma subsunção do mundo no disco ocular em perspectiva, de cima. 

O ponto central é que a coruja não tem a ver com o depois que se deixa 

capturar pelo pensamento, mas com o alto que produz o plano do mundo. O 

aspecto relevante não reside unicamente no fato de que, como aves de rapina 

noturnas e criaturas da escuridão, as corujas são capazes de ver na noite, 

mesmo a longas distâncias, porque, mais do que isso, deve-se acrescentar que 

não apenas veem um mundo que não é o mundo que todos os mortais veem 

durante o dia, ou seja, não é o mundo da experiência comum, mas além disso o 

veem de cima, não à altura dos olhos do homem comum que experimenta os 

lugares. Em projeção horizontal, em virtude da verticalidade, o mundo torna-se 

 

117 W. Otto, Gli dei della Grecia. L’immagine del divino nello specchio dello spirito 
greco, Trad. di Giovanna Federici Airoldi, Adelphi, Milano, 2004, p. 50. 



58  

para a coruja uma superfície sobre a qual fazer deslizar o próprio olho, cuja 

pupila pode se expandir até alcançar a figura de um disco do qual o mundo se 

torna imagem especular. 

As histórias narradas sobre o mito de Atena também são fortemente 

indicativas. Algumas lendas, como relatado por Robert Graves, indicam em 

Atena uma deusa nascida não de Zeus, mas de um gigante chamado Pallade, de 

quem a deusa arrancou as asas e as aplicou em suas próprias costas118; de 

qualquer forma, a presença das asas retorna. Na Teogonia de Hesíodo, Atena 

não vem ao mundo pelo processo normal de concepção e nascimento, mas sai 

da cabeça de Zeus, já armada, adulta e coberta de ouro. Platão também, no 

Crátilo, retorna à etimologia do nome da deusa A-theo-noa, ou seja, 

literalmente, da mente de Zeus. O epíteto que Hesíodo usa para Atena é 

glaucopide119, ou seja, de olhos azuis ou brilhantes. É interessante notar, 

entretanto, como o termo grego glaux significa coruja, e portanto a tradução 

poderia ser também «a deusa dos olhos de coruja»120. Diz-se nos mitos que 

Atena inventou, entre outras coisas, o arado, o navio e a ciência dos números, e 

que nas disputas trabalhava para nivelar os contrastes e resolver as disputas. É 

evidente que Atena é a deusa que governa os processos de planejamento, ou 

seja, trabalha para que as desconexões e profundidades sejam subsumidas sob a 

égide de uma estrutura de superfície plana. Até o mar, se navegado, torna-se 

uma tábua, sobre a qual se pode viajar ignorando seus abismos, assim como o 

arado uniformiza a terra para torná-la pronta para a semeadura. Poseidon, 

adversário de Atena, é o deus das águas das profundezas remotas, do oceano 

informe e das ondas assustadoras, mas também dos terremotos e de todos os 

fenômenos sísmicos, tanto que seu epíteto era enosíchthon ou ennosígaios, ou 

118 R. Graves, I miti greci, traduzione di D. Tettamanzi, Longanesi, Milano, 1986, pp. 
64 e sgg. 

119 Esiodo, Teogonia, 888. 

120 K. Kerényi, Gli dei e gli eroi della Grecia.Il racconto del mito, la nascita della 
civiltà, il Saggiatore, Milano, 2009, p. 107. 



59  

seja, aquele que, como diz Hesíodo, cinge e sacode a terra, e assim aparece 

frequentemente nas escrituras de Homero. Se lido assim, então a contraposição 

das duas divindades, na Odisseia, está a indicar a grande revolução que conduz 

o globo a se transformar em terra, a esfera em superfície, e com tal operação 

torna-se necessário o achatamento bidimensional de toda a riqueza natural dos 

lugares; nada mais de alturas e nada mais de profundidades, tudo deve se 

entregar à tomada da tábua e do esquadro, tudo deve ser medido, tudo 

compreendido pelo olhar cartográfico. 

Em relação a isso, parece indicativo relatar a história de Eritônio, que nas 

diferentes versões mitológicas pode variar substancialmente, mas que, em uma 

das variantes mais conhecidas, contada por Higino121, envolve Atena e Hefesto. 

Segundo o mito grego, Atena não queria ter nada a ver com o casamento ou 

com o que podemos chamar de amor romântico, e, portanto, recusava todos os 

pretendentes. Poseidon – ainda irritado pelo fato de que a cidade de Atenas não 

lhe foi consagrada, mas sim a Atena –, enganou Hefesto dizendo que a deusa 

iria até ele para amá-lo, com a desculpa de pedir-lhe que fabricasse novas 

armas. Assim, Hefesto, ao vê-la, tentou possuí-la à força, e da luta parte da 

semente do deus caiu na perna da deusa, que, horrorizada, pegou um pano de lã 

e, ao se limpar, jogou-o no chão, fecundando a terra. Assim nasceu Eritônio, 

mítico rei de Atenas, que a Mãe Terra não quis reconhecer, declinando toda 

responsabilidade por sua criação e educação, e assim Atena o criou como seu 

filho. Também neste conto, um pano é central, desta vez de lã, graças ao qual a 

deusa terra gera um filho que, no entanto, não pode reconhecer como seu, 

porque concebido com a mediação de um elemento bidimensional (o pano), e 

justamente por isso só pode ser filho adotivo de Atena. 

Agora, as primeiras Dracmas atenienses, datadas do século VI a.C., 

começam a circular, no modelo da Jônia – com representações de Atena na 

frente e da coruja no verso. A circulação da moeda em Atenas, estreitamente 

121 Igino, Favole, 166. 



60  

ligada ao mito de Eritônio – com os emblemas da deusa do arado e do cálculo e 

de seu animal na face lisa das moedas –, é o sinal efetivo da equivalência geral 

das coisas que começam a se transformar em mercadorias, assim como da 

moeda que se torna o sinal geral e uniforme do valor. Ao uso natural de que 

Aristóteles fala na Política, já se junta a ideia de que o sistema completo das 

coisas só pode existir na relação de valor ou na troca com outro bem que 

assume valor de mercadoria. Tanto o primeiro mapa, o de Anaximandro, 

quanto a moeda provêm praticamente do mesmo lugar, das regiões ocidentais 

da atual Turquia, lugar de onde Günter Neumann sustentou que também 

provinha Atena, sendo assim uma divindade de origem da Lídia122. A moeda, 

seguindo um percurso histórico e geográfico que começa na Lídia, e através de 

um processo tortuoso e complexo, chega à costa da Ásia Menor, encontrando 

finalmente em Mileto um ponto privilegiado para sua passagem a Atenas123. 

Em relação a isso, além da mesma origem geográfica, é possível sustentar a 

tese segundo a qual, o mapa e a moeda, nascem a partir da mesma lógica, 

respondendo a uma necessidade idêntica de transformação. Em relação a isso, 

mesmo que se refira a contextos completamente diferentes, Georg Simmel, em 

122 G. Neumann, «Der Lydische name der Athena», Kadmos, n.6, 1967, pp. 80-87. 

123 A moeda, ao seguir um percurso histórico e geográfico que começa na Lídia e, 

através de um processo tortuoso e complexo, chega posteriormente à costa da Ásia 

Menor, encontrando finalmente no porto comercial de Mileto um local privilegiado 

para a sua passagem até Atenas. A evolução e a importância da moeda no mundo 

grego antigo foram objeto de numerosos estudos acadêmicos, que exploram desde os 

aspectos econômicos até as implicações sociais e políticas dessa transformação. 

Remete-se aos textos: J.G. Milne, Greek and Romans coins, Kethuen &Co., London, 

1939; D. M. Schaps, The Invention of Coinage and the Monetization of Ancient 

Greece, University of Michigan Press, Ann Arbor, 2004; R. Seaford, Money and the 

Early Greek Mind: Homer, Philosophy, Tragedy, Cambridge University Press, 

Cambridge, 2004; A. Mastrocinque, Monetazione e propaganda politica: aspetti della 

coniazione in Grecia e a Roma, Giappichelli, Torino, 1991; A. Panini, Storia della 

moneta in Grecia, Il Mulino, Bologna, 1996; M. S. de Marinis, La moneta e 

l'economia del mondo antico, Laterza, Roma-Bari, 2001; U. Westermann, Geschichte 

des Geldes im Altertum, Springer, Berlin, 1993; M. Amarante, Moeda e Economia na 

Grécia Antiga, Editora da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005; J. de Souza, A 

Moeda na Grécia Antiga: Função e Evolução, Edições 70, Lisboa, 2010; F. B. de 

Azevedo, Economia e Sociedade na Grécia Antiga, Zahar, Rio de Janeiro, 2008. 



61  

Die Großstädte und Das Geistesleben, ao analisar as metrópoles 

contemporâneas, destaca como a moeda e o intelecto são estruturalmente 

ligados, porque a ambos é comum a «neutralidade objetiva com que tratam 

homens e coisas»124. Atena é a grande figura que domina o mundo grego – 

deusa da sabedoria na acepção do cálculo e da estratégia, ou seja, portadora de 

uma visão que não é cegueira, ao contrário do deus Ares, mas é medida –, cujo 

olho redondo lê e governa a partir de uma perspectiva do alto, a voo de 

pássaro, mas à medida do deus, e na cuja figura resulta central uma tensão à 

equivalência. É possível pensar então que o plano já se torne, a esta altura, o 

transcendental a partir do qual implantar a racionalidade móvel dos discursos, 

e, se assim fosse, significaria que o processo que leva à concepção do mapa e 

aquele que leva ao nascimento da moeda têm a mesma forma, não apenas a 

mesma origem geográfica, mas até mesmo, como sustenta Farinelli, não sejam 

exatamente a mesma coisa125. 

 

9. Parmênides: o ser como espaço puro 

 

A morte é um problema para os faraós, não para a democracia. O 

desaparecer ou o dissolver-se são justos, na medida em que permitem a 

alternância, como escreve Anaximandro kata tēn tou chronou taxin (segundo a 

ordem do tempo). A variação rítmica não é dominada por nenhum elemento, 

não é marcada por nenhuma soberania perpétua. Para situar-se à altura de tal 

pensamento, é necessário realizar intelectualmente um gesto de pura abstração 

lógica: é preciso pensar o espaço indeterminado igual para todos, o apeiron, 

como princípio não empírico, mas puramente lógico. Não há homens cheios da 

arete antiga, o homem torna-se o cidadão da polis, ou seja, o hoplita, segundo 

 

124 G. Simmel, Le metropoli e la vita dello spirito (1903), ed.it. Paolo Jedlowski, 
Armando editore, Roma, 2009, p. 38. 

125 F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., in particolare il paragrafo La 
mappa è la moneta, pp. 28-29. 



62  

as novas táticas de combate gregas. Soldado da infantaria e não do carro, que 

deve saber se uniformizar ao bloco, operar em sintonia com todos os outros, 

mover-se em uníssono, enfrentar o inimigo em grupo, disposto segundo uma 

ordem que deve resistir. Deve lutar com seus camaradas como se fosse um só 

corpo com eles, sem exagerar, sem se deixar capturar pela hybris, sem perder a 

justa medida. Sustentar o choque da batalha permanecendo nas fileiras, o 

hoplita deve saber se controlar e não exceder no combate como um herói 

homérico. O combatente não é mais o exterminador dos inimigos que realiza 

façanhas ousadas, desdenhando o perigo, mas é o soldado que não rompe as 

fileiras e sabe lutar permanecendo em seu lugar, ao lado de seus semelhantes. 

Admitir um indeterminado do qual tudo o que é limitado depende, sem reduzir 

tal plano ao dos entes, significa, em essência, pensar a igualdade ou 

equivalência dos entes, do seu aparecer e desaparecer, do seu agregar-se e 

perder-se126. 

O filósofo italiano Emanuele Severino pensou a loucura do Ocidente como 

enraizamento histórico e conceitual daquele pensamento que considera todas as 

coisas destinadas a passar. Vem-se do nada e vai-se para o nada, sem 

escapatória. Segundo sua visão, o tempo do devir faz tudo desaparecer diante 

da potência mortal que coloca algo na equivalência com o nada. O caminho da 

filosofia é então interpretado como uma vicissitude metafísica em que o ser das 

 

126 Sobre isto remete-se aos textos: K.W. Welwei, La polis, Il Mulino, Bologna, 1988, 

e em particular: La tattica della falange e la crisi del dominio aristocratico, pp. 

101-107; G. Brizzi, Le guerrier de l’antiquité classique, éditions du Rocher, Monaco, 

2004; D. Kagan, G.F. Viggiano, Men of bronze. Hoplite warfare in Ancient Greece, 

Princeton University press, Princeton and Oxford, 2013;V. D. Hanson, The Western 

Way of War: Infantry Battle in Classical Greece, University of California Press, 

Berkeley, 1989; J. E. Lendon, Soldiers and Ghosts: A History of Battle in Classical 

Antiquity, Yale University Press, New Haven, 2005; L. Braccesi, Guerre e conflitti nel 

mondo greco, Il Mulino, Bologna, 2004; G. De Vito, La guerra in Grecia: dall'oplita 

al legionario, Laterza, Roma-Bari, 2010; H. van Wees, Griechische Kriegsführung im 

Zeitalter der Hopliten, Steiner Verlag, Stuttgart, 2000; J. P. de Souza, A Arte da 

Guerra na Grécia Antiga, Edições 70, Lisboa, 2008; R. Barcellos, A Guerra e a 

Política na Grécia Antiga, Editora PUC-Rio, Rio de Janeiro, 2015. 



63  

coisas «é o seu não ser um nada» mas, ao mesmo tempo, pelo qual «o ente, 

como tal, é nada»127. Contradição em que o pensamento ocidental permaneceu 

preso, e como consequência disso nada mais pode fazer senão agir segundo 

uma contínua e reforçada agressão ao ente, que se realiza em toda a sua 

potência desencadeada no mundo da técnica, como reino do niilismo 

metafísico. Partindo de tais premissas, Severino se move sobre um terreno 

segundo o qual o único ato do pensamento capaz de repensar profundamente as 

categorias ocidentais, e interromper assim o ciclo niilista, é o radical e 

incondicional «testemunho da verdade do ser»128, que de modo algum pode ser 

reconduzido ao nada. Também a libertação do homem contemporâneo para 

Severino não é outra coisa senão a rejeição incondicional de «qualquer 

estrutura imutável que [...] se constitui como a dimensão que contém em si 

todo o existente»129. Agora, embora frequentemente Severino seja interpretado 

como uma espécie de Parmênides do século XX, mais corretamente, seu 

pensamento, embora reconheça ao filósofo de Eleia ter sabido manter fixa a 

verdade segundo a qual o ser é, permite, porém, fatalmente, também implantar 

o que será o niilismo da técnica: «é possível dizer que um vínculo essencial 

une o pensamento de Parmênides à civilização da técnica»130. Isso porque as 

determinações do mundo não têm qualquer vínculo de necessidade nem com o 

ser nem com o nada, mas são abandonadas a um status fantasmático de 

aparência desprovida de estabilidade e de ciência (epistême). O domínio do 

devir coincide então com um estatuto do ente que é o de oscilar 

ontologicamente entre o ser e o nada, entregando o algo à potência desesperada 

da produção e do planejamento técnico total. Desse modo, permitiu-se que o 

 

127 E. Severino, Essenza del nichilismo (1982), Adelphi, Milano, 2005, p. 195. 

128 Ivi, p. 197. 

129 E. Severino, La filosofia futura. Oltre il dominio del divenire (1989), BUR, Milano, 
2014, p. 65. 

130 Ivi, p. 52. 



64  

mundo se tornasse uma «casa de fantasmas», porque se o universal está apenas 

e exclusivamente no conceito, o individual é abandonado à pura mortalidade. 

Portanto, a ontologia severiniana busca alcançar a ideia segundo a qual o ser é 

«imutável não enquanto universal, mas enquanto ser», ou seja, em todos os 

seus aspectos, desde a «sua mais irrepetível individualidade não menos do que 

o universal»131. Em virtude de tal operação, cada ente é ser, na medida em que 

não pode ser nada, mas pode apenas ausentar-se em relação ao tempo. 

No discurso que tenta-se conduzir aqui, que vê na origem da filosofia 

também e sobretudo o esforço de repensar a espacialidade a partir do 

desmantelamento da estrutura construída em torno do Palácio e da plenitude 

natural de qualidade do lugar, os entes só podem ser pensados como sujeitos ao 

ritmo da alternância, segundo um sistema circular ou esférico que considera as 

determinações como equivalentes e não essenciais para a articulação do todo, 

exceto pelo seu valor de entidades que insistem no mesmo plano, que por 

nenhuma razão pode ser assimilado a elas. Aqui o elemento essencial é o 

espaço, não o tempo. Quando Parmênides fala do ser, ele diz que é «não 

gerado, imperecível, inteiro, de um único gênero, intrépido e perfeito; nem foi 

uma vez nem será uma vez, pois é agora, tudo junto, um, contínuo»132. Se 

continuarmos a leitura do fragmento, vemos que o ser não é «nem divisível, 

pois é todo igual a si mesmo; nem há nele um mais aqui, que lhe excluiria a 

continuidade, nem um menos ali; mas tudo está cheio de seres»133, e de tudo 

isso Parmênides pode finalmente concluir que, portanto, «é todo contínuo; de 

fato, ente a ente se aproxima»134. E se o problema do filósofo de Eleia fosse o 

espaço e não o tempo, como sempre se sustenta? Seguindo seu raciocínio, 

encontramos o fato de que, a partir dessa estrutura, os entes não podem ser 

131 Ivi, p. 30. 

132 Parmenide, Sulla natura, 8, 3-6. 

133 Ivi, 8, 22-24. 

134 Ivi, 8, 25. 



65  

outra coisa senão as realidades físicas que têm lugar dentro do ser. Está escrito, 

de fato, que: 

 
haverá nomes para tudo o que está nele, tantos quantos os homens atribuíram 

às coisas, acreditando-os verdadeiros: ter nascimento e também perecer, ser e 

também não ser, mudar de lugar e mudar de cor luminosa. Mas, visto que há um 

limite, é perfeitamente completo em todas as partes, à massa comparável de 

uma esfera redonda135. 

 

Parmênides nos diz que, para enquadrar corretamente o mundo físico, é 

necessário pensar em um substrato, de uma ordem totalmente diferente do 

mundo físico, e, portanto, unicamente acessível através do caminho do logos, 

pois seu conhecimento é completamente inacessível aos sentidos. 

A relação entre os dois está, portanto, sob o signo de uma descontinuidade 

lógica, gnosiológica e ontológica que problematiza a relação entre o que é 

físico e o que é real. Parmênides se coloca assim na mesma linha de 

pensamento de Anaximandro, mas avançando decisivamente na direção em que 

o substrato deve ser pensado como forma abstrata, portanto fechada, e não 

como apeiron. O ser de Parmênides é puramente identificável graças a um ato 

de pensamento, que, consequentemente, exclui a redução desse ser à mesma 

matéria das coisas. Como notou Giorgio de Santillana, em Parmênides, 

 
se interpretarmos o termo «Ser» não como uma misteriosa potência verbal, 

mas como uma palavra técnica que designa algo que o pensador tinha em 

mente, mas ainda não podia definir, e substituirmos por x no contexto da 

argumentação de Parmênides, será fácil ver que há outro conceito, e apenas um, 

que pode ser colocado no lugar de x sem dar origem a contradições em qualquer 

ponto do texto; esse conceito é o puro espaço geométrico136, 

 

 

Quando o filósofo de Eleia fala do homem como dikranos, ele se refere à 

duplicidade de sua visão. Por um lado, o homem é capturado pela dimensão do 

 

135 Ivi, 8, 37-41. 

136 G. de Santillana, Le origini del pensiero scientifico, cit., pp. 130-131. 



66  

visível, no contexto dos signos, colocando-se assim em busca de significado, 

podendo apenas observar gerações e ocasos segundo um ciclo e um ritmo dos 

quais pode apenas ser espectador. Por outro lado, ele percebe a não 

substancialidade dessa ordem, buscando algo que transcende essa dimensão, 

sem, no entanto, negá-la inteiramente. Os sentidos então cedem lugar a uma 

visão divina, modulada em outras frequências, em busca do que permite 

acessar um espaço mais radical e irreduzível ao aparecer, capaz não de anulá- 

lo, mas de compreendê-lo. Nesse sentido, epistême para Parmênides não é o 

eterno que, por correção lógica, configura o imperecível do que é; é a 

impensabilidade do não-espaço, é a identidade de pensamento e ser na medida 

em que tudo o que se mostra só pode pressupor um substrato inacessível à 

visão sensível, porque está situado na coincidência de ser e pensamento, pelo 

qual todo ato cognitivo só pode ser conduzido exclusivamente à sombra da 

identidade de pensamento e puro espaço geométrico. Na linguagem de 

Parmênides, então, «a realidade física […] não é uma ilusão, é o que "ocupa 

lugar" no espaço geométrico e o ocupa de modos mutáveis que não podem ser 

justificados rigorosamente»137. O devir não deve ser negado, como sempre se 

pensou, mas justificado a partir de um substrato comum sobre o qual todas as 

modalidades do movimento se dão, funcionam e agem. 

Esse discurso relativo ao esforço ontológico grego, como escreveu Vernant, 

não faz sentido referi-lo a uma atemporalidade especulativa contrária ao visível 

por princípio, porque tal esforço está inserido na moldura de uma radical 

reconfiguração dos arranjos gerais da vida e de uma nova espacialidade a partir 

da qual elaborar o habitar da pólis. Com a progressiva transformação da 

sociedade arcaica em uma predominantemente agrícola primeiro e comercial 

depois, ao direito arcaico fundado na thémis sucede o «direito, potencialmente 

e essencialmente democrático, da dike», palavra que permanece 

 

137 Ivi, p. 139. 



67  

substancialmente obscura, mas que remete, em seu significado geral, ao 

«conceito de igualdade»138. 

Parmênides, que, como nos lembra Diógenes Laércio, foi, entre outros, 

aluno de Anaximandro, além de ter sido o primeiro a pensar que a Terra fosse 

esférica139 – tanto por razões de simetria quanto pela observação de que 

durante os eclipses lunares a sombra projetada pela Terra era circular, sem 

margem de erro –; foi filósofo «venerável e terrível», legislador e governante 

de Eleia, não desacreditou o aparecer e nem rejeitou o movimento, mas tentou 

fundar uma socialidade com bases espaciais congruentes às transformações em 

curso do novo universo nascente. Nesse sentido, o !cientista”, o filósofo e o 

jurista são de fato a mesma coisa. A visão parmenidiana não interrompe o 

devir, mas pensa o puro espaço geométrico como superior a ele: é o koinón que 

não se identifica com nenhuma coisa, mas sem o qual as coisas não poderiam 

se manifestar. 

O fato saliente da democracia da pólis está não tanto na estrutura assemblear 

da deliberação pública, mas sim no sistema articulado de rotação dos cargos. 

Evitava-se assim qualquer forma de concentração obstinada de poder que não 

se enquadrasse numa ordem segundo a qual a influência de indivíduos ou 

grupos podia impor-se ou declinar, mas é o plano da isonomia que deve estar 

sempre vivo, para que os mecanismos da pólis democrática possam funcionar 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

138 G. Fassò, L’esigenza esiodea di una legislazione razionale e umana, in L’origine 
dello stato nella Grecia antica, a cura di F. Codino, Editori Riuniti, Roma, 1975, 
p.101. 

139 Diogene Laerzio, Vite e dottrine dei più celebri filosofi, cit., IX, 21. 



68  

justamente segundo a medida da alternância contínua140. Em suma, o 

específico da pólis não reside exclusivamente na sua estrutura assemblear para 

a deliberação pública, mas sobretudo no sofisticado sistema de rotação dos 

cargos. Esse sistema foi concebido para evitar qualquer forma de acúmulo 

persistente de poder que pudesse escapar ao controle de uma ordem em que a 

influência de indivíduos ou grupos pode emergir e declinar ciclicamente de 

modo destrutivo. Fundamental é que a isonomia, a igualdade de direitos e 

deveres, permaneça constantemente ativa, pois é justamente por meio dela que 

os mecanismos da pólis democrática podem operar eficazmente, regulados pela 

contínua alternância dos cidadãos nos cargos de governo. Esse princípio de 

rotação não só visava prevenir o surgimento de oligarquias ou formas de 

domínio coercitivo, mas também garantir que o governo da pólis permanecesse 

fiel aos princípios fundamentais da igualdade e da participação cívica, em uma 

modalidade diferente da radical desproporção de pesos na gestão do poder. 

 

140 O estudo da democracia e da alternância de poder no mundo antigo é um campo 

vasto e multifacetado que abrange diversas disciplinas, incluindo história, filosofia, 

ciência política e sociologia. A democracia ateniense é frequentemente vista como o 

modelo clássico de governo democrático, caracterizado por uma participação direta 

dos cidadãos e por mecanismos de alternância de poder que evitavam a concentração 

do poder em mãos de poucos. No entanto, as práticas democráticas e as ideias de 

alternância de poder variavam significativamente entre diferentes cidades-estado e 

períodos históricos. A seguir, uma bibliografia extensa que cobre uma ampla gama de 

perspectivas sobre este tema crucial. Sobre isto refere-se aos textos: P. J. Rhodes, 

Athenian Democracy, Oxford University Press, Oxford, 2004; J. Ober, Democracy 

and Knowledge: Innovation and Learning in Classical Athens, Princeton University 

Press, Princeton, 2008; M. H. Hansen, The Athenian Democracy in the Age of 

Demosthenes: Structure, Principles, and Ideology, University of Oklahoma Press, 

Norman, 1991; J. Ober, Mass and Elite in Democratic Athens: Rhetoric, Ideology, and 

the Power of the People, Princeton University Press, Princeton, 1989; L. Canfora, La 

democrazia. Storia di un’ideologia, Laterza, Roma-Bari, 2004; S. Settis, Democrazia 

in Occidente, Einaudi, Torino, 1995; M. Bettalli, La democrazia ateniese, Carocci, 

Roma, 2002; C. Meier, Die Entstehung des Politischen bei den Griechen, Suhrkamp, 

Frankfurt am Main, 1980; K.-W. Welwei, Die griechische Polis: Verfassung und 

Gesellschaft in archaischer und klassischer Zeit, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 

Darmstadt, 1998; P. Lévêque, Les institutions de la Grèce antique, Presses 

Universitaires de France, Paris, 2000; R. G. A. Alves, Filosofia e Democracia na 

Grécia Antiga, Loyola, São Paulo, 2003; M. A. da Silva, Democracia e Cidadania na 

Grécia Antiga, Edições 70, Lisboa, 2005. 



69  

Dessa forma, cada cidadão tinha a oportunidade de assumir responsabilidades 

políticas e contribuir ativamente para a gestão dos assuntos públicos, sem o 

risco de uma estratificação permanente que pudesse distorcer ou minar o 

sistema geral. Vai sem dizer que o sistema antigo que definimos como 

democrático é totalmente diferente do moderno, como escreveu Bernard Manin 

em Princípios do Governo Representativo, de fato, a assembleia não era tudo, 

muitos poderes lhe eram excluídos, assim como os cargos eram frequentemente 

decididos por sorteio, algo totalmente ausente no mundo moderno141. O único 

que compreendeu a real amplitude desse discurso foi Nietzsche, que de fato 

entendeu perfeitamente os pressupostos e as implicações democráticas, 

rejeitando-as. O mundo por trás do mundo é o reino dos valores democráticos, 

do hoplita, do cidadão, da isonomia que destrói a potência individual, 

ontológica, natural, em nome de uma igualdade pressuposta como princípio. A 

pólis democrática necessita da abstração cartográfica e geométrica, e nenhuma 

síntese é mais possível porque tudo já está refletido no olho de Atena: cálculo, 

guerra justa, cultivo, navegação, e a pura equivalência por trás de cada lugar 

reduzido a um nome, mas isso nunca significa esvaziamento da natureza; a 

contradição estabelecida pela sofística entre physis e nomos – que nenhum 

sofista resolve da mesma maneira – nunca consegue realmente se fazer mundo, 

nem tampouco avançar a tese de que a nova geometria política da igualdade 

deve ser sobreposta de modo integral a uma natureza de fato inservível142. 

 

10. Aristóteles e os dois valores 

 

A nova organização da pólis, a moeda e o mapa necessitam de um 

transcendental espacial que permita seu funcionamento, e nessa lógica, tanto a 

 

141 B. Manin, Principi del governo rappresentativo, traduzione di Valeria Ottonelli, Il 
Mulino, Bologna, 2010, p. 11. 

142 M. Bonazzi, I sofisti, Carocci editore, Roma, 2015, pp. 83-114. 



70  

pólis democrática quanto a tabela e o mapa têm valor apenas à luz do puro 

espaço geométrico, entendido como uma dimensão retirada do discurso, 

isotrópica, isomórfica e homogênea. Puro porque é a condição de todo discurso 

físico e jurídico, plano abstrato e homogêneo, que se torna, por um lado, 

produção jurídica e política do território da pólis, e por outro, produtor do 

valor-mercadoria econômico. 

Aristóteles foi o primeiro, em Política, a notar que toda propriedade é 

passível de um duplo uso143. Dessa forma, ele introduziu o que Marx, muitos 

séculos mais tarde, em Para a Crítica da Economia Política, definiu como 

duplicidade intrínseca a toda mercadoria, dividida em si mesma em um valor 

de uso e um valor de troca144. De qualquer forma, permanece entre os dois um 

abismo intransponível, pois Aristóteles não pode conceber um bem nos termos 

de mercadoria, porque, apesar dos discursos anteriormente conduzidos, ele 

desconhece totalmente o plano liso e homogêneo que os modernos chamam de 

mercado, a partir do qual se pensa a equivalência geral que traduz a natureza 

em valor. E além de qualquer leitura que busque colocar o mundo grego e o 

mundo moderno em uma linha de aproximação e continuidade fundamental145, 

 

143 Aristotele, Politica, I, 5. 

144 K. Marx, Per la critica dell’economia politica, a cura di A. Basso, Editori Riuniti, 
Roma, 1974. 

145 Posição sustentada, entre outros, por Lucio Russo em La rivoluzione dimenticata. Il 

pensiero scientifico greco e la scienza moderna, Feltrinelli, Milano, 1996; por uma 

visão ampla sobre este tema, refere-se aos textos: E. Grant, The Foundations of 

Modern Science in the Middle Ages: Their Religious, Institutional and Intellectual 

Contexts, Cambridge University Press, Cambridge, 1996; D. C. Lindberg, The 

Beginnings of Western Science: The European Scientific Tradition in Philosophical, 

Religious, and Institutional Context, 600 B.C. to A.D. 1450, University of Chicago 

Press, Chicago, 2007; R. N. Swanson, The Twelfth-Century Renaissance, Manchester 

University Press, Manchester, 1999; J. Le Goff, La civilisation de l'Occident médiéval, 

Arthaud, Paris, 1964; P. Duhem, Le Système du Monde: Histoire des doctrines 

cosmologiques de Platon à Copernic, Hermann, Paris, 1985; A. Zimmermann, Die 

Mittlere und Neuere Philosophie, WBG, Darmstadt, 1998; P. Rossi, Clavis 

universalis: arti e scienze nella seconda scolastica, Il Mulino, Bologna, 1983; É. 

Gilson, La philosophie au Moyen Âge, Payot, Paris, 1944; A. Franco Jr., A Idade 

Média: O Nascimento do Ocidente, Brasiliense, São Paulo, 2001. 



71  

permanece então impossível estabelecer realmente esse nexo, porque o mundo 

grego, embora, como vimos em Anaximandro e Parmênides, tenha se movido 

ao longo de uma diretriz matematizante com um grau de abstração não mais 

capaz de manter-se vinculado às necessidades do senso comum geral. Em 

relação a essa tradição, Aristóteles teve a tarefa de reconduzir o discurso da 

matemática para a biologia, e contra o que eram consideradas vãs sofisticações, 

Aristóteles colocou no centro a «razão plausível»146, das distinções e das 

qualidades, dos fins e da variedade, contra o rigor severo e a abstração formal. 

Aristóteles não pensa mais a partir do espaço puro, mas a partir do valor 

natural e do lugar, entendidos na sua pregnância ontológica. Em relação a isso, 

como escreveu Paolo Aldo Rossi, a filosofia do estagirita deve ser lida como a 

elevação de uma «barreira entre naturalia e artificialia»147. Mas mais do que 

isso, tal diferenciação deve ser enquadrada a partir de uma ideia de natureza 

em contraste com a dos pré-socráticos e que não tem nada a ver com a que será 

a matematização operada pela ciência galileana do século XVII; physis – 

diferentemente também dos pré-socráticos – deve ser entendida, para 

Aristóteles, como natureza sensível «em que a forma permanece o princípio 

dominante»148. Além disso, sob esse aspecto, a natureza é identificada como 

paradigma, ou seja, como modelo ao qual o homem deve aderir, a fim de não 

produzir um artificial que esteja em contradição com suas leis. Desta forma, a 

ação do homem deve se conformar ao plano natural, que deve, portanto, ser 

assumido com a força de um «valor normativo»149. Como escreve na 

Metafísica, para Aristóteles a natureza é «a substância das coisas que possuem 

 

146 G. de Santillana, Le origini del pensiero scientifico, cit., p. 287. 

147  P. A.  Rossi,  Metamorfosi  dell’idea  di  natura  e  rivoluzione  scientifica, 
VirtuosaMente, Aicurzio (Mb), 2014, p. 68. 

148 G. Reale, Aristotele e il primo Peripato in Storia della filosofia Greca e Romana, 
Bompiani, Milano, 2006, p. 105. 

149 L. Ruggiu, Genesi dello spazio economico, Guida, Napoli, 1982, p. 69. 



72  

o princípio do movimento em si mesmas e por sua própria essência»150, ou 

seja, a physis é algo que age dentro dos entes, como movimento espontâneo 

que tende a algo específico que se configura como fim ou propósito do 

movimento. Este é o motivo pelo qual Hans Welzel pode escrever que «o 

modelo mental dessa concepção [de Aristóteles] é tirado tanto do devir 

orgânico quanto da ação orientada para um fim»151. Assim, a natureza é 

propriamente algo que está dentro dos entes e existe como princípio do seu 

movimento que não necessita de causas externas, seguindo, em vez disso, um 

curso espontâneo, que os homens podem apenas ajudar e acompanhar. Agora, 

como escreve Ruggiu: 

 

 

o que indicamos com o termo !movimento” e que traduz os dois 

significados que Aristóteles frequentemente usa de maneira 

indiferenciada e quase como sinônimos, e que são kynesis e metabolé, 

abrange em si todas as diferentes formas de movimento – geração e 

corrupção, alteração, crescimento e diminuição, translação – e isso, 

respectivamente – adotando as categorias como esquema de referência –, 

o movimento segundo a substância, aquele segundo a quantidade ou a 

qualidade ou o lugar152. 

 

Heidegger nos lembra que em Aristóteles há muitos modos em que se dá o 

movimento, justamente porque ainda não foi realizada a substituição do 

conceito de topos pelo de Setzung, ou seja, de pura posição calculável153. O 

movimento ao qual Aristóteles se refere é aquilo pelo qual, na ausência de 

intervenção de causas externas, cada ente tende ao seu lugar natural, assim 

como o fogo naturalmente procura o alto e a terra naturalmente procura o 
 

150 Aristotele, Metafisica, 4, 1015a, 14. 

151 H. Welzel, Diritto naturale e giustizia materiale, ed.it. a cura di Giuseppe De 
Stefano, Giuffrè, Milano, 1965, p. 43. 

152 D. Ruggiu, Introduzione alla fisica di Aristotele, in Aristotele, Fisica, a cura di D. 
Ruggiu, Laterza, Roma-Bari, 1995. 

153 Cfr., M. Heidegger, Seminari, cit., pp. 122-125. 



73  

baixo. A natureza, nesse sentido, enquanto substância de um ente, é então 

movimento em direção a, que se impõe como necessidade, ou seja, é de fato 

algo que se opõe à proairesis, à deliberação do homem, configurando-se, por 

esse motivo, como algo que o homem pode no máximo acompanhar e 

estimular com a técnica, e em nenhum caso subverter. «Em geral, a arte 

completa aquelas coisas que a natureza é incapaz de realizar, enquanto às vezes 

a arte imita a natureza»154. Ainda na Física, Aristóteles utiliza o termo topos 

quando precisa descrever que os entes se encontram em um onde, e mesmo 

quando se refere aos entes matemáticos, nunca utiliza um conceito que possa 

de alguma forma remeter ao puro espaço geométrico, fazendo referência à 

posição que ocupam em relação ao observador. «Até mesmo os entes 

matemáticos: esses não ocupam <por si só> um lugar, e no entanto, têm uma 

direita e uma esquerda, em relação à posição em que se encontram em relação 

a nós»155. 

A concepção grega que se impõe com Aristóteles é, enfim, dominada pela 

relação entre lugar e valor natural, e o substrato como puro espaço geométrico 

pensado por Parmênides é criticado e posto de lado, em nome do universal 

entendido como conceito e como bem ao qual todas as coisas tendem como sua 

realização mais elevada. Tanto é assim que, em relação a essa questão, será o 

próprio Aristóteles a se posicionar decididamente contra o conceito de vazio, 

porque este só pode ser pensado como «lugar sem corpo»156. Isso porque cada 

coisa deve tender ao seu lugar natural como fim do seu movimento, de 

qualquer maneira que este seja entendido. Eliminando o nexo entre lugar e fim 

e pensando então o espaço puro, toda a teleologia aristotélica resultaria sem 

sentido. Lugar não é espaço, e o pensamento grego, no seu compêndio máximo 

representado por Aristóteles, não admite a abstração pura de qualquer 

154 Aristotele, Fisica, 199a, 15. 

155 Aristotele, Fisica, 208b, 22-25. 

156 Ivi, 27. 



74  

qualidade, não há um plano uniforme, assim como está ausente a absoluta 

equivalência e quantificação do real. 

Portanto, embora já com Anaximandro tenha se constituído aquele processo 

que leva à posição do plano do logos como condição da pensabilidade dos 

entes, é necessário pensar tudo isso sempre a partir de uma ideia de cosmo 

fechado, finito, ordenado e rico em qualidades157. Nesse sentido, tanto a moeda 

quanto o mapa gregos não são conversores universais de valor e não são 

pensados como tal. Estão, em vez disso, totalmente imersos em uma 

constelação que não permite tal passagem, e, portanto, em relação ao moderno, 

não se situam simplesmente em um grau quantitativo diferente de realização 

desse processo, porque é, antes, seu ambiente qualitativo que é absolutamente 

diferente. Marx, de fato, dois milênios depois, só pode pensar a cisão da coisa- 

mercadoria a partir do mercado, ou seja, do plano em virtude do qual se 

raciocina e pensa «abstraindo totalmente de seu modo de existência natural», e, 

portanto, seguindo uma lógica segundo a qual «as mercadorias se equivalem 

em quantidades determinadas, se substituem umas às outras na troca, são 

consideradas equivalentes e, desse modo, representam a mesma unidade apesar 

de sua aparência variada»158. Percebemos que estamos claramente em uma 

galáxia conceitual completamente diferente, aqui há, de fato, uma unificação 

preliminar do espaço que permite a equivalência e o valor, algo que falta, 

apesar de tudo, quando se olha para o mundo grego. 

Se lermos, de fato, a formulação aristotélica dada em Política, notamos o 

destaque colocado no fato de que o valor de uso coincide com um uso próprio, 

ou seja, respondendo à natureza da coisa, porque o fim da criação de um 

calçado reside inteiramente no seu ser calçado e não no seu ser trocado. Nesse 

relacionamento entre uso impróprio e uso próprio, emerge claramente como em 
 

157 Cfr., M. Vegetti e F. Ademollo, Incontro con Aristotele. Quindici lezioni, Einaudi, 
Torino, 2016. Em particular remete-se ao capítulo Il corpo del mondo e i suoi moti, pp. 
141-156. 

158 K. Marx, Per la critica dell’economa politica, cit., p. 24. 



75  

Aristóteles não é central a questão da mercadoria que, ao contrário, é central 

para o interesse de Marx, e que não pode ser pensada fora da construção do 

conceito moderno de mercado. Em relação a essa estrutura, parece-me possível 

sustentar a tese segundo a qual a centralidade reside no uso e não na produção. 

Se lermos, de fato, a formulação aristotélica dada em Política, notamos o 

destaque colocado no fato de que o valor de uso de um objeto coincide com um 

uso próprio, ou seja, respondendo à própria natureza da coisa. Para Aristóteles, 

cada objeto é criado com um fim intrínseco, um telos, que determina sua 

utilidade. Por exemplo, o fim da criação de um calçado reside inteiramente no 

seu ser calçado e não no seu ser trocado. Esse conceito reflete uma visão 

teleológica em que cada coisa é definida pelo seu propósito natural e pela sua 

função essencial. Na relação entre uso impróprio e uso próprio, Aristóteles 

distingue claramente entre a utilização de um objeto segundo sua natureza 

intrínseca e o uso que pode derivar de uma interação econômica ou comercial. 

O uso próprio de um calçado é ser usado para proteger e facilitar o movimento 

do pé, enquanto o uso impróprio poderia ser, por exemplo, trocá-lo como 

mercadoria no mercado. Essa distinção destaca como, para Aristóteles, a 

centralidade do uso reside em responder à natureza essencial do objeto. Nesse 

quadro, emerge claramente que para Aristóteles não é central a questão da 

mercadoria, que se tornará crucial para o pensamento econômico e filosófico 

moderno, especialmente com Marx. Marx, de fato, coloca a mercadoria no 

centro de sua análise econômica e social, vendo nela a chave para entender as 

dinâmicas do capitalismo de seu tempo. Para Marx, a mercadoria não pode ser 

pensada fora da construção do conceito moderno de mercado, onde o valor de 

troca predomina sobre o valor de uso, transformando assim os objetos em 

portadores de valor econômico independentemente do seu uso concreto. Esse 

contraste entre Aristóteles e Marx reflete uma diferença fundamental em suas 

visões de mundo, mas não só, pois remete diretamente a uma incongruência 

radical entre o mundo antigo e o moderno. Enquanto Aristóteles privilegia o 



76  

uso natural e funcional dos objetos, vendo-os como parte de uma ordem natural 

e teleológica, Marx analisa a mercadoria como um elemento central do sistema 

capitalista, onde o valor de uso é subordinado ao valor de troca e à produção de 

mais-valia, algo totalmente inadequado para se referir ao mundo antigo. 

Fixar essa diferença permite compreender uma das questões fundamentais 

pelas quais, embora o universo conceitual grego pareça ter abordado conceitos 

como: ciência, economia, cálculo, e embora no mundo grego estejam presentes 

elementos materiais como o mapa ou a moeda, capazes de sugerir a ideia de 

que estamos já em um mundo que antecipa e prepara o tempo moderno, é ainda 

mais verdadeiro que resta uma incomensurabilidade fundamental e 

intransponível que não permite teses continuístas, nem semelhanças entre 

constelações epocais que permanecem profundamente diferentes e, de fato, não 

assimiláveis senão por vaga analogia. Dos estudos conduzidos por Moses 

Finley sobre o mundo antigo, surge, de fato, que não é possível lançar sobre os 

antigos a sombra ideológica dos modernos, a fim de ver em seu mundo um 

mecanismo que funciona aproximadamente com nossas categorias conceituais. 

Nesse sentido, a aproximação ao mundo antigo deve ser submetida a um 

processo de mediação muito mais complexo, em virtude do qual se pode 

certamente estabelecer, preliminarmente, que o conceito grego de oikonomia 

não pode de forma alguma ser compreendido nas modalidades e termos da 

economia moderna ou contemporânea159. Além da distinção entre pólis e oikos, 

ou seja, do mundo externo masculino e do mundo interno feminino, com tudo o 

que essa dualidade implica, é verdade que já os governos gregos enfrentaram 

sérios problemas econômicos, mas é verdade sobretudo que os enfrentaram 

como «problemas imediatos, isolados, práticos, não como exemplificações de 

princípios mais amplos», em outras palavras, «quando Corinto precisava de 

uma maior quantidade de cereais da Sicília [...] o governo não elaborava um 

 

159 Cfr., M. Finley, L’economia degli antichi e dei moderni, trad.it. di I. Rambelli, 
Laterza, Roma – Bari, 2008. 



77  

plano quinquenal para a indústria»160. No final, depara-se com o fato de que, 

para Aristóteles, a pólis é um lugar natural, e o homem é naturalmente cidadão 

da pólis segundo a célebre definição de «animal político», que Hobbes 

contestará no tempo da grande transformação do século XVII. A última palavra 

aristotélica é que não existe o plano do puro ser, subtraído à experiência 

comum; não reina a geometria, há natureza, biologia. A última palavra 

aristotélica reside, de fato, em sua concepção que não vê a existência de um 

plano de puro ser, abstraído da realidade concreta e da experiência comum. 

Para Aristóteles, a realidade não é dominada pela geometria ou por categorias 

abstratas, mas é permeada pela própria natureza e pelas leis biológicas que 

governam os seres vivos. A pólis não é apenas uma entidade política, mas um 

organismo vivo que se desenvolve e se articula segundo as leis naturais que 

regulam a vida humana e social. Essa abordagem aristotélica oferece um 

contraponto significativo às visões posteriores que reduzem a pólis a uma 

construção puramente humana ou a uma máquina social baseada em contratos 

e leis artificiais, e essa diferença não permite qualquer assimilação. Aristóteles 

reconhece que a vida política não pode prescindir da natureza humana e de 

suas características biológicas e sociais, e a relação entre cosmo e pólis é 

perfeitamente estabelecida e operante. Portanto, a sociedade humana não é 

apenas uma instância de organização política, mas é parte integrante da ordem 

natural em que o homem encontra sua autêntica realização e felicidade. Como 

escreveu Carlo Galli, o espaço grego é um espaço que permanece, apesar das 

oscilações, aquele «cheio, objetivo, animado, organicista, complexo, 

hierárquico e justamente qualitativo do Timeu platônico»161. Assim, o espaço é 

algo que precede o homem, que o posiciona no cosmo, e não está à disposição 

do sujeito, mas, ao contrário, o coloca e posiciona, a partir de sua estrutura 
 

160 W. G. Forrest, L’espansione economica: commercio e colonizzazione, in L’origine 
dello stato nella Greca antica, cit., p.110. 

161 C. Galli, Spazi politici. L’età moderna e l’età globale, Il Mulino, Bologna, 2001, p. 
21. 



78  

natural. Nesse sentido, é bom lembrar que na filosofia platônica a vida justa do 

indivíduo na cidade não é dada por um contrato nem pelo trabalho, como 

ocorre no mundo moderno – seja ele racionalista ou dialético –, mas ocorre 

pelo fato de que o homem é constituído segundo uma ordem que, enquanto 

natural, é a mesma do cosmo. É a alma que permite a vida na cidade, porque 

sua estrutura interna mostra uma ordem natural, perfeitamente inscrevível na 

ordem da pólis, na medida em que responde à própria estrutura do ser. 

 

11. A Pérsia antes e depois 

 

Enfim, pode-se dizer que a cidade grega está inserida no cosmo, do qual 

deve refletir a harmonia, ainda que na contenda, e não está, entretanto, em um 

mapa. Pouco tempo depois que Anaximandro desenhou seu mapa discoidal da 

terra, de fato, a cidade de Mileto – sob a ameaça da invasão dos persas – 

enviou embaixadores a Esparta para pedir ajuda e tentar resistir. Os miletos 

queriam propor aos Lacedemônios que se colocassem à frente de uma 

expedição anti-persa que deveria marchar sobre a cidade de Susa e conquistá- 

la, a fim de deter o avanço estrangeiro. Para serem mais convincentes, os 

embaixadores levaram consigo uma reprodução em bronze da tábua de 

Anaximandro, na qual estava gravada a terra, e mostraram o plano militar 

indicando nela as manobras a serem realizadas e os pontos a serem alcançados 

para poder atacar os persas. Os espartanos, ao verem a tábua, ficaram 

fascinados, considerando que no papel o projeto era bom, porque a cidade de 

Susa, então capital do Reino Persa, parecia realmente próxima e ao alcance do 

ataque. No entanto, quando perguntados sobre qual era a distância real, os 

embaixadores de Mileto responderam que levaria mais ou menos três meses de 

marcha, os espartanos intimaram-nos a sair rapidamente da cidade antes do fim 

do dia. Apesar das tensões conceituais, o mundo e o mapa, o modelo e a 

realidade permaneciam duas coisas diferentes, e apesar de na mente de algum 



79  

pensador avançar a ideia de um espaço abstrato puro dentro do qual subsumir o 

mundo, a representação circular da terra de Anaximandro nunca se tornou um 

senso compartilhado da realidade, nem uma experiência compartilhada do 

mundo. Ninguém, ou seja, concretamente, teria feito uma guerra simplesmente 

avaliando um mapa. 

Em 5 de fevereiro de 2003, no Conselho de Segurança das Nações Unidas, o 

então secretário de Estado americano Colin Powell, em certo ponto de seu 

discurso, começou a agitar um frasco de pó de antraz, sustentando a tese de que 

o Iraque estava produzindo armas de destruição em massa. Como suporte a 

essa acusação pública, Powell mostrou uma série de mapas nos quais estavam 

marcados com círculos os depósitos e as fábricas de produção de armas 

químicas em território iraquiano. Esses mapas, nos quais ninguém conseguia 

ver nada162, tornaram-se a prova de que o país de Saddam Hussein estava 

realmente prestes a desencadear um ataque bacteriológico global, e foram 

transmitidos em todo o mundo por televisões e jornais. No mês seguinte, em 20 

de março, os mísseis Tomahawk americanos começaram a cair sobre Bagdá, 

dando início à ofensiva armada que de fato levou ao fim de Saddam Hussein. 

Desta vez, a Pérsia teve uma sorte diferente. Essas acusações revelaram-se 

posteriormente totalmente falsas, mas, entretanto, todos acreditaram em mapas 

geográficos sem saber absolutamente nada sobre o que realmente havia nesses 

lugares, e se eram depósitos de armas químicas ou outra coisa: o mundo 

acreditou em mapas geográficos. Na distância entre as duas abordagens, a 

espartana e a estadunidense, está traçada uma trajetória que afeta nossa 

história, assim como todo o complexo relacionamento que liga o homem à 

representação, ao mundo, às suas configurações cartográficas e às suas lógicas 

bidimensionais, assim como à maneira como estas estruturaram e organizaram 

concretamente a construção política das civilizações – contribuindo, portanto, 

de maneira decisiva para construir a ideia de realidade –, e prescrevendo à 

162 Cfr, C. Minca - L. Bialasiewicz, Spazio e politica, Cedam, Milano, 2020, p. 12. 



80  

razão os caminhos a seguir e a forma geral do conhecimento, até mesmo 

afetando o senso comum; interrogar essa história e tentar reconstruí-la torna-se 

uma tarefa fundamental, porque por trás das duas modalidades operativas, a 

grega e a estadunidense, tão divergentes, se esconde a articulação de lógicas 

distantes, não assimiláveis, mas que de alguma forma permitem focalizar um 

evento no qual está envolvido todo o nosso modo de olhar para as coisas e 

organizar materialmente a sociedade humana. 



81  

Capítulo II 
As lógicas da Terra 

 

 

 

 

 
1. Questões de método: não basta saber, é preciso também acreditar 

 

 

Se tentarmos compreender a especificidade do mundo moderno, 

especialmente no que diz respeito à centralidade que nele assume o conceito de 

espaço, estruturado e ordenado segundo critérios categóricos completamente 

novos, então não se pode pensar que o moderno seja uma retomada dos saberes 

antigos, Gregos, após séculos e séculos de nada. O esforço especulativo Grego, 

ligado à extraordinária quantidade de conhecimentos astronômicos e 

geométricos que de forma tão fundamental contribuíram para o surgimento de 

uma problemática ligada à representação da terra – assim como à produção de 

mapas do mundo – não é comparável às representações do globo dos séculos 

XVII e XVIII, e não é como se pensa um problema quantitativo de 

aproximação e precisão. Ou, em todo caso, não é pensável que seja apenas 

dessa ordem, porque as diferenças são de natureza qualitativa. 

A pura intuição da espacialidade, que surge sem nome no mundo Grego, e 

os esforços representativos de redução da terra em imagem, não são saber 

comum, assim como não são a experiência que o homem Grego tem do mundo. 

Conforme observado no episódio que envolveu os Espartanos no contexto da 

intervenção militar na Pérsia, mesmo para os comandos militares e 

estratégicos, o mundo não é o mapa. O mapa, nesse sentido, é certamente um 

objeto extraordinário, fruto do conhecimento de homens sábios e formidáveis, 

mas continua sendo um objeto, por mais extraordinário que seja, diferente do 

mundo. Nesse contexto, o caminho complexo e acidentado capaz de produzir, 

sedimentar, modificar, perder e renovar saberes não permite uma linearidade 

abstrata ligada a um progresso linear fictício da ciência e de suas produções. 



82  

Em relação a tudo isso, é necessário também notar como, além da 

complexidade dos percursos, é igualmente necessário levar em conta como 

diferentes âmbitos concorreram decisivamente para a produção de mundo e de 

significado. 

No seu texto A ética protestante e o espírito do capitalismo, Max Weber 

observa quanto é metodologicamente reducionista e, portanto, cientificamente 

errado operar segundo esquemas com reduções excessivas. Em relação a isso, 

é, portanto, muito simplista pensar que os fenômenos sociais sejam legíveis a 

partir de uma monocausalidade aplicável sempre e de qualquer maneira. Tudo 

o que se refere de maneira obsessiva a uma única fórmula deve ser visto com 

desconfiança, e assim tanto a obsessão materialista quanto a idealista contêm 

uma deformação que, operando no mundo com reduções excessivamente 

simplistas, o interpretam a partir de um modelo muito pobre ou, em todo caso, 

muito desequilibrado, que não permite realmente compreender. Se levarmos 

em conta a crítica de Weber, então, nem o materialismo nem o idealismo 

«servem à verdade histórica, se pretendem não ser um simples trabalho 

preparatório, mas o próprio fim da pesquisa»163. A intenção aqui não é 

claramente uma crítica ao materialismo ou ao idealismo, porque o que é 

importante destacar é como o processo de representação do mundo, que tanto 

influenciou a construção moderna da nova racionalidade, com tudo o que isso 

implicou, não é redutível a uma história linear, muito menos a uma vontade 

capaz de dominá-lo e orientá-lo de maneira definitiva. O processo de 

matematização do mundo, assim como o surgimento da centralidade da 

geometria como esquema transcendental de leitura e construção da terra, situa- 

se no entrelaçamento de uma trajetória histórica e intelectual complexa e 

articulada, cujo resultado e alcance não tinham nada de necessário, mas são 

produto de uma série de causas concomitantes, tanto contingentes quanto 

aleatórias, impossíveis de reduzir à unidade. Nesse sentido, também a ideia de 

 

163 M. Weber, L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, trad. it. A. M. Marietti, 

Rizzoli, Milano, 1991, p. 242. 



83  

que o homem tenha querido dominar o mundo e, portanto, tenha operado 

exclusivamente com o intuito de domesticá-lo, de maneira contínua e 

constante, não é sustentável. O que se pode fazer é tentar reconstruir os traços 

de uma constelação, tanto histórica quanto semântica, sem, com isso, querer 

submeter tudo à égide de um esquema dominante em sentido absoluto. Além 

disso, rejeito as polarizações excessivas e as interpretações maniqueístas 

também em relação ao fenômeno !científico”. Portanto, em relação à leitura 

que vê a ciência oposta à fé, e que, portanto, vê o moderno como uma 

retomada do mundo antigo contra um longo período medieval inútil e inimigo, 

seria necessário restabelecer uma justa medida e uma visão mais objetiva. Em 

relação a isso, seria bom lembrar que, mesmo para o discurso que estou 

tentando conduzir, não basta produzir cálculo, não basta matematizar o mundo, 

não basta produzir uma representação gráfica do globo; tudo isso, de fato, não 

teria sido suficiente para tudo o que historicamente se seguiu. Teriam faltado 

elementos essenciais para que a revolução moderna pudesse realmente ter 

lugar, e estes passaram também pela importância da perspectiva cristã 

medieval, que imergiu completamente as questões relativas ao homem e à 

habitação do planeta sob uma luz completamente diferente. Não basta, de fato, 

produzir modelos do mundo, é preciso também acreditar neles. Não basta ter 

um mapa do mundo, é preciso pensar que aquele mapa tem uma relação 

consubstancial com o mundo que tenta reproduzir. Essa transição tão articulada 

e complexa ocorreu, de fato, na Europa cristã, em virtude de fenômenos 

relacionados a interpretações de questões teológicas, cristológicas e 

mariológicas: o homem contemporâneo é, de fato, muito pouco capaz de 

perceber a centralidade que «os conteúdos religiosos da consciência 

efetivamente tiveram para a conduta da vida, a civilização e a cultura, e para os 

caracteres dos povos e das nações»164. Não se trata, é claro, de uma apologia da 

religião, mas de uma tentativa de recuperar a complexidade dos percursos, e 

para isso é necessário abrir-se a perspectivas que levam em conta um caminho 

 

164 Ibid. 



84  

nada linear e unidimensional, mas que se desenvolveu segundo percursos 

livres, em vários níveis e sem uma necessidade interna rígida. 

Nesse sentido, é central a compreensão de que não se pode esquecer o 

quanto a dimensão humana é sempre mais complexa e que, precisamente em 

relação a isso, «é necessário levar em conta a orientação da ação social a 

fatores religiosos, econômicos, políticos, jurídicos e relativos a grupos de 

parentesco e ao status, reconhecendo a tudo isso um possível efeito causal»165. 

Nesse sentido, a multidimensionalidade das causas deve ser sempre 

considerada, para que o método seja adequado ao material a ser investigado. 

Uma vez que o positivismo e todas as suas escolas derivadas tenham 

terminado, não faz mais sentido tentar construir um sistema que busque 

organizar as leis da história com base em uma metodologia emprestada das 

ciências naturais. Esse foi um desvio do moderno, do qual lutamos para sair, 

com resultados mais ou menos relevantes e significativos, mas ainda não 

decisivos. Nesse sentido, as explicações devem abrir e não fechar tudo em um 

sistema esclerótico e, no final, totalizante e mortífero. A história do homem não 

é um apêndice de leis universais e estruturais, e toda visão que reduz tudo a 

uma única fórmula deve ser rejeitada; portanto, é possível reconstruir etapas, 

sem reduzir sua razão a um esquema universal sem um fora; ela é atravessada 

por crises, rupturas, mudanças e esquecimentos decisivos e imprevisíveis. 

 

2. Ptolomeu e a grade imaginária 

 

 

Umberto Eco escreveu em um conhecido texto de 1975, Os Limites da 

Interpretação, que o objetivo das práticas alquímicas é conseguir, após um 

processo articulado composto por várias fases, a transformação dos metais em 

ouro. Através de uma série sucessiva de manipulações, deve-se obter a Pedra 

Filosofal partindo até mesmo da Matéria Prima – a hyle dos filósofos mais 

antigos – que, por ser impossível de encontrar na natureza, torna todo o 

 

165 S. Kalberg, Leggere Max Weber, Il Mulino, Bologna, 2008, p. 100. 



85  

processo misterioso e obscuro desde o início. No final, uma vez obtida a Pedra 

Filosofal, o filósofo alcança seu objetivo e pode então proceder para realizar a 

projeção, ou seja, a transformação da matéria em ouro, seja ele figurado ou 

material166. O almejado processo transformativo próprio da Alquimia ou 

filosofia hermética, que ocupou o pensamento de inúmeros sábios desde o 

Egito mais arcaico até Newton e além, é chamado de projeção, termo que, na 

linguagem moderna, indica uma metamorfose igualmente grandiosa, ou seja, o 

procedimento matemático que permite a transcrição das três dimensões do 

globo nas duas dimensões do mapa. 

Eratóstenes de Cirene, um dos mais importantes matemáticos do mundo 

antigo, que também foi bibliotecário em Alexandria, trabalhou para aplicar 

seus extraordinários conhecimentos matemáticos à medição da terra. Ele 

passou para a história por ser o primeiro a calcular com precisão extraordinária 

o meridiano terrestre, um resultado notável, especialmente considerando os 

instrumentos de que dispunha. Cleomedes, um astrônomo do século I, em seu 

De motu circulari corporum coelestium, relata o experimento que permitiu a 

Eratóstenes realizar a medição graças à aplicação dos princípios da 

trigonometria167. A terra agora tinha sua medida, traçada graças aos cálculos 

relacionados às sombras projetadas pelo sol ao zênite sobre dois gnômones 

colocados respectivamente em Alexandria e em Siene, no Egito: a extensão do 

meridiano terrestre foi fixada por Eratóstenes em 252.000 estádios, o que nos 

mostra que o erro em relação aos conhecimentos atuais é de apenas 4%168. 

Com Eratóstenes nasce um sistema efetivo, coerente e preciso de medidas e 

posições capaz de permitir a transferência do mundo para uma superfície plana, 

impulsionando ainda mais a capacidade do homem de «submeter a superfície 

 

 

166 U. Eco, I limiti dell’interpretazione, La nave di Teseo, Milano, 2016, [Kindle]. 

Veja-se sobretudo o capítulo La Grande Opera. 

167 Cfr, Cleomede, De motu circulari corporum coelestium, I, VII. 

168 Para a explicação do método utilizado por Eratóstenes, veja-se A. Bettini, Da Talete 

a Newton, cit., e sobretudo o capítulo La misura della terra, pp. 82-95. 



86  

da terra à ordem do desenho»169. As aquisições da geometria, da matemática, 

da geodésia e da astronomia objetivam-se no mapa, que se torna agora um 

«espaço quantificado»170, pelo qual a potência da geometria euclidiana se torna 

não apenas uma máquina que submete e calcula, capaz de indicar onde estão os 

objetos do mundo – como observa corretamente Jacob –, mas se torna um 

saber capaz sobretudo de produzir uma visão do mundo pela qual cada ente é 

pensado como um ponto em uma superfície. Tudo é assim capturado em um 

dispositivo que não tem outra exigência senão a precisão do cálculo, mas mais 

do que isso, tudo, em virtude da simetria estrutural do plano, se torna coisa 

entre as coisas, mensurável segundo uma medida de distância e aproximação. 

O mundo das pólis está agora distante, novas dinastias com projeções 

universalistas surgem na história, em pouco tempo Roma unifica o 

Mediterrâneo e o modelo aristotélico começa a sofrer as mais diversas 

influências, dando origem a formas ecléticas de conhecimento e pesquisa, 

especialmente em astronomia, geometria e medicina. O grande modelo da terra 

é, de fato, um produto do gênio de Cláudio Ptolomeu, pertencente ao ecletismo 

aristotélico, que traz revoluções substanciais e realiza a transição épica que 

leva à conquista da operação geométrica de assimilação dos objetos dentro de 

um campo homogêneo, isotrópico e contínuo. A representação da terra aperta 

sua forma, inclui seu objeto em medidas ordenadas e, ao fazer isso, o produz 

como tal, pois a padronização das coisas do mundo avança cada vez mais. 

Junto com o Almagesto, sua obra mais conhecida foi, sem dúvida, a 

Geografia, cuja segunda parte contém uma rica lista de locais com suas 

respectivas latitudes e longitudes, uma novidade extraordinária que marcou de 

forma indelével a história do pensamento. Cada lugar correspondia agora a um 

ponto em uma superfície, e isso foi possibilitado por uma operação que mudou 

definitivamente a maneira de representar o mundo. Ptolomeu utilizou, pela 

primeira vez, uma grade imaginária composta por linhas que se cruzam 

 

169 C. Jacob, Disegnare la terra, cit., p. 920. 

170 Ivi, p. 907. 



87  

perpendicularmente, graças à qual conseguiu englobar o mundo e apresentá-lo 

como composto de porções equivalentes perfeitamente quantificáveis: os 

meridianos e os paralelos. A ordem do mundo agora é sua medida, a esfera 

torna-se terra, a grande transformação do globo em uma superfície calculável 

começa seriamente, e as coisas do mundo precisam ser colocadas no espaço de 

acordo com uma proporção justa, ou seja, segundo uma escala de grandezas. A 

terra agora é disciplinada pela razão em toda a sua extensão. O mapa 

geográfico, produzido em uma superfície plana, superando até mesmo a 

projeção ortogonal de Eratóstenes, é estruturado a partir de uma série de 

«regras geométricas que geram a ilusão ótica da esfericidade do globo e da 

convergência dos meridianos no polo»171. A grande representação imagética do 

mundo nasce como um objeto gráfico capaz de restituir, ilusoriamente, a 

esfericidade, mas são a mesa e sua horizontalidade que constituem a potência 

da imagem que se mostra imediatamente aos olhos dos homens. A curvatura do 

mundo é assumida como um problema da visão zenital e, a partir deste ponto, 

realiza-se plenamente um salto de importância fundamental, pois «o cálculo 

torna-se prioritário em relação à contemplação estética; a construção 

geométrica do espaço em relação ao censo dos lugares»172. Agora, a razão 

geométrica euclidiana governa os processos de compreensão do mundo, mas de 

uma forma extensiva, segundo a qual não estamos diante da ciência como 

idealidade pura, mas diante de uma compartimentação do mundo que avança 

juntamente com caminhos plurais, sejam eles religiosos, mágicos ou outros. 

Estava-se, então, progressivamente organizando um saber que não nasceu pela 

vontade de nenhum governo, mas que cresceu e se consolidou graças ao 

trabalho solitário de algumas figuras fundamentais, até o ponto de constituir 

algo que já podia ser utilizado pela política. Não é por acaso que, como 

consequência dos estudos e trabalhos de Ptolomeu, começaram a proliferar 

mapas regionais detalhados, que eram usados durante expedições e campanhas 

 

171 Ivi, p. 908. 

172 Ivi, p. 909. 



88  

militares. Os princípios para a representação do mundo foram fixados de uma 

vez por todas, permitindo que, a partir da geometria euclidiana, fosse possível 

traçar o rosto da terra. Poder-se-ia dizer que a representação da terra havia 

atingido um nível finalmente capaz de reproduzir de forma fiel o ambiente 

humano em suas linhas essenciais, mas não é bem assim. Ptolomeu, tendo 

lançado sobre o mundo «uma série de princípios abstratos e imortais da 

geometria e da astronomia»173, fez com que as gerações seguintes pudessem 

ver o mundo exclusivamente através de sua grade conceitual, ou seja, através 

da lente do cálculo, em uma espécie de !pré-compreensão” geométrica do 

existente, para usar um termo gadameriano. Dessa forma, uma série de linhas 

imaginárias projetadas sobre o mundo acabaram por se tornar o essencial, 

enquanto o representado tornava-se o pano de fundo dessa operação. O olho do 

homem, operativamente, fixava as medidas do pensável e do visível, assim, o 

desenho da terra tornou-se um dispositivo racional unificador, e o signo 

gráfico, com sua precisão numérica e sua potência de construção ordenada do 

visível, superou para sempre o gesto. 

 

3. O céu como paradigma da terra 

 

 

Quando foi construída a grande Pirâmide de Gizé, cerca de 5.000 anos atrás, 

não era a Estrela Polar que marcava o nosso norte celeste, mas Alpha Draconis, 

um astro situado na constelação do Dragão que brilha a 309 anos-luz do nosso 

sistema solar. Lentamente, por necessidade astral, por volta de 2.000 a.C., 

Alpha Draconis começou a perder o norte, afastando-se cada vez mais dele. 

Esse processo continua inexorável, ano após ano, e por volta de 10.000 d.C. 

atingirá a maior distância; então, pela mesma necessidade cósmica, a estrela 

começará lentamente a se aproximar novamente, para voltar a indicar o norte 

terrestre por volta de 20.500 d.C. Também a atual Estrela Polar perderá 

lentamente seu lugar no céu, em favor de Vega, que daqui a XV séculos 

 

173 J. Brotton, La storia del mondo in dodici mappe, cit., p. 75. 



89  

marcará o norte, para aqueles que habitarão a terra nesses dias distantes que 

virão. Esse fenômeno que vê o norte se deslocar segundo um ritmo lentíssimo, 

mas inexorável, é o resultado do movimento de precessão que a Terra realiza, e 

cujo ciclo completo é medido em aproximadamente 25.772 anos. O céu, 

embora pareça povoado por planetas errantes e estrelas fixas, na verdade, 

mesmo da nossa perspectiva terrestre, se move segundo um ciclo que 

chamamos de ano platônico, durante o qual a esfera celeste muda, e com ela as 

posições dos asterismos, determinando a passagem das diferentes eras 

astrológicas conhecidas desde a antiguidade egípcia e babilônica, e que recebe 

o nome de precessão dos equinócios. Esse fenômeno teve uma função 

extraordinária para a estruturação das sociedades humanas, questão sobre a 

qual Hamlet's Mill permanece o livro mais belo já escrito, pela sua riqueza e 

profundidade174. O homem sempre levantou a cabeça para o céu, e no céu 

reconheceu imagens, os grandes asterismos celestes, que contavam uma 

história que corria anualmente, mas que de ano em ano mudava lentamente, 

deslocando os relacionamentos ao longo de tempos longuíssimos, mas 

inexoráveis, não perceptíveis ao longo de uma vida, mas reconhecíveis nas 

longas cadeias geracionais. A antiga tradição astrológica não era inicialmente 

apenas uma leitura diária do horóscopo, mas uma capacidade de ver o destino 

em imagens, nos maravilhosos e terríveis movimentos celestes, onde se via no 

universo uma ordem rigorosa que representava a grande metafísica da 

humanidade, porque excluía o homem e se colocava em relação a ele como 

«objetiva», deixando-lhe apenas o papel de espectador à altura da visão. O 

grande politeísmo antigo está aqui, nos astros que ditam o destino, no céu 

como paradigma da terra. Deveríamos, de fato, desmistificar de uma vez por 
 

174 Hamlet's Mill: An Essay Investigating the Origins of Human Knowledge and Its 

Transmission Through Myth di Giorgio de Santillana deixa emergir, em sua 

complexidade, a relação entre terra e céu, antropologia e cosmologia, que sempre 

caracterizou a habitação das civilizações humanas em todas as latitudes. Nele, a 

questão da precessão dos equinócios e o deslizamento do zodíaco, cortado ao meio 

pelo plano do equador, com todas as histórias e imagens contidas no fluir cíclico dos 

asterismos, foi a fonte inesgotável dos mitos, dos temores e dos sonhos das sociedades 

humanas. 



90  

todas o mito segundo o qual toda a religião e o politeísmo antigos foram 

apenas uma caricatura banal dos ciclos das estações e dos fenômenos 

atmosféricos, ligados às produções agrícolas, quando na verdade nasceram da 

observação do céu e da relação traumática entre a precessão e a alternância das 

figuras zodiacais e dos outros asterismos, que, como escreve de Santillana, se 

inserem em um quadro de impotência divina, porque até os deuses, em relação 

a esse movimento inexorável, estão «sujeitos à ἀνάγκη, que é, afinal, um fato 

de inércia perversa nas coisas, que não permitem ser corrigidas»175. Nada de 

colocar os deuses no lugar da matemática, para explicar relâmpagos e 

tempestades; a matemática dominava os deuses, como uma ordem inexorável 

do tempo, visível como um grande filme, na imensidão da abóbada noturna. 

Hiparco de Niceia, astrônomo do século II a.C., conseguiu calcular 

perfeitamente a precessão dos equinócios – como conta Ptolomeu no 

Almagesto –, observando que, em relação às observações dos Babilônios, todos 

os astros diferiam cerca de dois graus, enquanto as latitudes celestes 

permaneciam inalteradas. Desta forma, formalizou o movimento dos pontos 

equinociais, calculando com precisão o arco de deslocamento de 1° a cada 100 

anos176. Em sua Geografia, Estrabão relata a posição de Hiparco, segundo a 

qual ninguém pode fazer geografia sem conhecer a posição dos corpos celestes 

e dos eclipses177. Em outras palavras, a medida da terra estava no céu, e apenas 

olhando para ele era possível calcular as coisas aqui embaixo. O céu foi o 

paradigma da terra, tanto em relação à narrativa que a longo prazo marcava 

seus tempos e significados, quanto do ponto de vista matemático e geométrico, 

porque foi a partir da posição dos astros que se pôde dar uma quantificação da 

terra, de sua superfície e de suas extensões. A revolução intelectual conduzida 

 

175 G. de Santillana, Fato antico e fato moderno (1968), trad.it. di Alessandro Passi e 

Romano Mastromattei, Adelphi, Milano, 2020, p. 33. 

176 Relatado em G. de Santillana, Il mulino di Amleto. Saggio sul mito e sulla struttura 

del tempo (1969), ed.it. a cura di Alessandro Passi, Adelphi, Milano, 2021, p. 174. 

Hoje sabemos, no entanto, que o valor é de cerca de 1° a cada 72 anos. 

177 Cfr, Strabone, Geografia, I.1.12. 



91  

por Hiparco teve um impacto duradouro na maneira como os homens 

percebiam e mediam o mundo. Sua metodologia, baseada na observação 

cuidadosa e sistemática do céu, permitiu estabelecer uma relação indissolúvel 

entre a astronomia e a geografia, e contribuiu para aprofundar a ideia de que o 

conhecimento da terra depende da compreensão do céu, refletindo uma 

concepção unitária do universo, na qual os fenômenos terrestres e celestes 

estão intimamente conectados. Esta abordagem influenciou não apenas a 

geografia e a astronomia, mas também a filosofia e a ciência em geral, 

promovendo uma visão do mundo em que a ordem cósmica é o espelho da 

ordem terrestre. Hiparco, com sua atenção ao detalhe e à precisão, estabeleceu 

as bases para uma cartografia científica, onde as medições celestes se tornam 

ferramentas fundamentais para delinear mapas terrestres precisos. Sua 

capacidade de calcular a precessão dos equinócios não apenas corrigiu e 

aperfeiçoou as observações anteriores, mas também demonstrou como o 

progresso científico se baseia na acumulação e revisão crítica dos 

conhecimentos passados. A visão hiparquiana do mundo, portanto, não é 

apenas astronômica, mas epistemológica, representando um método de 

investigação baseado na interação entre observação empírica e teoria 

matemática. O conceito de que a medida da terra está no céu, afirmado por 

Hiparco e relatado por Estrabão, destaca uma interdependência entre o céu e a 

terra e contribuiu para desenvolver um método científico integrado, e na 

interseção de astronomia e antropologia, bem como de astrologia e geometria, 

mitologia e geografia, estava a terra, sob a história cósmica narrada pelas 

estrelas; de modo que era a medida celeste que media a terra, e apenas 

compreendendo o céu se podia compreender o mundo habitado pelos 

homens178. A terra vista de cima não é a terra vista pelo olho de um pássaro, 

mas é a terra vista pelas estrelas, e medida pelos ângulos celestes. Para fazer 

isso, o espaço entre o céu e a terra se torna um plano no qual inscrever relações 

 

178 Sobre este tema, remete-se a J. L. E. Dreyer, Storia dell’astronomia da Talete a 

Keplero, Trad. it. Libero Sosio, Feltrinelli, Milano, 1977. Em particular o capítulo Le 

dimensioni del mondo, pp. 155-173. 



92  

numéricas e geométricas, assim como se torna uma tábua para operações 

trigonométricas que precisam do céu, o único capaz de oferecer pontos de 

referência, em torno dos quais construir a imagem da terra. 

 

4. As Vias Romanas 

 

 

A relação entre céu e terra que o mundo antigo nos legou é a que existe 

entre o grande metro celeste e a calculabilidade das coisas do mundo. O fato de 

o céu ser o paradigma do mundo significa que a superfície terrestre só pode ser 

pensada a partir do seu posicionamento sob o grande modelo do céu, seus 

ângulos e seus movimentos. Nesse contexto, o desenvolvimento progressivo do 

conhecimento geométrico teve um papel central relevante. Assim, a 

matemática permitiu a grande projeção, uma ponte de mediação entre as duas 

ordens, a humana e a celeste, fazendo com que as coisas terrenas fossem 

calculadas pela medida daquilo que está acima. A capacidade de abstração 

encontrou, finalmente, a potência da geometria, ou seja, um conhecimento 

capaz de construir uma representação visível das terras, reduzidas à unidade 

sintética do olhar celeste, unificadas sob a vigilância do céu. Essa 

correspondência, pensada a partir da astronomia como um conhecimento 

imprescindível para a organização das coisas humanas, permitiu a Ptolomeu 

conceber um mapa capaz de abrir a possibilidade do desconhecido, segundo a 

ideia de que tudo o que ainda não havia sido traçado poderia, no futuro, ser 

incluído no esquema representativo, sem que isso alterasse sua validade geral. 

Bastava conhecer as regras e operar de acordo com sucessivas subsunções. A 

rede geométrica imaginária composta por meridianos e paralelos, a partir dos 

quais o mundo se tornava representável, tornou-se o conhecimento íntimo de 

que, com a abstração matemática, tudo respondia à mesma ordem, e assim se 

padronizava, em virtude de um processo crescente e imparável de 

uniformidade das unidades de medida, do uso do estádio. 

A democracia da pólis havia terminado. A linha reta e o quadrado 

assumiram progressivamente um papel central, ao lado do círculo, que 



93  

anteriormente desempenhava um papel absolutamente dominante, e isso 

ocorreu juntamente com a queda da ideia de democracia e sua substituição 

gradual pelo modelo imperial. As míticas muralhas quadradas de Rômulo, às 

quais a lenda atribui o ato de fundação da cidade de Roma, não eram o único 

limite e não marcavam, de forma alguma, a única questão espacial relevante. 

Ao olhar para a Urbe, desde a sua fundação, é importante considerar que, além 

da muralha, aparecem outras duas figuras espaciais dominantes, como o 

pomerium e o mundus179. Como conta Marco Terêncio Varrão, as cidades no 

Lácio eram fundadas de acordo com um antigo rito etrusco, «juntando um 

touro e uma vaca e marcando com o arado o sulco interno – e isso faziam para 

fins religiosos no dia indicado pelos auspícios – implantando depois a muralha 

e a fossa»180. Assim, além das muralhas, que tinham um propósito militar e 

defensivo, o limite marcado pelo pomerium traçava uma diferença qualitativa 

substancial entre o dentro e o fora; enquanto o mundus era uma fossa circular 

na qual cada um lançava «um punhado de terra retirada do local de 

nascimento»181 e todas eram misturadas. Esse tipo de articulação figurativa 

tripartida: mundus, mura, pomerium, já continha em si a arquitetura política 

expansionista dos séculos vindouros. 

 

 

 

179  Sobre  a  questão  do espaço  romano antigo, mundus,  pomerium e temas 

relacionados, recomenda-se a seguinte bibliografia: C. A. Vieira, A Cidade Antiga: 

Estruturas e Organização, Editora da Universidade de São Paulo, São Paulo, 2005; A. 

T. Silva, Espaço e Poder em Roma Antiga, Editora UFMG, Belo Horizonte, 2010; A. 

Carandini, Roma: Il Primo Giorno, Giulio Einaudi Editore, Torino, 2007; P. Gros, 

L’architettura romana: dagli inizi del III secolo a.C. alla fine dell'alto impero, 

Longanesi, Milano, 2001; N. Purcell, The Boundaries of the Roman City, em City 

Boundaries in Early Modern Europe, M. J. T. Lewis e M. Fantoni (eds.), Ashgate 

Publishing, Aldershot, 2010; R. Laurence, The Roads of Roman Italy: Mobility and 

Cultural Change, Routledge, London, 1999; G. Weber, Kaiser, Träume und Visionen 

im Prinzipat von Augustus bis zum Severer, Franz Steiner Verlag, Stuttgart, 2000; Il 

sapere mitico. Un’antropologia del mondo antico, cura di Maurizio Bettini, Einaudi, 

Torino, 2021, em particular paginas 475-482. 

180 Marco Terenzio Varrone, Lingua latina, V, 143. 

181 Plutarco, Vite parallele. Vita di Romolo, II. 



94  

Os exércitos agora partiam com geógrafos a reboque, o mundo já era um 

plano, embora isso não tenha determinado um desaparecimento simultâneo dos 

elementos qualitativos ligados às diferenciações ontológicas que ainda 

persistiam. No entanto, de modo geral, em vários campos, essa subsunção sob 

procedimentos de abstração encontrava cada vez mais aplicações e 

declinações. A mesa, por sua constituição, remete à ideia de que sempre se 

pode ir mais além, basta estender suas linhas imaginárias, adicionar outras 

células e não encontraremos nada qualitativamente diferente do mundo 

conhecido. O mundo no mapa se move com as marchas das legiões, reporta 

tudo ao conhecido, e em sua lógica não é mais a posição das coisas existentes, 

mas a potencialidade de finalmente poder compreender tudo, trazendo o 

desconhecido para o mesmo nível do conhecido. Essa é obviamente uma 

tensão, uma trajetória que nunca se torna a construção de um espaço liso e 

indiferente, completo e total. A essa altura, no entanto, a representação 

cartográfica já se transformou plenamente em uma modalidade operativa e não 

pode mais ser pensada como mero marcador dos entes. 

Como escreve também Hegel, «aqui está o grande movimento do mundo 

romano: a passagem da uma interioridade sagrada para o seu oposto»182. A 

potência de Roma está na visibilidade de sua progressão geográfica, na 

assimilação de terras, homens, religiões e culturas, sem que essa mistura se 

torne, no entanto, indiferença em relação aos espaços, porque é a política que 

os gerencia e os dispõe, que se encarrega deles, segundo modelos bem 

definidos. A divisão territorial da Roma imperial era organizada em um sistema 

complexo e hierárquico, que permitia administrar eficazmente um império tão 

vasto e diversificado, no qual havia uma subdivisão capilar do território do 

Império em províncias, cada uma com seu próprio governador, classificadas em 

duas categorias principais: senatoriais e imperiais. As províncias senatoriais 

eram administradas por procônsules nomeados pelo Senado romano, muitas 

 

182 Hegel, Lezioni sulla filosofia della storia, ed.it. a cura di Giovanni Bonacina e 

Livio Sichirollo, Laterza, Bari-Roma, 2003, p. 235. 



95  

vezes territórios considerados pacíficos e menos estrategicamente cruciais. Ao 

contrário, as províncias imperiais eram controladas diretamente pelo imperador 

e governadas por legados imperiais ou prefeitos, visto que frequentemente 

eram regiões de fronteira ou territórios de grande importância militar e 

estratégica. A estrutura jurisdicional se baseava em uma complexa rede de 

magistraturas e escritórios administrativos. As cidades (municipia) e as 

colônias (coloniae) gozavam de certo grau de autonomia e tinham seus 

próprios magistrados, como os duoviri e os aediles, responsáveis pela 

administração cotidiana e pela justiça local. No entanto, as decisões 

importantes e os conflitos significativos podiam ser deferidos aos governadores 

provinciais ou, em casos excepcionais, até mesmo ao próprio imperador. Roma 

também tinha um sistema de leis unificado que contribuía para manter a ordem 

e a coesão dentro do Império, e as estradas romanas, construídas com precisão 

engenhosa, facilitavam o rápido movimento das legiões, das mercadorias e das 

informações. Os sistemas de abastecimento, como os aquedutos, asseguravam 

que as cidades pudessem sustentar grandes populações, enquanto as 

fortificações e guarnições militares protegiam as fronteiras. Além disso, a 

política de !romanização” contribuía para integrar as populações conquistadas, 

através da difusão da língua latina, do direito romano e de sua literatura, como 

no caso emblemático de Virgílio183. O Império Romano representava um 

modelo de administração territorial e jurisdicional avançado, que operava em 

 

183 A bibliografia sobre a divisão política, administrativa e econômica da Roma antiga 

é muito vasta. Limito-me a citar: H.M.D. Parker, The Roman Empire: A System of 

Administration, Oxford University Press, 1958; R. MacMullen, Roman Government’s 

Response to Crisis: A.D. 235-337, Yale University Press, 1976; A. Lintott, Imperium 

Romanum: Politics and Administration, Routledge, 1993; G. Geraci - A. Marcone, 

Storia romana. Editio maior, Le Monnier, Firenze, 2018; G. Poma, Le istituzioni 

politiche del mondo romano, Il Mulino, Bologna, 2002. Veja-se também: F. Millar, 

The Emperor in the Roman World (31 BC - AD 337), Duckworth, London, 1992; D. 

Kienast, Römische Kaisertabelle: Grundzüge einer römischen Kaiserchronologie, 

Wissenschaftliche Buchgesellschaft, Darmstadt, 1996; P.A. Brunt, Social Conflicts in 

the Roman Republic, Norton & Company, New York, 1971; C. Nicolet, L'inventaire 

du monde: géographie et politique aux origines de l'Empire romain, Fayard, Paris, 

1988; M. Beard - M.H. Crawford, Rome in the Late Republic, Duckworth, London, 

1985. 



96  

vários níveis, onde a gestão política e a organização espacial estavam 

estreitamente interconectadas, o que permite falar, a propósito de tal 

abordagem, de uma «geografia política»184. A capacidade de adaptar seus 

métodos administrativos às diferentes realidades locais, mantendo uma 

estrutura de poder central forte, foi um dos fatores-chave de seu sucesso e 

longevidade. Essa capacidade de assimilar sem homogeneizar, de gerir sem 

centralizar excessivamente, é o que permitiu a Roma governar um império 

vasto e diversificado por séculos, estabelecendo, além disso, uma clara 

diferença espacial, ou seja, aquela «oposição entre Ocidente e Oriente», 

originária, que marca a fronteira entre «os deuses olímpicos e o latrante 

Anúbis»185. O mundo Romano, mesmo em seus mapas, terminava com Roma e 

seus domínios, mas com a possibilidade interna de incluir, potencialmente, sob 

tal domínio, tudo o que os exércitos tornassem romano. De acordo com modos 

que se poderiam definir de agregação empírica, o mundo torna-se tudo o que 

está sob a égide do ius e assim é medido, cada vez mais, não apenas com base 

em sua composição interna, mas de acordo com sua distância em relação ao 

próprio ius186. O princípio interno das coisas não é mais o único parâmetro, 

pois a ele se junta a distância em relação ao que organiza o sentido global, e, 

lido nesse sentido, o agir cartográfico parece ser um componente essencial da 

organização estrutural do conjunto, porque é pura exterioridade, é pura medida 

de distâncias e proximidades, é, em suma, uma matemática do visível. 

Se o direito em Roma pode nascer e se impor como uma grande máquina de 

mediação dos fatos humanos, é porque preliminarmente se pensa um corpus 

iuris como espaço autônomo de disciplina da vida dos cidadãos, que só como 

consequência disso podia ser pensado como corpo social. Não é por acaso que 

«dentro das instituições cidadãs, ele se apresentava como intrinsecamente não 
 

 

184 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 21. 

185 Ibid. 

186 Cfr, A. Schiavone, Ius. L’invenzione del diritto in Occidente, Einaudi, Torino, 

2017, pp. 196-197. 



97  

discriminatório em relação aos diferentes sujeitos da comunidade agora pós- 

gentílica»187. O império assimila e abraça o espaço, como pura extensão do 

igual e sujeito ao império Romano, potencialmente, sem qualquer distinção. 

Assim, raciocinando a partir de representações gráficas alexandrinas – que 

tinham agora uma utilidade ligada principalmente às campanhas militares –, 

Roma via a terra definitivamente reduzida a uma superfície mensurável em 

termos de distância entre dois pontos; e é a partir dessa consciência, agora 

adquirida de forma definitiva, que as estradas começam a ser o coração da 

estrutura organizativa Romana, o DNA de sua lógica. A via é o grande símbolo 

que remete no conjunto à conquista e ao comércio, distância entre pontos, e 

justamente nesse contexto, surgem dois elementos profundamente 

significativos: por um lado, os engenheiros romanos procuravam construir 

estradas o mais próximas possível de uma linha reta; por outro, o processo 

construtivo necessitava de proceder aplainando o terreno, ou seja, assimilando 

os lugares às superfícies188. Aplainar e endireitar, dois conceitos-chave que, a 

partir de Roma, representarão o bagagem conceitual, político e moral dos 

séculos que virão depois. O mundo deve assemelhar-se à racionalidade 

inequívoca do mapa, a terra é por sua natureza geométrica e, como tal, inicia 

seu grande processo de construção. Tanto é verdade que são os itineraria picta 

que circulam não só entre as legiões, mas também entre os administradores, 

funcionários e viajantes individuais, que eram uma espécie de mapas 

rodoviários que marcavam as distâncias entre os lugares e a possibilidade de 

encontrar ou não pontos de descanso ao longo do percurso. Como escreve 

Vegécio nos Epitoma, 

 
um comandante deve antes de tudo possuir itinerários absolutamente 

precisos de todas as regiões nas quais se conduz uma guerra, assim conhecendo 

 

187 Ivi, p. 81. 

188 Veja-se sobre isso C. Palagiano, A. Asole, G. Arena, Cartografia e territorio nei 

secoli, Carocci editore, Roma, 2022. Em particular o capítulo La civiltà Romana pp. 

34-40. 



98  

bem as distâncias entre os diferentes lugares não só pelo número de milhas, mas 

também pela situação das estradas; deve examinar os atalhos, os desvios, os 

montes, os rios, que devem ser fielmente descritos; até mesmo os comandantes 

mais hábeis asseguram ter possuído itinerários das províncias, onde a 

necessidade os levou, não apenas escritos, mas também desenhados, para poder 

escolher, no momento da partida, o caminho não somente com a mente, mas 

também com a vista189. 

 

O que se vê no mapa começa a ser o que realmente existe; porque é no mapa 

que se reflete o mundo, e nele que se avaliam as distâncias, os lugares e os 

percursos. Nesse sentido, o conceito romano de via marca uma mudança 

substancial na construção da ideia de Roma e de seu espaço de poder. As 

estradas eram todas dotadas de marcos miliários e, portanto, submetidas à 

mesma unidade de medida, em que a milha – que impulsionava ainda mais o 

processo de padronização das medidas da terra –, é o ponto de partida para 

compreender também como, a partir dessa nova conceitualização métrica, se 

torna legível a nova cidadania Romana: extensível, integrável e 

assimilacionista, sob o signo de uma «progressão territorial», para a qual 

funciona um esquema que coloca tudo sob a mesma ordem190. Nesse sentido, a 

relação entre ius e medida do território, em sentido cartográfico, parece ser 

essencial. Este é o motivo pelo qual o imperador Augusto mandou colocar no 

Pórtico de Campo de Marte um mapa, o Orbis pictus, representando a extensão 

de Roma, como um lembrete de sua grandeza, agora visível a todos, sem 

precisar marchar até todos os seus confins. 

 

5. O corpus mysticum 

 

 

De todo o discurso conduzido até este ponto, é possível dizer que, com altos 

e baixos, a série de saberes matemáticos, astronômicos, geométricos – a partir 

 

189 Vegenzio, Epitoma rei militaris, III, 6. 

190 G. Poma, Le istituzioni politiche del mondo romano, Il Mulino, Bologna, 2002, p. 

110. 



99  

da revolução de Anaximandro – foi capaz de produzir representações do globo 

em duas dimensões, que tiveram a força de imprimir, progressivamente, 

mudanças significativas na história do pensamento, da filosofia e da teoria 

política. No discurso conduzido, deseja-se ressaltar a importância de que a 

necessidade de implantar uma lógica cartográfica foi necessária para o 

nascimento da racionalidade filosófica. Nesse sentido, a representação gráfica 

do mundo teve um valor tão significativo a ponto de produzir, 

progressivamente, uma transferência integral do mundo para o mapa, que, 

consequentemente, modificou profundamente a percepção do próprio mundo. 

Iniciou-se, em resumo, o grande processo mimético que aproximava cada vez 

mais o mundo da inteligibilidade racional da carta geográfica e, em relação a 

isso, o plano e a linha reta ganharam uma importância cada vez mais relevante. 

Nesse sentido, a relação entre o representante e o representado deveria ser 

invertida, porque o mecanismo pelo qual a representação tentou se adequar ao 

mundo está subordinado ao fato bem mais decisivo de que foi o mundo que foi 

forçado nas ordens dos mapas e suas lógicas. Como mencionado para as 

estradas do império, de fato, nivelar e endireitar tornaram-se os dois momentos 

fundamentais para a construção da terra na medida da inteligibilidade dos 

mapas. Assim, os territórios eram tornados planos, e as estradas pareciam 

longas diretrizes racionais que se moviam em direção aos pontos cardeais, 

irradiando-se a partir da centralidade da Urbe. 

Em relação a tudo isso, com o advento do cristianismo, ocorre uma 

transformação de tal magnitude que, como observado por Farinelli, fez com 

que apenas a partir da Europa se pudesse acreditar nos mapas191, embora em 

outras partes do mundo, como na China, já existisse uma tradição cartográfica 

muito avançada há séculos. A produção de uma enorme quantidade de saberes 

capazes de produzir representações gráficas do mundo ainda deixava em aberto 

um hiato entre o mundo e a representação, por mais que esta última ditasse 

cada vez mais ao mundo o que e como ser. Em termos gerais, pode-se dizer que 

 

191 F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., pp. 18-19. 



100  

não basta produzir um saber para que ele se torne perfeitamente operante, pois 

é necessário também acreditar nesse saber, e esses dois momentos nunca são a 

mesma coisa; porque a construção de um saber não determina por si só que ele 

deva necessariamente ser acreditado. O ato de fé em relação a uma prática 

cognitiva segue lógicas frequentemente misteriosas que não repousam na 

simples emergência de um conhecimento, pois investem um momento 

subjetivo ligado a processos de crença, que só podem ser adicionais aos 

saberes. Em relação a isso, a passagem medieval ligada sobretudo às disputas 

cristãs sobre a eucaristia e o corpus mysticum teve um valor fundamental que 

vale a pena tentar resumir muito brevemente. 

O conceito de corpo no mundo cristão teve uma história complexa e 

articulada, passando por várias fases e posições, frequentemente ambíguas, de 

Paulo a Orígenes e os primeiros padres da Igreja, passando por Agostinho até a 

elaboração monástica e além. Muitas vezes, essa centralidade foi subestimada 

ou completamente mal interpretada, e toda a questão foi reduzida pelos 

intérpretes a uma desvalorização do corpo como tal192, segundo o ditado do 

contemptus mundi na célebre formulação dada por Inocêncio III na época 

medieval. Por um lado, porém, não é de todo sustentável a ideia de que, para a 

teologia cristã, deve-se submeter a práticas de destruição do corpo por si 

mesmas, em nome de um desprezo radical que não transita em nada, embora 

ambiguidades desse tipo tenham atravessado e inquietado também as posições 

oficiais, em relação às quais o exemplo de Inocêncio III permanece exemplar. 

Agora, mesmo levando em conta as práticas ascéticas ligadas ao eremitismo 

cristão, como, por exemplo, a experiência dos padres do deserto, o 

esvaziamento do corpo operado pelo místico, à imitação da kenosis divina, é 

explicável apenas como um momento preparatório do encontro com Deus, e 

está na perspectiva da superação da pura naturalidade, mas não é absoluto 
 

192 Sobre esta questão refere-se principalmente a: F. Nietzsche, Genealogia della 

morale, tr. It. Ferruccio Masini, Adelphi, Milano 2004; M. Foucault, La volontà di 

sapere. Storia della sessualità 1, tr. it. G. Pasquino e G. Procacci, Feltrinelli, Milano, 

2013; P. Brown, The Body and Society: Men, Women, and Sexual Renunciation in 

Early Christianity, Columbia University Press, New York, 1988. 



101  

desprezo pela matéria193. Como escreveu Cristina Campo, nessas práticas vive 

a ideia de que um corpo natural pode se tornar o mais próximo possível de um 

corpo glorioso, e como tal possibilidade se sustenta em uma prática de 

subversão de todo tipo de psicologia natural194. 

Mas, além da questão puramente individual, que por si só é muito complexa, 

à qual frequentemente se referiu o discurso do corpo em relação à teologia 

cristã, deveria ser considerado o conceito de corpo em relação à comunidade 

dos cristãos, e, portanto, não declinado unicamente no singular e nas práticas 

de mortificação que derivavam disso. A questão do corpo é muito mais ampla e 

envolve primeiramente a Igreja como corpus Christi, como escreve São Paulo 

em suas cartas, Cristo é o «cabeça do corpo da Igreja» (Col. I, 18). Aqui, Igreja 

obviamente não são as paredes e os edifícios, mas o conjunto da comunidade 

dos crentes vivificados pelos sacramentos e pelo batismo, ou seja, o conjunto 

dos fiéis em Cristo unidos pelo mistério da comunhão, e assim formados como 

unidade na articulação das diferenças: corpus mysticum. Quanto ao adjetivo 

 

193 Essa questão foi a base do conflito entre o cristianismo e o catarismo, que marcou 

profundamente a história europeia após o ano Mil. Sobre isso, consulte-se: A. Brenon, 

História dos Cátaros: Hereges e Santos da Idade Média, Edições 70, Lisboa, 2010; 

M. Barber, The Cathars: Dualist Heretics in Languedoc in the High Middle Ages, 

Pearson, London, 2000; M. Gabriele, An Empire of Memory: The Legend of 

Charlemagne, the Franks, and Jerusalem before the First Crusade, Oxford University 

Press, 2011; R. I. Moore, The War on Heresy: Faith and Power in Medieval Europe, 

Profile Books, London, 2012; S. Pegg, A Most Holy War: The Albigensian Crusade 

and the Battle for Christendom, Oxford University Press, 2008; L. Whitby, The 

Cathars and the Albigensian Crusade: A Sourcebook, Routledge, London, 2013; P. 

Biller, The Waldenses 1170-1530: Between a Religious Order and a Church, Ashgate 

Publishing, 2001; S. C. Ferrara, Catarismo: História e Doutrina dos Últimos Hereges 

Medievais, Editora Manole, São Paulo, 2012; R. Nelli, Les cathares: Le destin 

inachevé de l'Église de l'Esprit, Éditions du Seuil, Paris, 2004; A. Roquebert, L'épopée 

cathare: 1209-1229: La croisade contre les albigeois, Perrin, Paris, 2019; B. 

Hamilton, The Albigensian Crusade, Historical Association, London, 1998; J. 

Duvernoy, Le Catharisme: La Religion des Cathares, Privat, Toulouse, 2001; G. R. 

Evans, A Brief History of Heresy, Blackwell Publishing, 2003; R. Manselli, Eretici del 

Medioevo: Catari, Valdesi, Dolciniani, Sansoni, Firenze, 1963.M. Cau, Storia dei 

Catari, Einaudi, Torino, 1996; J. J. Claster, The Medieval Experience 300-1400, New 

York University Press, 1982. 

194 Cfr, C. Campo, Introduzione in Detti e fatti dei padri del deserto, Rusconi, Milano, 

1975. 



102  

mysticum, de fato, como lembra Henry de Lubac, a referência é ao fato de que 

estamos diante de algo que se apresenta, em relação ao corpo de Cristo, sob «as 

aparências materiais ou rituais que misteriosamente o significam»195. Como 

escreveu o Papa Pio XII na encíclica Mystici corporis Christi, o corpo não é 

apenas algo unido e indivisível, mas, lembrando as palavras de Leão XIII, deve 

ser também concreto e perceptível. Não estamos, enfim, diante de um puro 

espírito desprovido de dimensões. Essas palavras, ditas no final do século XIX 

ou durante o século XX, são muito claras em sua declinação política, mas tal 

processo de constituição de uma societas christiana é algo que se manifestou 

justamente com a constituição da Europa carolíngia em pleno medievo, quando 

a cristandade assumiu, entre outras coisas, uma identificação geográfica 

precisa: a Europa carolíngia, e uma clara identificação política: o Sacro 

Império Romano. Essa questão é de fundamental importância, porque corpus 

mysticum não é apenas a comunidade dos crentes, mas também a eucaristia, 

como verdadeiro corpo de Cristo sob a forma da hóstia consagrada. Por um 

lado, portanto, a união dos crentes é o corpo místico do qual Cristo é a cabeça, 

por outro, é o divino que se apresenta sob a forma de pão na hóstia consagrada 

no altar. Agora, se o corpo é algo visível, manifesto, é evidente que, por um 

lado, deve ocupar um espaço, e além disso, sendo místico, deve estar 

misteriosamente por outro. Esses dois momentos não podem ser separados, 

mas por força das circunstâncias devem estar juntos, em uma conjunção que 

não pode ser desmembrada. Se isso não for compreendido, não é possível 

entender o sentido da respublica christiana como um ordenamento 

efetivamente vigente e que, segundo Carl Schmitt, produziu, em sua declinação 

imperial, «o único título jurídico para a transição a um primeiro ordenamento 

global do direito internacional»196. 

 

 

195 H. de Lubac, Opera omnia, vol. 15, Corpus mysticum. L’Eucarestia e la chiesa nel 

Medioevo (1949), trad. it. di Luigi Rosadoni, Jaca Book, Milano, 1996, p. 84. 

196 C. Schmitt, Il nomos della terra (1950), trad. it. Emanuele Castrucci, Adelphi, 

Milano, 2011, p.38. 



103  

Para entender melhor essa transição, pode-se fazer referência ao mapa de 

Ebstorf, encontrado em 1843 no mosteiro beneditino da cidade que leva seu 

nome, e perdido durante a Segunda Guerra Mundial nos bombardeios aliados 

da cidade de Hannover, mas do qual, felizmente, algumas fotos chegaram até 

nós. Esse mapa, datado dos séculos XII-XIII, retrata o mundo com Jerusalém 

no centro e com o norte orientado para o leste, como era costume na época. Em 

todo o disco da terra, no topo, está o rosto de Cristo, a leste e oeste veem-se as 

mãos e na parte inferior os pés; a comunidade geográfica cristã é unida, 

graficamente, como corpus domini. Da teologia do corpus Christi, por 

translação, o mapa é o mundo, e o povo de Deus é espaço, geograficamente 

localizado, que vive à luz de sua missão histórica. Ou seja, o corpo místico dos 

fiéis insiste em um território preciso, tem uma localização tanto geográfica 

quanto histórica, é um corpo colocado no meio dos eventos do mundo com um 

propósito historicamente determinado. A visibilidade material desse corpo é 

algo que concretamente deve ocupar um lugar, e, por isso, deve santificá-lo. 

Aqui está a conexão entre a horizontalidade do globo e a verticalidade da 

transcendência que se encarna em uma história, ao mesmo tempo eterna e 

política, e encontra sua figura na cruz. O mapa de Ebstorf torna visível como o 

espaço da cristandade europeia é, a todos os efeitos, o corpo de Cristo. 

Esse processo marca essencialmente duas questões: por um lado, a 

cristandade torna-se um corpo político operante em um território específico do 

mundo, dentro do qual começa um processo de reflexão sobre poder e 

autoridade, assim como sobre o sentido humano de habitar o mundo, que 

iniciará no solo europeu uma reflexão sobre poder e história muito fortemente 

marcada. Por outro lado, como amplamente notado por Franco Farinelli – cuja 

tese se limita a relatar –, a hóstia como verdadeiro corpo de Cristo marca de 

forma qualitativamente indelével a relação entre bidimensionalidade e 

tridimensionalidade como toda a cultura europeia a colocou e pensou. Nesse 

sentido, que as duas dimensões do pão consagrado sejam a tridimensionalidade 

do corpo é uma passagem que permite acessar o conhecimento geométrico e 

cartográfico a um nível que não está mais na ordem do aumento técnico dos 



104  

saberes, mas na ordem da mudança radical de significados, e que marca de 

forma indelével a história europeia. É por isso que Farinelli pode dizer que 

apenas os europeus, a partir de Cristo, acreditam nos mapas, porque acreditam 

na hóstia consagrada, acreditam que a tridimensionalidade do corpo de Cristo 

também está no pão plano da eucaristia. Se essa é a trilha certa, então a 

equivalência está agora completa: o mapa está para o mundo assim como a 

hóstia está para o corpo de Cristo. O cerne da relação entre o mundo e a terra, 

entre a realidade e sua representação gráfica, está carregado do mistério dos 

mistérios que está na base da cultura europeia: o mistério do pão que é o corpo 

de Cristo. Neste ponto, a representação gráfica da terra torna-se o mundo e o 

mundo torna-se o conjunto dos fiéis, corpus mysticum, força que marca o 

nascimento do papel histórico e escatológico da comunidade cristã política. A 

partir desse ponto, a representação, em todas as suas formas e declinações, 

domina o aparato conceitual europeu, na verdade, o funda, porque torna visível 

o fato decisivo da trajetória humana: o fazer-se corpo de Cristo197. O que é 

deve ser visível, estar em um lugar, assim como a representação do mundo é o 

mundo, porque as três dimensões são perfeitamente inscritas em um plano. 

Chegando a este ponto, de fato, pode-se compreender plenamente o valor 

produtivo que os mapas tiveram, mas, ao mesmo tempo, compreende-se 

também como tal poder foi alimentado por elementos que, de tempos em 

tempos, aumentaram sua força e alimentaram as possibilidades de “substituir” 

o mundo, e de poder representá-lo com absoluta legitimidade; a partir deste 

ponto, a realidade está realmente escondida no mistério do mapa e de suas 

ordens métricas e padronizadas198. Isso significa duas coisas, a primeira é que o 

corpo nunca é pensado como meramente natural, mas é espiritualizado, o que 

significa histórico, operando como força posicionada, e não apenas como 

presença bruta factual. A segunda é que tal corpo é perfeitamente inscrito na 

ordem da representação bidimensional. Agora, são essas duas dimensões que 

 

197 Cfr, F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., p. 18. 

198 Ibid. 



105  

caminharão juntas, e que se tentará ler juntas como eixos fundamentais que 

introduzem a conceituação moderna e sua racionalidade, mesmo com as 

mudanças que inevitavelmente serão introduzidas ao longo do tempo. 

 

6. O Katechon ou o corpo cristão 

 

 

É a partir desse fundamento que Novalis pôde dizer A Cristandade ou a 

Europa, ou seja, escrever sobre a coincidência entre espírito e lugar que se 

realizou historicamente a partir da experiência do povo cristão europeu. O solo 

europeu do final do século XVIII vivia um fermento generalizado, devido às 

transformações trazidas pela Revolução Francesa e pelas guerras napoleônicas. 

Nesse contexto de mudança e desordem, Novalis, como muitos românticos, 

olhava nostalgicamente para a Idade Média como uma era de unidade espiritual 

e cultural, em contraste com a fragmentação e secularização de seu tempo, 

marcado pelo individualismo e pelas fraturas. Uma época em que, segundo ele, 

a religião cristã permeava todos os aspectos da vida, da política à arte, criando 

não apenas uma sociedade harmoniosa e integrada, mas também uma relação 

vital com o solo. O poeta alemão vê, de fato, o mundo medieval como o tempo 

em que «nesta parte do mundo habitava uma cristianidade organizada 

humanamente, um enorme interesse comunitário unia as províncias mais 

remotas deste vasto reino espiritual»199. Portanto, segundo a visão do poeta 

romântico, não estava em ação aquela indiferença ao espaço, ao mesmo tempo 

universalista e ligada à fragmentação racionalista da relação com a Europa 

como lugar do Espírito. 

E é sempre a partir disso que Carl Schmitt trouxe de volta ao debate do 

século XX o conceito paulino de katechon, ou seja, aquela força misteriosa que 

atua na história, retardando seu fim, conforme escrito pelo apóstolo Paulo na 

 

 

 

 

199 Novalis, Cristianità o Europa, a cura di M. Manacorda, Einaudi, Torino,1942, p. 3. 



106  

segunda carta aos Tessalonicenses200. A leitura schmittiana do katechon, sobre 

a qual ainda hoje se debate muito, deve ser entendida como aquela força qui 

tenet, ao mesmo tempo misteriosa e poderosíssima, que age contra a 

fragmentação das ordens, e que se dispõe espacialmente, tomando corpo em 

sua tridimensionalidade territorial, em defesa contra as desintegrações 

desespacializantes. Segundo Schmitt, o katechon representa a própria visão 

cristã da história, e encontra uma primeira presença histórica e geográfica 

concreta no momento em que a tradição cristã se torna herdeira do imperium 

Romanum e de sua potência para conter, politicamente, o desencadeamento do 

mal201. Nesse sentido, para Schmitt, o cristianismo é um corpo político 

concreto, não um ideal humanitário abstrato, porque tem um centro: Roma, e 

tal centro funciona como um vínculo espacial, dispondo medidas e produzindo 

capacidade de sentido e organização territorial que se opõem à anomia. Nesse 

sentido, a experiência cristã, para Schmitt, como herdeira do mundo romano, 

parte do fato de que sua força não existe apenas nos corações dos homens, mas 

na espacialidade necessária que ela traz consigo. O cristianismo, como religião 

do corpo, é política, porque é presença histórico-geográfica impensável na 

ausência de um espaço concreto. Essa concepção histórica nascida da carta 

paulina foi, de fato, a base sobre a qual se estruturou a teologia-política da era 

 

 

 

200 O conceito de katechon, derivado da Segunda Carta aos Tessalonicenses de São 

Paulo, desempenha um papel central na obra de Carl Schmitt. O termo refere-se a uma 

força ou entidade que retarda a vinda do Anticristo e, por extensão, o fim dos tempos. 

Para Schmitt, o katechon representa uma força de ordem que se opõe ao caos e à 

anomia, um princípio conservador que busca manter a estabilidade e a coesão em um 

mundo ameaçado pela desintegração. Este conceito tem sido objeto de vasta análise e 

debate na literatura acadêmica, tanto no contexto da teologia política quanto na 

filosofia do direito e na teoria política. Sobre isso, consulte-se: M. Nicoletti, 

Trascendenza e potere. La teologia politica di Carl Schmitt, Morcelliana, Brescia, 

1990; C. Galli, Genealogia della politica. Carl Schmitt e la crisi del pensiero politico 

moderno, Il Mulino, Bologna, 1996; Gerd G. Meuter, Der Katechon: Zu Carl Schmitts 

fundamentaltheoretischer und zeitdiagnostischer Figur, Duncker & Humblot, Berlin, 

1994. 

201 Cfr, C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., pp. 43-44. 



107  

constantiniana202, que permeou a sociedade medieval e além. Schmitt, nesse 

contexto, lê a questão do espaço cristão como a peculiaridade católica de ser 

corpo, como um fato inescapável que marcou profundamente a política 

europeia em seu conjunto. Nesse sentido, para Schmitt, a ortodoxia do 

catolicismo reside em seu fazer-se espaço, em ocupar geograficamente uma 

parcela de território e, à luz de uma estrutura ordenadora, produzir política, ou 

seja, permitir a um povo um certo modo de estar no mundo e, 

consequentemente, encontrar seu lugar e sua casa. Porque tal força está sempre 

localizada, opera a partir de um espaço, e nunca é pura imaterialidade. Nesse 

sentido, emerge a natureza propriamente política do catolicismo europeu. 

Como escreve Carl Schmitt, a Idade Média se caracteriza por ter sido uma luta 

por Roma e não contra Roma, como será nas épocas subsequentes. E é 

precisamente nessa concreta pertença a um lugar, e na capacidade concreta de 

se localizar em relação a ele, que não admite generalizações abstratas, mas uma 

tomada histórico-concreta, que permitia pensar a paz e a convivência sempre 

em referência a uma realidade tangível203. A partir da Idade Média, de fato, o 

papel histórico e espacial de um povo, o cristão, encontra sua lógica e sua 

colocação como força que mantém a anomia, e encontra seu enraizamento 

naquela terra que se formou sobre as ruínas do Império Romano do Ocidente, 

da qual conserva, em outras formas, o papel histórico. A cristandade medieval 

tornou visível essa tarefa graças à representação gráfica, cartográfica, do povo- 

lugar de Cristo. Aqui se vê claramente como a cartografia medieval inspira e, 

ao mesmo tempo, segue uma direção diferente da era antiga. Aqui, de fato, o 

sentido do mapa está na relação complexa entre o povo de Cristo, o mistério da 

presença e o sentido da história. 

Relativamente a isso, em O nomos da terra Carl Schmitt escreve que o 

«caráter essencial do império cristão era não ser um reino eterno, mas ter 
 

202 Relativamente ao sentido e à história da teologia-política constantiniana, remete-se 

ao texto de Massimo Borghesi, Critica della teologia politica. Da Agostino a 

Peterson: la fine dell’era costantiniana, Marietti 1820, Genova-Milano, 2016. 

203 Cfr, C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 40 e sgg. 



108  

sempre presente o seu fim»204, nessas palavras retorna o interim agostiniano, ou 

seja, o sentimento de que a trajetória humana se desenrola entre dois ápices, a 

criação e o retorno de Cristo. No meio, o homem deve tentar ordenar sua vida 

segundo os preceitos evangélicos, sustentado pelo aparato salvífico que opera 

para elevá-lo à dignidade celeste. Essa visão temporal, soteriológica, permite 

fixar a moldura temporal e histórica e lançar a profundidade conceitual do 

espaço cristão, ou seja, do lugar onde concretamente se encarna a luta contra a 

anomia. Esse é um ponto fundamental. Em relação a isso, em Schmitt, surge 

uma leitura que não possui uma tensão voltada para o fim, mas sim para a sua 

contenção, e, portanto, o tornar-se corpo do mundo cristão é lido como a 

primeira barreira realmente ordenante contra as derivações dissolutórias que 

agitam a criação. A leitura que Schmitt faz da segunda carta aos 

Tessalonicenses de Paulo, de fato, vê no katechon o freio à anomia, e o 

identifica no império, ou seja, na forma que assume o corpo cristão como força 

capaz de retardar o fim, estabelecendo ordens que concretamente funcionam 

como um aparato de contenção. Como destacou Massimo Cacciari, em 

Schmitt, assim como em todas as teologias reacionárias, há a ideia de que sobre 

o texto paulino se pode incardinar uma teologia política que santifica a 

autoridade política, porque lhe atribui o verdadeiro papel de salvação205. Mas 

além da crítica que Cacciari faz a Schmitt – visto que aqui não é meu interesse 

participar do debate sobre qual papel político tem o katechon, mas apenas 

evidenciar como essa relação entre cartografia medieval e representação 

medieval da cristandade caminham lado a lado – pode-se dizer que sem a 

cartografia cristã não se pode pensar o katechon como Schmitt o lê. Ainda que 

a leitura schmittiana obviamente sofra de uma poderosíssima inclinação 

moderna, que não reflete plenamente o sentimento mais premente que essas 

mesmas mapas possuíam para seus contemporâneos. Se, de fato, cada mapa 

 

 

204 Ivi, p. 43. 

205 Cfr, M. Cacciari, Il potere che frena, Adelphi, Milano, 2013, pp. 45-53. 



109  

contribui para construir uma certa ideia de espaço206, o mapa de Ebstorf nos 

apresenta uma espacialidade submetida ao tempo, e com ele à salvação 

ultraterrena, que é o fato central e crucial sobre o qual todas as coordenadas 

medievais funcionam. 

É muito provável, de fato, que a visão schmittiana tenha sido a maneira pela 

qual o mundo cristão medieval realmente percebeu a si mesmo e sua tarefa 

histórica. Nesse sentido, de fato, a cristandade, a partir da virada carolíngia, 

percebendo-se como unidade de imperium e sacerdotium, ou seja, como força 

ativa que retém o advento do Anticristo, como katechon precisamente, encontra 

uma própria localização em seu efetivo posicionamento geográfico, que é cada 

vez mais entendido como uma área a ser preservada do infiel. Em relação a 

isso, o espaço medieval é espaço mundano em relação ao eterno, e que 

responde, precisamente por isso, a uma tarefa histórica específica. 

É também verdade, de forma indiscutível, que o cristianismo contém em si 

uma tensão que não pode ser inteiramente reduzida ao ordenamento geográfico, 

na medida em que a figura do mundo está destinada a passar, e, portanto, toda a 

criação e, com ela, as formas históricas são atravessadas por uma inquietação 

que nunca as abandona completamente. Schmitt percebeu isso e se posicionou 

politicamente contra essa visão, escrevendo a partir dessa consciência, tentando 

se opor ao que já era bem visível no mundo medieval, ou seja, que a mensagem 

cristã carrega consigo a superação deste mundo. Isso é claramente visível nas 

várias disputas trinitárias, nos movimentos pauperísticos, bem como na visão 

histórico-teológica de Joaquim de Fiore. Portanto, o poder localizador e 

ordenante identificado por Schmitt no mundo cristão medieval está sempre 

acompanhado por uma intensa tensão temporal, marcada por visões que 

aspiram a uma renovação radical dos tempos e uma aceleração em direção ao 

fim, na direção da justiça celestial. Nesse sentido, os dois campos políticos 

adversários são teologicamente preparados. Ou de um lado ou do outro. 

 

206 Crf, J. Branch, The Cartographic State. Maps, Territory, and the Origins of 

Sovereignty, Cambridge University press, Cambridge, 2014, pp. 36 e sgg. 



110  

Toda essa questão pode ser mais clara quando se observa novamente o mapa 

de Ebstorf. O que diferencia os mapas medievais dos modernos? Em que a 

representação que eles dão do mundo muda? No fato de que os mapas 

medievais contêm em seu interior o paraíso terrestre, como elemento 

graficamente presente. Isso significa que, ao contrário dos mapas posteriores, 

em que a questão espacial assume em todos os sentidos a primazia tornando-se 

o único pressuposto decisivo, aqui o mapa marca sobretudo o tempo, e não o 

espaço. O mapa lembra uma certa teologia da história, e, portanto, o populus 

Christi está no mundo, ocupa uma região dele, sabendo, no entanto, que 

pertence a algo mais, ou seja, à história da salvação, ao tempo que transita e 

termina, que, dito em outros termos, é o memento mori de todas as formas 

históricas transitórias. O paraíso terrestre é um lugar que lembra um tempo, e 

tal tempo é um aviso de fim e de transição, e, portanto, pode funcionar como 

um dispositivo revolucionário poderoso contra qualquer apologia da ordem. O 

conceito de espaço ainda não está formalizado, no contexto medieval o mapa é 

o mundo na medida em que o tempo domina sua forma, e todas as coisas são 

compreendidas nele à maneira da passagem para outra coisa. Embora, portanto, 

esteja fortemente presente a ideia de corpo, à luz de toda a teologia eucarística, 

também é verdade que isso deve ser colocado em tensão com a transição, e, 

portanto, o mundano não é apenas e exclusivamente uma representação terrena 

do divino. 

O mundo medieval – e nisso suas representações cartográficas o indicam 

muito bem – encena uma relação complexa de tempo e espaço, porque a 

história de Cristo, e com ele de seu povo, não significa que tudo se dissolve e 

se resolve no espaço do mundo, porque o tempo o domina e continuamente o 

remete a outra coisa. Nesse sentido, o mapa ainda não é o mundo, a imanência 

do plano ainda não está pronta. O momento transcendente ainda inquieta as 

ordens, e as coisas do homem estão dentro da ruína do tempo, ou seja, estão na 

sua não perfeição, e são marcadas ab aeternum pela sua inexorável decadência. 

Portanto, como escreve Schmitt, é verdade que a respublica christiana foi uma 

ordenação espacial, mas também é verdade que, como "espaço" jurídico que se 



111  

opõe à anomia, ou seja, a um fora, não é legível unicamente como corpo que se 

opõe ao nada, porque é também corpo que prepara o fim de todas as coisas em 

Deus. A tensão de que o cristianismo se faz portador é, portanto, toda nesta 

dialética, em que – como Arasse destacou em seu L'annunciazione italiana –, 

se torna visível, no encontro entre o Arcanjo e Maria, «a vinda do divino 

incomensurável no mundo humano da medida»207, e precisamente esse 

incomensurável não pode ser esquecido. Em relação a isso, para Schmitt, o 

katechon é entendido unicamente como força que renova ordenamentos 

espaciais que atuam na história como um freio, e, portanto, possuem em si a 

razão da localização, ou seja, são construções jurídicas que se lembram de estar 

ligadas a um espaço específico, que se percebe como diferente de um fora. 

Verdade, mas o ponto está no fato de ler o ordenamento medieval cristão como 

katechon, no sentido de domínio referido a um território específico e 

localizado, geograficamente reconhecível, sem querer ver nele sua extensão 

universalizante208. Schmitt está, portanto, inclinado a ler a cristandade europeia 

como um corpo político concreto que atua em um espaço determinado, ao qual 

é confiada uma tarefa muito precisa, ou seja, preservar a ordem dentro da qual 

são possíveis a paz e a convivência entre os homens. Somente na Europa, 

portanto, o corpo representado pelos cristãos se torna um momento concreto 

onde a mediação céu-terra pode ocorrer, e se opor fisicamente a um fora. Roma 

tem um lugar. 

O ponto essencial em relação a esse problema reside, no entanto, no fato de 

que a verdadeira centralidade da Respublica christiana reside onde? Em Roma 

ou em Deus? Esse aspecto deve ser levado em consideração, porque o espaço 

europeu medieval nunca é puro espaço liso, pura geometria, mas é espaço 

hierárquico e qualitativo, marcado e atravessado por desníveis que o compõem 

e o atravessam em todos os níveis. O mundo feudal com suas articulações e 

 

207 D. Arasse, L’annunciazione italiana. Una storia della prospettiva, trad.it. di Cora 

Presezzi, VoLo Publisher, Firenze, 2009, p. 187. 

208 Cfr, C. Schmitt, Il nomos della terra, p. 46. 



112  

suas relações fiduciárias e pessoais traz consigo a ideia de que o espaço nunca 

é aquilo a partir do qual se estabelecem relações de confiança e obediência, 

porque o pacto entre as pessoas ultrapassa sua abrangência. Por um lado, 

portanto, dentro do mesmo "universo" se articulam uma série complexa de 

papéis e estratificações em nome de uma «diferença organizada» que 

representa o coração do sistema medieval209, por outro, a territorialidade não é 

indispensável para aquelas relações pessoais que ultrapassam seus limites. Por 

um lado, portanto, corpo, por outro, precisamente porque corpo, conjunto de 

diferenças estruturais. O corpo visível da cristandade, tão bem visualizado no 

mapa de Ebstorf, não é um corpo fechado e fixo, mas sim um corpo dinâmico, 

uma projeção missionária, cruzada, difusão do evangelho, posição geográfica 

em expansão, pelo menos como possibilidade concreta de conversão e 

anexação das terras dos infiéis. Nesse sentido, convivem um elemento estático 

e um dinâmico, identidade e universalização. A palavra de Cristo é, de fato, em 

linha com aquele «euntes docete», de espalhar a palavra, como escrito no 

Evangelho de Mateus210, que marca de maneira indelével uma aspiração 

universalista medieval que, portanto, não é apenas territorialidade, mas 

também potencialidade da humanidade reunida sob Cristo. Dito de outra 

forma, a cristandade não é apenas e exclusivamente identidade em relação a 

um lugar, embora este aspecto seja muito determinante. Porque a este pensar 

cartograficamente, segundo o qual a Europa e o corpo de Cristo coincidem, se 

liga a ideia da tensão universalizante da missão e da evangelização, sob o credo 

de que Cristo está em toda parte e não está vinculado ao poder de uma terra, 

mas é senhor de todo o globo, presente onde os homens se reúnem em seu 

nome. 

Em resumo, na ideia medieval de espaço está presente uma clara hierarquia 

do ser que preenchia de qualidade e substância os lugares, como por exemplo 

na partição entre solo cristão e terras dos infiéis. Mas, ao mesmo tempo, como 

 

209 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 24. 

210 Mt. 28, 19. 



113  

aponta Filippo Ruschi, tudo isso tinha uma forte conotação enérgica, dinâmica, 

que favorecia uma «noção de espaço permeável, aberto ao exterior, aberto a 

novos horizontes»211. Aqui Schmitt, na minha opinião, está bem ciente da 

ambiguidade interna à carta paulina, mas seu interesse polêmico preciso é 

escrever contra a retomada da leitura neoescolástica de Francisco de Vitoria, 

universalizante e portadora de uma nova declinação de bellum justum. 

Portanto, o papel do katechon assume uma natureza defensiva e particularista, 

e substancialmente é utilizado por Schmitt para oferecer a medida de uma 

Europa cristã não niilista, mas ancorada à «unidade fundamental de 

ordenamento e localização»212. Nesse sentido, certamente, Schmitt vê na 

encarnação o corpo de Cristo que se torna imanente, torna-se espaço que 

permite a história, e assim opera de dentro para moldar a convivência entre os 

homens. 

Se pode ler o deslocamento histórico do conceito de corpus mysticum da 

hóstia consagrada no altar ao povo cristão como unidade visível, como, de fato, 

partes do mesmo fenômeno histórico e conceitual. Se de fato não for 

inicialmente estabelecida uma equivalência entre mundo e mapa, não é 

possível pensar o povo de Cristo como efetivamente operante na história. 

Nesse sentido, a equivalência é o passo que precisava ser dado para que uma 

certa teologia da história pudesse efetivamente encontrar sua própria 

operatividade histórica a partir de sua própria localização. Porque aqui, lugar 

específico e história, assim como o plano divino nas coisas do homem, vão 

juntos. Este momento preliminar parece escapar a Schmitt, que, em vez disso, 

tende a ler tudo à luz da encarnação do corpo de Cristo, do tornar-se imanente, 

recusando assim a ambivalência dos dois corpos e pensando o catolicismo 

unicamente como pensamento concreto e ordenante, sem levar em conta o fato 

 

 

 

211 F. Ruschi, Questioni di spazio. La terra, il mare, il diritto secondo Carl Schmitt, 

Giappichelli editore, Torino, 2012, p. 93. 

212 Ivi, p. 39. 



114  

de que também possui uma dimensão da espacialidade que não se encaixa em 

uma ideia de territorialidade em sentido estrito. 

Para completar esse tipo de análise, deve-se dizer, no entanto, que existe 

uma visão medieval – tudo isso perfeitamente explicado pelos mapas 

medievais Mappae Mundi – na qual emerge uma clara imagem centrípeta da 

criação, que vê as terras cristãs da Europa como o centro do mundo, em 

contraste com as periferias e margens cada vez mais sombrias e misteriosas, 

afundadas no caos e na anarquia. Do ponto de vista estritamente cartográfico, a 

margem é terra de trevas e monstros, retirada da luz do centro, mas ainda assim 

assimilável como território de missão213. E é igualmente claro que tal modelo 

representativo andava de mãos dadas com um ordenamento jurídico segundo o 

qual no mundo vigoravam «arquétipos institucionais diferenciados»214. Não é 

por acaso que é justamente a partir dessa compreensão dos espaços que se 

desenvolve a ideia medieval de bellum justum, pela qual entre os cristãos a 

guerra estava sujeita a uma rígida formalização, algo que não se aplicava às 

guerras travadas contra um inimigo considerado infiel215. Em relação a isso, 

quando Dante no vigésimo oitavo canto da Divina Comédia coloca Maomé 

entre os semeadores de discórdia, em um dos pontos mais baixos do reino 

infernal, ele responde plenamente a um senso comum que considera o mundo 

muçulmano como corpus diaboli em contraste com o corpus Christi216. 

 

7. O mar e o inassimilável 

 

 

O elemento de heterogeneidade mais visível que a concepção do espaço 

medieval oferece em relação à modernidade está ligado à relação com o 

elemento marítimo. Como amplamente tratado por Carl Schmitt, em um de 

 

213 Ivi, p. 98. 

214 Ibid. 

215 C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 52. 

216 F. Ruschi, Questioni di spazio, cit., p. 100 



115  

seus textos mais conhecidos, Terra e Mar, o mundo medieval permanece 

substancialmente fechado à existência marítima. Como testemunham os mapas 

do período, o mar ocupa um papel secundário e é sempre reduzido a dimensões 

insignificantes, destinadas a evidenciar a preeminência simbólica do elemento 

terrestre. A questão geográfica ligada à presença das vastas extensões 

marítimas e ao seu peso de inquietação e escuridão marcava uma relação 

particular entre terras emergidas e mar, pautada pela exclusão mútua. O 

problema dos mares nas épocas antiga e medieval foi amplamente abordado e 

encontra uma manifestação em diferentes níveis: do geográfico ao teológico, 

do jurídico ao antropológico. O mar, com seu peso de diversidade e 

constituição natural extra norma, tornava-se algo que contaminava também os 

homens que nele passavam a vida e aos quais se entregavam. Em 1179, no 

tempo do Papa Alexandre III, no Concílio de Latrão III, foi decidida a 

excomunhão dos piratas, pecado do qual se maculavam os infiéis217. O pirata 

era proscrito em todos os lugares e declarado hostis generis humani, porque 

habitava o espaço atômico das ondas e sua vida só poderia ser pautada pela 

anarquia e pelo diabólico. No mar, não há ordem nem medida, há apenas ações 

criminosas. Como escreve Daniel Heller-Roazen, o pirata é o inimigo de 

todos218, porque vive em um espaço juridicamente extraordinário que não 

responde ao mundo de quem habita em terra firme. Ainda em Boccaccio, o mar 

é algo que permite àqueles que vivem nele situarem-se no avesso do mundo 

civilizado. Na novela que tem como protagonista Bartolomea – que é raptada 

pelo pirata Paganino durante um passeio de barco – narra-se como quem vive 

no mar se liberta dos vínculos terrestres, perdendo até mesmo, 

temporariamente, o status de esposa. Isso porque no mar as leis da terra não 

valem, a terra sólida, com seus códigos inscritos na solidez do solo e seus 

limites, recua diante do poder deslocante dos mares, nos quais nenhum 

 

217 Cfr, C.M. Moschetti, Pirateria (storia) in “Enciclopedia del diritto”, vol. XXXIII, 

Giuffré, Milano, 1983, p. 876. 

218 D. Heller-Roazen, Il nemico di tutti. Il pirata contro le nazioni, traduzione italiana 

di Giuseppe Lucchesini, Quodlibet, Macerata, 2010. 



116  

ordenamento é reconhecível, mas tudo é líquido e não conhece âmbitos de 

pertinência nem distinções ordenadoras. O próprio Carl Schmitt observou 

como no Apocalipse de João o paraíso é descrito como um lugar onde o mar 

não existe, e toda a lógica jurídica medieval gira em torno da questão da terra e 

de sua apropriação, como contam as vicissitudes dos povos que migrando 

ocupavam novas terras, como no caso dos Vândalos e dos Lombardos para a 

Espanha e para a Itália219. O mundo medieval, em relação a isso, rompia em 

parte a continuidade com o mundo clássico, justamente porque essas 

apropriações de terra marcavam de fato a descontinuidade radical das 

fronteiras romanas – ao contrário do que aconteceu com os povos invasores 

germânicos –, dando origem, no jargão schmittiano, a uma nova ordem 

telúrica, mas que ainda preservava a ausência constitutiva do elemento 

marítimo. A continuidade do mundo clássico com o mundo medieval está no 

fato de que ambas as épocas são marcadas por uma talassofobia; a 

descontinuidade, no fato de que as ordens terrenas respondem a lógicas 

diferentes: de um lado, passivas e ligadas à pólis, de outro, dinâmicas e ligadas 

à tração imperial. Como sustentado pelo célebre jurista trecentista Bartolo de 

Sassoferrato, a jurisdição medieval reflete uma concepção segundo a qual o 

mar só pode ser tratado como uma extensão da terra e, portanto, tudo tomava 

forma à luz de uma concepção que tinha na terra e nas suas lógicas as suas 

determinações essenciais220. Nesse sentido, além das rupturas, uma forma de 

continuidade entre o mundo clássico e a época medieval é preservada. 

Eppure, ao tentar reconstruir esse breve perfil da espacialidade medieval 

cristã, não é possível ignorar a reflexão de Éric Dardel, que pontua uma 

diferença substancial entre a atitude pagã antiga e a renovada experiência cristã 

dos espaços. Como ele escreve em seu texto L'Homme et la Terre, o homem 

grego não pode deixar de se colocar passivamente diante da apresentação do 

espaço, e tal posição só pode se sustentar sobre uma distinção fundamental 

 

219 C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 39. 

220 Cfr, P. Marchetti, De jure finium, cit., p. 207. 



117  

entre lugares sagrados e profanos, e assim também o espaço político da pólis, 

bem como da Urbe, sempre se move em uma contraposição entre dentro e 

fora221. O espaço medieval, por outro lado, embora marcado por uma diferença 

substancial e qualitativa entre mundo ordenado e terras dos infiéis, tende a 

dinamizar essa dicotomia, porque tudo o que está fora pode ser trazido para 

dentro, toda terra não cristã pode ser convertida, como aconteceu com as 

populações germânicas além do Reno. Como escreve Carlo Galli, além da 

mediação pontifícia céu-terra, existe uma natureza «transitória» da relação 

dentro-fora que marca a concepção medieval europeia, e que, em outras 

palavras, significa o universalismo cristão medieval222. Nesse sentido, aos 

espaços do destino e da passividade cosmológica dos gregos, surge uma 

relação que, em nome do universalismo da mensagem de Cristo, abre-se à 

atividade de homogeneização possível das terras e dos lugares. Tudo o que está 

fora está temporariamente, pelo menos em potência. No entanto, essa relação 

dinâmica com o espaço encontra seu limite intransponível diante das vastas 

extensões marítimas, em relação às quais a sensibilidade medieval recua, sem 

outra possibilidade. O mar permanece inassimilável, marcado por uma 

alteridade radical que não permite nenhuma apreensão. Portanto, as ordens 

medievais que surgiram no Ocidente eram regidas por um direito «territorial no 

sentido de uma ordem puramente terrena, que ignorava o mar»223, e se 

distinguem por serem, de facto, uma tomada de terra. Não é por acaso que as 

representações cartográficas do espaço medieval colocam o mar como um 

círculo que engloba o mundo, como uma faixa que marca o perímetro, e tanto é 

verdade que, em sua característica estrutura T-O, são desenhadas com um anel 

de água que circunda as terras emergidas com estrutura tripartida, com 

Jerusalém no centro; estrutura que retorna geograficamente à simbologia da 

 

221 Cfr, E. Dardel, L’uomo e la terra. Natura della realtà geografica (1952), a cura di 

C. Copeta, Unicopli, Milano, 1986, pp. 50-51. 

222 Cfr, C. Galli, Spazi politici, cit., p. 24 e sgg. 

223 C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 35. 



118  

cruz e representa o mundo como imagem concreta da trindade. O mar está nas 

margens, repelido para zonas inóspitas e assustadoras, enquanto as terras são o 

coração do mundo, e representam o terreno firme sobre o qual os homens de 

Deus caminham e passam suas vidas. E é claro que aqui emerge a imponente 

componente simbólica da visão medieval. Como escreveu Bruno Accarino, 

«aqui reside também a diferença entre a cartografia medieval e a cartografia 

moderna: esta última é geografia da medição, a primeira é geografia do 

significado»224. Em relação a isso, vale ainda lembrar como a especificidade 

dos mapas medievais, com forte conteúdo simbólico, não significa o contrário 

da precisão dos mapas modernos. Aqui não faz sentido raciocinar com o 

esquema de Koyré do «aproximado à precisão»225. Nesse sentido, seria errado 

se posicionar diante deles com a ideia de que carecem de algo e, portanto, são 

marcados por uma falta inservível de objetividade e realismo. Como ainda 

observa Accarino, simbólico e realista não são duas ordens distintas e 

antitéticas226. E, partindo disso, deveria-se, ao contrário, enquadrar como a 

ordem conceitual geral que permeia a representação medieval está ancorada 

não em uma «imagem falsa do mundo», mas sim em uma «ordem de sentido 

dos eventos do acontecer do mundo»227. Em relação a tudo isso, o papel do mar 

é e permanece marginal, em todos os níveis, apesar de uma progressiva 

dinamicidade se desdobrar à medida que avançamos a partir do século XII. 

Como Schmitt escreveu em Terra e mar, «na nova arte gótica, na arquitetura, 

na escrita e na pintura, um movimento de ritmo poderoso superou o espaço 

estático da arte românica anterior»228, mas ainda não estamos diante daquela 

 

224 B. Accarino, Rappresentazione e cartografia in Metafore dello spazio, a cura di 

Bruna Consarelli, Firenze University Press, Firenze, 2004, p. 44. 

225 A. Koyré, Dal mondo del pressapoco all’universo della precisione. Tecniche 

strumenti e filosofia dal mondo classico alla rivoluzione scientifica (1961), 

introduzione e traduzione di Paola Zambelli, Einaudi, Torino, 1967. 

226 B. Accarino, Rappresentazione e cartografia, cit., p. 45. 

227 Ibid. 

228 C. Schmitt, Terra e mare, cit., p. 65. 



119  

autêntica revolução espacial que ocorrerá apenas nos séculos subsequentes, e 

que terá como base uma relação completamente nova com os oceanos do 

globo. Tanto é verdade que a dinamicidade expansiva da cristandade medieval 

tardia procurava saídas em territórios cada vez mais amplos sempre e apenas 

por terra, e justamente em relação a isso devem ser considerados todos os 

esforços para contornar o mundo islâmico sem o auxílio do mar, em busca de 

aliados que pudessem agir pelas suas costas, como, por exemplo, narra toda a 

fascinante e politicamente infrutífera história da terra fantasiosa do Preste João, 

que marcou profundamente a imaginação de papas, reis e viajantes229. 

 

8. O Atlântico: o vazio e a crise do modelo antigo e medieval 

 

 

Como observou atentamente Carlo Galli, a crise do mundo medieval pode 

ser esquematizada de acordo com uma visão em três momentos: crise jurídica 

ditada pelas descobertas, crise ontológica ligada ao fim da hierarquia dos 

espaços e crise cosmológica230. A bem da verdade, esses três momentos que, 

juntos, marcam a crise definitiva do sistema medieval, são atribuíveis a uma 

mudança fundamental na espacialidade que afeta a sociedade europeia como 

um todo de forma irreversível. Todos esses três momentos, por mais 

heterogêneos que sejam, têm como denominador comum o colapso de uma 

estrutura primordialmente espacial. Se, de fato, a espacialidade medieval é 

atravessada por uma articulação que, em alguns momentos, é marcada até 

mesmo por um acentuado dualismo, dentro do mundo cristão, entre a 

auctoritas pontifícia e a potestas régia, bem como por uma relação com o 

exterior marcada pela reapropriação - exceto pelo mar -, a primeira crise 

jurídica ligada à espacialidade medieval ocorre quando as nove terrae mostram 

sua estranheza radical em relação aos lugares europeus e asiáticos, que eram, 

 

229 Sobre isto veja-se o texto: A. Caliandro, Il Prete Gianni e la performatività del 

mito, Fallone editore, Taranto, 2022. 

230 Cfr, C. Galli, Spazi politici, cit., p. 27. 



120  

em vez disso, experimentados ao longo de uma espécie de homogeneidade 

geográfica e ontológica. 

David Abulafia, em seu estudo The Discovery of Humanity, mostra bem 

como, muito antes da chegada de Colombo ao Novo Mundo, foi o encontro dos 

portugueses e espanhóis com os habitantes das ilhas Canárias que marcou um 

momento de crise significativo231. Federico Chabod escreveu que a ideia 

medieval de Europa era a de christianitas, ou seja, uma ideia que continha em 

si uma forte propensão à reductio ad unum, à unificação da sociedade sob um 

único líder, bem como das forças espirituais sob uma única Igreja. Agora, os 

limites dessa christianitas coincidem com o universo, porque qualquer lugar 

traz em si os sinais da potencial presença de Cristo e, portanto, da unificação 

generalizada dos homens sob um único reino espiritual e político232. Nesse 

sentido, a ontologia aristotélica ainda dominava a visão espacial ao longo de 

toda a Idade Média, de modo que a territorialidade ordenada se baseava em 

uma homologia hierarquizada dos lugares. Os lugares eram, portanto, pensados 

e experimentados como pertencentes à mesma substância, mas dispostos de 

acordo com uma ordem que não os colocava todos no mesmo nível. Em 

contraste, diante das primeiras viagens lusitanas e espanholas às atuais 

Canárias, ilhas situadas além das Colunas de Hércules, algo completamente 

novo começou a inquietar profundamente a ordem jurídica e espacial vigente. 

Como deveria se comportar em relação a ilhas localizadas além do mundo 

conhecido e perdidas no mar tenebroso a oeste? A complicadíssima questão 

que envolvia o status jurídico relativo à descoberta e à potestas sobre as ilhas é 

intrincada e seria impossível resumi-la aqui233. A questão que se quer aqui 

 

231 Cfr, D. Abulafia, La scoperta dell’umanità. Incontri atlantici nell’età di Colombo, 

traduzione di Giovanni Araganese, Il Mulino, Bologna, 2010. 

232 Cfr, F. Chabod, Storia dell’idea di Europa (1961), Laterza, Roma-Bari, 2020, pp. 

33-34. 

233 Para uma reconstrução geral dessa questão, faz-se referência aos dois textos já 

citados D. Abulafia, La scoperta dell’umanità, e F. Ruschi, Questioni di spazio. Faz-se 

referência também a: T. Todorov, La conquista dell’America. Il problema dell’«altro», 

tr. it. de Aldo Serafini, Einaudi, Torino,1984. 



121  

destacar, e que teve um peso extremamente relevante no debate da época, 

residia no fato de que essas ilhas eram incognitae, ou seja, eram desconhecidas 

na cartografia da época, não existiam em nenhum mapa. Esse vazio 

cartográfico era ao mesmo tempo um vazio jurídico e político, que não permitia 

a incorporação definitiva desses territórios em nenhum horizonte conceitual 

estabelecido. Como escreve Filippo Ruschi, «em relação à sintaxe conceitual 

elaborada pela doutrina pré-moderna e em particular pela medieval, as 

Canárias não só se caracterizavam como 'não-espaço', mas configuravam-se 

como 'vazio negativo’»234. Ou seja, aqui se delineia como a não 

assimilabilidade das Canárias dentro dos paradigmas espaciais vigentes 

representava, em última análise, uma novidade radical, que não permitia 

qualquer integração dentro do espaço da christianitas, exceto com terríveis 

forçamentos e de maneira aproximada. O encontro com outro mundo ocorre 

além das Colunas de Hércules, ao largo da África, em direção ao equador. «É 

ao longo das costas africanas que os europeus fazem seu aprendizado sobre os 

trópicos»235, e onde primeiro os portugueses viram outras constelações e terras 

nunca vistas antes, muito antes das travessias atlânticas. 

O fato saliente reside, portanto, no surgimento do conceito de vazio, 

entendido como o que está ausente dos mapas, e, portanto, desconhecido, o que 

significa existente em um vazio normativo e político que não permite 

operações de assimilação com base meramente analógica. Essa questão do 

vazio, que surge substancialmente pela primeira vez, assumirá uma 

importância fundamental na estrutura conceitual e histórica do moderno em sua 

novidade e radicalidade. Partindo desse tipo de discurso, é possível notar como 

esse conceito de vazio, que pela primeira vez surge com tanta força, tem a ver, 

em todos os níveis, com a incapacidade substancial das «categorias medievais 

 

 

234 F. Ruschi, Questioni di spazio, cit., p. 152. 

235 N. Broc, La geografia del Rinascimento. Cosmografi, cartografi, viaggiatori. 

1420-1620, a cura di Claudio Greppi, Franco Cosimo Panini editore, Modena, 2007, p. 

24. 



122  

de formalizar as extensões marinhas»236. Como é possível, de fato, configurar 

ilhas que insistem em espaços em um mar desconhecido, além dos limites do 

mundo conhecido? 

Seguindo a abordagem de Schmitt, pode-se dizer que a Idade Média nunca 

conseguiu, de maneira alguma, integrar o mar na política, e, portanto, é difícil 

determinar a quem pertence a propriedade de lugares não marcados nos mapas 

e localizados além das Colunas de Hércules, em mares que ninguém jamais 

ousara navegar. Assim como é igualmente claro que essa dificuldade exigia 

uma resposta, e que tal resposta não podia ser fornecida a partir da estrutura 

geral do conhecimento da época. Em relação a isso, impunha-se uma mudança 

fundamental. Impunha-se, de fato, a necessidade de pensar sobre o que 

exatamente eram as Canárias, a quem pertenciam e qual era seu status jurídico 

e político. Nesse sentido, a tentativa de incorporar essa novidade nos esquemas 

anteriores revelou-se inadequada, assim como todas as bulas papais que se 

seguiram não conseguiram criar uma ordem capaz de subsumir definitivamente 

as novas descobertas sob uma lógica geojurídica verdadeiramente satisfatória. 

As categorias medievais, neste ponto, já não conseguem mais organizar e 

estruturar o mundo, porque as novas descobertas não apenas ampliavam sua 

superfície, mas também abalavam completamente seus esquemas. Carl Schmitt 

escreve que: «no início de cada grande época há, portanto, uma grande 

conquista de terra»237, e em relação a isso, sempre deve haver «uma nova 

subdivisão da terra». E é a partir desse momento que o âmbito jurídico e o 

âmbito teológico começam a entrar em rota de colisão, ocorrendo, assim, um 

século antes do início das guerras de religião no solo europeu, que 

posteriormente marcarão sua separação definitiva. 

 

 
 

 

 

 

236 F. Ruschi, Questioni di spazio, cit., p. 153. 

237 C. Schmitt, Terra e mare, cit., p. 74. 



123  

9. A exclusão do paraíso e o espaço sem tempo 

 

 

Um monge veneziano, pertencente ao mosteiro camaldulense de São Miguel 

em Murano, que entrou para a história como Frei Mauro, desenha, em meados 

do século XV, um mapamúndi que descreve perfeitamente a sensibilidade 

espacial renovada que surge, e nos coloca imediatamente diante do nascimento 

de um novo olhar sobre o mundo. Vários autores ao longo do tempo, desde 

Placido Zurla até Piero Falchetti, destacaram a centralidade de sua obra, 

ressaltando como é com a terra desenhada por Frei Mauro que as categorias 

medievais são visualmente abandonadas, passando-se a uma nova imagem da 

terra238. Além das dificuldades cada vez mais prementes relacionadas às 

descobertas na Ásia, e, portanto, ao fato de conseguir manter Jerusalém como 

centro do mundo em sentido geométrico - tanto que o mundo ocidental acabava 

cada vez mais relegado às margens do mapa para dar espaço à enorme massa 

continental asiática - a verdadeira novidade reside no fato de que o paraíso é 

excluído do espaço terrestre e, embora ainda presente, é colocado fora do 

mundo239. Em seu ensaio O Paraíso na Terra, Alessandro Scafi conduz uma rica 

reconstrução do mapa de Frei Mauro, e destaca quanto essa operação foi, na 

maior parte, não intencional, e ligada principalmente à indecidibilidade em 

relação às disputas teológicas sobre a real localização do paraíso240. Não se 

tinha mais certeza, de fato, se o Jardim do Éden estava situado no extremo 

oriente, pois poderia da mesma forma estar situado ao sul do equador ou em 

alguma região remota do sul da África, ou nas proximidades do Oceano Índico, 

como no caso do mapamúndi estense241. 

 

238 Cfr, P. Falchetta, Fra Mauro's World Map: A History, Brepols Publishers, 

Turnhout, 2006. 

239 A. Scafi, Il paradiso in terra. Mappe del giardino dell’Eden, Mondadori, Milano, 

2007, p. 205. 

240 Ibid. 

241 Ivi, p. 192. 



124  

O que resulta disso, porém, é uma imagem em que o interesse pela história 

da salvação é significativamente reduzido em relação à «informação 

geográfica». E, embora seja muito provável que as intenções de Fra Mauro não 

fossem de excluir o paraíso do mapa, resulta numa separação dos dois âmbitos, 

do mistério da salvação e do espaço do mundo, na medida em que entre o 

pecado original e a dimensão contemporânea, geográfico-concreta do homem, 

se abre uma fenda que liga a narrativa bíblica «a uma dimensão cósmica mais 

ampla e a um passado remoto»242. Dessa forma, a relação entre tempo e mundo 

torna-se crítica, da mesma maneira que a jurisdição universal da Igreja começa 

a entrar em crise. Começava a tornar-se visível uma mudança na relação entre 

topos e nomos, em relação à qual o papel do sumo pontífice como juiz da 

organização espacial da ecúmena estava prestes a desaparecer. A partir desse 

momento, entra-se em um tempo híbrido, de fim do velho sistema geojurídico e 

de superação da Respublica christiana, sem que, entretanto, surja 

imediatamente uma nova ordem claramente reconhecível e diferente. Por um 

lado, é verdade o que escreve Schmitt, ou seja, que 

 

enquanto Portugal e Espanha – duas potências católicas – foram os 

únicos a disputar a posse, o papa em Roma foi o dispensador de títulos 

jurídicos, regulador da nova conquista de terras e árbitro entre as duas 

potências conquistadoras. Já em 1493, apenas um ano após a descoberta 

da América, os espanhóis obtiveram do papa da época, Alexandre VI, um 

édito em que este, em virtude de sua autoridade apostólica, doava ao rei 

de Castela e Leão e aos seus herdeiros os territórios das Índias Ocidentais 

recém-descobertos, como feudo secular da Igreja243 

 

 

Deve-se reconhecer também que, de forma bastante disruptiva, a entrada 

dos mares na história, assim como as navegações oceânicas, levantavam 

questões que a estrutura cristã medieval não era capaz de resolver e ordenar, e 

242 Ivi, p. 206. 

243 C. Schmitt, Terra e mare, cit., p. 79. 



125  

em virtude das quais surgiram contendas que não se conseguia dirimir. Como 

poderia, de fato, o Papa conceder uma terra a um rei se não a possuía? Como 

um pontífice poderia estabelecer títulos de propriedade sobre terras 

desconhecidas em relação às quais a descoberta colocava em crise o princípio 

do «concedimus et donamus»?244 Todas essas questões estavam destinadas a 

explodir, rompendo para sempre a velha ordem, quando, na esteira da Reforma 

Protestante, alguns Estados negaram, de princípio, a auctoritas papal, 

recusando-se a vê-la como o princípio unitatis orbis e rejeitando totalmente o 

ritual jurídico baseado na concessio. 

A filosofia, em geral, subestimou ou concentrou-se pouco no que significou 

a descoberta das Canárias, focando-se claramente na questão, muito mais 

ampla, relativa à penetração no continente americano, mas foi a partir do 

encontro com os habitantes das ilhas afortunadas que o mundo europeu iniciou 

uma febril obra de interpretação e questionamento de categorias já 

consolidadas, em nome de uma curiosidade e de uma problematização que se 

tornariam cada vez mais radicais. Não é por acaso que essa invenio atraiu 

seriamente a atenção de toda a sociedade culta da época e não apenas, como 

demonstram os escritos de Boccaccio e Petrarca já a partir de meados do século 

XIV245. De qualquer modo, o aspecto saliente que interessa destacar aqui é a 

separação entre tempo cósmico ou história da salvação e mundo, entendido no 

sentido geográfico. A partir deste ponto, o problema começa a ser a natureza 

espacial da terra, e menos a sua história de salvação. Que o paraíso não seja 

mais um lugar físico rastreável em um mapa geográfico significa começar a 

entender o mundo segundo um dispositivo espacializador, que coloca em 

 

244 F. Ruschi, Questioni di spazio, cit., pp. 152 e sgg. 

245 Os dois literatos italianos compuseram duas obras, Della Canaria de Giovanni 

Boccaccio e De vita solitaria de Petrarca, inspiradas de diferentes maneiras pelos 

relatos sobre as Canárias e seus habitantes. Nessa radical diversidade de perspectiva, 

prefiguram as disputas em torno da natureza das populações das Américas, que 

surgirão nos séculos seguintes. 



126  

segundo plano a questão temporal e escatológica. É sempre nessa ótica que se 

desenvolverá todo aquele movimento nascido das seitas protestantes que verá 

nas terras da América o paraíso prometido, o lugar onde construir a sociedade 

perfeita dos santos, a chamada «casa na colina»246. A Idade Média entra 

radicalmente em crise quando se pergunta de quem são as novas terras e quem 

é o responsável por determiná-lo, e isso mesmo que o papa ainda tenha um 

papel decisivo. A organização mediada pela auctoritas papal, em termos de 

história da salvação, perde seu primado, ou, em outras palavras, um título de 

propriedade jurídica sobre uma terra começa a não responder mais a lógicas 

teológicas, e isso se tornará uma questão totalmente incontrolável com a 

entrada na história dos Estados protestantes, que despojam o pontífice de 

qualquer pretensão ordenadora. Como dirá depois Carl Schmitt, silete theologi 

in munere alieno significa que o espaço começa a prevalecer sobre o tempo, e 

que o globo se torna mundo, e não mais século. Essa transformação implica 

uma mudança radical na maneira como se concebem o poder e a autoridade. A 

territorialização do poder marca, de fato, a passagem da centralidade do tempo, 

entendido como história da salvação e narrativa teleológica, para a centralidade 

do espaço, como lugar de conquista e gestão política. A racionalidade política 

moderna, que emerge desse novo paradigma, é caracterizada pela necessidade 

de mapear, delimitar e controlar os espaços físicos da terra, e em relação a isso, 

as fronteiras não são mais apenas símbolos da esfera sagrada, mas se tornam 

linhas de demarcação jurídica e política, cruciais para o exercício da soberania. 

O globo terrestre, que outrora era percebido como um teatro da história divina, 

se transforma em um objeto de domínio e gestão humana. A descoberta do 

Novo Mundo e as sucessivas explorações geográficas representam não apenas 

a expansão dos conhecimentos cartográficos, mas também o nascimento de 

 

246 Veje-se sobre isto: P. Miller, Errand into the Wilderness, The Belknap Press of 

Harvard University Press, Cambridge, MA, 1956; M. Nese, Gli eletti di Dio. Lo 

spirito religioso dell’America, Editori Riuniti, Roma, 2006. 



127  

uma nova ordem mundial baseada inteiramente na espacialidade. Os soberanos 

europeus, em particular, devem agora enfrentar o desafio de integrar esses 

novos territórios em seu sistema político e jurídico, uma tarefa que exige 

repensar radicalmente as lógicas da política, assim como a elaboração de novas 

teorias do direito. A passagem da temporalidade sagrada para a espacialidade 

laica é, nesse sentido, um elemento-chave da modernidade, porque a terra, uma 

vez absorvido o desenvolvimento escatológico que coloca em relação o mundo 

com um além, se torna um campo de batalha para as potências seculares. E 

assim a cartografia e a jurisdição assumem, gradualmente, um papel central na 

determinação de quem possui e controla quais partes do mundo, em detrimento 

das lógicas medievais que existiam. 

Este processo também marca o início do predomínio da imanência, da 

política entendida como gestão racional de um mundo reduzido a mapa, em 

que as reivindicações teológicas cedem lugar às considerações práticas e 

materiais do poder territorial e das novas lógicas espaciais. Nesse contexto, a 

figura do papa, que outrora era o supremo árbitro do destino dos povos em 

virtude de sua autoridade espiritual, vê seu papel transformado. A Reforma 

Protestante acelera esse processo, levando os Estados a buscar justificativas 

seculares para seu direito de soberania. A mundanização – assim como as 

lógicas de imanência que começam a surgir, ligadas ao nascimento do novo 

poder político que se torna plano – significa que as questões de legitimidade e 

autoridade agora devem ser enfrentadas dentro de um arcabouço jurídico e 

espacial, problemático e fragmentado, atravessado por reivindicações múltiplas 

e pela profunda crise da estrutura universalista papal. Este é o motivo pelo qual 

se perde definitivamente a «concepção do tempo própria da Idade Média, pela 

qual a autoridade imperial era identificada com o providencialismo cristão, e 



128  

graças à translatio imperii, era metastoricamente posta em continuidade com o 

Império Romano»247. 

 

 

 

10. O século e o mundo 

 

 

Na longa e complexa transição que vai do século XIV ao XVII, muitos 

autores viram configurar-se, progressivamente, a passagem do tempo cristão da 

salvação para o tempo da revolução e da justiça na terra. Em relação a isso, 

teve um peso enorme a reflexão em torno do conceito de história e suas 

categorias principais, que levam a uma secularização do discurso escatológico. 

O texto de Karl Löwith, Meaning in History, em relação a isso, continua sendo 

exemplar248. A imersão das categorias cristãs de tempo, resumidas na imagem 

da seta do tempo linear na ação determinada do homem, indicaria a renovada 

vitalidade do mundo renascentista e moderno, sob o signo de um progressivo 

tender ao telos, ou seja, ao cumprimento da tarefa do homem colocada no 

futuro como uma meta alcançável. Giacomo Marramao, especialmente em 

Potere e secolarizzazione, também enfatizou como as categorias do tempo 

foram, em última análise, o fato saliente que moldou a modernidade de forma 

decisiva, segundo as categorias de progresso, revolução e libertação249. Agora, 

para além de todo o debate em torno da relevância ou não do conceito de 

secularização, ou seja, da mundanização do tempo, a análise que tenta-se 

realizar parte de uma abordagem totalmente diferente, pois pretende ver na 

modernidade não uma secularização da temporalidade escatológica cristã; quer 

 

247 A. Aubert, L’Europa degli Imperi e degli Stati. Monarchie universali, equilibrio di 

potenza e pacifismi dal XV al XVII secolo, Cacucci Editore, Bari, 2008, p. 25. 

248 K. Löwith, Meaning in History: The Theological Implications of the Philosophy of 

History, cit. 

249 G. Marramao, Potere e secolarizzazione. Le categorie del tempo, Editori Riuniti, 

Roma, 1985. 



129  

ver justamente a exclusão ou, em qualquer caso, a subordinação das categorias 

de tempo em nome da espacialização. Não secularização, mas mundanização. 

Ou seja, se quer destacar como o processo de constituição da racionalidade 

moderna, especialmente política, esteve sob o signo não da libertação e do 

progresso, mas sim dos espaços e da ordem. Nessa perspectiva, a modernidade 

se caracteriza não tanto por uma transformação da percepção do tempo, mas 

por uma nova modalidade de organização do espaço. A espacialização implica 

um controle mais imediato e tangível da realidade, que se concretiza em termos 

de gestão do território, planejamento urbano e estruturação das instituições 

políticas. Nesse sentido, o modelo cartesiano do mundo como res extensa, um 

espaço geométrico mensurável e manipulável, substitui-se assim às narrativas 

temporais escatológicas. Essa passagem da temporalidade à espacialidade 

reflete-se na prática da cartografia, na construção das cidades, na divisão 

administrativa dos territórios e no nascimento do Estado moderno como 

entidade geográfica, além de política. A racionalidade moderna, nesse sentido, 

encontra seu fulcro na capacidade de ordenar e controlar o espaço 

politicamente, ou seja, na medida dos cortes operados pela política. 

Um exemplo emblemático dessa transformação é claramente a figura do 

Leviatã de Hobbes, onde o Estado é representado como um corpo artificial, 

uma entidade espacial que engloba e disciplina o território e que funciona. A 

soberania é exercida através de uma visão panóptica, um controle visual que 

opera justamente a partir da transformação do território em um mapa, ou seja, 

em um espaço disciplinado e regulado, indiferenciado. A ideia de ordem, 

portanto, não se radica em uma teleologia temporal, mas em uma 

espacialização do poder, que fixa o homem à ordem do espaço e às suas 

lógicas. A exclusão das categorias de tempo, assim como ocorre nos mapas, 

reflete-se na espacialização que se manifesta também na forma como são 

concebidas as utopias modernas. As utopias renascentistas e iluministas, de 

fato, de Tommaso Moro a Étienne Cabet, são pensadas não tanto como futuros 



130  

temporais, mas sim como espaços ideais presentes em um mapa, como foi para 

a terra do Preste João ou para o Jardim do Éden. Elas representam, em outros 

termos, lugares onde a ordem espacial garante a harmonia social, onde a 

disposição geométrica das cidades reflete uma perfeição política e moral. A 

cidade ideal de Platão e as utopias do Renascimento são exemplos 

paradigmáticos de como a modernidade sonhou e projetou a ordem social em 

termos espaciais e cartográficos, em vez de temporais. 

Além disso, a espacialização da racionalidade moderna levou a uma nova 

concepção do território e da soberania. A Paz de Vestfália de 1648, com sua 

definição de fronteiras territoriais e a soberania dos Estados-nação, marca um 

momento crucial nesta transição, onde a ideia de soberania não é mais, como 

era para a realeza, ligada a um direito divino ou a uma sucessão temporal, mas 

a um controle espacial bem definido. A cartografia política torna-se então um 

instrumento essencial para a gestão do poder, onde o desenho das fronteiras e a 

gestão do território são puros atos de soberania política. Finalmente, 

justamente em relação a isso, a modernidade viu o surgimento de novas 

tecnologias de controle espacial, dos censos aos mapas cadastrais, que 

permitiram aos Estados administrar seus territórios com uma precisão sem 

precedentes. Essa capacidade de medir, mapear e controlar o espaço conferiu 

aos Estados modernos uma potência operativa que transformou radicalmente as 

dinâmicas do poder e que ainda na época renascentista era totalmente 

impensável. 

A liberdade é vista como antitética à civitas, enquanto impulso natural 

desorganizado que tende à opressão e ao saque. A visão hobbesiana da 

liberdade está intrinsecamente ligada à concepção do Leviatã, onde o indivíduo 

no estado de natureza vive em uma condição de guerra perpétua de todos 

contra todos (bellum omnium contra omnes). Nessa perspectiva, a liberdade 

não é um direito positivo a ser expandido, mas uma força caótica a ser domada 

e canalizada através da ordem política. Hobbes contrapõe à liberdade natural a 



131  

ideia de uma autoridade soberana que, através do contrato social, canaliza e 

disciplina os impulsos individuais, garantindo assim a paz e a segurança. A 

civitas, o Estado político, torna-se, portanto, uma entidade espacial delimitada, 

um mapa organizado do poder que suplanta o fluxo temporal indeterminado 

com estruturas e fronteiras bem definidas, e que, aliás, se caracteriza por ser 

uma arritmia em relação ao fluxo caótico do mundo. Nesse sentido, a atenção 

de Hobbes para a espacialização do poder está ligada à sua concepção da 

soberania como algo absoluto e indivisível, que deve dominar o espaço político 

para prevenir o retorno ao caos. Esse princípio se reflete na concepção 

moderna do Estado-nação, onde o controle do espaço geográfico é essencial 

para a soberania e a ordem. A cartografia política, nesse sentido, torna-se uma 

ferramenta essencial para delinear e manter a autoridade estatal, e não tanto 

para pensar o mundo, mas para pensar a si mesma à semelhança de um mapa, 

racional e desprovida de ambiguidades. O mapeamento dos territórios não é 

apenas um exercício geográfico, mas uma prática política que define as 

jurisdições, as fronteiras e as áreas de influência. A ideia de uma modernidade 

fundada em lógicas espaciais estende-se claramente também às práticas 

econômicas e sociais. A propriedade privada, por exemplo, é uma manifestação 

tangível da espacialização do poder, onde a posse de terra e recursos torna-se 

um meio para exercer controle e autoridade. John Locke, embora menos 

pessimista que Hobbes sobre a natureza humana, no Segundo tratado sobre o 

governo, desenvolve uma ideia semelhante no âmbito da propriedade, 

sustentando que o trabalho na terra confere direitos de propriedade, ligando 

assim diretamente o conceito de posse ao espaço físico, tendo também ele que 

necessariamente referir-se a um título radical, a partir do qual providenciar a 

divisão entre particulares, como observou Carl Schmitt250. Além disso, a 

crescente urbanização e o surgimento das cidades modernas refletem a 

 

250 C. Schmitt, Appropriazione / divisione / produzione, in C. Schmitt, Le categorie del 

politico, cura di G. Miglio e P. Schiera, Il Mulino, Bologna, 1972, p. 300. 



132  

tendência de abandonar o campo, como início de um fenômeno cuja extensão 

crescerá cada vez mais. 

 

11. Das cidades à capital 

 

 

As cidades tornam-se centros de poder político, econômico e cultural, 

organizados segundo planos reguladores que refletem a necessidade de ordem e 

controle; a geometria das ruas, a distribuição dos edifícios e a segregação dos 

espaços públicos e privados representam fisicamente a estrutura hierárquica e 

funcional da sociedade moderna; movimento geral que se afasta da cidade 

!conflitual” de Maquiavel. Como escreve Pascal nos Pensamentos: «mascarar a 

natureza e disfarçá-la [...] não mais Paris, mas !capital do reino”»251. As 

estruturas políticas, econômicas e sociais da modernidade tornam-se 

profundamente enraizadas em uma visão do mundo como um conjunto de 

espaços a serem mapeados, controlados e administrados. Este processo de 

espacialização, que se torna necessário e que encontra em Hobbes sua forma 

política, sublinha como a questão da liberdade foi subordinada à necessidade 

de ordem e estabilidade espacial, e é sob este signo que se formam as 

categorias políticas modernas, sem obviamente querer dizer com isso que 

permanecerão imutáveis durante toda a evolução da modernidade. Neste 

contexto, o surgimento de uma nova racionalidade, que se coloca como uma 

ruptura em relação ao continuum das formas organizativas anteriores, aparece 

não tanto como um projeto de emancipação ao longo de uma linha temporal, 

mas sim como uma construção de espaços regulados e disciplinados, onde o 

visível, enquanto público, torna-se uma assimilação do presente à intenção 

reguladora cartográfica. Quando, de fato, Jordan Branch escreve que o espaço 

 

 

251 B. Pascal, Pensieri, testo introduzione e note di Paolo Serini, Einaudi, Torino, 

1962, p. 16. 



133  

moderno é entendido como: «um palco vazio para a ação humana»252, isso não 

se refere tanto à ação individual inserida em um reino de liberdade radical, mas 

ao contrário, à necessidade de ordenar artificialmente os espaços para que a 

convivência seja possível; o palco vazio remete à possibilidade de criar uma 

estrutura artificial visível, pública, dentro da qual posicionar as existências e 

suas respectivas possibilidades. A este respeito, são extremamente interessantes 

as páginas de Carlo Galli sobre o espaço político presente na ideia de 

Maquiavel, precisamente como um índice desse momento transitório, 

posteriormente superado pela criação da arquitetura estatal moderna. 

 
O renascentista Maquiavel, por outro lado, não se adapta nem à leitura re- 

ordenadora, objetivamente platônica e ao mesmo tempo antropocêntrica do 

espaço, promovida pelo humanismo italiano; distante tanto do espírito do 

mundo renascentista quanto da moderna imagem do mundo científica e 

individualista, seu espaço é antes determinado pela potencialidade política, pela 

conflitualidade latente. O espaço é, enfim, atravessado por vetores de conflito, é 

o teatro sempre mutável da ação 'virtuosa': essa conflitualidade é sua 

qualificação paradoxal, não baseada, portanto, nem em delimitações fronteiriças 

nem em diferenciações morais, mas na busca da glória. Esse nexo entre conflito 

e glória é, portanto, o oposto do nexo que o racionalismo instituirá entre 

conflito e ordem253. 

 

Essa perspectiva implica que o espaço político nunca é neutro ou 

simplesmente dado, mas está sempre em um estado de tensão e possibilidade. 

A politicidade potencial a que Galli se refere em relação a Maquiavel diz 

respeito, especificamente, à capacidade intrínseca do espaço de ser o palco de 

ações políticas e conflitos, em relação aos quais não há uma desordem a ser 

eliminada, mas onde as lutas são vistas como um elemento necessário e 

potencialmente positivo da vida pública. A glória, para Maquiavel, é obtida 

através da habilidade de gerir e aproveitar os conflitos, ao invés de através da 

mera conservação da ordem, mesmo em relação à posição segundo a qual a 
 

252 J. Branch, The Cartographic State. Maps, Territory, and the Origins of Sovereignty, 

cit., p. 55. 

253 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 34. 



134  

«fortuna é mulher»254. É bastante evidente que tal abordagem está em claro 

contraste com a visão racionalista que emergirá posteriormente, onde o conflito 

é visto como uma ameaça à ordem racional imposta pelo soberano, e, portanto, 

deve ser controlado e minimizado, a fim de organizar a convivência humana. 

Nesse sentido, segundo essa leitura, o moderno surge como um momento de 

fechamento do espaço maquiaveliano definido pela «conflitualidade 

latente»255, para que possa ser, em vez disso, ancorado na neutralização da 

conflitualidade. De qualquer forma, da crise do mundo medieval, o que emerge 

em curto prazo é a desconexão irremediável entre moral e política, algo que de 

certa forma anuncia a revolução moderna, mas ainda sob o signo de um 

«naturalismo político»256, como evidente no discurso de Maquiavel, o qual, 

embora perfeitamente ciente da fratura insanável que surgiu entre teologia e 

direito, não vai na direção da «autonomização da política»257, mas pensa esta a 

partir de leis naturais gerais. Nesse sentido, escreve por exemplo Luigi Firpo a 

respeito da importância da concepção da natureza humana como constante 

estrutural258, que, como notou Voegelin, parte de pressupostos gnósticos, 

segundo os quais o indivíduo encontra seu lugar na cidade sob o signo de um 

tribalismo neopagão259. Portanto, na análise de Voegelin, Maquiavel está ao 

lado do Moderno, porque, por um lado, não participa do construtivismo 

político próprio da racionalidade política que nasce a partir do século XVII, 

 

254 Machiavelli, Il Principe, introduzione di Delio Cantimori, Garzanti, Milano, 2002, 

cap. XXV, pp. 91-94. 

255 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 34. 

256 D. Qualgioni, Il “secolo di ferro” e la nuova riflessione politica in C. Vasoli, Le 

filosofie del Rinascimento, Mondadori, Milano, 2002, p. 326. 

257 Ivi, p. 334. 

258 L. Firpo, Scritti sul pensiero politico del Rinascimento e della Controriforma, Utet, 

Torino, 2005, p. 8. 

259 Cfr, E. Voegelin, História das ideias, vol. IV, Renascença e reforma, Realizações 

Editora, São Paulo, 2014, pp. 70 e sgg. 



135  

mas, por outro lado, mostra o fio de continuidade entre o moderno e o pré- 

moderno representado pela gnose e seus códigos de salvação que vêm da 

própria terra, neste caso, do homem capaz de encarnar a virtude política260. 

Sempre em relação a esse tipo de abordagem, observa-se que, embora haja 

oscilações, em Maquiavel está presente uma ordem cósmica, em que os ciclos 

das coisas humanas são compreendidos em um curso cósmico contínuo, que 

responde a ordens naturais, que, no entanto, nenhum sujeito tem a capacidade 

de dominar. Dentro desse sistema, dá-se a leitura que Maquiavel faz de Políbio, 

da teoria dos grandes ciclos das formas políticas que se sucedem, em que a essa 

necessidade global se associa uma liberdade dos homens, que nunca deve ser 

pensada, no entanto, nos termos de uma «liberdade de ação» no sentido de uma 

«liberdade de planejamento racional»261. O de Maquiavel permanece, em 

última análise, um caminho não trilhado pela modernidade da forma como esta 

realmente se desenvolveu, o que torna difícil seguir as tentativas de ver no 

pensador italiano o portador de uma energia revitalizante capaz de permitir um 

repensamento global da modernidade política262, porque, antes, Maquiavel vive 

a crise das ordens antigas, da sua natural espacialidade, mas ignora 

completamente, por uma questão temporal, o que são as guerras de religião e o 

Estado, e com eles ignora todo o novo sistema científico que segue a figura de 

Galileu. 

 

12. Fraturas 

 

 

Em suma, o projeto moderno de construção do mundo parte justamente da 

exclusão da Igreja como transportadora para a salvação, questão claramente já 

 

260 Ibid. 

261 Ivi, p. 76. 

262 Veje-se sobre isto a posição de Louis Althusser, Solitudine di Machiavelli, in 

«Marx Centouno», 4, 1991, pp. 88-98. 



136  

presente em Maquiavel, mas isso acontece então em nome de uma nova ordem 

capaz de abrir a caça a conquistas ultramarinas e títulos de propriedade, em 

nome da ocupação e gestão dos novos espaços que se abriam e da constituição 

do espaço fechado do Estado. O problema do homo faber como ponto 

arquimédico a partir do qual entender a legitimidade do moderno, como 

escreve Hans Blumenberg, talvez não deva ser entendido tanto no sentido do 

homem que toma o próprio destino nas mãos lançando uma revolução 

temporal, mas sim a capacidade e a determinação de poder construir um mundo 

à medida de um mapa geográfico, plano, ordenado, segundo linhas racionais e 

espaços disciplinados, tentando com isso conter ao máximo o trabalho 

inquietante do tempo, ou seja, o fim das ordens e o restabelecimento da 

anomia. 

Portanto, poderia-se tentar ler a questão do moderno não através da lente da 

secularização da soteriologia, segundo um esquema que vai do paraíso 

prometido à construção da sociedade da plena justiça na terra que um dia virá, 

mas sim que a justiça é precisamente a tradução na terra da racionalidade 

desdobrada do atlas. A especificidade das novas categorias do século XVII 

parece residir justamente na centralidade que o conceito de espaço ocupa, e 

apenas secundariamente o de tempo. Não é só o tempo cristão que se torna 

tempo do mundo, mas é também o nascimento do espaço geométrico, do mapa- 

território, o fim do lugar natural, e com ele o problema da representação que se 

torna o mundo. 

A grande mudança coincide, portanto, com a questão da representação 

gráfica do globo. Em relação a isso, o mapa – que por sua própria constituição 

é a espacialização do visível, e portanto o tempo contido nele estava destinado 

a perder importância –, antecipou o relegamento do tempo, como acontecia no 

século XV com as vinhetas que nos atlas representavam o paraíso. Isso porque 

o tempo, por sua própria constituição, não é totalmente subsumível dentro de 

dispositivos de padronização geométrica gráfica do visível, que em vez disso 



137  

permitem pensar uma ordem gráfica e concreta, não mais mediada pela 

centralidade da Igreja de Roma. A crise da qual o moderno se origina com 

dificuldade, com suas categorias e esquemas, não é tanto um tornar-se século 

do tempo, mas sim uma crise dos espaços, que traz consigo a necessidade de 

repensar e reorganizar a imagem geral do mundo, e isso obviamente tem 

repercussões poderosas também em toda a reflexão sobre o tempo, suas 

categorias, sua estrutura e sua semântica. Em relação a isso, Carlo Galli 

identificou três ordens de fraturas que servem como prelúdio para o moderno: 

uma crise cosmológica ligada às descobertas galileanas, uma crise geográfica 

em relação às novas descobertas, e uma crise econômica ligada à redefinição 

da relação entre cidade e campo263. Falta a crise político-teológica ligada às 

guerras de religião europeias, para conter as quais o império finalmente declina 

e nasce o Estado, como novo sujeito espacial, dentro de uma renovada 

concepção do espaço que investe desde as fundações toda a estrutura do globo. 

 

13. A Indecisão de Hamlet 

 

 

Carl Schmitt, já quase septuagenário, publicou em 1956 um pequeno ensaio 

intitulado Hamlet ou Hécuba, cujas intuições e reflexões ainda foram pouco 

exploradas e debatidas. Este é um texto importante que tenta rastrear, por 

outros caminhos, até a origem não declarada da modernidade. É uma das obras 

do jurista alemão menos analisadas pela crítica e pelos intérpretes, mas que 

hoje encerra uma potência e uma força ainda não totalmente compreendidas. 

Schmitt parte da observação do drama shakespeariano Hamlet, uma obra que, 

segundo ele, transcende a mera narrativa de vingança e loucura para se tornar 

um reflexo das tensões e conflitos de seu tempo, embora nunca expressos 

 
 

 

263 Cfr. C. Galli, Spazi politici, cit., p. 27. 



138  

diretamente no palco264. A figura de Hamlet, o príncipe dinamarquês, símbolo 

da indecisão, é reinterpretada por Schmitt não apenas como um personagem 

trágico, incapaz de direcionar sua vontade de maneira clara, mas também como 

um símbolo da crise política e da desintegração da ordem que caracterizavam a 

Europa na época da escrita do drama. Schmitt sugere que a obra de 

Shakespeare não pode ser compreendida plenamente sem considerar o contexto 

histórico em que foi criada, e em particular a tensão política da Inglaterra 

elisabetana e as consequências da morte de Hamlet, príncipe real da 

Dinamarca. Mas isso não se refere apenas à leitura banal do drama 

shakespeariano, pois se torna um meio de pensar, em termos absolutos, a 

relação entre o drama e o jogo, entre o momento sério e a performance lúdica. 

A contraposição entre Hamlet e Hécuba – um príncipe do século XVI e a 

protagonista de duas tragédias de Eurípides, dois personagens oriundos de 

mundos narrativos completamente diferentes, mas colocados em diálogo por 

Schmitt – serve para ilustrar a ideia de que o drama de Shakespeare contém o 

que o jurista de Plettenberg define como uma «irrupção do tempo», ou seja, um 

momento em que o tempo histórico interrompe e modifica o fluxo narrativo da 

obra. Hécuba, rainha troiana da mitologia grega, representa o passado mítico e 

o sofrimento eterno, enquanto Hamlet encarna a incerteza e a transformação do 

presente, em que o que o futuro será não pode ser previsto, e, portanto, o 

presente não se deixa guiar por sinais e traços decisivos. Essa interação 

simbólica entre passado e presente permite a Schmitt explorar como os 

conflitos históricos e as dinâmicas de poder influenciam não apenas a vida 

política, mas também a produção cultural, e como esta não pode ser 

compreendida na ausência do primeiro. Hécuba é lida como um símbolo de um 

passado traumático que continua a influenciar o presente, uma figura que, 

apesar de pertencer à mitologia grega, encontra ressonância nas inquietações 

 

264 C. Schmitt, Amleto o Ecuba. L’irrompere del tempo nel gioco del dramma, 

presentazione di Carlo Galli, Il Mulino, Bologna, 2012. 



139  

contemporâneas da Inglaterra de Shakespeare, e dessa forma se torna um 

personagem símbolo através do qual Schmitt examina a maneira como o 

trauma histórico e a memória cultural se entrelaçam com a narrativa dramática, 

criando um tecido complexo em que o tempo histórico está inextricavelmente 

ligado à experiência humana. Hamlet, enquanto príncipe e potencial rei, 

representa uma figura de soberania em crise, cuja incapacidade de agir reflete 

as incertezas e contradições da soberania política da época. Schmitt utiliza essa 

figura para explorar as fragilidades do poder soberano e as dificuldades em 

manter a ordem e a estabilidade em tempos de crise, e no momento em que um 

mundo estava prestes a ceder lugar a um novo mundo, de forma definitiva. 

Dessa forma, é destacado como a dimensão existencial e metafísica do drama 

de Hamlet não pode ser lida como trauerspiel, à maneira da moda burguesa 

alemã do século XIX, mas deve ser lida à luz do núcleo de seriedade presente 

nela, que remete diretamente ao conceito de tragédia, simultaneamente arte e 

história: «é necessário distinguir o trauerspiel da tragédia, para não se perder a 

qualidade específica do trágico»265. 

A obra torna-se assim um campo de investigação sobre o sentido da vida, da 

morte e do destino humano, temas que ressoam profundamente no contexto das 

turbulências políticas e históricas, e que, na verdade, têm essas como seu 

elemento imprescindível; enfim, apesar de Hamlet não ser Jaime I, é verdade 

para Schmitt que: «na época de Shakespeare, o drama ainda não era o reino da 

inocência dos homens, ainda não estava separado da sua atividade no presente 

histórico»266. Além da questão interessantíssima ligada à relação entre drama, 

mito e jogo, que abre toda uma série de horizontes conceituais críticos em 

relação ao mundo contemporâneo, no texto de Schmitt aparece como o mundo 

pré-moderno, ou à beira da modernidade – do qual a arte de Shakespeare 

representa um momento altíssimo –, é capaz de nos fazer visualizar a indecisão 

265 Ivi, p. 79. 

266 Ivi, p. 88. 



140  

dramática do mundo que precede o Estado, no qual a soberania é um horizonte 

a vir, tornado impossível pela fraqueza melancólica de quem não consegue se 

impor como sujeito da decisão e, portanto, torna-se objeto dela: indeciso 

porque decidido pelos eventos. Nessa relação ressoam as mudanças de 

paradigma que atravessam, em campos totalmente diferentes, as ciências 

físicas e astronômicas da época, a revolução copernicana e a fase transitória, 

extremamente crítica, da Inglaterra de Jaime I, que se coloca «antes tanto da 

modernidade plenamente desencantada e formada do Estado quanto da decisão 

marítima da Inglaterra»267. Nesse sentido, Hamlet ou Hécuba capta na 

indecisão inglesa em relação ao mar e ao Estado, a ferida aberta do destino 

europeu moderno, ou seja, sua abertura à incapacidade de estabelecer uma 

ordem, e como isso nunca pode se tornar um mito fundacional, mas 

exclusivamente um drama marcado pelo silêncio e colocado como uma 

representação na qual perpetuamente a verdade mais própria escapa e é apenas 

sugerida. Essa indecisão não é apenas uma característica temporária de uma 

época de transição, mas um elemento estrutural que marca profundamente o 

início da modernidade e com ela a razão estrutural europeia, porque, como 

aponta Carlo Galli, 

 
nem o «grande jogo» de Kipling, nem o jogo cultural de Huizinga, nem o 

jogo estético-erótico de Marcuse (com ascendências schillerianas), nem o jogo 

alegremente niilista de Nietzsche, nem o jogo teológico de Balthasar, nem o 

jogo recriativo do carnavalesco, nem a definição legal do jogo como tempo 

livre, ironicamente prevista por Schmitt, podem dizer a origem da Modernidade. 

Que é, em vez disso, dita pelo silêncio e pela indecisão de Hamlet; não porque 

isso seja um mito de origem, um relato explícito sobre as raízes e os 

fundamentos de uma comunidade, mas porque Hamlet, mito «vivente», é a 

figura em que se fixou, de fora, a cicatriz da dolorosa «fratura que marcou o 

destino da Europa»268. 

 
 

 

267 C. Galli, Presentazione in C. Schmitt, Amleto e Ecuba, cit., pp. 17-18. 

268 Ivi, p. 27. 



141  

A figura de Hamlet, com sua incapacidade de agir, torna-se emblemática 

dessa condição, representando o homem moderno que, perdido na indecisão, 

não consegue alavancar seu próprio potencial, que lhe permanece obscuro; é 

paralisado pela incerteza e pela complexidade da nova ordem que, a duras 

penas, se delineia e em relação à qual não age. A indecisão de Hamlet é um 

espelho de uma Inglaterra que ainda não sabe se deve se voltar para o mar 

como uma via de expansão e poder ou permanecer ligada a um passado 

continental e feudal. Está na suspensão de um tempo que não é mais um lugar 

rico em substância, mas que também não é um novo espaço científico e 

geométrico. Ao mesmo tempo, essa dramática incerteza é refletida na transição 

das ciências naturais e astronômicas. A revolução copernicana, com sua 

subversão das concepções geocêntricas, coloca em crise as certezas 

cosmológicas do mundo pré-moderno. A passagem de um universo fechado e 

ordenado para um universo infinito e em contínuo movimento reflete a 

condição de uma Europa que está perdendo seus pontos de referência 

tradicionais, sem ainda ter estabelecido novos. O mundo natural, outrora 

símbolo de estabilidade e ordem, torna-se uma metáfora para a mudança e a 

fluidez que caracterizam a extrema parábola da pré-modernidade. A própria 

Inglaterra de Jaime I é um microcosmo dessa transição. A indecisão política e 

marítima do país, ainda oscilando entre uma identidade continental e uma 

vocação marítima e colonial, expressa a tensão entre passado e futuro, entre 

uma ordem que se desintegra e outra que ainda não se formou. A «decisão 

marítima» mencionada por Schmitt representa um passo em direção à 

modernidade e à expansão imperial, mas é um passo que ainda não foi 

totalmente realizado, deixando a Inglaterra em uma condição de incerteza e 

ambivalência. Schmitt, através da análise do drama shakespeariano, consegue 

captar essa indecisão como um elemento central do destino europeu. O drama, 

portanto, não é apenas uma representação teatral, mas um reflexo da realidade 

histórica e política da época, uma realidade em que a verdade escapa, se 

esconde e se sugere sem nunca se revelar completamente. A Europa moderna, 

ferida em sua capacidade de estabelecer uma ordem definitiva, vive em uma 



142  

condição de perpétua busca e experimentação, onde a soberania não é um dado 

adquirido, mas uma meta continuamente perseguida e nunca plenamente 

alcançada. E esse fantasma continuará a inquietar a ordem moderna, além de 

suas obsessivas geometrizações e novos ordens. Aqui, Schmitt, com sua 

acuidade, encontra também o ponto crítico do sistema hobbesiano, sendo capaz 

de criticar a perspectiva e a estrutura geral de Hobbes, pois, ao examinar de 

perto, percebe-se que Hobbes estabeleceu a racionalidade, mas essa 

racionalidade tinha falhas, como o próprio ensaio sobre Hamlet nos faz 

entender. O Estado pensava poder saturar e ordenar, mas junto a ele permanece 

a sombra não pensada «de uma imediatez não dita, externa às mediações e 

representações modernas»269. 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

269 Ivi, p. 18. 



143  

Capítulo 3 

O grande mimetismo 
 

 

 

 

 

1. Anatomias 

 

 

Em janeiro de 1632, em Amsterdã, um ladrão holandês chamado Adriaan 

Adriaanszoon, mais conhecido como Aris Kindt, foi executado por roubo 

através de enforcamento. Poucas horas depois, o cirurgião e anatomista da 

capital holandesa, Nicolaes Tulp, realizou uma aula de anatomia utilizando o 

cadáver do homem recém-enforcado, na presença de outros médicos e de uma 

grande quantidade de estudantes e espectadores. Naquela época, assistir a 

dissecações anatômicas era um evento público, social, que despertava enorme 

curiosidade e participação, e quase sempre tais operações eram feitas em 

cadáveres de ladrões e bandidos que haviam sido condenados à morte. As salas 

onde os cadáveres eram manipulados eram verdadeiros teatros, e 

frequentemente pedia-se a um pintor que imortalizasse a cena, para fixá-la na 

memória coletiva e para satisfazer a vaidade dos protagonistas. Nesse caso, a 

tarefa coube a Rembrandt, então um artista com pouco mais de vinte e cinco 

anos. A maneira como o pintor holandês decidiu interpretar o momento, a 

dinâmica e a composição da obra marcaram uma novidade absoluta, capaz de 

influenciar profundamente a reflexão sobre a pintura em geral, tanto que a 

pintura, que entrou para a história com o título A Lição de Anatomia do Dr. 

Tulp – hoje conservada no Mauritshuis em Haia – é considerada uma das 

maiores obras-primas do século XVII e uma das grandes telas da arte pictórica 

em geral. O corpo já esverdeado de Aris Kindt é retratado deitado em um 

banco, com o rosto coberto por uma sombra, ao redor do qual sete médicos, 



144  

dispostos de várias maneiras, mas todos de frente ou de lado em relação ao 

observador, ouvem a lição do Dr. Tulp, o único a usar um chapéu. O fundo é 

escuro, apenas sugerido, resultando assim sem profundidade, e o elemento 

dinâmico da pintura é confiado à teatralidade e à prosêmica dos médicos em 

cena, enquanto o corpo do ladrão, objeto da dissecação, parece replicar o das 

deposições de Cristo. Como observou Sebald em Os Anéis de Saturno, ao olhar 

de perto, nota-se como os médicos presentes não olham para o cadáver deitado 

à sua frente, mas todos fixam o olhar na direção do grande atlas anatômico 

colocado aos pés do cadáver. Embora haja um corpo a poucos centímetros, do 

qual muito estranhamente o Dr. Tulp mostra primeiro os tendões descobertos 

do braço esquerdo e não as vísceras – como seria mais normal, dado o tempo 

mais curto de decomposição dos órgãos internos –, a atenção está voltada para 

o grande livro colocado embaixo, que muito provavelmente é De Humani 

Corporis Fabrica de Andrea Vesalio, célebre médico flamengo na corte de 

Carlos V, fundador da anatomia moderna e autor do grande atlas em questão. 

Os olhares dos médicos saltam o cadáver, mal o tocam, porque todos estão 

voltados na direção do livro, «onde a fisicalidade arrepiante é reduzida a 

diagrama»270. O próprio escritor alemão sugere que a intenção de Rembrandt 

não era criar uma tela que descrevesse e exaltasse os progressos médicos da 

ciência, mas sim tentar empatizar com o morto, porque só nele não se revela a 

«rigidez cartesiana no olhar, só ele vê o corpo esverdeado, exânime»271. É 

como se Rembrandt se voltasse contra a substituição do corpo pelo seu 

esquema, enfatizando no cadáver a vida que foi, dramaticamente, com o uso do 

chiaroscuro e fixando no rosto sem vida uma expressão de intensa gravidade. 

Se tentarmos ir além dessa leitura, parece-me que podemos referir-nos ao fato 

de que o corte no braço feito pelo cirurgião e a ostentação dos tendões podem 

 

270 W.G. Sebald, Gli anelli di Saturno. Un pellegrinaggio in Inghilterra, traduzione di 

Ada Vigliani, Adelphi, Milano, 2010, p. 27. 

271 Ibid. 



145  

ser lidos justamente como uma metamorfose de um corpo em um mapa. 

Estamos no ato dessa transformação, quando a sobreposição está em processo 

de realização. Os tendões parecem linhas de estradas, a pele que retrocede é 

sinal da especificidade corporal que se transforma em sua bidimensionalidade, 

tanto que o braço esquerdo, em contraste com o realismo geral da obra, não 

parece de todo real, pelo contrário, é completamente desprovido de redondeza, 

achatado, como se fosse uma folha desenhada. O corpo e o atlas estão prestes a 

se tornar a mesma coisa. Mas como observou Borges, nunca pode ser um mapa 

que se torna o mundo, porque é sempre e apenas o mundo que pode ser 

reduzido ao seu modelo272. Para corroborar isso, parece-me relevante chamar a 

atenção para o gesto da mão esquerda do Dr. Tulp, imortalizada em uma pose 

que parece a de um pintor segurando um pincel ou lápis, prestes a traçar um 

desenho. Além da ideia relacionada à relação entre pintura e medicina como 

artes, isso parece remeter ao fato de que, a partir de agora, conhecer um corpo 

significa, em última análise, torná-lo cadáver, dissecá-lo, pensá-lo sem vida, e 

assim, em relação a tal operação, a estrutura transcendental torna-se o desenho. 

O corpo é seu modelo bidimensional. 

No nosso caso, o desenho é o mapa, o Atlas, e assim as imagens tomam o 

lugar da vida tridimensional, e agora, como mostra a pintura de Rembrandt, os 

médicos podem atravessar o corpo e fixar diretamente sua reprodução no 

papel; a representação em imagem atesta a enorme mudança pela qual a vida 

perdeu toda a sua potência e se mostra como uma exatidão plana, desprovida 

de ambiguidades: o mundo agora é o Atlas, com suas linhas, sua suavidade 

antes das asperezas da pele, dos relevos, segundo um esquema que vai do 

corpo, ao cadáver ao mapa. O poder não está, portanto, no mundo, mas na 

operação subjetiva de construção de ordem e precisão, cujo transcendental é o 

espaço geométrico. 

 

272 J. L. Borges, Del rigore nella scienza, cit. 



146  

Em 1605, cerca de trinta anos antes da pintura de Rembrandt, Galileo 

Galilei, cientista e, ao mesmo tempo, insuperável figura de revolucionário 

cultural, escreve a um amigo que seu objetivo é mostrar como o mundo não 

tem nenhuma alma, porque se assemelha a um relógio, e essa concepção física 

deve ser apresentada «por meio do cálculo e da geometria»273. É a esse tipo de 

abordagem que o poeta inglês John Donne reage com terror, quando, em alguns 

versos compostos em 1611, expressa sua reação às observações astronômicas 

do cientista pisano. O poeta inglês compõe um poema como homenagem 

fúnebre para uma jovem chamada Elizabeth Drury, falecida prematuramente 

em 1610, cujo título, Anatomy of the World, também está relacionado à 

anatomia, assim como na tela de Rembrandt. O poema é perpassado por um 

senso de pessimismo sombrio e atravessado por um desamparo que parece 

lembrar algo semelhante a um desassossego, uma unheimlichkeit, de que Freud 

falou, e que surge quando algo nos causa aquele tipo de medo em relação ao 

que considerávamos familiar e que, de repente, se torna estranhamente 

assustador274. Nesse sentido, o poema de Donne não é uma ocasião para 

celebrar especificamente a morte de uma jovem, que serve em vez disso como 

pretexto para o poeta cantar a morte do mundo e focar no tumulto produzido 

pela nova imagem científica das coisas. Donne era um homem criado em uma 

família católica, que nutria uma sensibilidade conservadora e substancialmente 

avessa aos acontecimentos de seu tempo, que ele via como um desdobramento 

problemático do caos, contra o qual não se podia fazer nada além de protestar, 

sem que isso pudesse mudar as coisas. Como apontado corretamente por 

Stephen Toulmin em seu Cosmopolis, a obra de Donne, Anatomy of the World, 

não pode ser lida apenas e exclusivamente contra a nova sensibilidade 

 

273 Citado em S. Shapin, La rivoluzione scientifica, traduzione di Michele Visentin, 

Einaudi, Torino, 2003, p. 23. 

274 S. Freud, O Estranho, in Obras Completas de Sigmund Freud, Volume XVII, 

Editora Imago, Rio de Janeiro, 1996. 



147  

científica de seu tempo, mas deve ser enquadrada a partir do fato de que a 

releitura radical do cosmos e de suas leis significava uma subversão radical das 

coisas aqui na Terra. Mas, mesmo expressa dessa maneira, a questão ainda não 

captura toda a sua amplitude, porque o fato decisivo reside na fratura 

irremediável já ocorrida entre natureza e mundo, entre a organização do 

cosmos e a política275. A correspondência entre alto e baixo, entre macrocosmo 

e microcosmo, entre a ordem natural dos ciclos cósmicos e a polis, entre Fato, 

Providência ou Fortuna e as coisas dos homens nunca foi questionada, e cada 

época, à sua maneira, preservava a linha de continuidade que mantinha o 

cosmos e a vida dos terráqueos unidos. Agora, no entanto, o mundo não é mais 

governável porque não está mais inserido em uma constelação estável de 

ordens e significados; o cosmos não é mais o paradigma de uma estrutura 

substancial do ser, de uma forma que não permite nada além da fragmentação 

de toda ordem e coesão social. O mundo, em suma, não é mais sustentado por 

uma força superior, unificadora e vertical, que, à medida do que está em cima, 

encontra sua capacidade de se estruturar e articular. A verticalidade abandona o 

homem, porque tudo reside em uma horizontalidade morta, cadavérica, como 

na mesa do anatomista ou nos globos dos geógrafos. De tudo é possível saber, 

pois tudo é pensado como morto, e assim cada coisa se torna referível à ordem 

da medida e do mecanismo; e no enorme cadáver do cosmo, não pode haver 

outra coisa senão decomposição e ruína. 

 
So did the world from the first houre decay, 

The evening was beginning of the day, 

And now the Springs and Sommers which we see, 

Like sonnes of women after fifty bee. 

And new Philosophy cals all in doubt, 

The Element of fire is quite put out; 

 

275 Cfr, S. E. Toulmin, Cosmopolis. La nascita, la crisi e il futuro della modernità, 

traduzione di Pietro Adamo, Mimesis, Milano-Udine, 2022, pp. 95 e sgg. 



148  

The Sunne is lost, and th’earth, and no mans wit 

Can well direct him where to looke for it. 

And freely men confesse that this world’s spent, 

When in the Planets, and the Firmament 

They seeke so many new; they see that this 

Is crumbled out againe to his Atoms. 

It's all in pieces, all cohaerence gone; 

All just supply, and all Relation: 

Prince, Subiect, Father, Sonne, are things forgot, 

For every man alone thinkes he hath got 

To be a Phoenix, and that then can be 

None of that kinde, of which he is, but hee276. 

 

É bastante claro que aqui Donne fala como conservador, horrorizado diante 

da irrupção dos novos cientistas que revolucionam completamente a antiga 

ordem das coisas, não nos deixando nada além de um enorme cemitério do 

universo. Mas também é verdade que ele consegue ver no olhar anatômico, e, 

portanto, no sacrifício da vida, a única via de acesso que o moderno tem para 

estruturar a si mesmo e assim impulsionar sua própria potência. Como escreve 

Toulmin, John Donne é o último grande evocador de cosmópolis, ou seja, da 

antiga harmonia entre natureza e sociedade, que havia reinado desde a aurora 

dos tempos. Diante dessa transformação absoluta – que pela primeira vez 

quebrava de maneira irreparável a natureza e a sociedade –, surgiram 

novamente seitas apocalípticas, que viam o fim de todas as coisas como 

próximo e inevitável, porque o pacto entre o homem e o universo estava 

rompido277. «O sol está perdido, e a terra; e nenhum engenho humano / pode 

 

 
 

 

276 J. Donne, Poesie, a cura di Alessandro Serpieri e Silvia Bigliazzi, Rizzoli, Milano 

2007, pp. 689-705. 

277 Sobre Este tema veja-se: A. Bettini, Cosmo e apocalisse. Teorie del millennio e 

storia della terra nell’Inghilterra del Seicento, Olschki, Firenze, 1997. 



149  

indicar ao homem onde procurá-lo»278 lamenta Donne, mas a resposta virá 

apenas com Descartes e Hobbes, algumas décadas depois. 

Ainda todo o Renascimento estava dentro do esquema geral em que a 

Fortuna, grande dominadora do cosmos, influenciava as coisas humanas, assim 

como a astrologia era aquele saber capaz de selar e descrever a relação entre os 

homens e os planetas, 

 
Thou knowst how wan a Ghost this our world is: 

And learnst thus much by our Anatomee, 

That it should more affright, then pleasure thee. 

And that, since all faire colour then did sinke, 

#Tis now but wicked vanity to thinke, 

To colour vitious deeds with good pretence, 

Or with bought colors to illude mens sense 

Nor in ought more this worlds decay appeares, 

Then that her influence the heav"n forbeares, 

Or that the Elements doe not feele this, 

The father, or the mother barren is. 

The clouds conceive not raine, or doe not powre 

In the due birth-time, downe the balmy showre. 

Th"Ayre doth not motherly sit on the earth, 

To hatch her seasons, and give all things birth. 

Spring-times were common cradles, but are toombes, 

And false conceptions fill the generall wombs. 

Th"Ayre showes such Meteors, as none can see, 

Not onely what they meane, but what they bee. 

Earth such new wormes, as would have troubled much, 

Th"Egyptian Mages to have made more such. 

What Artist now dares boast that he can bring 

Heaven hither, or constellate any thing, 

So as the influence of those starres may bee 

 

278 J. Donne, Poesie, cit., pp. 689-705. 



150  

Imprisond in an Herbe, or Charme, or Tree. 

And doe by touch, all which those starres could do? 

The art is lost, and correspondence too279. 

 

 

Esses versos testemunham, em toda a sua trágica potência, o distanciamento 

dos códigos e referências que durante a era renascentista foram elaborados e 

que se baseavam na ideia de que o declínio da era medieval trazia consigo a 

possibilidade de o homem habitar o lugar médio do universo, ou, em outras 

palavras, de se conhecer como "copula mundi". Se olharmos para a geração do 

século XVI, notamos como a ideia — perfeitamente resumida em Pico della 

Mirandola no Heptaplus — era a de que o homem era o «complexo e a síntese» 

do que está em cima e do que está embaixo, dentro de uma estrutura geral de 

harmonia e graus naturais280. A relação entre universo e sociedade é viva e 

autêntica, onde ambos os reinos são governados pela mesma ordem. No 

entanto, ao ler os versos de John Donne, percebe-se o quanto essa relação foi 

perdida e, portanto, o homem não é mais aquela criatura aberta para o alto e 

para o baixo, mas sim um ser aterrorizado diante da estranheza geral de toda a 

criação. Nesse sentido, vista pela perspectiva do discurso que tento conduzir, a 

continuidade entre o Renascimento e a era moderna é profundamente 

problemática. Essa continuidade perdida na estrutura do ser indica o fim do 

paradigma cósmico e, portanto, o fim do conceito de governo que sobre ele se 

baseava, e o nascimento do conceito de soberano, que com Hobbes encontrará 

posteriormente sua formulação e síntese perfeitas, em uma sensibilidade já 

distante das formulações do século XVI. 

Mas antes de chegar a isso, o sismo provocado pelas crises conjuntas que 

fragmentam para sempre o velho mundo impõe a passagem do corpo ao 

 

279 Ibid. 

280 Pico della Mirandola, Heptaplus, o libro quinto, De omnibus mundis divisim ordine 

consequenti. 



151  

cadáver281, da ética à anatomia, do conto ao desenho, porque sem essa 

transformação conceitual não é possível a política moderna, assim como não 

poderiam existir nem sua racionalidade geométrica, nem a elaboração de uma 

nova ordem terrena, que é inteiramente baseada em uma natureza vazia e em 

um cosmos que não oferece mais nenhuma bússola para orientar a ação. Como 

um termômetro de seu tempo, John Donne dá voz às inquietações de um 

mundo prestes a desaparecer para sempre, sem que algo mais tenha ainda 

encontrado força para emergir e se impor. 

 

2. O homem sem experiência 

 

 

Em um texto intitulado Infanzia e Storia, Giorgio Agamben escreve que o 

fato fundamental representado pela ciência moderna e sua revolução está 

relacionado à destruição do valor da experiência. Se o mundo cultural 

aristotélico preservava as aparências do mundo, ou seja, elevava o senso 

comum à medida do conhecer e do agir, a sensibilidade científica moderna 

destrói essa convicção. Até mesmo a astronomia aristotélica, e com ela todo o 

complexo desenvolvimento ptolomaico, baseavam-se na capacidade que 

oferecem ao homem de salvar os fenômenos, partindo de um observador na 

Terra que deve, de qualquer forma, ter uma experiência autêntica de tudo o que 

o cerca. Desse modo, os movimentos dos planetas, as fases da lua, o reino das 

esferas celestes e a queda dos corpos se davam à experiência do homem de 

maneira correta, e, portanto, qualquer observador na Terra podia experimentar 

as qualidades intrínsecas à estrutura dos entes. Por outro lado, quando Galileu 

observa através do perspicillum, o mundo das aparências surge como pura 

ilusão ou visão errada das coisas. A experiência é, portanto, questionável, pois 

é enganadora, e toda a filosofia ligada aos fenômenos se torna nula, fumaça, 

 

281 Cfr, P. Sloterdijk, L’offesa delle macchine. Sul significato epocale della più recente 

tecnologia medica in Saggi dopo Heidegger, cit., p. 372 



152  

porque, com um olhar mais preciso, as coisas não são o que parecem. A ciência 

moderna lança o mundo conhecido pelos sentidos na mais total insignificância, 

não havendo mais continuidade entre senso comum e sabedoria. Como escreve 

Agamben, das observações de Galileu «não surgiram segurança e confiança na 

experiência, mas a dúvida de Descartes e sua célebre hipótese de um demônio 

cuja única ocupação é enganar nossos sentidos»282. O mundo aristotélico, 

fundado na distinção qualitativa entre o mundo sublunar e o mundo celeste, 

refletia cientificamente o modo como todo ser humano vive de acordo com a 

bússola de seu senso comum. Se, na Terra, os movimentos das coisas são 

imperfeitos, ao mesmo tempo violentos e naturais, e o movimento local é 

marcado por uma incompletude e imperfeição de fundo; os movimentos 

celestes eram pensados como circulares e perfeitos, e a eles se associava a mais 

alta qualidade da substância material daqueles corpos. Nesse sentido, as 

imperfeições terrestres tinham no céu a medida de sua perfeição e, ao mesmo 

tempo, uma imagem da completude, nunca alcançável na Terra. Galileu, no 

Sidereus Nuncius, de 1610, destrói completamente essa concepção: as manchas 

lunares só podem significar que a lua não é uma esfera lisa, mas que é marcada 

por crateras, depressões, montanhas, prova de que a imperfeição domina 

também os céus, que nada têm de diferente da Terra. O telescópio permite ao 

homem ver melhor como estão as coisas, lançando os olhos e com eles os 

sentidos no reino do erro e da imprecisão, e, ao mesmo tempo, oferecendo um 

desmascaramento das ilusões daqui. 

Agora, enquanto em relação a isso Giorgio Agamben sustenta a tese de que, 

no fundo, o conhecimento mistérico antigo já é uma divisão entre aparência e 

verdade, e, portanto, a ciência não faz nada além de formalizar essa questão e 

trazê-la para um terreno matemático – a Agamben interessa, de fato, sublinhar 

as continuidades históricas – e a única coisa que muda é que o conhecimento 

 

282 G. Agamben, Infanzia e storia. Distruzione dell’esperienza e origine della storia, 

cit., p. 10. 



153  

não pode mais encontrar um ponto de chegada, porque é, por hipótese, infinito 

em seu proceder. Em virtude desse movimento assintótico, sempre segundo 

Agamben, esse saber não pode mais refletir sobre o homem, porque a ciência a 

partir desse momento só pode ser feita e nunca mais possuída. Portanto, para 

Agamben, o que muda não é a relação entre experiência e verdade, mas sim o 

fato de que a experiência não permite mais ao sujeito da ciência tornar-se 

proprietário do conhecimento, pois é apenas um movimento contínuo para 

frente283. 

Em relação ao discurso que tenta-se conduzir, parece importante destacar 

como o descrédito dos sentidos que Galileu produz com sua ciência tem, na 

base, uma operação que é provavelmente a questão fundamental de todo o 

discurso que se está tentando conduzir, porque a partir deste ponto, torna-se o 

transcendental, o pressuposto vinculante de qualquer operação da racionalidade 

moderna. Essa questão está no fim da relação entre alto e baixo, no 

desaparecimento do conceito de lugar natural e de qualidade, e atesta o fato de 

que a extensão material torna-se, em definitivo, o único dado objetivo do ser. 

Isso significa que as qualidades dos corpos não podem ser mais do que 

momentos subjetivos, enquanto a geometrização radical do espaço torna-se o 

substrato incondicionado de toda operação mental. 

No Dialogo sopra i massimi sistemi, Galilei se detém precisamente na 

concepção dualística da qualidade dos lugares em Aristóteles. O primeiro dia 

da obra é, de fato, dedicado à comparação entre o modelo cosmológico 

aristotélico-ptolomaico e o copernicano. O ponto focal de toda a estrutura 

aristotélica reside exatamente no fato de que, de um lado, há o mundo terrestre, 

rico em alterações e movimentos imperfeitos, e, do outro lado, o mundo lunar, 

com seus movimentos perfeitos e circulares. Discutindo o De caelo do 

estagirita, Galileu escreve: 

 

283 Cfr, ivi, pp. 15-18. 



154  

quanto aos movimentos retos para cima e para baixo, estes naturalmente 

convêm ao fogo e à terra, e que, portanto, é necessário que além desses corpos, 

que estão próximos de nós, exista outro na natureza ao qual convém o 

movimento circular, o qual é ainda mais excelente, quanto o movimento circular 

é mais perfeito do que o movimento reto. Esta é a primeira pedra, base e 

fundamento de toda a estrutura do mundo aristotélico284. 

 

Não é por acaso que o personagem de Simplicio presente no diálogo – 

provavelmente inspirado na figura do célebre aristotélico Cesare Cremonini – 

objeta às teorias copernicanas que, enquanto a Terra está sujeita a contínuas 

mutações e corrupções, o céu se apresenta inalterado ao longo dos séculos285. É 

bastante evidente que toda a disputa gira em torno do conceito de experiência, 

precisamente na medida em que, graças ao meio técnico do telescópio, a 

experiência dos olhos nus resulta ser diferente. Como se faz, então, a 

experiência? Já colocar esse problema significa questionar a exatidão dos 

sentidos naturais, porque os olhos, sozinhos, não são capazes de observar 

corretamente o que acontece a milhares ou milhões de quilômetros do lugar do 

observador. Um fato ainda mais indicativo relacionado a essa discussão é o do 

movimento, que, na nossa experiência, é sempre desacelerado, conforme queria 

Aristóteles. Galileu, no entanto, fazendo uma bola rolar ao longo de um plano 

inclinado, demonstrou que, na ausência de impedimentos, a bola continuaria 

rolando sem nunca parar, praticamente para sempre. Essa primeira teorização 

do movimento retilíneo uniforme é algo que desmente completamente a nossa 

experiência do mundo; em outras palavras, há uma verdade das coisas que 

nunca se revela ao nosso cotidiano, e em relação à qual estamos condenados a 

viver experiências cotidianas falsas. 

Por trás de tudo isso, a operação que nasce com Galileu é a equiparação 

substancial de cada ponto do cosmo, em relação ao qual vale apenas a lei das 

284 G. Galilei, Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo in Opere, vol. II, Utet, 

Torino, 2005 

285 Ivi, p. 69. 



155  

distâncias e dos corpos, os quais, desprovidos de qualidades intrínsecas, são em 

todo lugar semelhantes e submetidos às mesmas leis. Impõe-se assim, 

concretamente, a ideia de espaço como uma enorme tábua, sobre a qual 

insistem corpos marcados unicamente por suas propriedades mensuráveis. 

Olhar através do telescópio literalmente colocou diante dos olhos de Galileu 

que a superfície lunar não é semelhante à de uma bolinha lisa, e não é perfeita 

como a de uma esfera; é irregular, tem vales, montanhas e crateras, parecendo 

em tudo e por tudo com a Terra, e assim o fim das áreas cósmicas diferentes 

por qualidade se apaga para sempre. O mundo, a partir de Galileu, torna-se um 

mundo desprovido de qualidades, reduzido em tudo e por tudo a uma 

geometrização radical, na qual existem apenas extensão e movimento local, 

expressáveis em termos matemáticos. 

 

3. Do corpo ao cadáver 

 

 

Enquanto o mundo medieval sentia a experiência do corpo místico dos 

crentes, força viva ao mesmo tempo histórica e política, transcendente e 

terrena, resumida na relação entre o corpo tridimensional de Cristo e a hóstia, e 

o mundo renascentista vive a crise de um sistema e a consequente incapacidade 

de fundar uma nova ordem baseada na centralidade do homem como lugar 

onde se sintetizam várias dimensões; o mundo pós-galileano subtrai alma, vida 

e, portanto, corpo, e tudo resolve nas equações e nas relações entre coisas. O 

rejeito radical de uma física centrada no conceito de qualidade reescreve 

completamente, no sentido mais absoluto, a relação do homem com o espaço, 

em todos os níveis. A partir deste momento, a vida se torna algo inatingível e 

essencialmente incompreensível, e essa atmosfera cultural levará até à ideia 

dos animais-máquina de Descartes. Muito se escreveu sobre a redução do 

cosmos vivo a uma máquina, ou a um grande relógio, com seus mecanismos e 

engrenagens. Um discurso, porém, preliminar, é a morte desse corpo vivo: só 



156  

se tiveres diante de ti um cadáver, como os médicos na tela de Rembrandt, é 

que poderás estendê-lo numa mesa e dissecá-lo, analisá-lo, estabelecendo de 

quais partes ele se compõe e como elas se relacionam entre si. Nesse sentido, a 

geometrização de tudo, verdadeira obsessão seiscentista – que chega até à 

análise das paixões more geometrico tentada por Spinoza, que de fato subtrai a 

tridimensionalidade até mesmo à interioridade – parece exemplar. É a partir do 

cadáver que se pode construir a máquina, ou seja, de um corpo reduzido à 

extensão e relações, desprovido de qualidades naturais. 

Stuart Elden, um estudioso foucaultiano estadunidense, em seu texto 

intitulado Terror and Territory, lembrou recentemente como o conceito de 

território está intimamente ligado ao de provocar terror286. Seu discurso, 

porém, ao percorrer as páginas do texto, vai numa direção que se torna 

totalmente equivocada. Na sua ótica, de fato, o vínculo entre os dois termos ou 

conceitos deve ser encontrado na realidade histórica, ou seja, na ação concreta 

do homem que pensa segundo óticas espaciais violentas. Fazendo assim, em 

seu discurso, o terror torna-se sinônimo de violência, e então tudo é remetido a 

um âmbito que podemos definir como antropológico, ou seja, o homem pensa 

que deve controlar o território, e o faz exercendo violência sobre eventuais 

competidores, sejam eles grupos, indivíduos ou Estados organizados. Segundo 

essa ótica, a questão territorial está ligada, indistintamente, às tribos e aos 

Estados. Se olharmos, em vez disso, para o que está escrito no Corpus Juris 

Civilis de Justiniano, veremos como já etimologicamente, na acepção 

medieval, território vem de terrēre, incutir medo. «O território é, ou seja, o 

âmbito identificado […] pela produção do medo», como escreve Franco 

Farinelli287. Isso significa que no mundo medieval a jurisdição, ou seja, o 

 

286 S. Elden, Terror and Territory. The spatial extent of Sovereignty, University of 

Minnesota Press, Minneapolis, 2009, em particular a introdução, Terror and the State 

of Territory, pp. XI-XXXII 

287 F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., p. 14. 



157  

exercício do medo é uma qualidade natural de um território. Ou seja, um 

território é tal porque sobre ele, de maneira completamente natural, existe um 

poder, «como sobre o pântano a névoa»288. Este tipo de abordagem não pode 

ser senão o reflexo jurídico de uma visão aristotélica abrangente dos lugares, 

entendidos como ricos em substância e qualidades naturais, e neste sentido 

também o poder é visto como expressão exterior inerente à estrutura natural de 

um território. Portanto, o direito medieval é consuetudinário, e não pode senão 

dizer aquilo que naturalmente é, ou que de qualquer maneira é entendido como 

tal. 

Em um quadro geral em que a estrutura aristotélica desmorona, o território 

não pode mais ser visto como um portador natural de poder, e é justamente 

nesse momento que se prepara a transformação radical, de imensa importância, 

que desloca toda a base política da modernidade da realeza para a soberania. 

Este é um ponto fundamental, porque o moderno pensa a partir do vazio da 

natureza, e não da riqueza do ser. A soberania deve ser estabelecida e decidida, 

o espaço deve ser construído, e deve ser construído com a mesma racionalidade 

com que se organiza um mapa, na ausência total de indecisões e ambiguidades, 

onde cada sinal significa apenas a si mesmo. Cada território possui um poder 

por natureza, enquanto cada espaço não; o espaço é uma construção que deve 

substituir a ausência de qualidades da natureza, sua força centrífuga caótica, e 

substituí-la pela ordem do desenho e do plano; sob a pele do mundo é 

necessário alcançar a pura geometria, ao plano a ser cortado como puro reino 

da razão. Não mais territórios, mas a tabula rasa, o espaço não é mais 

geográfico-empírico, mas se torna geométrico-racional. Parece-me que, além 

das muitas formulações e da riqueza histórica, pode-se dizer que ninguém na 

Idade Média questiona a jurisdição sobre um território, porque seria como 

vociferar contra o nevoeiro sobre os pântanos. Toda a tradição medieval sobre 

os tiranos, por exemplo, corre justamente na distinção entre bom exercício e 

288 Ivi, p. 16. 



158  

abuso ilegítimo, sem jamais questionar o poder em si. Isso só é possível a partir 

da sensibilidade moderna, porque o soberano deve organizar e construir uma 

ordem e uma convivência, e não tem por trás de si nenhuma atestação natural 

que realmente possa garantir a legitimidade desse exercício. 

Por trás da estrutura soberana moderna há o vazio, porque é uma máscara 

barroca, por trás da qual há o nada, a morte, o cadáver, o crânio. Essa verdade 

não é apenas conceitual, mas coincide ao mesmo tempo com uma verdade 

histórica; por trás do Estado, uma construção moderna portadora de ordem, há 

a morte, há as guerras de religião, os extermínios entre cristãos, a Europa 

devastada e a incapacidade de sair dessa situação, referindo-se à qualidade 

natural dos homens de serem sociais. O fim da cosmologia aristotélica, 

marcado pela figura de Galileu, vai de mãos dadas com o fim de sua 

antropologia e de sua política. Não é da natureza que se deve partir para 

reequilibrar o mundo, mas de sua eliminação: do caos informe natural, violento 

e antissocial, ao ordo rationis geométrico. 

Ao mesmo tempo, a Europa imperial, katechôntica, como corpo vivo da 

cristandade, não era mais possível nem pensável. Tudo precisava ser 

completamente reescrito à luz do novo espaço e suas lógicas, em relação às 

quais nenhum céu serviria como paradigma, pois o único vínculo ao qual se 

poderia devotar é a limitação da proliferação da morte e dos assassinatos, e 

assim Hobbes faria no Leviatã. Como escreveu Norberto Bobbio, «se alguém 

merece o discutível título de Galileu das ciências morais, [...] esse alguém não 

é Grotius, mas o admirador de Galileu, Thomas Hobbes»289. Essa nova imagem 

do mundo parte da retomada da geometria euclidiana, mas inserida em um 

contexto completamente novo, e, portanto, é impossível pensar essa retomada 

como um retorno ao mundo pré-cristão. Os deslocamentos semânticos, 

históricos e culturais da civilização são incomensuráveis, pois a nova ciência, 

 

289 N. Bobbio - M. Bovero, Società e Stato nella filosofia politica moderna. Modello 

giusnaturalistico e modello hegelo-marxiano, Il Saggiatore, Milano, 1979, p. 22. 



159  

tanto física quanto política, incorpora o conceito de espaço abstrato, pura 

extensão geométrica, não apenas como intuição ou possibilidade de poucos 

eruditos, mas como um terreno a partir do qual construir um novo mundo e, 

com ele, novos saberes, concretamente. 

 

4. O sonho de Descartes na véspera de São Martinho 

 

 

Em um pequeno escrito intitulado O Estado como mecanismo em Hobbes e 

Descartes, Carl Schmitt relaciona a construção hobbesiana do Estado como 

máquina com a operação preliminar cartesiana de redução do corpo humano à 

máquina. «Em relação à mecanização do corpo humano, a do Estado é 

secundária e tem menores implicações»290. Um dos axiomas principais das 

Meditações de Descartes é aquele ligado à possibilidade sempre presente de ser 

enganado no momento em que se acredita ter um corpo, e que, portanto, o 

processo de conhecimento não pode estar sob a égide do realismo ontológico; o 

algo do mundo não está na presença natural dos corpos que se apresentam a 

mim, mas sim no prius da mente a partir do qual o processo de estruturação 

ordenada do conhecimento se torna possível291. Para Descartes, não é possível 

pensar a si mesmo a partir daquele complexo de membros que se chama corpo, 

«sei então o que sou: uma coisa que pensa»292. O esforço do filósofo francês 

está todo voltado na direção de uma fundação do conhecimento sobre 

pressupostos que fossem certos e evidentes, capazes de superar de uma vez por 

todas as indecisões céticas que perturbaram o século XVI, «em favor de novos 

 
 

 

290 C. Schmitt, Lo Stato come meccanismo in Hobbes e in Cartesio in Scritti su 

Thomas Hobbes, a cura di Carlo Galli, Giuffrè, Milano, 1986, p. 47. 

291 Cfr, Descartes, Meditazioni metafisiche, traduzione e introduzione di Sergio 

Landucci, Laterza, Roma-Bari, 1997, pp. 44-45. 

292 Ivi, p. 47. 



160  

tipos de certeza racional e de prova matemáticos»293. O corpo, agora 

atravessado por um olhar que não vê mais nele uma força viva, mas o 

experimenta com o ímpeto do anatomista, não pode mais servir de ponto 

arquimediano capaz de suportar todo o processo cognitivo, e a questão se 

desloca para a capacidade construtiva do sujeito, capaz de pensar o corpo como 

coisa viva, ou seja, de lhe conferir existência através do pensamento ou da 

potência da alma. 

Neste ponto, o cadáver pintado por Rembrandt pode tornar-se funcional, ou 

seja, pode assemelhar-se a uma máquina capaz de desempenhar funções com 

base em processos bioquímicos e, assim, mover-se no espaço e agir como uma 

coisa vivificada pela mente. Segundo esta linha interpretativa, Descartes está 

claramente na mesma direção de Galileu, não apenas na crítica à tradição 

aristotélico-escolástica, mas também ao assumir que o mundo possui uma 

estrutura matemática, sendo, portanto, a matemática a disciplina mais adequada 

para penetrar seus mistérios. Além disso, Descartes avança na direção de que a 

matemática não deve ser vista como um método particular entre outros, mas 

sim adiciona a essa compreensão um fundamento metafísico que abre a questão 

do dualismo res cogitans/res extensa. A matéria passa a coincidir com algo 

constituído com base em propriedades geométrico-matemáticas, cuja essência 

reside na extensão. Esta é a operação cartesiana pela qual a matéria acaba por 

coincidir com o espaço. No entanto, embora os corpos sejam reduzidos à sua 

estrutura geométrica, nem a matemática nem a geometria são diretamente 

dedutíveis da natureza de Deus. Esta fratura entre Deus e o mundo não permite 

mais qualquer continuidade ou analogia entre criador e criado. O corolário 

dessa operação nos diz que conhecer a natureza não significa conhecer Deus, 

pois essências e ideias no homem, colocadas por Deus, podem ser totalmente 

heterogêneas. Dessa forma, o homem só pode operar de uma determinada 

maneira, ou seja, geometrizando o mundo, a partir do fato que «Ordem e 

293 S. E. Toulmin, Cosmopolis, cit., p. 111. 



161  

medida constituem o conteúdo da matemática e esgotam completamente o seu 

objeto»294. 

No inverno frio de 1619, Descartes, alistado entre as tropas católicas do 

duque Maximiliano da Baviera, ao retornar de Frankfurt, encontrou-se nas 

proximidades de Ulm, cidade alemã às margens do Danúbio. Na Europa, a 

Guerra dos Trinta Anos assolava, momento fundamental de ruptura 

determinante para toda a evolução da história europeia e mundial. Fernando, 

rei da Boêmia e da Hungria, havia sido recém-coroado com o título de 

imperador, e na noite entre 9 e 10 de novembro, na véspera de São Martinho, 

Descartes teve um sonho revelador, no qual lhe foi indicado o método que 

marcaria de forma indelével a história do pensamento. E é justamente 

lembrando desses dias que o filósofo francês inicia a segunda parte do 

Discurso sobre o método, «estava então na Alemanha, chamado pelas guerras 

que ainda não terminaram»295. As linhas que seguem são provavelmente o mais 

explicativo possível sobre o que foi a racionalidade moderna, e com ela todo o 

seu projeto e os seus desenvolvimentos. Entretenendo-se com os seus 

pensamentos, no célebre quarto com a estufa, 

 
primeiro, considerei que frequentemente não há tanta perfeição nas obras 

compostas de várias partes e feitas pelas mãos de diferentes artífices, quanto 

naquelas em que trabalhou apenas um. Assim vemos que os edifícios que 

apenas um arquiteto começou são geralmente mais bonitos e ordenados do que 

aqueles que muitos tentaram adaptar296. 

 

 

 

 

 

294 E. Cassirer, Storia della filosofia moderna, I, III, Descartes, traduzione angelo 

Pasquinelli, il Saggiatore, Milano, 1968, p. 498. 

295 Descartes, Discorso sul metodo, a cura di Lucia Urbani Ulivi, Bompiani, Milano, 

2008, p. 107. 

296 Ibid. 



162  

Essas palavras marcam o distanciamento definitivo de toda a estrutura 

territorial-jurídica medieval, bem como da fragmentação caótica dos espaços 

renascentistas, e são claramente direcionadas a uma sensibilidade que vê na 

estratificação geográfica e arquitetônica, bem como jurídica, uma acumulação 

caótica de seções e particularismos que não favorecem a clareza construtiva da 

ordem e, portanto, da beleza. É a nova ótica da praça limpa, ou seja, da 

necessidade de operar segundo uma eliminação dos particularismos, que 

produzem não uma convivência harmoniosa, mas uma feia socialidade. Nesse 

sentido, a transição conceitual do panorama arquitetônico para o político é 

muito evidente, e já prefigura aquela imagem do soberano que decide os 

espaços e os ordena, subtraindo-os à confusão empírica das múltiplas 

pertinências e dos interesses conflitantes, em nome de uma modalidade 

operacional geométrica. 

 
assim, aquelas velhas cidades, que inicialmente não eram mais do que vilas, 

e que com o passar do tempo se tornaram grandes cidades, são ordinariamente 

tão desproporcionadas se comparadas com esses locais regulares que um 

engenheiro traça na fantasia de um projeto297. 

 

Destas palavras surge a ideia de que o projeto consiste, na prática, em 

organizar o espaço em sua totalidade. Nesse sentido, começa a surgir a noção 

de que pensar racionalmente significa libertar-se do ser caótico presente nas 

coisas, e de como a configuração geométrica pressupõe, por sua própria 

constituição, a suposição de um vazio a partir do qual se deve começar. Agora, 

a questão reside no fato de que esse vazio não é mais uma mera fantasia 

meditativa, mas começa a funcionar como uma operação hipotética que implica 

a necessidade de agir como se todas as artérias que compõem o mundo – e que 

marcam uma continuidade com o passado –, sejam elas jurídicas, políticas ou 

 

297 Ibid. 



163  

até mesmo arquitetônicas, precisem ser zeradas e repensadas do início. De fato, 

a conclusão da página realiza aquela transição conceitual e prospectiva que as 

palavras anteriores deixavam entrever, 

 
considerava também que os povos que, tendo sido em tempos 

semisselvagens, e que se civilizaram pouco a pouco, não fizeram suas leis senão 

à medida que foram forçados pelas dificuldades provocadas pelos crimes e pelas 

disputas, não podem chegar a ser tão bem ordenados quanto aqueles que, desde 

o momento em que se reuniram, seguiram a constituição de algum poderoso 

legislador298. 

 

Neste ponto, tudo está pronto para o próximo passo que será dado por 

Hobbes, formulando, sobre essa base cartesiana, a estrutura política moderna. 

A suposta racionalidade do sujeito é agora o ponto de partida capaz de 

construir um projeto que não tenha a confusão caótica do factual, mas que é 

alguém capaz, ao contrário, de planejar, que possui a capacidade de esvaziar de 

conteúdo o que já está presente, revogando em dúvida tudo o que simplesmente 

se mostra, e refazendo tudo do zero. Reorganizar fazendo o vazio, ou seja, 

subtraindo o que simplesmente existe de sua força vinculante. 

 

5. Fazer a tabula rasa 

 

 

O mundo que vai da polis grega até todas as teorizações que se situam antes 

do moderno é um mundo fundamentalmente dominado pela ética aristotélica, 

cujas esferas do oikos e da polis, como evidenciado também por Agamben em 

Homo sacer, são distintas, e no centro do qual se coloca a reflexão ética 

dominada pela preeminência ocupada pelo conceito de virtude (phronesis). No 

momento em que encontramos a reflexão de Thomas Hobbes, vemos que o 

conceito de societas muda completamente de significado. Isso por um motivo 

 

298 Ivi, p. 109. 



164  

fundamental, ou seja, no momento em que qualquer homologia ou analogia 

entre terra e céu é rejeitada, cai também, paralelamente, a ideia de governo e 

emerge a de soberania. Pode-se governar os homens – segundo a conhecida e 

bem-sucedida imagem do timoneiro capaz de conduzir um navio dada por 

Platão –, apenas se o cosmos for capaz de fornecer os pontos de orientação 

para manter o rumo, apenas se a natureza for uma base paradigmática enorme 

que permita estabelecer qual caminho seguir. Com Thomas Hobbes, a estrutura 

objetiva perde sua relevância e coloca o homem em uma condição em que a 

natureza – não sendo mais entendida como physis, ou seja, ordem natural e 

significativa – se transforma em algo totalmente diferente e estranho. 

Platão, no Sofista, sustenta que aquele que possui a técnica (a arte) é aquele 

que corta as questões conforme estão naturalmente dispostas, segundo uma 

ordem conceitual que se dispõe de maneira exata para quem é capaz de 

entendê-lo. No moderno, isso não existe mais, o mundo objetivo perde seu 

papel de cosmos ordenado ao qual corresponder, de modo que a construção do 

novo mundo responde a lógicas que estão todas inscritas na hipótese da 

natureza como um lugar natural inabitável do qual fugir para implantar um 

reino de convivência e paz. Nesse sentido, as sociedades humanas devem 

pensar a si mesmas a partir da assunção da natureza como um lugar a ser 

abandonado para dar origem a uma ordem totalmente artificial capaz de 

assegurar a vida. O mundo moderno, nisso, é a sobreposição de um espaço 

abstrato, liso e homogêneo, à sinuosidade natural dos loci, ou seja, é a assunção 

de uma razão cartográfica, capaz de partir da ordem do desenho e de sua 

capacidade de substituir-se, sem reservas, às coisas do mundo. 

Hobbes, de fato, ao se deparar com o problema deixado como herança por 

Descartes sobre a relação entre extensão e cogito, o resolve eliminando 

radicalmente o dualismo que caracteriza a abordagem cartesiana. A res 

cogitans é abandonada, e tudo o que existe é entendido como absolutamente 

material, e isso vale também para as coisas que parecem pertencer a um reino 



165  

diferente, porque tudo não é nada além de uma manifestação da res extensa. 

Lendo sua obra principal, o Leviatã, percebe-se como ele, ainda antes de tratar 

da política propriamente dita, começa pela concepção da matéria, e só 

posteriormente, em um segundo momento, chega ao específico da política, 

justamente porque o pressuposto é implantar um materialismo sem reservas. 

Tudo é matéria em extensão, e tudo obedece às mesmas leis, segundo uma 

linha de continuidade que vai da física ao Estado. Toda a primeira parte da 

obra, de fato, se baseia no axioma segundo o qual «toda a vida não é nada mais 

do que um movimento de membros»299, e isso é verdade para Hobbes sem 

exceções. Assim, chegamos a uma mudança de paradigma: de um tempo 

renascentista e cético, como presente em Montaigne, a um tempo em que é 

necessário com certeza tentar combater a desordem natural construindo, a 

partir do sujeito, uma ordem crível. Ligado a isso, a resposta é então colocada 

em referência ao agir, que pode ser entendido como atividade de poiesis mais 

do que prática. Ou seja, aqui o ponto é construir algo objetivo, tangível em sua 

funcionalidade de máquina, e não natural, que liberta da natureza ou pelo 

menos a contém, e permite viver. Com Hobbes, sai-se, assim, da relação entre 

naturalismo e ceticismo, e entra-se em uma espécie de construtivismo 

maquínico, onde é a máquina que garante a vida natural dos homens, contra a 

própria natureza. 

Há em tudo isso uma ontologia materialista radical, na qual os corpos, 

enquanto resíduo ontológico, significam uma mecanização da filosofia natural, 

um anti-aristotelismo radical, que substitui o conceito de agente material pelo 

de causa eficiente, trazendo assim tudo para um horizonte próprio da física. 

Esta é, portanto, uma descrição que significa exclusivamente uma relação 

externa entre os corpos, ativa e passiva, ou seja, potência de agir e de sofrer. 

Partindo disso, em Hobbes, não há nenhum fim universal para o qual a ação se 

 

299 T. Hobbes, Leviatano, saggio introduttivo di Carlo Galli e traduzione di Gianni 

Micheli, BUR, Milano, 2011, p. 



166  

orienta, porque nada é por essência inclinado a um fim determinado; na 

verdade, naturalmente, a vida parece ser contra a vida, ou pelo menos, ao olhar 

hobbesiano, a natureza parece sempre ameaçar a sua própria continuação. 

Portanto, Hobbes sustenta que o poder do homem, no estado de natureza, está 

nos meios de que dispõe no tempo presente para ter não apenas algo imediato, 

mas também para obter um bem futuro: o homem é um animal de «fome futura 

faminto». O poder natural reside nas qualidades naturais que uma pessoa 

possui, e Hobbes cita cinco: beleza, força, nobreza, liberalidade e eloquência. 

Por meio dessas ou pela sorte, o homem pode adquirir outros, que Hobbes 

chama de poderes instrumentais: riqueza, reputação e amizades. Agora, 

segundo Hobbes, o homem não é feito para desfrutar desses bens e estacionar, 

por assim dizer, em uma aurea mediocritas, parafraseando Ariosto, na qual 

simplesmente quer gozar do que conseguiu e descansar; o homem deseja sem 

parar, até a morte, é por constituição impulsionado de desejo em desejo, o 

maior animal inquieto. Somente com a morte o homem interrompe a cadeia de 

desejos, mas mesmo quem não possui tais qualidades naturais deseja mais do 

que naturalmente deveria, porque, diz Hobbes, a questão não está no metron, 

como diriam os gregos, na medida, mas na pleonexia, ou seja, no excesso, pelo 

qual cada um quer mais do que lhe caberia. E é justamente essa pleonexia que 

compõe a comunidade humana, como explicitamente escreve no cap. VIII do 

Leviatã. As diferenças entre os homens surgem porque há alguns que querem 

mais, querem mais poder, ou seja, são animados por uma paixão superior à dos 

outros, e isso não é eliminável, esta é a antropologia humana. A felicidade é, 

portanto, um contínuo progresso no desejo que não conhece potencialmente 

fim, e é a partir desse pressuposto antropológico que, segundo Hobbes, deve-se 

começar a pensar a política: a modernidade nasce sob o signo de uma 

antropologia severamente negativa. 



167  

6. Hobbes e o horror da natureza 

 

 

Segundo o filósofo de Malmesbury, nossa existência neste mundo é 

intrinsecamente ameaçadora e, se deixada ao seu estado natural, não seria nada 

além de uma convivência contínua com o terror dos nossos semelhantes, 

desprovida de amor e amplamente dominada pelo medo. O homem estaria, em 

suma, destinado a uma vida solitária, pobre, brutal, de curta duração e 

continuamente ameaçada pela morte violenta, pela agressão, pelas incursões de 

qualquer um contra qualquer outro, pela mutilação e pela desconfiança 

generalizada em relação a qualquer outro homem. É o medo prolongado desses 

males, insuportáveis a longo prazo, exaustivos, impossíveis de sustentar, que 

induz os seres humanos a aceitar o mal menor: a convivência com os próprios 

semelhantes. Nesse sentido, todo o esforço que o homem pode fazer para 

construir seu próprio mundo não é nada mais do que tentar erguer um artifício 

capaz de evitar o pior. Tudo o que o homem pode fazer é se defender desse 

cenário, e, portanto, a grande construção maquínica do Estado não pode ser 

senão um momento de interrupção do enorme fluxo caótico e destrutivo da 

existência natural. No estado natural, o homem é livre para ofender qualquer 

outro, dominado por impulsos generalizados em relação a tudo e impulsionado 

pelo ius in omnia, ou seja, pela vontade natural de desejar qualquer coisa, sem 

limites. Nesse sentido, o Estado é um artifício que fixa em um ponto o fluxo 

ingovernável de tudo. A filosofia de Hobbes é, portanto, o horror da natureza e, 

com ela, da natureza humana. O homem é então lido de uma forma 

decididamente antiaristotélica e não é de maneira alguma sociável por 

natureza, pelo contrário; aceita viver com os outros apenas para evitar o 

summum malum, a morte violenta pelas mãos de um semelhante ou de bandos 

organizados. Parece, em outras palavras, o mundo recentemente descrito por 

Cormac McCarthy, um grande da literatura americana, no romance The road, 

em que, em um cenário pós-apocalíptico, um pai e um filho vagam por terras 



168  

desertas que um dia foram o mundo, tentando sobreviver diariamente, de todas 

as maneiras, em uma paisagem horrífica e totalmente inóspita, onde cada 

sombra é uma possibilidade de morte e onde todo vínculo entre os seres 

humanos parece estar completamente ausente300. 

Hobbes argumenta que fazer política, agir dentro da sociedade, significa 

essencialmente gerir o vasto capital do terror e tirar dos homens a capacidade 

de administrar autonomamente a violência; estamos nos primórdios da visão 

weberiana, segundo a qual o Estado é o monopólio organizado da violência 

legítima. Nesse contexto, a política torna-se a arte de manter a paz e a ordem 

através do medo das consequências da anarquia, que seria a fase em que todos 

pretendem ser titulares de um ius naturale exclusivo, em virtude do qual vale 

sempre o dito mors tua vita mea. O ensinamento que se deriva disso, mutuado 

também de Tucídides – de quem Hobbes foi leitor atento e tradutor –, é que a 

estabilidade e a coesão social se baseiam em um delicado equilíbrio de medos e 

obrigações recíprocas, que impedem os indivíduos de deslizarem para o caos e 

para a guerra de todos contra todos, como ressoa nas páginas dramáticas da 

Guerra do Peloponeso relativas à peste de Atenas. 

O ius naturale de que Hobbes fala refere-se ao fato de que cada homem 

pretende para si, de forma exclusiva, um ius in omnia, ou seja, um direito sobre 

todas as coisas que deseja. Traduzido, significa que cada homem, na natureza, 

é titular da liberdade de usar seu próprio poder como quiser, como melhor lhe 

parecer, e pretende direcioná-lo para os fins que considera individualmente 

mais adequados para si. Esta é a liberdade para Hobbes: ausência de 

impedimentos externos, assim como a busca dos desejos na ausência de 

limites, que necessariamente conflitam com os dos outros. Em um cenário 

desse tipo, a palavra que os homens podem trocar ou prometer vale pouco ou 

nada, assim como a fidelidade aos pactos, porque, se o único fim é o próprio 

 

300 C. McCarthy, La strada, traduzione di Martina Testa, Einaudi, Torino, 2007. 



169  

benefício individual, a palavra dada vale muito pouco e pode ser retratada um 

segundo após ter sido jurada. 

Em um texto anterior ao Leviatã, o De Cive, pode-se notar já desde a página 

de rosto original da obra que Hobbes coloca em nítida oposição o mundo da 

liberdade – incarnado pela vida brutal dos nativos americanos – e o mundo 

ordenado da civitas mediado pelo imperium. Nesse sentido, a liberdade é 

violência, ou seja, um espaço anárquico marcado por competição, desconfiança 

e vanglória. As Américas, em tudo isso, oferecem, segundo Hobbes, um 

testemunho vivo do que é o horror natural, que não permite crescimento, nem 

progresso nem indústria, mas fixa a vida à sobrevivência e ao conflito 

contínuo. Essa concepção destaca o quanto a política é aquela ciência que 

deve, por força das circunstâncias, «desconhecer qualquer hierarquia 

natural»301, e não pode se fiar, para ser eficaz, em nenhum poder tradicional, 

assim como em nenhuma autoridade de cúpula, mas que opera segundo uma 

tabula rasa e estabelece um plano horizontal que se torna o transcendental da 

política. Ninguém na terra possui autoridade por natureza, nem muito menos é 

intérprete de uma transcendência, porque tal plano é negado aos homens, e, 

portanto, ninguém pode se apresentar como o executor e o intérprete do Bem. 

Aqui a racionalidade cartográfica torna-se o mundo. Construir o imperium 

rationis significa, de fato, preliminarmente, «assumir absolutamente como 

primum a insensatez do mundo para o homem»302. O sentido é estabelecido a 

partir da operação de superação da natureza, no momento em que a 

possibilidade da construção racional de ordem coloca completamente de lado a 

desordem existente, e ergue uma máquina (o Estado) que é de fato a única 

ordem artificial que permite a vida e a convivência. Este é o motivo pelo qual o 

filósofo inglês é um filósofo eminentemente político, porque reconhece à 

política, enquanto ciência, uma esfera completamente autônoma em relação à 

301 C. Galli, All’insegna del Leviatano in T. Hobbes, Leviatano, cit., p. VI. 

302 Ibid. 



170  

teologia, à religião, à economia e à ética: nenhuma dessas, de fato, é capaz de 

produzir ordem e convivência, e a nenhuma delas se pode confiar a construção 

do futuro. Nesse sentido, a aurora da racionalidade moderna é antinobiliária, ou 

seja, desconhece hipoteticamente que haja um resíduo de articulação que 

escape à hipótese da natureza como reino da igualdade entre os homens – 

embora tal igualdade seja pensada na violência e no perigo –, e é precisamente 

assim que «dessa igualdade de habilidades surge a igualdade na esperança de 

atingir nossos fins»303. Esses fins, porém, nunca são preordenados, nunca são 

dispostos nem por uma mente divina, nem por inclinações ao bem, o homem 

não tem lugares próprios, ou seja, não tende a nada, exceto à propagação de seu 

próprio desejo, de objeto em objeto. Em Hobbes há uma ausência radical 

daquele finis ultimus de que está cheia a tratadística antiga e medieval. Nesse 

sentido, o homem de Hobbes é um homem aberto, impulsionado adiante na 

ausência de meta, e, portanto, violento e angustiado, animado por um desejo 

perpétuo sem paz, contínuo, «que cessa apenas na morte»304. A natureza não é 

nada além disso, e, no fim das contas, é entendida por Hobbes apenas como 

uma hipótese mental, horrenda, da qual é preciso fugir o mais rápido possível, 

e assim sua concepção do estado natural «traduz dentro da teoria política a 

ideia fundamental da ausência de uma ordem moral do mundo»305. 

 

7. Lobisomens e Cidadãos 

 

 

Giorgio Agamben, em Homo Sacer, no capítulo intitulado Il bando e il lupo, 

concentra-se na figura do lobisomem, loup garou, identificando nele a figura 

decisiva da relação entre política e direito, especialmente pela importância que 

teve no antigo mundo germânico e escandinavo. A figura do friedlos, o sem 

303 T. Hobbes, Leviatano, cit., p. 128. 

304 Ivi, p. 101. 

305 T. Magri, Hobbes, Editori Laterza, Roma-Bari, 1994, p. 23. 



171  

paz, que não era nem homem nem animal, habitava uma zona cinzenta da 

existência e, por isso, podia ser morto por qualquer um sem relevância penal306. 

O que se mostra importante dentro desse percurso, além das intenções de 

Agamben, é o fato de que o homem-lobo é uma das chaves de acesso ao 

discurso que inaugura a modernidade, representando de fato a figura augural 

por antonomásia. É o verdadeiro arquétipo conceitual com o qual todo o 

pensamento posterior teve que lidar, para o bem ou para o mal. O grande 

politólogo francês Jean Bodin, estimado não só por suas competências 

filosóficas, mas também por ser um notável demonólogo, tratou da questão dos 

lobisomens em seu trabalho De la démonomanie des sorciers, publicado em 

1580. Este texto, um dos tratados de demonologia mais influentes da época, 

explora várias formas de feitiçaria e possessão demoníaca, incluindo o 

fenômeno da licantropia, que naquela época atraía uma forte atenção 

transversal a todas as classes sociais. Bodin analisa vários casos históricos e 

testemunhos da época para sustentar sua tese. Ele acredita firmemente na 

realidade da transformação física, afirmando que o diabo tem o poder de alterar 

a forma humana, e esse poder, segundo Bodin, não é apenas uma ilusão, mas 

uma verdadeira metamorfose do corpo. Para apoiar isso, o filósofo francês cita 

diversos casos conhecidos de licantropia para corroborar suas teorias, incluindo 

um dos mais famosos, o de Gilles Garnier, conhecido como “o lobisomem de 

Dole”, um homem processado e queimado vivo na fogueira em janeiro de 1574 

por ter matado e comido crianças, após confessar ter recebido de Satanás a 

capacidade de se transformar em lobo. A atenção que a cultura dedicou a esse 

tema provavelmente testemunha o fato de que o homem nutre o medo de que, 

por trás de cada homem, de cada semelhante, se esconda a besta contrária a 

toda regra da razão e da convivência, e essa possibilidade é particularmente 

inquietante. 

 

306 Cfr, G. Agamben, Homo sacer, cit., p.116 e sgg. 



172  

Nesse contexto, parece também supérfluo retornar à importância do homo 

homini lupus hobbesiano, ou seja, do homem tomado na dissolução das ordens 

civis, quando a prática coincide com a elementaridade da fisiologia; o homem é 

visto como um corpo em movimento, movido por impulsos poderosos capazes 

de orientá-lo a desejos pelos quais é governado, e em que a razão decai ao 

papel de pura função estratégica que permite alcançar um fim privado. Esse 

mundo descrito por Hobbes expõe o materialismo absoluto do autor, segundo o 

qual toda ação do espírito ou da res cogitans é de fato abolida, e em que tudo é 

ação e reação que corre no plano da matéria. Em contraste com a visão 

humanística do homem que praticamente dominava o mundo europeu, surge 

com Hobbes, de maneira prepotente, uma imagem completamente nova, pela 

qual «a geometria se torna o modelo insuperável de um saber que, a partir de 

poucos e indiscutíveis axiomas, é capaz, a priori e de modo necessário, de 

deduzir os caracteres essenciais do mundo da experiência»307. Em outras 

palavras, a geometria euclidiana se torna, juntamente com a nova visão 

galileana, o novo método capaz de fornecer um saber certo, em que tudo é 

reduzido a espaço geométrico e corpos em movimento; é um universo em que 

até a mente humana e todas as suas faculdades são enquadradas como 

fenômenos físicos, sujeitos às mesmas leis da matéria: os pensamentos não são 

nada mais do que movimentos mecânicos no cérebro, derivados de estímulos 

sensoriais, dentro de uma cadeia que não conhece outra coisa senão as leis do 

movimento. Essa antropologia completamente materialista-mecanicista é desde 

o início uma modalidade que rejeita, da forma mais radical, o tradicionalismo 

religioso e com ele toda postura moral que não parte do sistema mais baixo das 

necessidades, e rejeita, portanto, qualquer posição que tente fazer do homem 

algo louvavelmente próximo a um criador perfeito, ou inclinado naturaliter ao 

bem. 

 

307 L. Negri, Persona e Stato nel pensiero di Hobbes, Jaca book, Milano, 1997, p. 20 



173  

O conceito de lupus marca para o homem um status em que tudo é 

movimento exterior, apetite e aversão, prazer e repulsa, em que a imaginação 

desempenha um papel decisivo. A posição hobbesiana marca, portanto, a partir 

da antropologia, uma ruptura epocal, pois estabelece uma epistemologia que 

produz uma reestruturação geral do mundo a que se dirige, e para a qual, além 

da inexistência de qualquer res cogitans, não existe outra coisa senão a linha de 

continuidade da matéria, desde a física elementar até o Estado. Hobbes faz 

tudo começar com o estímulo externo que gera, em termos puramente 

mecanicistas, um movimento da periferia do corpo para o centro, que para 

Hobbes pode ser tanto o coração quanto o cérebro; no centro, gera-se outro 

movimento que se identifica com a sensação, que não possui nada de espiritual, 

mas que, explica Hobbes, é puramente física e mecânica. A partir disso, o 

mundo pode ser reduzido ao espaço físico e pode ser pensado nas categorias da 

ciência, e é justamente nesse movimento que se expressa ao máximo seu 

materialismo. Ele reproduz nesse ponto a doutrina dos Estóicos, que 

afirmavam que só o corpo existe, porque só o corpo pode agir ou sofrer uma 

ação, ou seja, estar dentro da dinâmica do sofrer que mantém todo o ser unido. 

Nisso tudo, a palavra !incorpóreo” é para o homem desprovida de qualquer 

significado; mesmo quando é referida a Deus, não expressa um atributo 

autêntico dele, mas apenas a intenção piedosa de honrá-lo com um atributo que 

o distingue do que há de mais grosseiro e baixo na natureza. E assim, na 

polêmica com o bispo Bramhall, Hobbes afirma que até dizer que Deus é 

incorpóreo equivale a dizer que ele não existe de todo; qualquer coisa, para 

existir, deve ser corpo, ou seja, estar em uma medida e em uma dimensão. Não 

há, portanto, nenhuma possibilidade de um plano adicional, em que algo como 

o espírito possa agir e se manifestar, e tudo é resolvido em uma mecânica 

movida por desejo e pulsão reativa, pela qual a nova ciência se torna um olhar 



174  

absolutamente novo lançado sobre o humano e suas dinâmicas, e é a esse 

respeito que Hobbes afirma: «eu não disputo, eu calculo»308. 

A nova ciência política, em outras palavras, simplifica as complexas e 

inúteis argumentações antigas, em vista do único fim que é a ordem e a paz, 

que coincide com a superação da existência meramente natural. Agora, para 

que isso possa ocorrer, é necessário traduzir o lobisomem em cidadão. A 

filosofia de Hobbes, de fato, não chama em causa a complexidade do homem 

em sua tridimensionalidade; não é o homem com seu fardo de paixões 

violentas e ingovernáveis que habitará o reino artificial da razão, mas o 

cidadão, ou seja, algo muito diferente, que deixa para trás, abandona, a 

totalidade problemática de seu potencial de lobo, e acessa a relação positiva 

com seus semelhantes mediada pelo Estado. Nesse sentido, a racionalidade 

política moderna não se apoia no homem, pelo contrário, coloca de lado a 

diversidade ingovernável para tratar do cidadão, do animal civilizado, ou seja, 

daquele que alienou sua liberdade de fazer mal a qualquer um 

indiscriminadamente e entrou no pacto. Essa dialética homem-cidadão marca 

uma passagem fundamental, sobre a qual se articulam toda uma série de 

discursos que se tornarão o alfabeto político do mundo moderno. Em relação a 

isso, o Estado, como Hobbes o vê, ou seja, como imperium rationis, não é um 

prolongamento natural da existência bruta, nem tampouco é um produto de 

forças transcendentais que intervêm para tirar os homens da penosa condição 

de conflito perpétuo. 

Já com Hobbes, é o transcendental que se torna a questão fundamental, e 

não mais a transcendência, e por isso não é preciso esperar Kant: o 

transcendental do mapa é a origem, não em jogo, do discurso, não Deus, que é, 

ao invés, relegado a um reino celestial distante. Nesse sentido, a gênese que 

conduz do homem-lobo ao cidadão de um Estado não ocorre por intercessão de 

Deus, nem por um comando que vem do alto: é o homem com seus poucos 

308 T. Hobbes, De Cive, a cura di Tito Magri, Editori Riuniti, Roma, 2005, p. 14. 



175  

recursos disponíveis que dá vida, de baixo, a uma ordem capaz de favorecer a 

vida e afastar a morte. No estado de natureza, existe de fato um ius naturale 

mas também uma lex naturalis, ou seja, além de ser um ser desejante e 

violento, o homem possui uma frágil possibilidade, dada pela luz natural – não 

deseja morrer de morte violenta – e, portanto, tem a capacidade de rejeitar a 

natureza e acessar a civilização. 

O poder moderno não é pensado como um presente que o céu dá à terra; 

nasce de baixo, do pacto entre aqueles lobisomens que escolhem a convivência 

e decidem limitar seu potencial destrutivo. O pacto de que Hobbes fala, de fato, 

«consiste no fato de que cada um, simultaneamente a todos os outros, cede seu 

poder natural de governar a si mesmo [...] a um terceiro»309. No entanto, 

ninguém é obrigado a realizar um pacto desse tipo, que nesse sentido resulta 

ser totalmente espontâneo e não sujeito a nenhuma coerção. Se as coisas são 

assim, a natureza, conotada de forma totalmente negativa, possui em si uma 

única nota positiva, aquela lex naturalis que pode fazer com que os homens 

escolham deixar a própria natureza, salvando-se assim da liberdade 

problemática que cada homem carrega. 

É importante lembrar, no entanto, que, embora feroz e violento, esse quadro 

geral da vida natural não deve ser entendido como pura bestialidade; o homem 

enquanto indivíduo já está sempre na razão, mesmo que numa sua declinação 

individualista e meramente calculista, pobre, voltada para fins privados e 

incapaz de reciprocidade. Isso significa que a passagem para a civitas não 

implica a adoção da razão em detrimento da ilogicidade total, mas indica uma 

metamorfose da racionalidade, que passa de um momento privado para um 

público, mudando assim significativamente de forma qualitativa. Hobbes 

escreve que: «fora do Estado é o poder das paixões, a guerra, o medo, a 

miséria, a feiúra, a solidão, a barbárie, a ignorância, a crueldade»310, e a razão 

309 C. Galli, All’insegna del Leviatano, cit., p. XX. 

310 T. Hobbes, De Cive, cit., p. 112. 



176  

se coloca a serviço disso; no estado civil, tudo se baseia no «vantagem da 

reciprocidade»311. 

 

8. O Abandono 

 

 

Enquanto no estado de natureza a violência e a fraude se revelam virtudes, 

porque ubi lex non est ibi omnia licet, e portanto, na ausência de justiça e 

jurisdição, tudo é permitido; uma vez que o pacto entre os indivíduos é 

estabelecido – que é ao mesmo tempo pactum unionis e subjectionis – os 

direitos dos indivíduos são imediatamente transferidos a um terceiro, o 

soberano, capaz de representar a unidade do povo e garantir sua coesão geral. 

Assim nasce a pessoa civil, o Estado, que em Hobbes não admite qualquer 

divisão de poderes, pois tal articulação poderia ser problemática e reacender 

conflitos internos capazes de destruir novamente a máquina estatal. A grande 

pessoa artificial torna-se, então, juíza na terra do que é bom e do que é mau, 

retirando essa decisão do arbítrio dos indivíduos, que se tornam, em vez disso, 

o corpo do Estado. O ponto de partida teórico desse sistema está no fato de que 

ninguém detém a verdade, e, portanto, ninguém pode se considerar portador da 

ordem justa que outro ameaça; é a autoridade que faz as leis, não a verdade. 

Dessa forma, a razão é retirada de todas as partes em conflito; o Estado 

moderno, como corretamente observou Schmitt, tem uma origem 

desequilibrada sobre a voluntas, da qual a ratio é um resultado: é a vontade 

ordenadora que estrutura uma ordem racional, e não é a partir da verdade 

absoluta detida por uma das facções em conflito que se edifica o imperium 

rationis, muito menos a lei é uma ordem que apazigua as paixões: «a lei é 

vontade e comando, não um sábio conselho: ela vigora não em virtude de 

qualidades morais e lógicas, mas precisamente como comando»312. O ponto 

311 G. Preterossi, Autorità, cit., p. 56. 

312 C. Schmitt, Dottrina della costituzione, cit., p. 191. 



177  

crítico das guerras civis de religião residia, de fato, na pretensão de todas as 

partes em conflito de estarem do lado da razão, rebaixando assim o próprio 

inimigo a inimigo da verdade. Hobbes tenta evitar esse mecanismo, 

sustentando que ninguém pode alcançar a verdade, que é de fato inacessível 

aos homens e, portanto, não está em jogo em nenhuma guerra entre os homens: 

a política não tem a ver com a verdade nem com a razão; nenhum contendente 

pode dizer que tem God on his side: o mundo é um espaço abandonado por 

Deus, onde sua palavra não ressoa, e, portanto, ninguém pode se apossar dela e 

usá-la contra outro. É o soberano que decide o que é razão e o que não é, e isso 

é um ato existencial que determina a unidade de um povo. 

Neste sentido, para Hobbes, a morte de Cristo na cruz é tomada literalmente, 

e a terra é realmente um vale de lágrimas abandonado por Deus, desprovido de 

ordem e de philia natural, onde os homens, deixados a si mesmos, devem se 

virar. A esse respeito, parece indicativo que Etienne Gilson, uma das vozes 

mais altas do catolicismo do século XX, em seu texto Deus e a Filosofia, não 

faça menção a Hobbes, não dedicando nem um parágrafo ao seu pensamento, o 

que prova que, bastante claramente, Deus não está presente na filosofia do 

pensador inglês. O pressuposto inicial do seu pensamento, de fato 

incontestável, é que «Hobbes funda a nova filosofia política dentro e nos 

termos de um quadro metafísico e epistemológico, onde é central a negação da 

ordem racional e moral do mundo»313. 

Aqui, nesse ponto, percebe-se o corte que Hobbes realiza entre a terra e o 

céu. Não existe um paradigma que, através de mediações, desce do reino 

celeste à terra e, consequentemente, não há nenhum pontífice ou intérprete de 

Deus que traduza sua vontade na terra. O canal de graça – que no mundo 

cristão vai de Deus ao mundo, passando por uma série de mediações que 

aproximam a terra ao reino dos céus – é completamente negado por Hobbes; 

Cristo abandonou o planeta, deixando o homem lidar sozinho com sua 

313 T. Magri, Hobbes, cit., p. 65. 



178  

ausência, com seu vazio. A memória da última ceia torna-se memória de uma 

ausência, de uma presença que foi, mas que não é mais; por isso, não é possível 

construir sobre esse vazio qualquer estrutura, se o mundo é o vazio de Deus, 

então não há nada que possa predispor ao bem, e a transcendência torna-se 

muda, fecha-se, e nunca mais pode valer para qualquer tipo de legitimação na 

terra. As ordens não vêm mais de Deus, mas sim do pacto que homens 

aterrorizados fazem em nome da própria salvação, confiando na unidade 

política que determina uma unidade existencial que encerra o estado de 

natureza. Se a transcendência não existe mais, o que age é o transcendental do 

mapa e sua racionalidade geométrica, que assim funciona como modelo para a 

construção ordenada das ordens civis de acordo com modos que são espaciais, 

porque, nesse sentido, é a espacialidade que freia o caos. É o corte do soberano 

que ordena, e, portanto, é apenas a partir da imanência que se configura uma 

transcendência, ou seja, um retorno a um !além” em relação ao mundo: a 

soberania não desce do alto, mas surge de baixo, do plano das necessidades, 

para depois se desprender desse plano e estabelecer uma ordem, criando uma 

verticalidade do olhar, que é a condição do homem não pensado como pura 

animalidade necessitada e desejante, mas que é capaz de estabelecer uma 

unidade existencial. 

Em relação a essa ordem do discurso, Carl Schmitt propôs, em seu texto O 

Conceito do Político, na edição de 1963, uma leitura da relação 

transcendência-imanência presente na obra do filósofo inglês, segundo a 

famosa imagem do cristal de Hobbes314. Schmitt sustenta que o sistema de 

Hobbes «deixa aberta a porta para a transcendência»315, e isso significa que o 

modelo político hobbesiano pode ter duas direções de leitura: de cima para 

 

314 Em C. Schmitt, Il concetto di politico em Id., Le categorie del politico, cit., pp. 

150-152. Para uma análise exaustiva dessa leitura schmittiana, consulte G. A. Di 

Marco, Thomas Hobbes nel decisionismo giuridico di Carl Schmitt, Guida, Napoli, 

1999. 

315 C. Schmitt, Il concetto di politico, cit., p.150. 



179  

baixo ou de baixo para cima. Em outras palavras, o nexo de proteção e 

obediência, que sanciona o nascimento da soberania moderna, pode ser lido ou 

a partir da transcendência, segundo a qual Jesus is the Christ, ou do plano das 

necessidades imanentes, ligadas ao necessidade material de proteção que os 

indivíduos têm. Agora, ao desenvolver seu discurso, o próprio Schmitt se 

depara com uma questão que deixa em suspenso, decidindo não aprofundar. 

Esse modelo de cristal que ele mesmo propõe, se lido de cima para baixo – ou 

como Schmitt diz, a partir da abertura para a transcendência – não encontra 

uma substância que deve então ser traduzida no plano da realidade, mas 

encontra o que poderíamos definir como um princípio de neutralização, que no 

caso específico de Jesus is the Christ serve como ponto de partida capaz de 

pacificar os contrastes dentro das diferentes confissões cristãs, mas que por si 

só não basta, pois imediatamente a questão fundamental se torna: quem 

interpreta a vontade de Deus? Quem decide o que significa que Jesus é o 

Cristo? Do pressuposto Jesus is the Christ não decorre naturalmente nenhuma 

ordem, nenhuma; é necessário que alguém, ou seja, o soberano, construa essa 

verdade na terra, sem qualquer garantia de sucesso. A transcendência, em 

outras palavras, não é uma substância que serve de fundamento. A de Hobbes, 

de fato, não é uma teologia política rica em substância; não é o teológico que 

preenche a política, muito pelo contrário: o teológico esvazia o político, porque 

é a partir do vazio de Deus que se pode entender a ordem moderna como a falta 

de fundamento das ordens. O Estado não tem um terreno sobre o qual se 

apoiar; e Cristo não é a base sobre a qual o Estado se ergue e se gloria. A 

racionalidade moderna nasce como um plano porque é o sujeito que deve 

imprimir ao mundo uma racionalidade, e essa racionalidade está na gestão dos 

espaços a partir de uma espacialidade geométrica, que deve ser sobreposta ao 

desordem natural. 



180  

Agora, porém, a pergunta que Schmitt mesmo coloca está relacionada à 

«permuta ou não permuta da máxima»316; em outras palavras, Jesus is the 

Christ parece não representar de forma alguma um conteúdo indisponível para 

o homem. Em relação a isso, de fato, a pergunta se torna esta: posso trocar essa 

máxima Jesus é o Cristo por Alá é grande, ou por a cada um segundo suas 

necessidades, cada um é livre, ou por qualquer outro culto público, mesmo que 

fosse aqui não vale nenhuma lei? Do rigor do discurso hobbesiano, além de 

suas convicções pessoais, eu acredito que isso seja perfeitamente possível. 

Jesus é o Cristo é um princípio inderrogável do culto público, mas por si só 

não significa nada, é necessário alguém que o interprete; e não é uma verdade 

absoluta que força o mundo a aceitá-la inderrogavelmente; como notou com 

perspicácia Blumenberg, a transcendência em Hobbes parece algo lacônico, 

que tem a ver com a «necessidade de pano de fundo e de pathos»317. Qualquer 

outra máxima pode servir como transcendência em relação a uma imanência; 

mesmo adotar como culto público aqui não vale nenhuma transcendência é 

uma maneira de imprimir uma estrutura existencial a um grupo humano que 

excede o mero plano das necessidades e dos desejos: transcendência não 

significa Deus ou hierarquia, significa excedência do humano em relação ao 

plano da mera sobrevivência animal. 

Ambas as direções de leitura que Schmitt propõe do cristal de Hobbes – de 

cima para baixo, assim como de baixo para cima – referem-se, a meu ver, à 

necessidade de proteção que garante a vida; tudo remete ao summum malum 

da morte violenta, e não há nenhuma palavra de Deus que deve ser realizada 

nesta terra. Nesse sentido, a soberania hobbesiana é algo fechado em si mesmo, 

mas que tenta remeter a outro, e isso qualquer estrutura faz, mesmo que tal 

movimento a recuse. Deve, de fato, haver algo que organize um grupo humano, 

 

316 Ivi, p. 151. 

317 H. Blumenberg, La legittimità dell'età moderna, traduzione di C. Marelli, Marietti 

1820, 1992, p. 99. 



181  

deve necessariamente haver uma máxima do culto público, mesmo que seja a 

negação de qualquer culto. Se de fato surgisse um Estado em que a máxima 

seja Não existe nenhum Deus, ou não é pensável nenhuma transcendência, isso 

não afetaria a abordagem hobbesiana, ou seja, a necessidade de um «algo mais 

que faça de um grupo de homens algo que possa ser dito nós somos isso»318. 

Em Hobbes, portanto, não há nenhuma fundação do poder do alto, o de Hobbes 

é um puro materialismo intrinsecamente voltado para a imanência, em que, 

porém, nem tudo pode ser furiosamente reduzido à necessidade ou aos desejos, 

mesmo que tudo parta deles. Se falamos de imanência em relação à filosofia de 

Espinosa, segundo a qual Deus não é transcendente, mas é sive natura, ou seja, 

está em toda parte, isso não parece tão diferente de quem diz que, no fundo, 

Deus não está em lugar nenhum, a questão se torna a de uma excedência em 

relação à mera sobrevivência. 

A soberania hobbesiana, portanto, parte de uma imediatidade, é colocada em 

prática por um ato livre dos indivíduos, e tal ato não é realizado em nome da 

verdade, mas em nome da paz e da vida nesta terra. E não há nada que não 

esteja à disposição deles, não há nenhuma substância que escape, nenhuma 

estrutura ideal que deva necessariamente ser traduzida em vida e que o homem 

não possa reconhecer como superior a si mesmo. A única palavra de Cristo 

capaz de oferecer a esperança de sucesso do projeto político é aquela presente 

no Evangelho de João, «deixo-vos a paz, dou-vos a minha paz» (Jo 14, 27). O 

que, no entanto, não testemunha nenhuma certeza, mas tem exclusivamente um 

valor indicativo, capaz de estender a mão aos homens na esperança de uma 

convivência baseada na reciprocidade e não na violência, sem criar nenhuma 

obrigação ou vínculo ou certeza de sucesso de uma ordem pacífica e racional. 

Nesse sentido, buscar a paz torna-se para Hobbes algo possível para o homem, 

e é de fato o único frágil elo que liga a terra à palavra de Cristo que deixou o 

mundo: pax quaerenda est. 

318 C. Schmitt, Il concetto di politico, cit., p. 



182  

 

9. Lógica cartográfica, meta-modelo e racionalidade política moderna 

 

 

Em seu Die Provinz des Menschen, Elias Canetti escreveu que «do além 

restou o nada, sua herança mais perigosa», e essa frase, com sua icástica 

brevitas, é incomparável ao nos deixar uma porta aberta para o que é a era 

moderna319. 

A tradição que chamamos de modernidade, inaugurada por Hobbes, 

estabelece um novo plano, que é de fato imanente, e não vem de cima, mas 

surge dos necessidades e a partir delas encontra sua estruturação. Se adotarmos 

a ideia de que a racionalidade política moderna deriva sua gramática conceitual 

da imagem cartográfica, então devemos reconhecer que o «plano de 

imanência» é exatamente a mesa sobre a qual se imprime a imagem 

cartográfica; e esse plano é fruto de uma operação projetiva – ou seja, um ato 

que traduz o globo em uma tabela – e um ato desse tipo não pertence ao plano 

de imanência em si, mas é um momento transcendente que prevê um sujeito 

titular da ação. Cada modelo necessita de um meta-modelo: de um 

transcendental que não permite que a imanência se feche sobre si mesma, em 

nenhum caso, nem mesmo se essa clausura for pretendida. No mundo 

moderno, é o sujeito revolucionário que estabelece a “mesa”, que corta o 

mundo reduzindo-o à Terra, ou seja, à horizontalidade de sua voluntas. 

Em um texto conhecido de 2000, Empire, Hardt e Negri pretendem que 

existiram duas modernidades, uma referível a Hobbes e outra a Spinoza, uma 

que reafirma a transcendência e outra diretamente herdeira do espírito 

humanista e renascentista: uma contrarrevolucionária e outra revolucionária320. 

 

319 E. Canetti, La provincia dell’uomo. (Quaderni di appunti 1942-1972), traduzione 

di F. Jesi, Adelphi, Milano, 1978, [Kindle]. 

320 Sobre isto veja-se: M. Hardt - A. Negri, Impero, traduzione di A. Pandolfi, RCS, 

Milano, 2003, pp. 80 e sgg. 



183  

No entanto, o monismo spinoziano move-se precisamente na linha hobbesiana, 

em que a realidade não exige mais uma referência transcendente. Em Spinoza, 

Deus é imanente à natureza; em Hobbes, a política e a ordem social são 

construídas sem necessidade de uma legitimação divina. Essa passagem 

elimina a ideia de uma ordem moral ou divina preexistente, substituindo-a por 

uma ordem construída humanamente e racionalmente, que inaugura o conceito 

revolucionário de energia política como povo capaz de traduzir sua força em 

realidade efetiva. A visão dos dois filósofos – Hobbes e Spinoza – pode, em 

certo ponto, divergir, mas ambos partem do mesmo plano, do mesmo 

transcendental do mapa, como bem destacado por Farinelli, que observou 

como todos aqueles que se pretendem imanentistas radicais, entre eles Deleuze, 

Guattari e Negri – e que remontam tal tradição a Spinoza como um alter 

moderno – são, no fundo, os mais ptolemaicos de todos321. Nesse sentido, a 

modernidade é uma e não duas.  Inscrever Hobbes entre os 

contrarrevolucionários é um non sense histórico, pelo menos como os eventos 

históricos realmente ocorreram: primeiro porque a lógica cartográfica opera 

apagando as representações simbólicas e míticas pré-modernas, permitindo 

abandonar a ideia de uma ordem moral ou divina preexistente; segundo porque 

o corpo do Estado não é pensado como uma jaula, mas como a única 

possibilidade de imprimir uma vontade política em uma situação histórica 

concreta, e esse era o sentido da representação, como conceito extremamente 

barroco. Hobbes é um admirador e continuador da ciência moderna, não seu 

opositor, e não há nele qualquer vontade de tornar vãos os progressos da 

ciência, pelo contrário. Toda a abordagem geométrica-matemática é estendida 

às questões humanas, e a política que se constitui como ciência provém 

justamente dessa adesão que o filósofo inglês faz de toda a renovada atmosfera 

cultural anti-tradicional. A repercussão prática desse discurso é que, com 

 

321 Cfr, F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., p. 98. 



184  

Hobbes, o conceito de auctoritas entra radicalmente em crise, sendo duramente 

questionado. 

 

10. Auctoritas 

 

 

Um dos conceitos mais marcantes de toda a história política ocidental é o de 

auctoritas322. Derivado do verbo latino augeo, que por sua vez tem origem 

grega, significa aumentar em número ou poder, ampliar, crescer. Na língua 

grega, era usado, por exemplo, para indicar o aumento da força de uma cidade, 

enquanto do latino augeo derivou-se o adjetivo augustus, que significa santo e 

sagrado, e que inicialmente era utilizado principalmente para locais, quando se 

referia, por exemplo, a uma cidade consagrada: «Eleusis sancta illa et 

augusta». Poderia indicar tudo o que fosse relacionado à esfera religiosa ou ao 

que se considerava sagrado. Os latinos também usavam como substantivo 

augurium, do verbo auguror (vaticinar), de onde vinha augurium salutis, que 

era um presságio buscado em tempos de paz para saber se era possível rezar a 

uma divindade pelo bem da república. Esse presságio era obtido pelo augure, 

ou seja, pelo intérprete da vontade dos deuses, de cujo colégio também existia 

um, o dos augures. Daí vem o adjetivo augustus, que significa santo e 

 

322 Sobre o conceito de auctoritas já se escreveu muito, tanto em referência ao mundo 

romano quanto em suas várias declinações modernas. Aqui, limito-me a remeter a 

alguns textos consultados sobre o assunto: M. T. Cicerone, La repubblica. Le leggi, A 

cura di G. Bellardi, UTET, 2006; F. Millar, The Roman Republic in Politcal Thought, 

University press of New England, Hanover and London, 2002; A. Lintott, The 

Constitution of the Roman Republic, Oxford University Press, Oxford, 1999; H. 

Arendt, Che cos’è l’autorità in Tra passato e futuro, traduzione di Tania Gargiulo, 

Garzanti, Milano, 1991; G. Capograssi, Riflessioni sull’autorità e la sua crisi, Giuffrè, 

Milano, 1977; F. Viola, Autorità e ordine del diritto, Giappichelli, Torino, 1984; G. 

Preterossi, Autorità, cit.; H. Popitz, Fenomenologia del potere. Autorità, dominio, 

violenza, tecnica, a cura di Sergio Cremaschi, il Mulino, Bologna, 1990; P. Schiera, Lo 

Stato moderno. Origini e degenerazioni, CLUEB, Bologna, 2004; E. Benveniste, Il 

vocabolario delle istituzioni indoeuropee, vol. secondo, Potere, diritto, religione, a 

cura di Mariantonia Liborio, Einaudi, Torino, 2001; A. Del Noce, Autorità in 

Enciclopedia del Novecento, vol. I, Istituto dell’Enciclopedia italiana Treccani, Roma, 

1975. 



185  

venerável. Esse termo passou a ser um atributo da pessoa de Otaviano, 

imperador conhecido como Augusto. 

Na experiência jurídica romana, auctoritas indicava a atividade pela qual 

um sujeito ou órgão institucional integrava os efeitos da atividade de outro, por 

si só incapaz de produzi-los em sua plenitude e eficácia. Por exemplo, 

especificamente, o conceito de autoridade indicava o ato pelo qual os membros 

patrícios do senado consentiam com uma deliberação aprovada pelos comícios 

populares, segundo um princípio que considerava o povo incapaz de tomar 

decisões que tivessem força autônoma, necessitando, portanto, da força da 

auctoritas para serem traduzidas em prática. A auctoritas era, portanto, algo 

destinado a aumentar a força de um ato ou até mesmo a força contratual de um 

sujeito, como no caso de menores ou mulheres. Já nas XII tábuas, solicitadas 

pela plebe, entre 451 e 450 a.C., a obra jurídica mais antiga de toda a história 

de Roma, está presente o conceito de auctoritas, com o significado de defesa e 

integração de outra vontade, destinada a aumentar seu poder. Como atestado no 

De Legibus de Cícero, a arcaica auctoritas patrum do pater familias se 

institucionaliza, durante os séculos da república, na auctoritas senatus. Toda 

essa tradição, apesar da virada imperial, preserva para um órgão do estado 

romano, o senado, um papel determinante, que não permite a concentração de 

todo o poder na figura do princeps. A ascensão de Septímio Severo, no final do 

século II d.C., constitui um momento de virada na história romana; ele é 

considerado o iniciador da noção de dominato, que marca o fim da antiga 

estrutura institucional. Ainda durante o principado, de fato, o imperador era 

visto como um gestor privado do império em nome do Senado, em uma espécie 

de diarquia em que a autoridade imperial (auctoritas) era equilibrada pelo 

prestígio e pelo poder decisório do próprio Senado, que mantinha um canal 

legitimador ligado à tradição dos pais. Esse equilíbrio, embora precário e 

muitas vezes favorável ao imperador, garantia certo grau de colegialidade e 

compartilhamento de poder, capaz de fornecer estabilidade ao inquieto mundo 



186  

político romano. No principado, o Senado representava um corpo essencial 

para a legitimidade do poder imperial, que sozinho não poderia encontrar 

qualquer autolegitimação. A auctoritas senatorial não era apenas uma herança 

da República, mas um elemento vital que conferia legitimidade às decisões e 

ações do imperador, em nome da sagrada continuidade da glória de Roma. 

Tácito, em seus Anais, ainda destaca como os imperadores buscavam a 

aprovação do Senado para manter ao menos uma fachada de continuidade com 

as tradições republicanas323. O dominato foi, de fato, a última forma 

institucional assumida pelo império romano antes de sua dissolução e mistura 

com os reinos bárbaros. 

Como notou Carl Schmitt em O nomos da terra, a dissolução do mundo 

antigo está precisamente na sua renúncia à articulação vital entre auctoritas e 

potestas em nome de uma «divinização tardo-antiga, oriental e helenística, do 

detentor do poder político e militar»324. Em outras palavras, tentou-se resumir 

na figura do imperador poderes que pertenciam a âmbitos separados, 

produzindo aquela típica divinização do poder própria do mundo oriental, em 

que em uma só pessoa se concentram os atributos da sacralidade e da 

potestade, na forma do imperador-deus. Uma vez encerrada a história do 

Império Romano do Ocidente, o conceito de auctoritas renasce nos anos entre 

o II e o III século da era cristã, com Tertuliano, sob a forma de depositum fidei 

— sobre o qual se funda a posição católica ligada à correta interpretação que a 

Igreja de Roma faz das escrituras, em virtude do excedente, por sua natureza 

mesmo autoritativo, que pertence àqueles que herdam por direito o 

conhecimento correto que os apóstolos aprenderam diretamente de Cristo — 

ou seja, aquele conjunto de conhecimentos que Jesus revelou aos apóstolos e 

que estes transmitiram depois aos bispos e seus sucessores. Isso faz com que a 

Igreja seja, historicamente, a guardiã do saber que de Cristo desce, ao longo 

323 Tacito, Annales, I, 2. 

324 C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 45. 



187  

dos milênios, através dos sucessores de Pedro, e que encontra sua formalização 

no conceito de auctoritas apostolica. 

A expressão paulina «non est potestas nisi a Deo»325 inaugura, precisamente 

neste contexto, toda a história ocidental ligada à articulação ou dualismo entre 

uma auctoritas de que é titular a Igreja, e uma potestas de que é titular o poder 

temporal, na qual a auctoritas está mais alta e de que a potestas deve levar em 

conta. Nesse sentido, a tradição cristã fratura o conceito de poder, indicando 

como nenhum poder terreno basta a si mesmo, e nenhum poder pode ser 

pensado como auto-imposto, porque em vez disso sua legitimação vem de 

outra parte. Em outras palavras, o poder na terra pode existir enquanto 

responde a uma ordem cósmica em relação de graça com Deus, caso contrário 

é tirania. A esse respeito, são indicativas as palavras de Cristo dirigidas a 

Pilatos, segundo as quais «regnum meum non est de hoc mundo», que 

claramente remetem a algo que não é imediatamente o plano temporal, mas que 

se coloca em uma relação problemática com ele. De qual reino, afinal, Cristo é 

rei? Claramente de nenhum reino nesta terra, mas sua resposta quer lembrar 

que a terra não é tudo, e que há algo mais, um reino celestial que não é o 

mundo, que não coincide com ele, mas que tem com ele uma relação. Essas 

palavras de Cristo marcam o ato de nascimento de todo o alfabeto político 

europeu, e de toda a sua complexa história de separação ou articulação dos 

poderes e das funções. De qualquer forma, a concepção cristã se funda na 

relação problemática mas indispensável entre auctoritas e potestas, imperium e 

sacerdotium, o que serve de limitação para o poder, porque ele não pode tudo, 

mas tem plena legitimidade apenas se conforme a um bem transcendente. 

Não é claramente possível resumir aqui toda a complicada história da 

relação entre autoridade e potestade, que desde o primeiro mundo cristão, de 

Leão I, chega até Hobbes, mas basta dizer que em Hobbes essa articulação cai, 

porque o moderno nasce precisamente como questionamento do conceito de 

325 San Paolo, Epistola ai romani, XXIII, 1. 



188  

auctoritas, pelo menos nas suas modalidades clássicas. Toda a estrutura 

hobbesiana, de fato, busca fechar o poder sobre si mesmo, segundo uma visão 

que faz surgir a legitimidade da capacidade do soberano de pôr fim ao conflito 

entre os homens e garantir a vida criando uma ordem racional, bidimensional, 

que funda a si mesma na capacidade de proteger e orientar a vida pública. 

Assim nasce o tempo das revoluções políticas modernas, sob o signo do novo 

que não precisa mais respeitar qualquer estrutura tradicional ou territorial. O 

elo central de obediência e proteção em Hobbes torna-se o fato central que 

deve ser lido a partir da revolução espacial abrangente, da redução do mundo a 

um plano racional, e, portanto, o elo protetor deve ser sempre e apenas lido em 

relação à pacificação de um corpo político específico reconduzido à unidade do 

representante: o Estado. 

Nesse sentido, é preciso dar um passo adiante. O primeiro grande crítico do 

conceito de auctoritas foi Martinho Lutero, para quem não é possível pensar 

em qualquer mediação entre o mundo transcendente e a sociedade humana326. 

Tal mediação é rejeitada em nome da interioridade espiritual que, em relação à 

exterioridade mundana e pública, é enquadrada a partir de uma diferença 

radical. O homem cristão é para Lutero absolutamente livre e possui com Deus 

uma relação imediata, que não necessita de qualquer mediação social, e, 

portanto, o papel histórico e salvífico da Igreja de Roma como mediadora da 

graça cai, uma vez que, segundo a teologia católica, a graça segue um canal 

que vai do céu à terra segundo uma hierarquia precisa e articulada. Lutero 

representa, nesse sentido, o retorno ao palco da história da eterna revolta do 

mundo germânico contra Roma, pelo qual a estrutura romanista é 

completamente rejeitada em nome da liberdade que cada indivíduo tem de 

encontrar Deus em seu coração, na ausência de qualquer mediação pública. 

Nesse sentido, para Lutero, a esfera espiritual não necessita de autoridade, 

 

326 Para os escritos políticos de Lutero, consulte: M. Lutero, Scritti politici, a cura di 

Giuseppina Panzieri Saija, UTET, Torino, 1949. 



189  

enquanto na esfera política a autoridade é o próprio poder. O teólogo alemão, 

em suma, elimina a escala hierárquica do ser, ordenada segundo graus de 

proximidade a Deus, e toda a comunidade humana é conduzida ao mesmo 

plano, como massa de indivíduos que podem estar em imediata relação com 

Deus. Se lermos seu Apelo à nobreza cristã da nação alemã, de 1520, 

encontramos claramente como a sociedade é vista como uma esfera totalmente 

autônoma, e toda a estrutura cristã apoiada na arquitrave da mediação – o 

próprio Cristo como verdadeiro Deus e verdadeiro homem é literalmente a 

mediação entre dois mundos – cai, produzindo uma superação radical da 

auctoritas. A autoridade é a consciência dos indivíduos, e, portanto, nunca se 

dá como hierarquia visível do ser. O teólogo protestante propaga uma 

«pregação feroz de desprezo, ódio, intolerância contra a Igreja de Roma, sua 

autoridade, suas hierarquias, seus dogmas, seus cânones: a palavra que mais 

ressoa é 'liberdade', a proclamada liberdade total do cristão na esfera espiritual, 

limitada apenas pela lei de Deus»327. 

O poder político torna-se, portanto, ao mesmo tempo absolutamente 

ilegítimo e necessário, e é nessa contradição que desenvolve seu discurso: 

ilegítimo porque não tem nada por trás de si, necessário porque é uma 

consequência da condição de pecado dos homens. A ideia central de Lutero era, 

de fato, a de uma igreja invisível, que nunca se torna corpo social, elemento 

público que informa o político, limita-o ou serve de legitimação. No escrito 

Sobre a Guerra dos camponeses, de 1525, Lutero se defende das acusações de 

que as revoltas desencadeadas por sua pregação possam, em última análise, ser 

atribuídas a ele, «incentivei e admoestei os súditos à obediência e ao 

respeito»328. Mais adiante, no mesmo texto, Lutero escreve que: «a autoridade 

não deve se opor ao que cada um quer ensinar ou acreditar, seja Evangelho ou 

 

327 L. Firpo, Introduzione in M. Lutero, Scritti politici, cit., p. 12. 

328 M. Lutero, Scritti politici, cit., p. 448. 



190  

mentira; é suficiente que se impeça de ensinar revolta e sedição»329. Aqui, 

nessas palavras, surge claramente uma ambiguidade problemática, porque, de 

fato, os dois discursos não podem ser mantidos tão distintos, visto que o 

próprio Evangelho pode ser interpretado como sedicioso, como de fato ocorreu 

historicamente. E é exatamente esse ponto que será abordado por Hobbes, que, 

diante da situação concreta na Europa, os dois discursos estavam entrelaçados, 

e a pregação não podia ser considerada completamente desvinculada de 

qualquer relação com a questão do poder temporal. Foi o próprio teólogo 

alemão que disse, após o desencadeamento de uma violência e brutalidade 

incontroláveis e inaceitáveis: «quem puder, fuja dos camponeses como do 

próprio demônio»330, mas, entretanto, o mecanismo já havia sido acionado. 

Nasce, portanto, com Lutero a luta contra Roma de que também fala Carl 

Schmitt, e que se tornará o momento a partir do qual a estrutura antiga 

desmoronará definitivamente, segundo modalidades que, como escreve Luigi 

Firpo, marcarão uma ferida profunda e nunca curada, para a qual 

 
a autoridade secular transborda para além de todas as barreiras que a 

contiveram por séculos: caem as grandes baluartes medievais, a Igreja 

universal, a supremacia pontifícia, as congregações monásticas, as imunidades 

do clero, o direito canônico; a distinta separação entre espiritual e secular, entre 

sujeição mundana e liberdade em Cristo331. 

 

Sobre o significado do luteranismo, Walter Benjamin, em Origem do Drama 

Barroco Alemão, escreveu páginas de grande acuidade, especialmente em 

relação à obra de dramaturgos como Gryphius e Lohenstein, que transferiam 

para suas obras a atitude antinômica do pregador da Reforma, que de um lado 

 

 

329 Ivi, p. 450. 

330 Ivi, p. 490. 

331 Ivi, p. 19. 



191  

exalta a virtude e, de outro, esvazia o mundo de significado; a esse mundo 

vazio faz contraponto o destino, como no antigo paganismo germânico. 

Em virtude disso, escreve Benjamin, o novo mundo que nasce do Barroco é 

um mundo melancólico, preso em uma antinomia sem dialética: por um lado, a 

afirmação exterior e sensível da vida, e por outro, essa despersonalização e 

hostilidade em relação ao mundano e à existência, «ambivalência entre vida 

ativa (prática, mas também materialidade) e vida contemplativa (a meditação 

absorta diante do grandioso espetáculo dos eventos mundanos)»332. O teatro, a 

grande cena do mundo, que reduz o homem a espectador, encontra sua primeira 

figura no grande atlas de Ortelius, o Theatrum Orbis Terrarum, em que o 

homem se torna observador do globo e de sua representação. Como escrito por 

Wolf Lepenies em Melancolia e sociedade, a grande utopia do século XVII de 

Robert Burton é uma utopia soberana, uma utopia da ordem, na qual ao 

espetáculo de uma desordem se substitui a total planificação, em que ao 

homem «é restituído tudo aquilo que nesta terra lhe é tirado»333. Jean 

Starobinski escreve que «a imaginação utópica escolhe, em toda liberdade, 

reordenar o mundo que, provocando indignação e riso satírico, se revelou aos 

nossos olhos como reino da desordem»334. O objetivo da utopia está, portanto, 

em assegurar o homem contra os ataques de um universo caótico, razão pela 

qual um governo estável e justo é considerado essencial para prevenir a 

melancolia entre os súditos, assim como para evitar a doença de todo o corpo 

social, semelhante a uma depressão coletiva: «o mundo de cabeça para baixo 

pede a si mesmo para ser colocado em ordem. Aqui começa a tomar forma a 

 

332 Costellazioni. Le parole di Walter Benjamin, a cura di Andrea Pinotti, Einaudi, 

Torino, p. 108. 

333 W. Lepenies, Melanconia e società, traduzione di F. P. Porzio, Guida, Napoli, 1985, 

p. 33. 

334 J, Starobinski, Democrito parla. (L’utopia malinconica di Robert Burton), in R. 

Burton, Anatomia della malinconia, a cura di J. Starobinski, Marsilio, Venezia, 2003, 

p. 37. 



192  

tentação utópica, como se a energia acusatória tivesse se transformado em 

fantasia planejadora»335. No final, o terremoto dos novos conhecimentos coloca 

o homem de cultura, o erudito, diante da consciência de que a doença não é 

apenas a ordem alterada dos corpos, em relação à qual intervém a arte médica, 

mas é também a doença dos corpos políticos. Assim, em 1621, aquele que se 

define como um Democritus junior nascido sob Saturno, pergunta a si mesmo: 

 
o que é o mundo? Um grande caos, uma confusão de modos, instável quanto 

o ar, domicilium insanorum [um manicômio], uma turba turbulenta cheia de 

impurezas, um mercado de diabretes, de espíritos malignos, teatro da hipocrisia, 

loja de patifaria e adulação, um semeador de maldades, a cena das fofocas, a 

escola das frivolidades, a academia do vício; uma guerra, ubi veli noli 

pugnandum, aut vincas aut succumbas [onde você deve lutar, queira ou não, e 

vencer ou ser derrotado], em que você deve matar ou ser morto; onde cada um 

está por si mesmo, para seus próprios objetivos privados e está em alerta336. 

 

Todo esse discurso luterano e pré-moderno, ligado à reforma e às respostas 

católicas — que abre e acompanha a temporada da longuíssima guerra civil 

europeia — é teoricamente resolvido por Hobbes na construção hipotética de 

uma ordem totalmente nova, na qual a potestas absorve a auctoritas. 

Assim nasce a tão sonhada geometria política de Burton, uma utopia de 

ordem e paz. Nesse sentido, o poder não precisa de nada por trás de si; ao 

contrário, é justamente o vazio de ordem que legitima a necessidade de um 

poder para organizar e trazer paz aos assuntos humanos. Como escreve 

Preterossi, com Hobbes, «a política moderna pode se constituir sem e contra a 

autoridade tradicional»337 e pode fazê-lo agora com plena legitimidade. O 

Estado não tem nada por trás de si que possa legitimá-lo e autorizá-lo e, 

 

335 Ivi, p. 36. 

336 R. Burton, Anatomia della malinconia, cit., p. 104. 

337 G. Preterossi, Autorità, Il Mulino, Bologna, 2002, p. 56. 



193  

portanto, é verdadeiramente livre, pois a única autorização para sua formação é 

dada pelos indivíduos que «através da sua autoridade natural original»338 

decidem, com um pacto, renunciar à sua própria liberdade. Mais precisamente, 

Hobbes, partindo do pessimismo antropológico, que também foi de Maquiavel 

– pois o homem, por sua natureza, tem um desejo desmedido pelas coisas do 

mundo, mas não tem os meios necessários porque encontra um limite que está 

inerente na própria natureza humana – considera o poder como um ato de 

cessão irrevogável por parte dos indivíduos ao soberano. Com as palavras de 

Hobbes: 

 
o poder de um homem (se tomarmos o termo em sentido universal) consiste 

nos seus meios presentes para obter um bem aparente futuro e pode ser original 

ou instrumental. A natureza do poder é, de fato, a este respeito, semelhante à da 

fama, que se espalhando, se aumenta; ou ao movimento dos corpos pesados, 

que, quanto mais procedem, tanto mais aceleram. O maior dos poderes humanos 

é aquele que se compõe dos poderes de muitos homens, unidos por consenso em 

uma pessoa natural ou civil339. 

 

Essa visão refere-se ao fato de que «a ordem política é produzida pelos 

homens através da sua autoridade natural original, que pertence a todos»340. 

Essa mudança radical, que rompe completamente com a tradição clássica, 

desloca totalmente o eixo do raciocínio político, porque afirma que «o 

fundamento último de legitimação da nova ordem moderna é uma auctoritas 

autorizante individualista»341. O pacto de que fala Hobbes, na verdade, não é 

um pacto entre os indivíduos e o soberano; envolve apenas os indivíduos, que 

simultaneamente decidem renunciar, um por um, ao direito sobre todas as 

 

338 Ibid. 

339 T. Hobbes, Leviatano, p. 

340 G. Preterossi, Autorità, p. 56. 

341 Ibid. 



194  

coisas. Isso significa que a natureza de tal escolha não é um contrato, pois não 

há dois contratantes que estabelecem mutuamente condições; os indivíduos dão 

vida a uma unidade política que, como pessoa artificial, se ergue no lugar da 

multidão, e dessa forma a unidade do representante torna-se a homogeneidade 

do representado: povo e não plethos, 

 
uma multidão de homens se torna uma pessoa quando é representada por um 

homem ou por uma pessoa, de modo que se torne tal com o consentimento de 

cada componente particular da multidão. De fato, é a unidade do representante, 

não a unidade do representado, que faz uma pessoa342. 

 

É clara a total horizontalidade inicial da concepção hobbesiana, segundo um 

processo pelo qual a partir da autoridade natural dos indivíduos surge a summa 

potestas do Estado que não precisa de mais nada para exercer seu poder. Nesse 

sentido, pode-se dizer que a origem do poder moderno é absolutamente 

democrática, porque prevê uma decisão dos muitos pela soberania, e parte de 

baixo, surge de uma situação concreta anormal (o estado de natureza) e 

encontra na constituição do Estado uma resposta ordenadora. 

 

11. Contra os poderes indiretos 

 

 

Na longa tradição cristã, Deus se faz mediação enquanto Cristo, que se 

rebaixa ao nível do mundo e, nesse sentido, é um instrumento da 

transcendência que torna a religião cristã aquela que mais aproxima o céu da 

terra por meio do evento da encarnação. A longa escala do ser é, de fato, uma 

enorme máquina voltada para a mediação entre os dois mundos, que funciona 

como um enorme canal aberto que vai do reino celeste até os abismos. Do 

discurso conduzido, emerge como o moderno, e com ele todo o seu aparato 

 

342 T. Hobbes, Leviatano, p. 172. 



195  

argumentativo, seja uma espécie de lâmina que teologicamente implica o fim 

da relação entre os dois mundos e politicamente marca o fim da auctoritas 

pontifícia em nome de mediações de outra natureza. Nesse sentido, a relação 

entre auctoritas e potestas torna-se cada vez mais problemática, pois ninguém 

pode representar Deus na terra e ninguém pode veicular sua palavra; não há 

uma ordem dada da qual alguém possa ser guardião. O nascimento do Estado, 

enquanto deus mortal, marca a passagem para uma atividade mediadora que 

ocorre através da ação ordenadora de um soberano que, enquanto sujeito, 

constrói na plena imanência a sua legitimidade. Nesse quadro, a auctoritas 

clássica torna-se uma perigosa potestas indirecta, ou seja, um poder que possui 

veleidades de organizar as coisas humanas sem oferecer proteção. A auctoritas 

é, de fato, algo que por definição não recorre ao uso da força para afirmar sua 

capacidade, pois, do contrário, alteraria sua própria substância, que reside na 

força persuasiva ligada a uma dignidade particular que não necessita de 

coerção. Agora, negar à Igreja autoridade significa vê-la como um poder 

indireto que tenta condicionar as questões públicas sem assumir o ônus do 

político, ou seja, da defesa e proteção da população, o que Hobbes considera 

inaceitável. Em relação a isso, na última parte do Leviatã, intitulada Do reino 

das trevas, está presente um ataque frontal a toda a tradição da Igreja romana, 

sobre a qual o filósofo inglês pergunta retoricamente: 

 
o que são todas as lendas de milagres fictícios nas vidas dos santos e todas as 

histórias de aparições e espectros apresentadas pelos doutores da Igreja romana 

para validar suas doutrinas do inferno e do purgatório, o poder de exorcismo e 

outras doutrinas que não têm garantia nem na razão nem nas Escrituras, e assim 

também todas aquelas tradições que chamam de palavra não escrita de Deus, 

senão contos de velhas?343 

 

 

 

 

343 Ivi, pp. 724-725. 



196  

A questão é que não se deve conceder a esses poderes indiretos a 

administração de medos que possam contrastar com a ordem racional do 

Estado, pois o monopólio do medo deve estar ligado ao medo do estado de 

natureza, e não à existência de demônios, inferno, milagres e coisas desse tipo. 

O que se deve ou não acreditar cabe ao soberano, o resto é usurpação, «pois 

qualquer poder que os eclesiásticos assumam (em qualquer lugar onde estão 

sujeitos ao Estado) como seu direito, embora o chamem de direito de Deus, não 

é senão usurpação»344. Essa autonomia do poder de que fala Hobbes, portanto, 

constitui uma diferença fundamental que marca a diferença profunda entre a 

relação entre Império e Igreja na Idade Média e aquela entre Estado e Igreja na 

era moderna. 

Na Idade Média, o Império e a Igreja coexistiam em um sistema de 

dualismo político-religioso em que a autoridade política e a religiosa eram 

interconectadas, e nunca a posição do imperador foi tão absoluta quanto a dos 

soberanos modernos. O Império recebia legitimidade da Igreja e vice-versa, 

criando um equilíbrio de poderes que se reforçavam mutuamente e que, mesmo 

juridicamente, tinham relações híbridas, nunca pautadas pela autonomia. A 

Igreja detinha uma enorme influência sobre as questões políticas, e os 

soberanos frequentemente buscavam a aprovação papal para suas decisões, 

como demonstram os compromissos relacionados aos títulos jurídicos para as 

cruzadas. Hobbes representa teoricamente uma ruptura clara com esse modelo. 

Em seu pensamento, o soberano não necessita de uma legitimação externa; ele 

assume o ônus de criar ordem do nada, e é através desse ato de vontade 

coletiva que o soberano obtém sua legitimidade, evidenciando que o alvorecer 

da modernidade se manifesta justamente nessa assunção direta do risco político 

pelo soberano. A fonte legitimante do poder não reside mais em uma 

autoridade divina ou em uma verdade transcendente, mas nos indivíduos que 

compõem o corpo político e que nele são completamente absorvidos. Essa 

344 Ivi, p. 726. 



197  

concepção revoluciona o relacionamento entre política e religião desde suas 

bases. Não é mais a religião que informa e justifica a política; ao contrário, é o 

momento político que absorve a esfera religiosa. Nesse novo ordenamento, 

cabe ao soberano determinar no que se deve acreditar e no que não, e a religião 

se torna um instrumento nas mãos do poder público, usada para manter a 

ordem e a coesão social, sem que esta possa inquietar a ordem ou avançar 

posições discordantes das decisões soberanas. O soberano, de fato, tem a 

autoridade de decidir sobre todas as questões que podem ter força pública, 

incluindo os aspectos religiosos e tudo o que se refere direta ou indiretamente 

ao culto público. Isso é evidente nas leis e decretos que regulam o próprio culto 

público e o ensino religioso. Como escreve Carl Schmitt: 

 
Hobbes combate a fratura, tipicamente judaico-cristã, da unidade política 

originária. Segundo Hobbes, a distinção entre os dois poderes, o temporal e o 

espiritual, era estranha aos pagãos, para os quais a religião era parte da política; 

os judeus, no entanto, produziam a unidade a partir do lado religioso. Somente a 

Igreja papista de Roma e as igrejas ou seitas presbiterianas, ávidas por domínio, 

vivem da separação – destrutiva para o Estado – entre poder espiritual e 

temporal345. 

 

Esse modelo de soberania absoluta encontra ressonância no conceito de 

poder soberano, onde o soberano é o único detentor do poder legítimo e tem a 

autoridade suprema sobre todas as questões, tanto temporais quanto espirituais. 

Hobbes, portanto, não apenas redefine o conceito de soberania, mas também o 

papel da religião no Estado. A religião se torna uma componente subordinada 

ao poder político, utilizada para apoiar a autoridade do soberano e manter a 

coesão social. Como escreve Galli, «Hobbes não se opõe apenas à objetividade 

católica e às pretensões de sua hierarquia à potestas indirecta, mas também 

critica o extremismo subjetivista dos sectários protestantes [...] na medida em 

 

345 C. Schmitt, Scritti su Thomas Hobbes, cit., p. 71. 



198  

que estes pretendem resistir ao soberano em nome da divindade»346. Essa 

abordagem reflete uma visão materialista e realista da política, em que a ordem 

e a segurança são prioritárias e a legitimidade deriva da capacidade do 

soberano de garantir tais condições, sem interferências. Nesse sentido, «se para 

Platão a ordem urbana era reflexo da justiça, para Hobbes a ordem urbana vale 

como justiça»347. Para o filósofo inglês, então, é «evidente que a justiça 

(substância) está para a jurisdição (forma) na mesma medida em que a cidade 

entendida como conjunto de relações entre habitantes está para a cidade 

reduzida ao seu esqueleto cartográfico»348. 

 

12. Utopias soberanas 

 

 

Com Hobbes, formaliza-se a concepção de que toda a constituição 

estamental não é nada mais que um sistema de privilégios que oculta e 

desconhece a igualdade natural entre todos os homens, e, portanto, deve ser 

abolido em nome da tabula rasa a partir da qual opera o soberano. Essa posição 

teórica não se realiza de repente; não há uma substituição repentina do sistema 

estamental por uma constituição liberal, exceto quase um século e meio após a 

publicação do Leviatã. Nesse sentido, a história das ideias e a realidade factual 

não caminharam em sincronia, porque o nascimento do estado de direito com 

um princípio de soberania claro e reconhecível emerge apenas a partir da 

Revolução Francesa de 1789, e não antes. De qualquer forma, as sementes do 

pensamento revolucionário estão presentes na reflexão hobbesiana, em sua 

força de repensar ex novo toda a estrutura pública, lançando as bases da 

gramática política moderna a partir dos conceitos de soberano, de um lado, e de 

 

 

346 C. Galli, All’insegna del Leviatano, cit., p. XXXI. 

347 F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., p. 35. 

348 Ibid. 



199  

indivíduos a serem protegidos, do outro349. O modelo de Hobbes, porém, 

permanece uma utopia política – obviamente de natureza muito diferente das 

várias cidades ideais renascentistas –, mas, em última análise, representa um 

ideal de racionalidade completa, plenamente à disposição do sujeito político, 

que representou uma narrativa poderosíssima, mas que nunca, no entanto, se 

concretizou na história. O sonho de substituir o mundo com a racionalidade do 

mapa, embora tenha representado o ideal fundacional da racionalidade política 

moderna, nunca foi capaz de se traduzir internamente em realidade histórico- 

concreta. Como escreve Maurizio Fioravanti: 

 
o processo de construção do Estado moderno europeu não pode ser descrito 

exclusivamente em termos de competição entre 'centro' e 'periferia', de 

conformação do segundo ao primeiro, de demolição progressiva do papel e do 

peso dos sujeitos presentes no território, dessa forma projetados já para a 

condenação revolucionária, já assimilados à dimensão do 'privilégio', ou do 

'particularismo', dos inimigos da unidade representada na vontade geral. Ao 

contrário, o Estado moderno europeu, em toda a sua primeira fase de vida, 

anterior à Revolução Francesa, não pode ser plenamente compreendido sem 

levar em consideração o papel desempenhado por esses sujeitos no governo dos 

territórios, em uma relação com os senhores territoriais, e com as próprias 

monarquias, que não é, portanto, apenas de oposição ou resistência, de defesa 

dos antigos privilégios e dos direitos particulares, mas também de colaboração e 

participação no governo, através das assembleias representativas nascentes, 

mediante a definição cada vez mais frequente de regras escritas 

compartilhadas350. 

 

O ordo rationis construído a partir da capacidade racional do soberano 

nunca foi, de facto, o plano absoluto teorizado por Hobbes que se concretiza 

nas  sociedades  humanas.  Nesse  sentido,  as  realidades  concretas,  ainda 

 

349 Cfr, M. Fioravanti, Lo Stato moderno in Europa. Istituzioni e diritto, Laterza, 

Roma-Bari, 2018, pp. 24 e sgg. 

350 Ivi, pp. 21-22. 



200  

estamentais, presentes nos territórios, nunca foram completamente eliminadas, 

e, sob essa ótica, a tabula rasa não conseguiu funcionar sem falhas e resíduos. 

Por isso, o Estado imediatamente pós-westfaliano não é aquele sonhado por 

Hobbes – ao qual o Estado pós-revolucionário se aproximará muito mais – 

porque os poderes locais ainda terão um papel decisivo na gestão e na 

constituição dos novos arranjos públicos. A partir disso, pode-se ler a tão 

discutida e contestada posição hobbesiana em relação à negação do direito de 

resistência, que representa uma chave de leitura fundamental para compreender 

o nascimento de uma nova sensibilidade revolucionária, a qual – embora 

inicialmente apenas embrionária em suas manifestações teóricas e políticas –, 

encontrará plena realização com a Revolução Francesa. No pensamento 

hobbesiano, o direito de resistência é categoricamente excluído, conforme 

expressamente manifestado no Leviatã, onde Hobbes argumenta que, uma vez 

que os indivíduos transferiram seus direitos naturais ao soberano através do 

pacto social, eles não podem mais de forma alguma reivindicar o direito de se 

opor à autoridade constituída, mas devem se conformar ao que a soberania 

estabelece como lei. 

A soberania absoluta e indivisível do Leviatã, símbolo da paz civil e da 

ordem, se baseia justamente na ausência do direito de resistência: o poder do 

soberano deve ser capaz de impor leis e decisões sem ser desestabilizado pelas 

oposições internas, sob pena de retorno à desordem e à guerra civil. Esse 

rejeição da legitimidade da resistência é um elemento central que marca um 

claro distanciamento do pensamento medieval e renascentista, onde tal direito 

era sempre contemplado e estava relacionado às pretensões de poder injustas e 

ilegítimas; era reconhecido, portanto, pelo menos em teoria, como uma forma 

de proteção contra o abuso de poder e seus piores árbitros. No entanto, com o 

sistema de Hobbes, qualquer forma de resistência é vista como uma ameaça à 

coesão social e à estabilidade política. A negação hobbesiana do direito de 

resistência torna-se, assim, uma lente através da qual se observa o crescimento 



201  

de uma sensibilidade revolucionária que, alimentada pelas reflexões 

subsequentes do século XVIII, levaria à Revolução Francesa e a todo o seu 

carregamento de ideias universalistas, que viam qualquer resquício do passado 

como privilégio e, portanto, eram inteiramente críticas em relação a qualquer 

sobrevivência feudal e de estamento. De fato, se é necessário construir um 

mundo diferente, é preciso que essa racionalidade informe totalmente o espaço 

do soberano, sem que ninguém possa se eximir ou escapar dele. Nesse sentido, 

o pensamento revolucionário, em seu momento auroral e de máxima energia, 

não pode contemplar resistências à sua eficácia e à sua força de reescrever 

completamente a vida associada. Este é o motivo pelo qual o direito à 

resistência será, ao contrário, reivindicado pelas forças reacionárias ou contra- 

revolucionárias, como no caso clássico da Vendeia351. 

Com pensadores como John Locke e Jean-Jacques Rousseau, o direito de 

resistência reaparece como um elemento crucial do pensamento político, 

invertendo o pressuposto hobbesiano, mas já estamos em uma fase que encerra 

a energia máxima anti-tradicionalista das origens, pois após a constituição do 

Estado começam a surgir questões relativas, em maior medida, à proteção dos 

indivíduos contra a ingerência do próprio Estado. Locke, por exemplo, 

argumenta que os súditos têm o direito de derrubar um governo que não 

protege seus direitos naturais, e Rousseau insiste no fato de que a soberania 

pertence ao povo e que este pode legitimamente resistir a qualquer autoridade 

que traia o contrato social. A Revolução Francesa, posteriormente, com sua 

dramática explosão de violência e renovação política, representa o ápice dessas 

tensões epocais, soldando problemáticamente os dois discursos. 

 

351 Sobre a questão da Vendeia veja-se: R. Secher, La Vendée-Vengé: Le génocide 

franco-français, Perrin, Parigi, 1986; J.C. Martin, La Vendée et la France, Seuil, 

Parigi, 1987; T. Tackett, When the King Took Flight, Harvard University Press, 

Cambridge, 2003; F. Furet, Penser la Révolution française, Gallimard, Parigi, 1978; 

H. Gough, The Terror in the French Revolution, Palgrave Macmillan, Londra, 1998; 

A. Gérard, Vendée. 1793-1794, Centre vendéen de recherches historiques, La Roche- 

sur-Yon, 1987. 



202  

O povo francês, de fato, em sua ação revolucionária, afirma o direito de 

revolucionar inteiramente o velho mundo, sem que este, de qualquer forma, 

possa resistir em espaços refratários à ação soberana do poder legítimo, e ao 

mesmo tempo protegendo os direitos inderrogáveis dos indivíduos. Mas 

mesmo neste caso, a utopia soberana, como pensada por Hobbes na relação de 

defesa do direito à vida dos indivíduos e de summa potestas não conseguiu 

nunca exercer-se nos termos de sua integralidade; o ímpeto revolucionário – 

embora tivesse na potência irresistível da soberania popular sua matriz, na luta 

contra os antigos privilégios e poderes territoriais o coração de sua crítica 

radical, na abolição da autoridade pontifícia um de seus baluartes, e na 

autoridade natural dos indivíduos sua origem –, 

 
não se afirmou de modo integral logo após a revolução, e mesmo 

posteriormente se produziu na realidade sempre de maneira mediada e 

diversificada, dentro dos Estados nacionais individuais do século XIX. E, no 

entanto, naquele "tipo" está indubitavelmente contida a linha de fundo que 

caracteriza a experiência europeia da revolução até as primeiras décadas do 

século XX: a centralidade da lei como manifestação de soberania, e ao mesmo 

tempo como principal instrumento de garantia dos direitos e o recurso aos 

Tribunais constitucionais para estabelecer formas de governo moderadas não 

absolutistas estáveis e ordenadas352. 

 

 

13. O Atlas e o Estado 

 

 

Niklas Luhmann escreveu que o Estado moderno hobbesiano é um 

subproduto dos atlas, pois acaba por perceber-se como aquilo que é 

simplesmente visível num atlas353. Esse nexo, que vê na cartografia – ou seja, 

 

352 M, Fioravanti, Lo Stato moderno in Europa, cit., p. 28. 

353 N. Luhmann, Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie 

der modern Gesellschaft, Band 3, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1989, p. 109. 



203  

na potência performativa da imagem, e especificamente do mapa – um dos 

elementos-chave para a construção da racionalidade política moderna, se 

explicita de modo exemplar na construção teórica de Hobbes e seu Leviatã ou 

Deus mortal. O Estado é, de fato, uma estrutura espacial que insiste num vazio 

de natureza, ou seja, na hipótese de que é totalmente diferente daquilo que o 

precede. O Estado é visto como um corte no espaço que orienta a convivência 

para a ordem e, para fazer isso, deve literalmente tornar planas todas as 

diferenças e as disformidades que caracterizam tal lugar. O Estado parte da 

hipótese do espaço geométrico desprovido de qualidade, e não poderia ser 

diferente, pois a sua constituição significa a substituição da racionalidade do 

mapa pelas asperezas da geografia e da tradição, visto que a vida natural dos 

homens não é senão morte e violência. Não por acaso, o termo inglês plan 

(mapa) é o mesmo que plane (plano), ao qual depois se ligará o termo planning 

(planejamento). Nesse contexto, o pensamento de Luhmann encontra uma 

conexão com o conceito de espaço liso e espaço estriado desenvolvido 

posteriormente por Gilles Deleuze e Félix Guattari em Mille plateaux, em 

âmbitos teóricos completamente diferentes. Segundo os dois autores franceses, 

o espaço liso é caracterizado por uma lógica nômade e desprovida de fronteiras 

rígidas, enquanto o espaço estriado é organizado e definido por estruturas e 

segmentações que estabelecem os seus limites, mas tal discurso em relação à 

assunção da lógica cartográfica que aqui assumo resulta ser derivado e 

posterior354. 

Nesse sentido, o Estado moderno, em sua função de planejador e regulador, 

estria o espaço liso originário, impondo uma geometria racional que anula as 

heterogeneidades locais e culturais e trabalhando para que a estriatura se torne, 

num segundo momento, política e não mais imediatamente natural. Esse 

processo de estriatura transforma o espaço natural articulado num território 

administrado e controlado, exemplificando a lógica hobbesiana da transição do 

354 G. Deleuze - F. Guattari, Mille Plateaux, Les Éditions de Minuit, Paris, 1980. 



204  

estado de natureza para um estado civil regulado pela soberania. Se nos 

mantemos nessa diretriz, o ato de mapear, portanto, não é apenas um processo 

de representação, mas também um ato performativo que cria a realidade 

política e a requalifica completamente. O mapa, de fato, obviamente não se 

limita a descrever o território, mas o produz, tornando-o compreensível e 

governável, e subtraindo-o da sua realidade natural indecifrável; em outras 

palavras, a modernidade coloca a construção do Estado como um processo 

racional de construção de ordem. 

Michel Foucault, em sua análise sobre poder e biopolítica, destaca como as 

tecnologias de governo, incluindo a cartografia, são instrumentos fundamentais 

para o exercício do poder soberano. O mapa torna-se, assim, um dispositivo de 

saber-poder, através do qual o Estado exerce seu controle, disciplinando o 

espaço e os corpos que nele habitam. A geometrização do espaço operada pelo 

Estado moderno, além disso, não teria sido possível sem a posição cartesiana, 

segundo a qual a realidade é concebida como uma série de objetos estendidos 

no espaço, mensuráveis e quantificáveis. Descartes, com sua distinção entre res 

cogitans e res extensa, estabeleceu as bases para uma concepção do mundo em 

que o espaço é visto como uma entidade uniforme e homogênea, pronta para 

ser dominada pela razão humana. Este paradigma encontra-se na filosofia 

política de Hobbes, que, uma vez subtraída a res cogitans – e reduzido tudo a 

extensão –, pode pensar o Estado como um fator ordenante que domina e 

organiza o espaço social, transformando o caos natural em ordem política. O 

mapa, enquanto instrumento de representação e controle, torna-se, portanto, um 

símbolo poderoso da capacidade do Estado de impor uma visão de mundo que 

privilegia a ordem e o planejamento, anulando as diferenças e as 

complexidades do real em favor de um modelo abstrato e funcional de 

convivência civil. 

Como observou Carlo Galli em Spazi politici, o espaço hobbesiano do 

Estado supera o espaço maquiavélico do município e, dessa forma, dos 



205  

conflitos da cidade passa-se para a ordem do Estado, segundo uma trajetória 

que deixa emergir uma nova lógica, aquela segundo a qual a cidade torna-se 

função, no máximo capital, mas se dissolve em uma moldura mais ampla que 

dispõe as questões segundo um princípio de neutralização dos conflitos355. Carl 

Schmitt sustentou a tese segundo a qual o Estado, enquanto máquina artificial 

de resolução de conflitos, não é o fundamento da política, mas, ao contrário, o 

Estado surge como resposta histórico-concreta ao político, ou seja, à 

possibilidade sempre viva de agregação do povo em facções contrapostas. O 

Estado hobbesiano, portanto, mitiga os conflitos produzindo uma ordem legal 

autossuficiente, que não precisa de nada além de si mesmo, e que não tem nada 

por trás de si, exceto a hipótese da necessidade de superar o estado caótico de 

natureza. O Estado nasce, portanto, como uma porção de espaço bidimensional 

que, literalmente, deve pensar a partir da igualdade, ou seja, anulando as 

diferenças, e realizando «a máxima igualdade de todos os indivíduos»356, 

tornando inoperantes as qualidades geográficas, territoriais e de casta que 

compõem e articulam uma comunidade. Literalmente, o Estado nasce marcado 

pela centralização e pelo planejamento, embora esses termos devam ser 

entendidos como processos e não como realização histórica imediata. 

Agora, tanto a centralização quanto o planejamento remetem a uma ordem 

que exclui a transcendência, ligada imediatamente às órbitas planetárias e ao 

mapa. Aqui não está presente uma ideia de vértice, como no sistema político 

medieval, mas de um lado um centro de gravidade ao redor do qual se move 

um Estado, e do outro o nivelamento de ordens e jurisdições territoriais 

específicas. Se pensarmos na França de Luís XIV, e no apelido !rei Sol”, 

notamos como já daí é o modelo cosmológico que funciona como esquema, e 

não mais a pirâmide social medieval. Em certo sentido, portanto, o plano 

 

355 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 40. 

356 G. Preterossi, Autorità, cit., p. 56. 



206  

apresenta diferentes intensidades de peso, mas não um alto e um baixo. O 

modelo cosmológico torna-se um paradigma de organização e controle social 

através de sua capacidade de fornecer uma metáfora poderosa e convincente 

para a estrutura e a gestão do Estado. Este modelo – derivado das teorias 

heliocêntricas de Copérnico e das leis do movimento planetário de Kepler – 

oferece uma imagem de ordem e estabilidade que pode ser facilmente 

transposta para a esfera política organizada em torno de um centro, e não mais 

a partir de um vértice. A adoção dessa metáfora espacial sugere uma mudança 

de paradigma que leva a uma concepção diferente da soberania e do poder, 

estruturando-se em torno de figuras fundamentalmente muito diferentes das 

presentes na ordem medieval, quando a sociedade era concebida como uma 

pirâmide, com o poder divino no vértice, distribuído através de uma hierarquia 

rigidamente estruturada e descendente. O império carolíngio e os reinos 

medievais subsequentes baseavam-se, de fato, em uma divisão das terras e dos 

poderes que refletia essa concepção vertical do poder, e em que cada camada 

da sociedade tinha um papel específico e uma posição determinada, com o 

monarca visto como o vigário de Deus na terra, ou seja, como aquele que 

defende a paz – que vem diretamente de Deus – como ainda nas teorias de 

Marsílio de Pádua357. Este modelo implicava uma rígida compartimentação das 

funções sociais e políticas, e pressupunha o Bem como uma questão não 

disponível aos homens, mas posta e resolvida por Deus de uma vez por todas. 

Com o advento da modernidade, no entanto, o centro de gravidade torna-se a 

metáfora dominante, com o soberano assumindo o papel do sol em um sistema 

de órbitas políticas e sociais. Isso implica não apenas uma centralização do 

poder, mas também uma nova modalidade de interação entre as diferentes 

partes do Estado. A França de Luís XIV é o exemplo emblemático dessa 

transformação: o rei não é mais apenas o primeiro entre iguais em uma nobreza 

 

357 Marsilio da Padova, Il difensore della pace, introduzione di Mariateresa Fumagalli 

Beonio Brocchieri, BUR, Milano, 2009. 



207  

de classe, mas o fulcro em torno do qual tudo gira, e assim a corte de Versalhes 

torna-se o símbolo dessa nova ordem, onde a distância do centro determina o 

grau de influência e proximidade ao poder. Além disso, essa centralização não 

significa uniformidade total, mas sim uma organização que admite vários 

níveis de intensidade gravitacional, onde, por exemplo, as províncias francesas, 

embora sujeitas ao controle central, mantêm especificidades locais, que são, no 

entanto, harmonizadas em um sistema geral que responde ao princípio da 

órbita. Em tudo isso, a nobreza, embora reduzida em sua autonomia política, 

encontra novos papéis e funções dentro da corte, contribuindo para a 

estabilidade do sistema. Essa visão cosmológica do poder representa também 

uma transformação epistemológica, onde o espaço político é visto através das 

lentes da ciência e da matemática; a geometria euclidiana e a mecânica celeste 

tornam-se ferramentas para compreender e gerir o Estado, marcando um 

afastamento das concepções mais tradicionais e teológicas da política. Nesta 

nova ordem que lentamente se delineia, a legitimidade do poder não deriva 

mais diretamente do direito divino, mas da capacidade do soberano de manter o 

equilíbrio e a harmonia, assim como o sol determina o equilíbrio do sistema 

mantendo os planetas em órbita ao seu redor. Mas antes que tudo isso tivesse 

ocorrido historicamente, foi necessário pensar e fazer a tabula rasa, começar 

do zero, zerar tudo e dar vida ao grande espaço artificial plano, a partir do qual 

a máquina do Estado pode funcionar com as mesmas leis do grande relógio do 

céu. 

 

14. Mecanismos não românticos 

 

 

O Estado em Hobbes, o Leviatã, é o deus mortal, ou o grande homem ou 

ainda uma máquina, um enorme artifício, o que significa que, primeiramente, 

ao contrário do Deus imortal, devemos a ele a existência concreta da paz e da 

segurança. Isso porque o mundo moderno nasce, com Hobbes, adotando a ideia 



208  

de que a ordem racional deve ser criada, pois o homem não a encontra já no 

mundo. Não existe algo preordenado que precisa ser efetivado, mas sim a 

criação do homem, o artifício que se ergue sobre o caos natural como a 

máxima expressão das capacidades criativas do homem. Considerar esse 

aspecto é fundamental para compreender qual foi a ideia autêntica que motivou 

Hobbes na criação de sua imagem do poder e do Estado. Carl Schmitt, em um 

de seus textos mais conhecidos sobre o pensamento do filósofo inglês – 

extraído de duas conferências realizadas em 1938 – Il Leviatano nella dottrina 

dello Stato di Thomas Hobbes, observa como com «a concepção do Estado 

como produto artificial do cálculo humano é dado o passo decisivo»358. Hobbes 

pensa a máquina como a mais alta atividade criadora do homem: é, de todos os 

modos, uma obra de arte. Não estamos diante da ideia do mecanismo como 

algo desprovido de alma e coativamente orientado a um objetivo; a ideia de 

Hobbes é a de um mecanismo animado, se o Estado pode ser pensado como 

uma máquina, então sua alma é a soberania. Segundo Schmitt, a posição de 

Hobbes está nos antípodas da de Schelling e de todo o pensamento filho da 

abordagem idealista e romântica. Segundo Carl Schmitt, é a partir da obra do 

filósofo do Leviatã que começa o desenvolvimento de vários mecanismos que 

acompanham e seguem o progresso técnico e científico, chegando até as 

inovações da máquina a vapor e do motor elétrico. Nesse sentido, Hobbes 

representa um ponto de inflexão crucial para compreender todo o percurso 

intelectual que atravessa o Homme-Machine de La Mettrie e chega até as 

modernas teorias das máquinas desejantes e além. Schmitt esclarece, porém, 

que em Hobbes o conceito de máquina é radicalmente diferente daquele que 

emergirá com o romantismo e com a filosofia kantiana da Crítica do Juízo, 

obra a partir da qual nasce a distinção entre organismo e mecanismo mantida 

por todo o pensamento subsequente. O pensamento romântico, de fato, 

 

358 C. Schmitt, Il Leviatano nella dottrina dello Stato di Thomas Hobbes in Scritti su 

Thomas Hobbes, cit., p. 89. 



209  

raciocina na ótica dicotômica de «coisa viva e coisa morta»359. Em Hobbes, 

porém, a máquina não é uma simples entidade desprovida de vida, nem um 

instrumento puramente mecânico orientado a um objetivo predeterminado. A 

distinção entre organismo e mecanismo, que é fundamental na Crítica do Juízo 

de Kant, marca uma mudança de paradigma que se difunde no pensamento 

filosófico e científico subsequente e tal distinção torna-se o fundamento para 

uma visão dicotômica que caracteriza o pensamento romântico e pós- 

romântico, onde se contrapõem a !coisa viva” e a !coisa morta” como dois 

reinos separados e antitéticos. Essa dicotomia será então retomada e 

desenvolvida por pensadores da técnica como Max Weber, Ernst Troeltsch e 

Max Scheler, que veem a técnica como uma entidade desprovida de espírito, 

um verdadeiro !nada espiritual”. A interpretação deles da técnica reflete uma 

percepção da máquina como algo intrinsecamente diferente da vida orgânica, 

uma visão que sente profundamente a influência romântica, ou seja, de todo 

aquele peso de desconfiança em relação ao frio produto do intelecto como puro 

cálculo. Em nítido contraste com isso – segundo Schmitt – Hobbes não possui 

essa visão dicotômica, pois tal separação ainda não foi formalizada. Para 

Hobbes, a máquina representa a mais alta forma de criatividade humana, uma 

obra de arte em todos os aspectos; a máquina, portanto, em sua visão, não é 

desprovida de alma, nem é simplesmente um instrumento coercitivo destinado 

a um fim específico. Pelo contrário, é um símbolo da capacidade humana de 

criar ordem e funcionalidade a partir do caos, e essa abordagem reflete uma 

concepção da técnica e da mecanização que não as vê como uma negação da 

vida ou da criatividade, mas sim como uma sua expressão elevada e completa. 

Carl Schmitt ressalta como essa posição de Hobbes é diametralmente oposta à 

de Schelling, que influenciou profundamente a cultura europeia com sua 

distinção, difundindo culturalmente a ideia de uma divisão radical «entre o 

 

359 Ivi, p. 90. 



210  

mecanismo morto e a obra de arte cheia de vida, no sentido de uma 

produtividade estética»360. Schelling vê a máquina como algo inerte, um mero 

mecanismo sem vitalidade, em nítido contraste com a obra de arte, que é vista 

como uma manifestação da criatividade viva, do espírito como o momento 

culminante do humano. Essa visão romântica da máquina como uma entidade 

desprovida de vida foi difundida e enraizada no pensamento europeu, 

contraposta à visão animista das religiões antigas que viam em cada coisa uma 

forma de vida e espírito. O pensamento romântico, de fato, raciocina na ótica 

dicotômica de «coisa viva e coisa morta»361. A interpretação hobbesiana da 

máquina se aproxima, em vez disso, da do físico austríaco Ernst Mach, que 

sustentava que era possível conceber uma mitologia da máquina em contraste 

com a mitologia animista das religiões antigas. A esse respeito, a expressão de 

Mach – segundo a qual é possível uma mitologia da máquina – funciona 

perfeitamente com a posição hobbesiana362. Essa concepção de Hobbes será 

então retomada por Spinoza – apesar de hoje, em algumas linhas 

interpretativas, tenderem a fazer dos dois filósofos duas formas opostas de 

interpretar os fenômenos – seria bom lembrar que «termos como hobbista, 

spinozista, ateu, libertino funcionam frequentemente, na cultura do final do 

século XVII e início do século XVIII, até mesmo como sinônimos»363. 

Spinoza, de fato, negou, na esteira do pensamento de Hobbes, a distinção entre 

o mundo material e a imaterialidade de Deus, e «viu no universo uma máquina 

eterna, desprovida de sentido e de propósitos, que é expressão de uma 

causalidade necessária e imanente»364, ligando assim o máximo da vida à ideia 

de uma máquina que opera na ausência de propósitos precisos. Em última 

 

360 Ivi, p. 91. 

361 Ivi, p. 90. 

362 Cfr, ibid. 

363 P. Rossi, La nascita della scienza moderna in Europa, cit., p. 204. 

364 Ibid. 



211  

análise, Schmitt observa como a posição de Hobbes em relação às máquinas e 

à técnica se distingue nitidamente das concepções românticas e pós- 

românticas, com as quais não deve ser confundida, porque se situa aquém de 

todas as filosofias do espírito. Para Hobbes, a máquina é um testemunho da 

grandeza e da criatividade humana, da imitatio Dei, que reflete a capacidade do 

homem de impor ordem e significado ao mundo. 

Fica claro, desta forma, que a questão do Estado como mecanismo, para 

Hobbes, não é assimilável à concepção que pode ter um homem formado com 

base nas filosofias do espírito do século XIX, as quais contêm, sempre segundo 

Schmitt, resíduos de !lamentos românticos” em seu interior, que são totalmente 

estranhos à posição de Hobbes, pois pertencem, de fato, a um contexto cultural 

completamente diferente daquele do século XVII. O ponto central do discurso 

de Schmitt sobre Hobbes está em seu esforço de tirar o pensador inglês do 

espírito niilista do século XX, que faz da história moderna um desencadear do 

aquém contra Deus, e que encontra seu cumprimento em Nietzsche e em todas 

as filosofias do século XX que se referem ao filósofo do Zarathustra; em 

Hobbes restaria um quid que vê em Deus pelo menos algo a ser imitado, 

tentando construir à sua imagem um determinado modelo do mundo, sem 

eliminá-lo completamente. Aqui Schmitt está lutando por sua própria 

concepção teológico-política, segundo a qual, apesar de tudo, o moderno filho 

de Hobbes nunca é um fechamento completo em si mesmo, nunca é capaz de 

se autofundar plenamente; é algo produzido a partir do teológico, mesmo que 

de forma invertida, ou seja, em nome de uma impossibilidade de Deus de 

governar as coisas do mundo, algo que o homem deve suportar. Se é verdade 

que entre a ideia e o mundo há uma desconexão que não permite qualquer 

tradução indolor da justiça na terra, essa consciência, em Hobbes, segundo 

Schmitt, ainda permite um funcionamento analógico de teologia e política e 



212  

não uma plena legitimidade do moderno como pensa Blumenberg365. O ponto 

que me interessa aqui não é confutar ou não esta tese, nem muito menos 

expressar-me sobre a autonomia ou não da modernidade em relação ao mundo 

pré-moderno; O modo, de fato, como Hobbes pensou a machina machinarum – 

espaço racional tornado plano e gerido pelo soberano, ordenado porque 

bidimensional – opera a partir da projeção originária, do dispositivo 

cartográfico que esvazia o mundo de sentido e relevância para substituí-lo com 

sua imagem desprovida de ambiguidades; 

 
se se prescinde da oposição (no fundo apenas relativa) entre organismo e 

mecanismo, demonstra-se aqui a plena atualidade da teorização do Estado 

operada por Hobbes, que com maravilhosa clareza pensou, já no século XVII, a 

teoria de uma entidade estatal construída pela inteligência dos indivíduos 

humanos366. 

 

Tomando a leitura de Schmitt, pode-se dizer que o cerne do pensamento 

político de Hobbes está no fato de que ele transfere a concepção do homem de 

Descartes como !mecanismo animado” para o Estado, e mesmo que isso não 

tivesse no pensador inglês uma natureza propriamente técnico-niilista, foi essa 

a parábola que ele inaugurou, 

 
o resultado, como se demonstrou, foi que até a alma do grande homem se 

transformou depois em uma parte da máquina. Depois que, desta forma, o 

365 Sobre a relação entre Carl Schmitt e Hans Blumenberg, é essencial considerar o 

carteggio entre eles quanto análises críticas que exploram as interseções e 

divergências em seus pensamentos. Sobre isto se refere a: H. Blumenberg; C. Schmitt, 

Briefwechsel 1971-1978, Herausgegeben von Alexander Schmitz und Marcel Lepper, 

Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 2007; J. Trabant, "Tradition und Subversion: 

Hans Blumenberg als Leser von Carl Schmitt" in: Deutsche Vierteljahrsschrift für 

Literaturwissenschaft und Geistesgeschichte, 82. Jahrgang, 2008, Heft 3, pp. 423-448; 

S. Tagliagambe,”Le due vie della percezione: Hans Blumenberg e Carl Schmitt”, In: 

Rivista di Filosofia, 102, no. 3 (2011), pp. 375-394; C. Galli, Genealogia della 

politica. Carl Schmitt e la crisi del pensiero politico moderno, cit. 

366 C. Schmitt, Il Leviatano nella dottrina dello Stato di Thomas Hobbes, cit., p. 89. 



213  

grande homem, com seu corpo e sua alma, tornou-se máquina, também foi 

possível o processo inverso, e assim até o pequeno homem, o indivíduo, pôde 

tornar-se «homme-machine». Apenas a mecanização da ideia de Estado fez com 

que chegasse a termo a mecanização da imagem antropológica do homem367. 

 

Portanto, o processo que tem início com o mecanismo não deve ser 

entendido no sentido !clássico-humanitário” mas técnico-mecanizado; não é 

obra de arte, mas autômato e engenho; hoje diríamos dispositivo, que porém 

tem por trás o ato subjetivo da projeção do real no sistema racional do mapa. 

 

15. O terror dos espaços infinitos 

 

 

A desordem da natureza, e portanto sua imagem caótica, dispersiva, 

desprovida de sentido e razão, reduzida a um evento de matéria cega e abissal 

que se renova por inércia, na escuridão de um universo incompreensível e sem 

significado, mas potencialmente infinito e vazio, sujeito a catástrofes cósmicas 

de dimensões inusitadas, animou a imaginação de Blaise Pascal até aterrorizá- 

lo. A outra face do programa hobbesiano, de fato, é a desconexão radical 

homem-mundo que se torna terror, paralisia do homem diante do 

incomensurável, do abismo do infinitamente grande assim como do 

infinitamente pequeno, entendidos como espaços matemáticos estendíveis ao 

infinito, que não são mais capazes de oferecer ao homem um lugar, mas apenas 

inquietação e estranheza. «Se espaço e movimento constituem o mundo, o 

universo de Descartes é a geometria realizada»368, e que mundo nos deixa 

então o filósofo francês do cogito? Nos eixos cartesianos é possível identificar 

pontos em um sistema bidimensional, e cada relação entre eles é apenas e 

exclusivamente mensurável como distância. Se tal procedimento e consciência 

 

367 Ivi, p. 90. 

368 P. Rossi, La nascita della scienza moderna in Europa, Laterza, Roma-Bari, 2021, 

p. 157. 



214  

se traduzem em vida, então a solidão do homem é a única coisa de que se pode 

ter certeza, é a única quantidade de que realmente se pode ter conhecimento, 

em um espaço indiferente potencialmente sem fim. «O homem, retornado a si 

mesmo, considere o que é em comparação com o que existe. Veja-se como 

perdido neste remoto canto da natureza; e desta prisão estreita onde se 

encontra, quero dizer, o universo, aprenda a avaliar corretamente a terra»369, 

significa tomar distância de uma natureza que não é mais proporcional ao 

homem, mas se abre como uma «dupla infinidade»370 que não permite nenhum 

desenho, nem nenhum controle sobre ela. Pascal revela uma angústia 

existencial profunda derivada da contemplação do infinito, ambiente anormal 

que marca para o homem uma condição de fragilidade diante do vazio da 

criação, para o qual cada homem está «submerso na imensidão infinita dos 

espaços que ignoro e que me ignoram»371. Fazer da natureza um lugar de vazio 

de ordem e de sentido, se por um lado impulsiona à ação revolucionária que 

tudo transforma e tudo reescreve – como em Hobbes – por outro se torna 

também trágica consciência, inação, como no Livro da Sabedoria, «lembrança 

do hóspede de um dia, que logo passa»372. Não por acaso foi ele o primeiro a 

dar prova da existência do vazio na natureza, intervindo na disputa sobre os 

espaços torricelianos, disputa na qual também entrou Hobbes negando 

categoricamente a possibilidade da existência na natureza de um espaço 

vazio373. Para Pascal, o infinito em que estamos não é mais uma mera abstração 

matemática, mas uma realidade concreta que evidencia a fragilidade e a 

 

369 B. Pascal, Pensieri, Traduzione, introduzione e note di Paolo Serini, Einaudi, 

Torino, 1962, p. 104. 

370 Ivi, p. 106. 

371 Ivi, p. 100. 

372 Ibid. 

373 Sobre este tema se refere a: S. Shapin - S. Schaffer, Leviathan and the Air-Pump: 

Hobbes, Boyle, and the Experimental Life, Princeton University Press, Princeton (New 

Jersey), 1985. 



215  

pequenez do homem, e o expõe à desproporção, a uma existência marcada pelo 

terror da ausência de proximidade, onde nada mais está à medida do homem. 

A frágil condição pensante dos seres humanos amplifica a angústia diante da 

imensidão do universo, porque a capacidade de refletir e compreender torna o 

homem apenas consciente de sua própria insignificância e marginalidade 

cósmica, nada mais. Nesse contexto, o infinito torna-se o lugar de uma 

experiência terrível e radical, um abismo que o homem pode apenas perceber, 

mas não dominar. Portanto, também em Pascal, obviamente, a concepção do 

homem – como ser perdido e impotente – é profundamente influenciada pela 

revolução científica de seu tempo, que abalou as antigas certezas cosmológicas 

e produziu uma fratura sem precedentes entre cosmos e polis; com a descoberta 

de que a Terra não é o centro de nada, mas apenas um minúsculo planeta 

orbitando ao redor de uma estrela entre bilhões de outras, o ordenamento 

cósmico se desfaz completamente, e o vazio que antes eram os céus não é mais 

paradigma de nada. Mas essa descentralização do homem no universo físico 

corresponde, portanto, à sua marginalização na ordem ontológica e valorativa, 

conduzindo Pascal a uma visão trágica da existência humana, e a uma 

impotência radical em relação à possibilidade de gerar uma mudança 

substancial, e não conduzindo a uma liberdade reencontrada de estruturar a 

existência em outras bases, mais justas e solidárias. Em relação a Hobbes, a 

consideração que ele tem pela ciência é diametralmente oposta, e ele não a 

considera capaz de servir como método ou fundamento para qualquer novo 

saber; pelo contrário, toda a sua filosofia repousa sobre uma divisão originária 

entre o que ele chama de «espírito de geometria e espírito de fineza»374. As 

ciências não servem para fundamentar conhecimentos certos, mas 

simplesmente demonstram, e no fim das contas Descartes permanece um 

pensador «inútil e incerto»375. Isso o coloca nos antípodas da reflexão de 

374 B. Pascal, Pensieri, cit., p. 5. 

375 Ivi, p. 23. 



216  

Hobbes, e ainda assim, em algumas de suas reflexões, pode-se notar uma forte 

intonação hobbesiana, como quando, por exemplo, escreve que: «todos os 

homens se odeiam por natureza, procurou-se, o melhor que se pôde, fazer com 

que a concupiscência servisse ao bem comum. Mas é apenas uma ficção, e uma 

falsa imagem da caridade: porque, no fundo, é sempre ódio»376. A antropologia 

radicalmente negativa permanece a mesma, embora sentida e declinada de 

maneira totalmente diferente. Nesse sentido, ao revolucionário Hobbes, 

contrapõe-se o espírito contrarrevolucionário de Pascal, que compreendeu que 

o homem revolucionário cavalga a ideia da perda de peso e substância de todas 

as categorias tradicionais, e segue na direção da criação de um mundo à 

medida do próprio homem, mas contra o qual se ergue o desprezo do filósofo 

jansenista: «sobre o que fundamentará o homem a economia do mundo que 

pretende governar? Sobre o capricho do indivíduo? Que confusão! Sobre a 

justiça? Ele a ignora»377. Pascal está, portanto, perfeitamente ciente de que as 

ordenações são fictícias, e não se sustentam em nenhuma qualidade substancial 

inerente à natureza, nem na ordem ontológica da criação, e, portanto, 

substancialmente, reconhece o princípio da soberania como realista, na medida 

em que é a possibilidade do homem de produzir normas totalmente novas, sem 

ser condicionado por nada; as vicissitudes humanas se sustentam em ordens 

fictícias e mutáveis, e isso permanece uma trágica facticidade, um fato bruto 

incontestável. Em outras palavras, como Hobbes, Pascal parte do pressuposto 

de que as ordens são contingentes e não têm em si qualquer necessidade378. A 

respeito disso, ou seja, em relação à ideia revolucionária de que as novas 

ordens podem escapar de lógicas violentas e injustas e dar vida a ordens sociais 

 

376 Ivi, p. 127. 

377 Ivi, p. 142. 

378 Sobre essa questão, ou seja, sobre o papel da contingência no pensamento político 

dos modernos, remete-se a C. Galli, Contingenza e necessità nella ragione politica 

moderna, Laterza, Roma-Bari, 2009. 



217  

mais justas, Pascal fala de ilusão, porque, como notou Hans Blumenberg, a 

questão do mecanismo abre uma concepção segundo a qual: 

 
o homem, depois de reivindicar sua liberdade no !renoncement”, torna-se 

sujeito a um mecanismo inevitável: na impossibilidade de recuperar a 

normatividade perdida de uma ordem essencial, ele se encontra, no entanto, 

confrontado com a necessidade de se submeter a uma ordem em geral, se não 

quiser ser aniquilado no caos da ausência de direito. Assim, emerge um 

primeiro princípio de qualquer possível doutrina da sociedade em Pascal: o 

princípio da facticidade [Faktizität] de todas as ordens sociais379. 

 

Isso significa que, em sua ideia, é muito clara a natureza totalmente 

contingente das ordens, de modo que, quando se quer ir ao cerne da questão 

das instituições humanas e do poder, «quem quiser examinar o fundamento 

delas, descobrirá que é tão fraco e fútil»380, e que se apoia construtivamente 

sobre um nada. No entanto, isso não é considerado por Pascal como um 

argumento válido para ridicularizar os poderes desta terra. A ordem social, por 

mais ilusória que seja, é a última máscara antes do abismo, e os sublevamentos 

da ordem são ilusões, porque «pesado naquela balança, nada será justo»381. Em 

relação a essa questão, «a aparência de ordens pacíficas e racionais não é senão 

uma falsa e maligna imagem da caridade»382, definitivamente utilizada pelos 

demagogos que, em nome dos desejos, aspiram a subverter as relações de 

força, reatualizando novas injustiças. O demagogo, o personagem apaixonado 

pelo mundo, só pode circular falsas esperanças, destinadas ao fracasso e à 

traição; tentando impor seus próprios desejos, revela a ilusão de toda ordem, 

 

379 Citado em L. Battista, Hans Blumenberg e l’autodistruzione del cristianesimo. La 

genesi del suo pensiero: da Agostino a Nietzsche, Viella, Roma, 2021, p. 43. 

380 B. Pascal, Pensieri, cit., p. 142. 

381 Ibid. 

382 L. Battista, Hans Blumenberg e l’autodistruzione del cristianesimo, cit., p. 53. 



218  

desencadeando o caos, mas deve, fatalmente, ceder à criação de outras ordens 

injustas e parciais, ilusórias e infundadas, mesmo que vença sua batalha. Em 

relação a isso, 

 
torna-se mais claro como Pascal compreende a dimensão subtraída da ordem 

originária; não é tanto a impossibilidade de reconhecer ainda essa ordem ou 

pelo menos algo dela, mas sim a falta, por parte desse conhecimento, de 

evidência convincente e universalmente válida, com a consequente impotência 

da verdade, que subtrai ao seu primado a nossa realidade. O resultado é uma 

inversão da relação entre força e justiça: se a justiça perdeu sua força, então é 

necessário tentar justificar a força fática. [...] Segundo essa visão, perdem peso 

as questões controversas sobre a forma da força vigente em cada momento: a 

força sempre carrega o signo da solução de emergência, da saída da ameaça do 

desordem. A situação insuperável do homem justifica a necessidade da força em 

geral383. 

 

Nasce, portanto, com o moderno, juntamente com o mito da subjetividade 

política e da soberania, a ideia de que toda ordem é, no fundo, uma 

mistificação, um véu sobre o nada, uma pátina lançada sobre a ausência de 

ordem que habita o coração da realidade; é o barroco, de que a moderna 

racionalidade política é filha. O rosto que domina o imaginário do século XVII 

é o da caveira que se apresenta sob os véus: é o nada ao qual é preciso opor 

uma representação, uma cena, que seja capaz de cobrir o fato de que o 

verdadeiro dono do universo é agora o fim no vazio de todas as coisas. 

 

16. O retorno da natureza e de suas leis 

 

 

A fratura tão radical e insanável entre o mundo natural e o mundo racional 

do homem não durou muito tempo. Uma desconexão de tal magnitude entre os 

dois planos representou uma exceção que funcionou por algumas décadas e, 

 

383 Citado em ivi, p. 46. 



219  

pelo menos no plano teórico, foi o foco principal do debate na Europa que 

tentava sair do tumulto representado pelas guerras religiosas da cristandade. A 

separação entre os dois mundos, que não permitia nenhuma mediação, de fato, 

não durou muito, pois logo se buscou uma nova naturalização que permitisse 

repensar um plano de homogeneidade ou pelo menos de proporção entre o 

universo e a cidade humana. Toulmin intitula um parágrafo de seu trabalho 

mais conhecido como 1660-1720: Newton e a nova cosmopolis e faz questão 

de precisar o quanto, após a reflexão hobbesiana e após a redução da natureza a 

caos informal – discurso em parte continuado por Pascal e sua renúncia à 

ciência para se dedicar às verdades autênticas que nada têm a ver com ela – a 

estabilização do aparato público como um todo e a renovada confiança na 

capacidade do Estado de organizar a vida pública colocavam o mundo da 

cultura diante do fato de ter que consolidar, de alguma forma, além das 

divisões territoriais, um espaço comum de entendimento que pudesse funcionar 

como um denominador comum compartilhado. Toulmin fala da necessidade de 

reconectar um papel para a natureza menos alienado, e, a esse respeito, a figura 

de Isaac Newton se torna central, pois, com seu trabalho, culminado na 

publicação dos Philosophiæ Naturalis Principia Mathematica em 1687, 

marcou uma virada fundamental na história da ciência e do mundo cultural no 

sentido mais amplo possível384. Nesse tratado, de fato, Newton formulou as leis 

do movimento e a lei da gravitação universal, que, juntas, fornecem uma 

descrição matemática precisa do movimento dos corpos celestes e terrestres; 

portanto, a essa altura, o cosmos recuperava sua inteligibilidade e sua estrutura 

ordenada e regular, e não era mais um vazio abissal. Antes de Newton, a 

ciência do início do século XVII era em grande parte caracterizada por uma 

visão do universo como um lugar irregular e imprevisível: Galileu havia 

introduzido o conceito de inércia e demonstrado que a matemática podia 

descrever os movimentos dos corpos, enquanto Kepler havia formulado as leis 

384 Cfr, S. E. Toulmin, Comopolis, cit., p. 147 e sgg. 



220  

que governam as órbitas planetárias, mas ainda faltava uma teoria unificada 

que pudesse explicar essas observações em termos de princípios fundamentais, 

e que, portanto, fosse capaz de oferecer estabilidade à imagem geral do 

cosmos. Descartes, por sua vez, havia proposto um modelo mecanicista do 

universo, mas sua filosofia permanecia, em muitos aspectos, especulativa e não 

completamente fundamentada na evidência empírica, «no 1590 os céticos 

ainda duvidavam da possibilidade de que os homens encontrassem 

regularidades universais na natureza; em 1640 a natureza estava em decadência 

irreprimível; em 1700 a transição para a visão de um cosmo estável governado 

por leis já estava completa»385. Como observam Koyré e Paolo Rossi, o 

universo de Newton é muito diferente do de Descartes, e a diferença não é 

pequena; enquanto para o filósofo francês o mundo físico era, de fato, 

composto por dois elementos: extensão e movimento, Newton introduz 

novidades que são capazes de deslocar completamente as questões para um 

plano diferente. Os elementos tornam-se três: matéria, movimento e espaço 

infinito386. 

Newton resolveu as questões deixadas em aberto pelos cientistas anteriores, 

preenchendo as lacunas que não permitiam uma formalização e generalização 

coerente dos novos conhecimentos, introduzindo um sistema de leis científicas 

que poderiam ser aplicadas universalmente, sem todo o peso de exceções ou 

irregularidades assustadoras que sobrecarregavam os conhecimentos do século 

XVII. Sua primeira lei do movimento, ou lei da inércia, afirma que um corpo 

permanece em estado de repouso ou de movimento retilíneo uniforme a menos 

que seja sujeito a uma força externa, e isso já deixa cair a diferença qualitativa 

entre o que se move e o que está parado, fazendo com que se perdesse para 

sempre a superioridade de um !motor imóvel” em sentido aristotélico. Já 

 

385 Ivi, p. 153. 

386 Sobre isto: A. Koyré, Newtonian Studies, Harvard University Press, Cambridge, 

1965; P. Rossi, La nascita della scienza moderna, cit., p. 319. 



221  

Galileo Galilei tinha intuitivamente compreendido o conceito de inércia 

décadas antes, mas foi Newton quem o formulou de forma precisa e lhe deu um 

rigor matemático. A segunda lei do movimento, que introduz o conceito de 

força como o produto da massa de um corpo e sua aceleração (F = ma), fornece 

uma estrutura quantitativa para analisar o movimento. Essa lei implica que, 

para uma massa constante, a aceleração de um corpo é diretamente 

proporcional à força aplicada sobre ele e inversamente proporcional à sua 

massa; em outras palavras, quanto maior for a força aplicada, maior será a 

aceleração, mas para uma força dada, um objeto mais pesado acelerará menos 

em comparação com um mais leve. Essa lei teve uma importância enorme na 

arte militar, pois está na base do cálculo das trajetórias e das forças na física e 

engenharia, e teve notável importância na projeção de armas e projéteis para 

prever suas trajetórias. Além disso, a fórmula F=ma é fundamental para 

compreender como várias forças influenciam o movimento dos objetos, e é 

aplicável em inúmeros contextos, hoje diríamos desde partículas subatômicas 

até corpos celestes, o que obviamente cria um senso de homogeneidade entre o 

âmbito cósmico e o humano, que voltam a responder a lógicas de proximidade, 

se não de total uniformidade. A terceira lei do movimento, que estabelece que 

para cada ação há uma reação igual e contrária, descreve as interações entre 

corpos; se um corpo A exerce uma força sobre um corpo B, então o corpo B 

exerce uma força de igual intensidade e direção oposta sobre o corpo A. Esse 

princípio destaca a natureza interativa das forças e explica como os objetos se 

influenciam mutuamente, o que tem uma relação fortíssima com a tentativa de 

construir uma nova sociedade europeia em que cada Estado não é um corpo 

isolado, mas está inserido em um contexto relacional em que há uma 

correspondência entre as várias entidades soberanas. A isso se liga então a lei 

da gravitação universal, talvez a mais famosa de suas descobertas, a qual 

afirma que cada partícula de matéria no universo atrai cada outra partícula com 

uma força diretamente proporcional ao produto de suas massas e inversamente 



222  

proporcional ao quadrado da distância entre elas. A importância dessa lei está 

no fato de ter permitido explicar fenômenos aparentemente heterogêneos como 

as órbitas elípticas dos planetas ao redor do sol, a queda dos objetos na Terra e 

as marés, com uma única teoria unificada. As leis científicas, para serem 

consideradas válidas no contexto da ciência moderna, devem possuir 

características de universalidade e aplicabilidade geral, o que significa que 

essas leis devem ser capazes de descrever e prever os fenômenos naturais 

independentemente do contexto específico em que são observados, pois devem 

valer universalmente. 

A universalidade das leis de Newton implica que essas leis sejam válidas em 

todo o universo, não apenas na Terra. Essa concepção revolucionária permitiu 

superar a ideia anterior de que as leis da natureza poderiam variar de um lugar 

para outro, sendo, portanto, sujeitas a territorialidades parciais, ou que fossem 

diferentes para os corpos celestes em relação aos objetos terrestres. A lei da 

gravitação universal, contra isso, é um exemplo claro dessa universalidade. 

Esta lei não só explica o movimento dos planetas ao redor do sol, mas também 

o movimento das luas ao redor dos planetas, as marés na Terra e até mesmo a 

interação entre partículas subatômicas. Uma das inovações mais significativas 

da teoria newtoniana é o conceito de !lei científica” como uma descrição 

universal e matemática dos fenômenos naturais. Newton demonstrou que o 

universo não é um lugar caótico e desordenado, mas um sistema regulado por 

leis precisas e previsíveis, que expressam «a simplicidade e uniformidade da 

natureza»387. Por outro lado, a lei da gravitação universal de Newton foi crucial 

para explicar os movimentos celestes, abrindo caminho para a astronomia 

moderna. Antes de Newton, os movimentos dos planetas eram descritos pelas 

leis empíricas de Kepler, que, no entanto, não tinham uma justificativa teórica 

universal.  Newton  demonstrou  que  as  mesmas  leis  que  governam  os 

 

387 Storia della Filosofia moderna e contemporanea, a cura di Nicolao Merker, Editori 

Riuniti, Roma, 1997, p. 127. 



223  

movimentos dos objetos na Terra se aplicam também aos corpos celestes, 

unificando assim a física terrestre e celeste sob uma única teoria coerente, 

capaz de fornecer um esquema geral de funcionamento de tudo, sem 

desconexões radicais entre o universo e o mundo dos homens. 

Isso tem implicações profundas não apenas para a ciência, mas também para 

a filosofia e a teologia, porque a partir de Newton se afirma a ideia – 

substancialmente contrária a toda a cultura barroca do século XVII – de que 

«no momento da criação, Deus combinou os objetos naturais em sistemas 

estáveis», e essa posição reconecta a relação entre cosmos e sociedade humana, 

em prol de uma nova naturalidade das coisas humanas. O exemplo mais 

convincente desse vínculo recomposto é visível na lei da gravidade, em que o 

modelo do sistema solar, onde o Sol determina de forma estável as órbitas dos 

planetas, torna-se a metáfora dos sistemas políticos europeus, e cujo exemplo 

clássico torna-se a França de Luís XIV. 

Isso tem implicações profundas não só para a ciência, mas também para a 

filosofia e a teologia, porque a partir de Newton se afirma a ideia – 

substancialmente contrária a toda a cultura barroca do século XVII – de que 

«no momento da criação, Deus combinou os objetos naturais em sistemas 

estáveis», e essa posição reconecta a relação entre cosmos e sociedade humana, 

em prol de uma nova naturalidade das coisas humanas. O exemplo mais 

convincente desse vínculo recomposto é visível na lei da gravidade, em que o 

modelo do sistema solar, onde o Sol determina de forma estável as órbitas dos 

planetas, torna-se a metáfora dos sistemas políticos europeus, e cujo exemplo 

clássico torna-se a França de Luís XIV. Nesse sentido, o sistema político 

global, pensado à semelhança do modelo cosmológico, reencontra sua própria 

ordem substancial, e a sociedade humana volta a se assemelhar ao céu, mesmo 

com a mudança geral de sua imagem. Assim, novamente, como no céu, assim 

na terra, porque: 



224  

isso era verdadeiro no reino da natureza, onde os seres vivos e pensantes 

influenciavam o movimento dos objetos materiais, e no âmbito da sociedade, 

onde as diferenças de status determinam evidentemente quem tem a autoridade 

de controlar as ações dos outros388. 

 

O sistema planetário torna-se assim o modelo das sociedades humanas. Luís 

XIV transferiu a corte real para Versalhes em 1682, de modo a fazer do palácio 

o centro do poder político, cultural e social da França, estabelecendo lá toda a 

corte, que literalmente orbitava em torno de um centro, que funcionava como o 

foco geométrico para a organização geral da geometria política francesa. A 

nobreza, convidada a viver em Versalhes, foi mantida sob estrito controle e 

distraída com cerimônias, festas e competições pelo favor real, de modo a 

afastá-la de seus locais de jurisdição naturais, preparando assim a centralização 

do poder, acompanhada pela reestruturação radical de uma nova espacialidade 

organizacional. Para administrar as províncias, de fato, Luís XIV instituiu os 

intendentes, funcionários reais que respondiam diretamente ao rei, e portanto 

estavam em relação com a nova centralidade do poder, que começava a 

assimilar todas as regiões periféricas. Os intendentes supervisionavam a coleta 

de impostos, a justiça e a ordem pública, reduzindo a autonomia das 

autoridades locais e legitimando a figura do soberano como centro indiscutível 

do Estado. Luís XIV adotou o símbolo do sol precisamente para representar 

seu papel como soberano absoluto, que irradia poder e luz sobre todo o reino, 

que, como matéria de menor importância, é capturado na órbita de algo mais 

pesado e relevante. Assim como o sol é o centro do sistema solar, em torno do 

qual todos os planetas orbitam, Luís XIV se via como o centro da França, em 

torno do qual tudo girava; assim como o sistema solar de Newton representa 

ordem e estabilidade no cosmos, o reino de Luís XIV visava representar ordem 

e estabilidade na política francesa, onde cada elemento do governo e da 

 

388 S. E. Toulmin, Cosmopolis, cit., p. 156. 



225  

sociedade deveria encontrar seu lugar e seu papel sob a orientação de seu 

máximo representante, criando um sistema harmonioso e bem regulado, 

dependente da centralidade do poder. A nova soberania que está nascendo 

redefine assim o espaço segundo lógicas que não são mais universalistas – no 

sentido do império – mas se tornam espaço determinado, delimitado; existir 

como corpo coletivo significa de fato fazer valer uma vontade específica e, 

portanto, a questão da ordem fechada assume uma relevância particular. Todo o 

sistema de Versalhes mostra como historicamente, a origem da soberania reside 

em seu poder de despolitizar os corpos plurais territoriais existentes na era pré- 

moderna. Nesse sentido, o centro exerce uma atração gravitacional que reduz o 

peso político dos outros centros, exatamente como o modelo do sistema solar. 

Em referência a isso, 

 
embora o outono da Idade Média tenha coincidido com o surgimento do 

Estado territorial e com a gradual afirmação de sua soberania indivisível, o novo 

protagonista não entrou em cena na forma de um sujeito intencionado e 

juridicamente unitário. Pelo menos até um século XVIII muito avançado, sua 

vocação era mais a de funcionar como um recipiente ordenante de todos aqueles 

outros sujeitos menores (cidades, comunidades rurais, feudos, entidades 

eclesiásticas, guildas, fraternidades, corpos cetuais e assim por diante) que a 

fantasia institucional da Idade Média havia produzido em abundância e que, nos 

últimos séculos da era intermediária, descobriram uma crescente dificuldade de 

se gerir em regime de total independência. Muito mais societas do que 

universitas (ou seja, muito mais semelhante a uma associação de partes distintas 

do que a uma pessoa jurídica individual)389. 

 

De fato, durante a longa fase de transição que vai do rei à formação da 

soberania, assiste-se à progressiva despolitização da nobreza e à 

contemporânea aquisição de importância da burguesia. A formação da nobreza 

 

389 L. Mannori - B. Sordi, Giustizia e amministrazione, in Lo Stato moderno in 

Europa, cit., pp. 63-64. 



226  

de toga, neste contexto da França de Luís XIV, é um fenômeno que reflete a 

evolução da estrutura social e política do reino durante o período do 

absolutismo e permite observar melhor suas dinâmicas. Esta classe de nobreza, 

distinta da nobreza de espada tradicional, surgiu através de um processo 

complexo ligado às necessidades financeiras do Estado, às políticas de 

centralização do poder, às despesas militares e às estratégias pessoais do rei. 

Durante o reinado de Luís XIV (1643-1715), a França se encontrou 

frequentemente em situações de guerra custosas que exigiam financiamentos 

significativos para manter o exército e sustentar as atividades da corte; a 

crescente necessidade de recursos financeiros levou o rei e seus ministros a 

encontrar maneiras de aumentar as receitas estatais sem alienar completamente 

a nobreza tradicional, embora num quadro geral de retirada de prestígio e peso 

político. A nobreza de toga, neste contexto, constituía uma nova elite 

administrativa, que detinha poder e influência graças aos cargos e à estreita 

proximidade e dependência do rei, e em última análise representavam uma 

força de modernização e centralização do Estado, muitas vezes em conflito 

com a nobreza tradicional que resistia a perder seus privilégios, mas que se 

tornava cada vez menos influente na medida em que se tornava mais 

dependente de uma organização central. 

 

17. A nova equidistância 

 

 

A longa transição para a nova forma de organização do poder político na 

Europa não foi isenta de sofrimento e conflitos, e não é possível lê-la de 

maneira linear e progressiva. As guerras religiosas que dilaceraram o 

continente nos séculos XVI e XVII representam o terreno fértil, ou pelo menos 

a passagem necessária, para o surgimento desse novo modelo de poder que, 

conforme escrito anteriormente, não se afirma de imediato e está envolvido em 

processos complexos e multifatoriais. Nesse contexto, de fato, a realidade 



227  

factual nunca deve ser confundida com as teorizações mais ou menos radicais e 

inovadoras dos novos pensadores que gradualmente surgiam na cena. A 

dramaticidade dessa gênese é ainda mais acentuada pelo fato de que o conflito 

religioso encontrou, especialmente na França, uma solução não no triunfo de 

uma fé sobre a outra, mas no superamento de qualquer pretensão de fundar o 

poder em uma fé religiosa específica capaz de servir, de forma absoluta, como 

legitimidade irrevogável. Nesse contexto, embora as facções opostas se 

dividissem, principalmente, entre aqueles que queriam preservar os restos do 

policentrismo do poder baseado nas antigas liberdades feudais – prestes a se 

transformar nos modernos direitos inatos – e aqueles que defendiam a 

afirmação rigorosa do poder monocrático do soberano, baseado em 

fundamentos divinos e pessoais; no final prevaleceu uma visão técnica do 

poder que, considerando seu objetivo a construção da ordem, visava à 

integração e reunificação do próprio poder na pessoa do príncipe, apoiado por 

um aparato administrativo eficiente e funcional. 

Essa evolução se resume na crescente necessidade de unificar o país sob a 

autoridade do soberano, por meio de processos progressivos de centralização e 

homogeneização, e segundo um esquema jurídico no qual os comandos do 

soberano são a lei suprema, e a soberania se transforma em uma instância 

neutra, terceira, colocada acima dos partidos e dos súditos. Um soberano desse 

tipo era visto como a única força capaz de garantir paz e segurança. Ao mesmo 

tempo, a política não precisava mais da religião como fonte externa de 

legitimidade para o poder político; este, de fato, agora deveria caminhar com 

suas próprias pernas e encontrar por si mesmo a força para se justificar 

autonomamente e funcionar em vista de fins que não tinham outro referente 

senão questões terrenas, e que respondiam a lógicas concretas que emergiam da 

urgência material da existência, tais como, mais que todas, a ordem, a paz, o 

bem-estar e a resolução dos conflitos sociais. Como escreve Pierangelo 

Schiera, desde sua origem, o Estado se apresenta como uma rede conectiva das 



228  

relações e dos conflitos sociais e econômicos. No entanto, é apenas com a 

fundação política do poder no final do século XVII, após as guerras religiosas, 

que os novos atributos do Estado –mundanidade, finalidade e racionalidade – 

se fundem para dar vida à imagem moderna do Estado. Este Estado é 

concebido como uma estrutura unitária e organizativa formal da vida 

associada, operando segundo procedimentos cada vez mais claros e 

definidos390. Além disso, a razão de ser do Estado reside em um propósito 

concreto: a paz interna do país, a eliminação do conflito social e o monopólio 

da violência, em virtude do qual o soberano estabelece onde reside o direito. 

A transição para esse modelo de Estado moderno não foi uma simples 

adaptação, mas uma transformação profunda da concepção de poder e da sua 

legitimidade. A soberania, agora vista como neutra e suprema, tornou-se a 

garantia da paz e da ordem, desvinculada de qualquer justificação religiosa, 

segundo uma trajetória identificada por Carl Schmitt na neutralização e 

despolitização. No contexto das guerras de religião, a França, sob a liderança 

de monarcas como Henrique IV e Luís XIV, desenvolveu uma forma de 

absolutismo que incorporava esses princípios. O Edito de Nantes de 1598, 

embora garantisse certa tolerância religiosa, já refletia essa tendência de 

subordinar as questões religiosas à autoridade soberana, sob a necessidade de 

um repensamento radical da questão do poder, fato já presente no pensamento 

dos politiques, embora com pesadas influências pré-modernas. Com Luís XIV, 

essa evolução tornou-se claramente visível. Ele consolidou o poder real, 

reduzindo as autonomias locais e as influências feudais, e promovendo uma 

burocracia que avançava na direção da centralização com uma estrutura 

gravitacional. Tudo isso foi obviamente possível dentro de um quadro geral 

que se modificava juntamente com toda a reflexão científica sobre o universo e 

a natureza, que havia marcado a passagem da estrutura hierárquico-piramidal 

da Idade Média para um esvaziamento e desvalorização da natureza com 

390 Cfr, P. Schiera, Lo Stato moderno origini e degenerazioni, cit., p. 74. 



229  

Hobbes, para depois chegar a uma visão cósmica mais restrita e regulada: o 

sistema solar, onde as leis se tornavam fixas, estáveis e validas de modo 

incontrovertível para todo o campo de influência: seja ele o sol em relação aos 

planetas orbitantes, ou o soberano em relação aos corpos sociais. 

A formação do Estado moderno na França, com sua ênfase na centralização 

e na neutralidade do poder soberano, representa uma transformação radical da 

concepção de poder político. As guerras de religião, longe de serem simples 

conflitos de fé, foram o catalisador violento dessa evolução, levando ao 

surgimento de um Estado que, livre de legitimações religiosas, podia justificar 

seu poder através da ordem, da paz e do bem-estar material de seus súditos. 

No ano de 1789, a França se encontrava em uma crise profunda, envolta em 

uma atmosfera de tensão e esperança. O reinado de Luís XVI, um monarca de 

modos incertos e pouco resolutos, enfrentava problemas financeiros e sociais 

que pareciam insolúveis. Os cofres do Estado estavam vazios, esgotados por 

anos de guerras caras e pela manutenção de uma corte opulenta em Versalhes. 

A pobreza e a fome se espalhavam entre as classes inferiores, enquanto a 

aristocracia e o clero continuavam a gozar de seus privilégios seculares, isentos 

dos pesados impostos que recaíam sobre o Terceiro Estado. Foi nesse contexto 

que Luís XVI, pressionado pela urgência de resolver a crise financeira e 

acalmar o descontentamento popular, tomou uma decisão histórica: convocar 

os Estados Gerais. Era uma assembleia que não se reunia há 175 anos, um 

antigo corpo legislativo composto pelos representantes dos três ordens da 

sociedade francesa: o clero, a nobreza e o Terceiro Estado, que representava a 

burguesia e o povo. A convocação dos Estados Gerais foi anunciada para 5 de 

maio de 1789. A expectativa era febril. As esperanças de reforma eram altas, 

alimentadas pelas ideias iluministas que haviam ganhado força nas últimas 

décadas, semeando o desejo de uma mudança radical. Os Cahiers de 

Doléances, cadernos de queixas em que cada comunidade expressava seus 

problemas e desejos de reforma, eram redigidos por todo o país. As aspirações 



230  

do Terceiro Estado eram claras: queriam um sistema fiscal mais justo, o fim 

dos privilégios aristocráticos e uma maior representação política. Quando os 

Estados Gerais finalmente se reuniram, o entusiasmo e as tensões eram 

palpáveis, a grande questão que se perfilava no horizonte era a do método de 

votação, visto que, tradicionalmente, cada estado votava separadamente, 

expressando um único voto geral. Isso significava que o clero e a nobreza, 

apesar de representarem uma minoria da população, podiam sempre prevalecer 

sobre o Terceiro Estado. 

Contudo, o Terceiro Estado, que representava a esmagadora maioria da 

população, exigia que os votos fossem contados por cabeça, não por ordem. 

Isso lhes daria uma clara maioria e a possibilidade de levar adiante as reformas 

que tanto esperavam. O debate sobre essa questão foi acalorado e divisivo, as 

reuniões estavam cheias de discursos inflamados e confrontos verbais, que 

eram a manifestação direta da unidade perdida do país. Os representantes do 

Terceiro Estado, liderados por figuras carismáticas como Honoré Gabriel 

Riqueti, conde de Mirabeau, e o abade Emmanuel Joseph Sieyès, insistiam na 

necessidade de uma nova forma de voto. Sieyès, em particular, tornou-se 

famoso por seu panfleto «O que é o Terceiro Estado?», no qual sustentava que 

o Terceiro Estado era !tudo”, enquanto os outros dois ordens o consideravam 

um !nada”391. Em 17 de junho de 1789, após semanas de impasse, o Terceiro 

Estado tomou uma decisão revolucionária, autoproclamando-se Assembleia 

Nacional, e afirmando o direito de representar toda a nação. Este movimento 

foi um claro ato de desafio contra a autoridade real e as estruturas tradicionais 

do poder, ligadas ao Ancien Régime. Dois dias depois, o clero, sentindo o 

vento da mudança, juntou-se à Assembleia Nacional, e o rei, na tentativa de 

reafirmar sua autoridade, fechou a sala de reuniões dos Estados Gerais, mas em 

 

391 Sobre isto: E.-J. Sieyès, Qu'est-ce que le Tiers État ?, Éditions des archives 

contemporaines, Paris, 1988; M. Viroli, Per amore della patria: Patriottismo e 

nazionalismo nella storia, Il Mulino, Bologna, 1995. 



231  

resposta a essa decisão os delegados do Terceiro Estado se transferiram para 

uma sala de jogo nas proximidades, onde em 20 de junho fizeram o famoso 

Juramento do Jogo da Péla, prometendo não se separar até que tivessem dado à 

França uma nova constituição. 

Entre 1791 e 1792, o pintor francês Jacques-Louis David se dedicou a uma 

obra que, porém, permaneceu inacabada: Le Serment du Jeu de Paume, 

atualmente exposta no museu do palácio de Versalhes. Esta tela de grande 

ambição estava destinada a imortalizar o evento histórico ocorrido na sala do 

Jogo da Péla em Versalhes, que marcou de fato o ato de ruptura pelo qual 

começou a capitulação do velho mundo. A composição de David é 

monumental, com as figuras dos deputados erguendo-se orgulhosas e 

determinadas, enfatizando a extraordinária unicidade do momento. David 

utiliza uma perspectiva dinâmica para criar um senso de movimento e urgência, 

onde parece que as dinâmicas históricas tumultuadas se projetam sobre os 

personagens, retratados como se carregassem em seus corpos a mesma 

aceleração que os eventos imprimiram no mundo. Suas mãos se elevam em 

uníssono para o céu, símbolo de sua solene promessa e do desejo de liberdade e 

justiça, e tudo se desenrola em uma luz dramática, com fortes contrastes que 

exaltam os rostos resolutos e as expressões determinadas dos presentes que 

convergem para o foco central: onde, no centro da cena, dominando a 

assembleia, está Jean-Sylvain Bailly, que proclama o estatuto, mantendo a mão 

levantada em um ato de solene juramento. Em contraste com as figuras 

animadas e dinâmicas, destaca-se a sala, quadrangular, cênica, desprovida de 

qualidades e aproximadamente comparável a um recipiente neutro, cuja 

assepticidade é interrompida apenas pelo movimento de uma cortina acima, à 

esquerda do observador. A enorme agitação da cena parece ocorrer no vazio de 

um espaço abstratamente geométrico. Em um parágrafo muito significativo de 

seu trabalho La crisi della regione cartografica, Franco Farinelli, a propósito 



232  

da França revolucionária, fala de liberté égalité geometricité392. Farinelli 

propõe uma argumentação geral segundo a qual a cartografia não é 

simplesmente uma técnica de representação do espaço, mas uma forma de 

pensamento que moldou a modernidade e, de fato, a fundou. Segundo o 

geógrafo italiano, a cartografia influenciou profundamente nossa compreensão 

do mundo e contribuiu para definir os limites entre o conhecido e o 

desconhecido, entre a ordem e o caos. Mas não é só isso, pois os mapas, ainda 

segundo Farinelli, não são apenas instrumentos práticos, mas poderosos 

dispositivos nos quais estamos historicamente imersos, e a partir dos quais a 

modernidade construiu a realidade. O mapa opera segundo reduções 

progressivas capazes de reduzir a complexidade do mundo a um conjunto de 

pontos, linhas e superfícies, permitindo assim exercer um controle e uma 

gestão mais eficaz do espaço, produzindo, porém, ao mesmo tempo, a ideia de 

que o espaço é plenamente e totalmente controlável. Agora todo esse aparato se 

torna plenamente operante, de forma evidente, nas lógicas que nascem e 

seguem os dias revolucionários na França, em 1789. 

Seguindo seu discurso, pode-se notar como o modelo planetário, central 

para quase todo o século XVIII, perde força em relação a um súbito aumento 

da pureza geométrica, que caracteriza o espírito revolucionário e toda a 

reorganização do Estado francês. Toda a metáfora, tanto espacial quanto 

linguística, que distingue o ancien régime até os dias anteriores à Declaração 

da Sala do Jogo da Péla é marcada por uma espacialidade ainda de matriz 

feudal. Nos Estados Gerais, a nobreza da corte estava sentada à direita do rei, 

assim como Cristo à direita do Pai; o terceiro estado estava, ao contrário, à 

esquerda, de acordo com uma disposição que indicava uma pertença canhota, 

reservada àqueles que estão mais distantes de Deus. Desde a sua primeira 

convocação, em 1302, por vontade de Filipe IV, e nas sessões subsequentes, os 

três estados estavam dispostos separadamente e deliberavam  

392 F. Farinelli, La crisi della ragione cartografica, cit., p. 192. 



233  

independentemente uns dos outros. «Em 5 de maio de 1789, precisamente em 

Versalhes, o rei estava no trono em posição elevada, abaixo dele (e da rainha ao 

seu lado) a corte e os dois primeiros ordens»393, enquanto o terceiro estado 

estava sentado ao fundo, mais longe da fonte do Estado, o rei, que, como um 

planeta remoto, orbitava distante e, de fato, tinha menos peso dentro do sistema 

estatal e social. Esse esquema cosmológico-planetário cessa com a reunião da 

Assembleia na Sala do Jogo da Péla, onde toda qualificação do espaço é 

anulada em nome da igualdade, pois o local que escolhem para se reunir é «um 

lugar completamente vazio, mas, por isso mesmo, reino da medida abstrata, 

portanto do espaço, onde todos estão em pé»394. Neste ponto, seria interessante 

observar como, depois de quase um século, o modelo de referência não é mais 

o sistema solar newtoniano, mas sua concepção de espaço homogêneo e 

isotrópico. A homogeneidade significa que cada ponto no espaço é equivalente 

a qualquer outro ponto, sem características intrínsecas que o distingam; a 

isotropia implica que as propriedades do espaço são as mesmas em todas as 

direções, de modo que, no espaço absoluto, não há porções privilegiadas. O 

espaço torna-se um recipiente passivo dentro do qual ocorrem os eventos 

físicos, e não é influenciado pelo que contém, mas fornece o fundo sobre o 

qual os fenômenos se desenrolam. Esta ideia de espaço como recipiente 

passivo é um elemento fundamental da mecânica clássica, mas como observa 

Farinelli, esse discurso se liga às lógicas do mapa, como se vê nas palavras de 

Sieyès, quando ele diz para imaginar a Lei no centro de um imenso globo e que 

todos os cidadãos estão equidistantes em sua circunferência; porque o globo 

aqui é pensado imediatamente como um círculo, caso contrário, a equidistância 

seria impensável, visto que a tridimensionalidade não permitiria visualizar um 

modelo tão simplificado com distâncias lineares simples395. O mundo é injusto 

393 Ibid. 

394 Ibid. 

395 Cfr, ivi, pp. 192-193. 



234  

e deve ser zerado, e o maior aliado disso é a nova espacialidade geométrica, 

abstrata, em que as articulações do mundo devem ser substituídas pelo plano 

horizontal, imagem da nova sociedade. 

 

18. Razão e Nação: Sieyès 

 

 

Emmanuel-Joseph Sieyès396, mais conhecido como o Abade Sieyès, nasceu 

em 3 de maio de 1748 em Fréjus, uma pequena cidade na Provença, na França. 

Filho de um humilde funcionário real, Sieyès destacou-se cedo por sua 

inteligência e determinação, qualidades que o levaram a estudar no seminário 

de Saint-Sulpice, em Paris. No entanto, apesar de sua formação eclesiástica, 

Sieyès nunca mostrou uma profunda vocação religiosa, nem se interessou 

verdadeiramente pelas questões mais estritamente teológicas; ele foi atraído 

pelas ideias iluministas que circulavam com cada vez mais insistência no 

ambiente intelectual parisiense. Na segunda metade do século XVIII, a França 

era um caldeirão de fermento político e social, a monarquia absoluta de Luís 

XVI vacilava sob o peso das crises financeiras, das fomes e das crescentes 

tensões entre as classes sociais às quais não se conseguia encontrar uma 

solução capaz de satisfazer o país. Neste contexto turbulento, Sieyès emerge 

como uma figura-chave por suas ideias que contribuiriam para redefinir 

profundamente a estrutura da sociedade francesa. Sua obra mais célebre, Que é 

o Terceiro Estado?, publicada em janeiro de 1789, foi uma verdadeira bomba 

intelectual, que marcou um divisor de águas cultural de proporções épicas. O 

Terceiro Estado, composto por camponeses, burgueses, artesãos e 

trabalhadores, representava a esmagadora maioria da população francesa, no 

396  No que diz respeito ao papel de Sieyes na Revolução Francesa e ao seu 

pensamento, remete-se a: F. Furet, Penser la Révolution française, Gallimard, Paris, 

1978; S. Rials, Sièyes et son temps, Librairie générale de droit et de jurisprudence, 

Paris, 1989; A. Bobba, Emmanuel Joseph Sieyès e la rivoluzione francese, Il Mulino, 

Bologna, 2006; B. Ribotta, L'abate Sieyès e la nascita della nazione, Giappichelli, 

Torino, 2004. 



235  

entanto, era relegado às margens do poder político, em relação ao qual tinha 

pouquíssimo peso, enquanto o clero e a nobreza, uma minoria privilegiada, 

dominavam a cena. Sieyès denunciou essa injustiça com vigor, argumentando 

que o Terceiro Estado era a verdadeira essência da nação e sua verdadeira 

riqueza e deveria ser reconhecido como tal. Suas palavras ressoaram 

profundamente entre os franceses, e quando Luís XVI convocou os Estados 

Gerais em maio de 1789, pela primeira vez desde 1614, ficou claro que algo 

extraordinário estava para acontecer, e que provavelmente nada seria como 

antes. 

Quando os Estados Gerais se reuniram, a questão central tornou-se 

rapidamente o modo como as decisões seriam votadas: por ordem social ou por 

cabeça; Sieyès argumentou que o voto por cabeça seria a única maneira justa e 

democrática de decidir as questões, pois o Terceiro Estado representava a 

maioria do povo francês e não podia, portanto, ser esmagado com um único 

voto coletivo, sendo necessário que cada participante da Assembleia votasse 

expressando seu próprio voto. Agora, além do fato de que aqui o indivíduo é 

pensado como um ponto geométrico e não como parte de um corpo natural 

maior - questão que introduziu a votação por cabeça, um feito extraordinário e 

decisivamente inovador - e, portanto, a lógica cartográfica começa realmente a 

operar em pleno regime; há, porém, outra questão que se liga a esta e a 

complica: o nascimento do conceito de nação. A nação era muito mais do que 

um simples agregado de pessoas ou uma definição geográfica. Ela representava 

um corpo coletivo, uma entidade moral e política que transcendia as antigas 

estruturas feudais e as divisões de classe. Em uma época em que o poder ainda 

estava fortemente ligado à nobreza e ao clero, Sieyès propôs uma visão radical: 

a nação era o conjunto de todos os cidadãos que, unidos pela vontade comum, 

formavam o verdadeiro e único soberano legítimo. Essa concepção da nação 

implicava uma virada épica, na qual a soberania não residia mais no monarca 

por direito divino, mas na coletividade dos cidadãos, como corpo vivo, como 



236  

alma da França. Essa transferência do poder soberano do rei para a nação 

significava que apenas o povo, através de seus representantes, tinha o direito de 

constituir leis e governar a si mesmo, e era uma declaração que minava 

claramente as fundações do Ancien Régime e estabelecia as bases para uma 

nova forma de governo representativo em outras bases. Portanto, além do 

afortunado panfleto sobre o Terceiro Estado, o pensador é fundamental porque 

em sua obra aparecem conceitos essenciais que entram no léxico básico da 

nova racionalidade política: a distinção entre poder constituinte e poder 

constituído, o problema da representação e o da nação. O que funda e articula a 

nação não são as tradições ou a geografia, mas a vontade política entendida 

como produto de uma sociedade naturalizada e não aridamente 

contratualista397. 

Em sua reflexão, é estabelecida a ligação entre nação e constituição, na qual 

funciona um dispositivo que pode ser definido como hobbesiano, segundo o 

qual o nascimento de uma nova ordem não leva em consideração as tradições 

históricas ou os títulos de conquista familiar, mas nasce de uma desconexão 

entre passado e futuro, porque todo o passado é rejeitado como indisponível 

para construir um futuro diferente. Com um ato de audaciosa 

autodeterminação, os representantes do Terceiro Estado afirmaram seu direito 

de governar em nome da nação, e esse gesto simbólico e político foi o primeiro 

passo para a construção de uma nova França, uma França onde o poder 

emanava do povo e não da articulação da antiga sociedade feudal, nem da 

organização baseada no direito divino dos reis. A visão de Sieyès da nação 

como detentora do poder constituinte não apenas catalisou a mudança durante a 

Revolução Francesa, mas também lançou as bases para os modernos conceitos 

397 Sobre o conceito de nação se refere a: A. Campi, Nazione, Il Mulino, Bologna, 

2004; E. Hobsbawm, Nazioni e nazionalismo dal 1780. Programma, mito, realtà, 

Einaudi, Torino, 2014; E. Renan, Che cos'è una nazione?, Donzelli, Roma, 1993; P. 

Rosanvallon, La Rivoluzione dell’uguaglianza. Storia della filosofia politica francese 

1789-1914, Il Mulino, Bologna, 1991; C. Schmitt, Dottrina della costituzione, a cura 

di Antonio Caracciolo, Giuffè, Milano, 1984. 



237  

de democracia e soberania popular que seriam desenvolvidos posteriormente. 

Nesse sentido, seu pensamento impactou profundamente os desenvolvimentos 

políticos e constitucionais subsequentes na Europa e além, dando forma a um 

novo conceito de representação em que o direito dos povos à 

autodeterminação, como expressão de uma nação viva e operante, tornava-se 

um princípio fundamental. A noção de nação nasce como um conceito 

polêmico e possui, portanto, um valor imediatamente anti-tradicionalista, 

funcionando como uma «renaturalização do espaço político moderno»398, no 

qual às divisões de nascimento, de classe e econômicas é contraposta uma 

democracia nacional, baseada na ideia de que os cidadãos são um corpo 

natural, uma substância comum «não afetada […] pela divisão do trabalho, que 

ele mesmo reconhece»399. Não é por acaso que Carl Schmitt em Doutrina da 

Constituição, coloca Sieyès como a figura central de toda a formalização do 

novo conceito de constituição. Porque é precisamente neste momento – ou seja, 

com o nascimento de um corpo natural nacional que funciona como energia 

política – que o povo pode realmente se tornar político. Na concepção 

medieval, o potestas constituens só poderia ser referido a Deus. De fato, 

quando São Paulo na Carta aos Romanos escreve «non est potestas nisi a Deo», 

quer dizer, no alfabeto político, que Deus é o único titular do poder 

constituinte, e por isso o poder temporal está vinculado a realizar a sua 

vontade, não a do soberano ou do povo. Nesse sentido, Deus é a energia 

política, mediada por uma auctoritas que orienta a ação dos reis. Com a 

Revolução Francesa, no entanto, o poder constituinte passa para o povo, mas 

não para ele entendido abstratamente, porque 

 
nação e povo são frequentemente tratados como conceitos com igual 

significado, contudo a palavra "nação" é mais pregnante e menos equívoca. Ela 

 

398 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 100. 

399 Ibid. 



238  

indica o povo como unidade capaz de agir politicamente com a consciência de 

sua peculiaridade política e com a vontade de uma existência política, enquanto 

o povo que não existe como nação é apenas uma união qualquer de homens 

etnicamente ou culturalmente afins, mas que não necessariamente existe 

politicamente400. 

 

O poder constituinte, portanto, não é visto como sujeito a procedimentos e 

mediações subsequentes, porque «se apresenta sempre no estado de natureza», 

e nesse sentido identificado por Sieyès, segundo Schmitt: o povo, a nação, 

permanece a causa primeira de todo acontecimento político, a fonte de toda 

força»401. Eis que, neste ponto, o ponto máximo de enraizamento, que segue 

lógicas de racionalidade geométrica cartográfica, abre potencialmente ao seu 

oposto; a nação como corpo enraizado em um espaço é, ao mesmo tempo, o 

que define o próprio espaço, sendo também «o máximo de indeterminação, de 

movimento potencialmente revolucionário»402. Foi Carl Schmitt quem 

identificou esse movimento duplo, ao destacar como está presente em Sieyès 

uma analogia entre poder constituinte e poder constituído com a natura 

naturans e a natura naturata da teoria de Spinoza403. A conexão está em 

considerar o poder constituinte como uma «causa primeira inesgotável de todas 

as formas», que por sua vez não pode ser encerrada ou vinculada a nenhuma 

forma e que, portanto, é capaz de criar «de maneira informal todas as 

formas»404. O poder constituinte pressupõe a existência do povo como energia 

 

400 C. Schmitt, Dottrina della costituzione, cit., p. 114. 

401 Ivi, p. 115. 

402 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 101. 

403 C. Schmitt, Dottrina della costituzione, cit., p. 115. 

404 Na verdade, após estabelecer essa analogia entre a posição de Sieyès e a de 

Spinoza, Schmitt faz questão de destacar diferenças substanciais entre as duas 

concepções, escrevendo que «é necessário distinguir da metafísica panteísta a teoria 

positiva do poder constituinte, que faz parte de toda doutrina da constituição; as duas 

coisas não são de modo algum idênticas entre si. A metafísica da potestas costituens 

como caso análogo da natura naturans faz parte da teoria da teologia política». Ibid. 



239  

política, e nesse sentido, para Sieyès, a nação indica precisamente o povo como 

«capaz de agir, despertando para a consciência política»405. Isso significa que o 

conceito de «povo», a partir de agora, indica aquele sujeito capaz de 

determinar por si mesmo «o próprio destino político»406, ou seja, que é capaz 

de decidir soberanamente o que ser e o que não ser, imprimindo, portanto, uma 

energia existencial ao seu viver associado. Nesse sentido, a unidade político- 

existencial do povo francês sanciona, apesar de sua matriz burguesa, uma 

unidade e indivisibilidade da força política do Estado, anti-tradicional, 

estabelecendo uma absolutosidade capaz de conter o príncipe absoluto, 

colocando-se em seu lugar «de maneira igualmente absoluta»407. 

 

19. Neutralização e neutralidade 

 

 

A Revolução Francesa, evento esperado e desejado, desencadeia uma 

relação complexa entre a ideia de revolução como libertação do homem – e, 

portanto, da humanidade em geral – de uma condição de sujeição e minoridade 

não mais aceitável, e a consciência de que essa libertação ocorre através do 

corpo vivo da nação, como energia capaz de imprimir à história sua voluntas 

soberana. Com os ideais revolucionários, surge uma concepção que considera 

uma parte da nação aliada da razão, contra outra parte aliada ao obscurantismo 

tradicionalista e reacionário. Libertar a humanidade significa, portanto, aderir à 

revolução, enquanto posicionar-se contra ela é, em todos os aspectos, um ato 

contra a razão e contra o progresso histórico. As duas posições são, enfim, 

percebidas como desiguais e incomensuráveis. Nesse ponto, aquele que se 

declara inimigo da razão não tem mais fronteiras dentro das quais ser 

rechaçado,  razão  pela  qual  não  pode  deixar  de  se  tornar  objeto  de 

405 Ivi, p. 76. 

406 Ibid. 

407 Ivi. 



240  

discriminação existencial: não tem pátria no futuro e, portanto, deve ser 

aniquilado. Isso faz com que o aparato moderno comece efetivamente a ser 

colocado em crise, porque as fraturas espaciais não garantem mais âmbitos de 

pertinência e divisão; em outras palavras, não garantem mais ordem, pois a 

guerra se torna “guerra sem quartel”, na qual o inimigo deve ser encontrado 

onde quer que esteja e exterminado. O inimigo não deve ter lugar no mundo, 

porque de fato não há lugar para ele; no novo reino da razão e da humanidade, 

haverá apenas amigos. Em outras palavras, afirma-se o princípio de que quem 

é inimigo da revolução torna-se sic et simpliciter inimigo da humanidade. 

Daqui surge o terror jacobino e a ideia de que não se pode mais ser neutro: ou 

se é amigo da revolução ou se é deslegitimado ao nível de criminoso comum a 

ser eliminado. Nesse sentido preciso, a nova espacialidade soberana não admite 

nenhum lugar não assimilado; o plano do soberano deve mobilizar e envolver 

literalmente todos, sem excluir ninguém e sem admitir o menor direito de 

resistência. Nesse sentido, é o próprio Estado que ultrapassa seus próprios 

limites, excede as convenções, tornando-se efetivamente terrorista em nome da 

homogeneidade interna. Neutralizar a sociedade significa, portanto, não admitir 

nenhuma neutralidade, estabelecendo assim uma homogeneidade existencial do 

povo que serve de base para o novo Estado. 

O fervor revolucionário claramente também investe na ordem internacional 

e suas lógicas. Com a introdução da levée en masse, o povo se torna exército, 

uma massa armada que se ergue compactamente contra os inimigos da nação, e 

de fato marca o fim da "guerra em forma" moderna, pois introduz maciçamente 

o elemento discriminatório, que não conhece fronteiras, e isso não apenas nas 

práticas de guerra – que sofreram um aumento de crueldade completamente 

inédito –, mas também porque as tropas revolucionárias, não reconhecendo 

qualquer fronteira em relação ao conceito de humanidade, tentam 

desestabilizar qualquer povo de qualquer Estado, em nome de um ideal que 

rapidamente se transforma em imperialismo francês contra as outras nações. 



241  

Nesse sentido, é o próprio Estado que ultrapassa seus próprios limites, excede 

as convenções, tornando-se efetivamente terrorista em nome da 

homogeneidade interna, e não respeita nenhuma soberania alheia, movendo-se 

contra eles com guerras regulares, ações de propaganda contra os governos, 

infiltrando sabotadores e tentando de todas as maneiras acender no povo a 

febre revolucionária para direcioná-la contra seu próprio Estado. Assim 

terminam as guerras travadas por alguns quilômetros quadrados de território e 

começam as guerras ideológicas, nas quais se luta em nome de princípios 

abstratos, pela humanidade, que por definição não tem pátria. Como aponta 

Carl Schmitt em Teoria del partigiano, é precisamente da oposição às guerras 

francesas e revolucionárias conduzidas por Napoleão que nasce na Espanha, 

em 1808, a primeira forma de partigiano (guerrillero), um tipo de combatente 

irregular que primeiro resiste a um exército regular – que terá enorme sucesso 

no século XX – e que existe em simbiose com o solo que defende, e que, 

portanto, de fato, reproporciona lógicas telúricas contra formas de 

imperialismo que negam fronteiras. Nenhum partigiano, de fato, faz sentido 

fora de seu próprio território. O fato é que agora a guerra perde sua natureza de 

representação – nas guerras modernas e pré-modernas, nunca esteve em jogo a 

própria sobrevivência de um dos dois grupos combatentes – e os conflitos 

começam a se tornar questões de vida ou morte, onde a crueldade e a 

intensidade são empurradas ao máximo grau possível de intensidade por ambos 

os lados, porque o que está em jogo é a própria sobrevivência de uma ordem408. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

408 Cfr, C. Schmitt, Teoria del partigiano. Integrazione al concetto del politico, 

traduzione di Antonio De Martinis, Adelphi, Milano, 2012, pp. 15-16. 



242  

Capítulo IV 

Medidas e Desmedidas do Mundo 

 

 

 

 

 

 

 
1. Tudo com a mesma medida 

 

Maurice de Talleyrand-Périgord, mais conhecido como Charles Maurice de 

Talleyrand, foi uma figura emblemática do período revolucionário e 

napoleônico, atravessando as décadas mais turbulentas da história europeia 

como um funâmbulo; descendente de uma nobre família de antiga estirpe, filho 

mais velho, tornou-se manco após um acidente doméstico na infância, o que o 

destinou à carreira eclesiástica, impedindo-o de seguir a carreira militar. 

Educado nos melhores colégios e universidades, destacou-se cedo por sua 

inteligência e habilidade oratória, qualidades que o levaram a ser um dos 

homens mais influentes de sua época, da qual, como escreve Roberto Calasso, 

«teve cedo a percepção de que as disputas pelo poder não se dariam mais em 

um tabuleiro onde os movimentos se sucedem com cerimonial lentidão, mas 

dentro de uma corrente muito mais forte do que tudo o que arrastava»409. A 

Revolução Francesa representou para Talleyrand não apenas um período de 

grande perigo, mas também uma oportunidade sem precedentes, e depois de ser 

ordenado bispo de Autun, participou dos Estados Gerais de 1789, onde se 

tornou uma figura de destaque entre aqueles que pediam reformas radicais. É 

nesse contexto que ele emerge como um dos autores da Constituição Civil do 

Clero, um documento que redefinia radicalmente as relações entre a Igreja e o 

Estado na França, alinhando-as aos ideais revolucionários de igualdade e 

 

409 R. Calasso, La rovina di Kasch, Adelphi, Milano, 1994. 



243  

laicidade. Mas uma de suas contribuições mais significativas está ligada à 

Declaração dos Direitos do Homem e do Cidadão, adotada em 26 de agosto de 

1789, que estabelecia os direitos universais e os princípios democráticos que 

deveriam guiar a nova sociedade francesa. A Talleyrand é creditada a redação e 

promoção do artigo provavelmente mais conhecido, o VI, que proclama: «A lei 

é igual para todos»410, verdadeiro e próprio manifesto da nova era, que encarna 

o princípio da igualdade perante a lei, um conceito que rompe com toda a 

tradição do Ancien Régime, onde privilégios e imunidades eram distribuídos 

com base hereditária e social. É a adoção da abstração que deseja que cada 

homem seja colocado, perante a lei, à mesma distância, mas isso ainda não era 

considerado suficiente. Como escreve Witold Kula, nos Cahiers de doléances 

todos manifestavam a necessidade de reformar completamente o sistema de 

pesos e medidas: «essa unificação é desejada por todos». Mas a ambição de 

Talleyrand ia além, pois seu objetivo era criar uma medida completamente 

nova, e isso gerou enormes debates na comunidade científica da época sobre 

qual deveria ser o método para calcular essa unidade de medida; as hipóteses 

eram duas: confiar em um pêndulo – e na medida da oscilação completa que 

realiza em dois segundos – ou utilizar uma fração da linha imaginária do 

meridiano terrestre. Após os estudos de Newton, estava claro para todos que a 

Terra não poderia ser uma esfera perfeita, mas era achatada nos polos, e isso 

implicava que a oscilação do pêndulo resultaria igual apenas em uma certa 

latitude, não podendo ser igual em todas as partes do globo. Assim, no 

tumultuado panorama da Revolução Francesa, enquanto Paris fervilhava de 

agitação política e social, dois homens embarcaram em uma aventura científica 

que deixaria uma marca permanente na história da humanidade. Jean-Baptiste 

Joseph Delambre e Pierre-François-André Méchain, dois astrônomos de grande 

renome, foram encarregados de uma tarefa titânica: estabelecer uma medida 

 

 

 

410 W. Kula, Le misure e gli uomini dall’antichità a oggi, traduzione di A. Salmon 

Vivanti, Laterza, Bari, 1987, p. 202. 



244  

universal e inalterável para o metro411. Em 1792, de fato, a Assembleia 

Nacional Francesa deliberou que a antiga confusão das medidas deveria ser 

eliminada, e para isso decidiu-se medir o arco meridiano entre Dunquerque e 

Barcelona, uma distância que cobria cerca de 1/4.000.000 do meridiano 

terrestre. A empreitada levou sete anos, e o método escolhido para as medições 

foi o da triangulação, que exigia criar uma série de triângulos consecutivos ao 

longo do meridiano; cada vértice deveria ser observado com precisão e os 

lados dos triângulos calculados com extrema exatidão. Delambre foi designado 

para a parte norte, de Dunquerque a Rodez, enquanto Méchain cobriria a parte 

sul, de Rodez a Barcelona. Para ambos não foi nada simples; além dos 

obstáculos naturais, tiveram que se mover entre revoltas, guerras civis e a 

grande desconfiança das populações locais e a hostilidade das forças armadas. 

A nova medida do metro foi adotada oficialmente na França em 1799 e 

representou uma virada épica. O metro, baseado em uma fração do meridiano 

terrestre, não apenas uniformizou de uma vez por todas as medidas, mas, ao 

mesmo tempo, simbolizou o ideal de uma humanidade unida sob uma medida 

comum e racional; esse novo padrão, fundado em levantamentos extremamente 

rigorosos, demonstrou que a irregularidade terrestre, o tapete triangular de 

medições com o qual os dois cientistas revestiram a terra, de fato, mostrou que 

a superfície do planeta era irregular e deformada, e, portanto, muito distante do 

ideal de espaço liso que se imaginava. Mas, afinal, «a cerimônia de 

apresentação dos novos protótipos ocorreu em 22 de junho de 1799, quando a 

barra de platina com um metro de comprimento (a partir daquele momento o 

metro por definição) [...] foi colocada na câmara legislativa»412. A essa altura, a 

nação francesa, o corpo vivo dos cidadãos, alma da França, composta por todos 

os cidadãos – colocados de maneira equidistante em relação ao poder e ao seu 

exercício, bem como em relação à lei –, encontrou a medida padrão com a qual 

medir, todos da mesma maneira, as coisas e as distâncias do mundo. Nesse 

 

 

411 

 
412 J. Vincent, Oltre misura, cit., p. 162. 



245  

sentido, o universal abrange, em geral, o sentido total das coisas, e essa 

regulamentação do mundo inspiraria também a imaginação de Condorcet, que 

falou da utopia de organizar minuciosamente todas as coisas do mundo em 

categorias padronizadas, de modo a eliminar para sempre a ambiguidade da 

terra; o sonho da racionalização cartográfica do real continuava, por outros 

meios, a relegar à irracionalidade e à arbitrariedade tudo o que se opunha ao 

seu avanço. Em janeiro de 1820, Giacomo Leopardi escreve uma canzone para 

Angelo Mai, jesuíta, cardeal e filólogo, que havia encontrado e traduzido os 

primeiros livros do De Republica de Cícero; a composição, de forte cunho 

classicista, pertencente aos seus chamados escritos civis, pretendia ser um 

elogio à possibilidade de que o espírito imaginativo dos autores clássicos ainda 

pudesse, de alguma forma, voltar a animar seus contemporâneos, e que, 

portanto, sua redescoberta fosse um evento excepcional, digno de ser 

sublinhado em toda a sua magnitude. Como em outras de suas obras, o poeta 

de Recanati coloca em oposição o verdadeiro e a imaginação, onde o «aparir 

del vero» marca a vitória e a imposição de um severo princípio de realidade, 

que assinala o reconhecimento da condição humana como intrinsecamente 

dolorosa, caracterizada por desejos insatisfeitos, ilusões quebradas e a 

consciência da morte inevitável. Em contraste com o "verdadeiro" e seu peso 

de realismo violento, está a "imaginação", que para Leopardi representa uma 

espécie de refúgio da dor existencial e, portanto, é uma faculdade decisiva, que 

deveria ser preservada, pois permite ao homem criar mundos de beleza e 

sonho, uma evasão necessária da realidade opressiva, que não deve se impor à 

nossa consciência com toda a sua brutalidade e absolutismo, mas deve ser 

mitigada e acompanhada. Mesmo em seus Canti mais conhecidos, Leopardi 

explora frequentemente essa dicotomia, celebrando a imaginação como fonte 

de consolo e prazer estético; essa relação entre verdade e imaginação, no 

entanto, se examinada com mais cuidado, poderia ser configurada de maneira 

dialética, porque a consciência do !verdadeiro” não anula a importância 

fundamental da imaginação, mas, ao contrário, a torna ainda mais preciosa 



246  

como instrumento de evasão e criação estética, capaz de dialetizar o poder 

excessivo de uma verdade que cada vez mais coincide com a exatidão da 

medição das coisas. Em relação a isso, são particularmente indicativos os 

versos 91-100 da canzone Ad Angelo Mai, nos quais fica visível como o 

verdadeiro de que fala Leopardi é a extensão da lógica cartográfica ao mundo: 

 
nostri sogni leggiadri ove son giti 

dell’ignoto ricetto 

d’ignoti abitatori, o del diurno 

degli astri albergo, e del rimoto letto 

della giovane Aurora, e del notturno 

occulto sonno del maggior pianeta? 

Ecco svaniro a un punto, 

e figurato è il mondo in breve carta; 

ecco tutto è simile, e discoprendo, 

solo il nulla s’accresce413. 

 

Nestes versos, Leopardi lamenta a perda da imaginação e do encanto que 

outrora caracterizavam a visão do mundo, onde os «sogni leggiadri» 

representam as visões ingênuas, mas ao mesmo tempo cheias de força, poéticas 

e mitológicas que um dia povoaram o imaginário humano, conferindo ao 

mundo um sentido de mistério e beleza, quando não era apenas a verdade como 

exatidão que determinava a relação do homem com o mundo e com a vida. 

Com o progresso da ciência e da cartografia, simbolizado pela «breve carta» (o 

mapa), o mundo foi reduzido a um conjunto de dados e medidas precisas, de 

nomes equivalentes, de signos desprovidos de ambiguidade cuja árida 

superficialidade assume cada vez mais as feições de uma mesa de necrotério. 

Este processo de descoberta científica, que tornou tudo «semelhante», eliminou 

as diferenças que outrora permeavam a visão do cosmos, habitado por 

 

413 G. Leopardi, Canti, introduzione note e commenti di Fernando Bandini, Garzanti, 
Milano, 1999, p. 32. 



247  

personagens extraordinários, em lugares inimagináveis e desconhecidos. Os 

«ignoti abitatori» e o «diurno degli astri albergo» são agora apenas conceitos 

ingênuos e desprovidos de sentido, que a exatidão da razão cartográfica apagou 

para sempre da face da terra. A consciência leopardiana do poder do mapa e de 

suas lógicas é claramente evidente, porque – a todos os efeitos e mesmo que 

hoje possa parecer misterioso – o cosmos está comprimido no poder da 

imagem que não permite o desenrolar de uma imaginação narrativa sobre o 

mundo, mas apenas autoriza a pensar na tétrica similitude de todos os lugares 

reduzidos a pontos geométricos no mapa. Aqui a questão não está unicamente 

no fato de que o desconhecido reduzido ao status de conhecido se torna um 

nada de imaginação; o ponto é que todo desconhecido não pode senão ser 

assimilado à lógica do mapa, não pode ser senão outro ponto indiferente no 

vazio geral do espaço que possui unicamente as características geométricas do 

plano de extensão. A referência explícita à «breve carta» não indica tanto a 

pequenez física que qualquer mapa pode ter, mas, antes, essa brevidade refere- 

se ao modo apressado que o signo gráfico calibrado na equivalência impõe, que 

na prática não permite mais do que a superfície, privando o homem do olhar 

tridimensional que o globo, com sua circularidade e ricorsividade, com suas 

profundidades e seus picos, possibilita. 

Poucas décadas antes, Goethe, em 1780, durante uma estadia do poeta em 

Ilmenau, na Turíngia, escreveu Wanderers Nachtlied, uma de suas poesias mais 

breves e célebres, que mais tarde seria musicada por Schubert e Schumann. O 

poeta alemão gravou os versos em uma parede de sua cabana de caça, 

localizada no topo do Kickelhahn, uma montanha próxima a Ilmenau, 

 
Über allen Gipfeln 

Ist Ruh, 

In allen Wipfeln 

Spürest Du 

Kaum einen Hauch; 



248  

Die Vögelein schweigen im Walde. 

Warte nur, Balde 

Ruhest du auch414. 

 

 

Neste breve poema, Goethe, com uma delicadeza etérea, descreve a 

observação da noite por parte de um viajante, um momento suspenso de 

tranquilidade em que a natureza, envolta no silêncio, transmite ao coração do 

viajante um senso de fraternidade, totalmente construído sobre uma 

correspondência entre a alma de quem escreve e uma suposta harmonia do 

cosmos, que já deixa entrever toda a fase Romântica ligada à paisagem, como 

uma outra relação com o mundo que não é nem puro espaço nem lugar pré- 

moderno. Mas, além dessa questão específica, emerge neste breve canto algo 

que marca uma diferença irreparável com o mundo de Leopardi, algumas 

décadas depois: a relação entre montanha e planície. Em 1780, ainda antes da 

revolução, era possível pensar a Montanha como um lugar específico, isento de 

planejamento, o que significava tanto o plano liso da racionalidade estatal 

quanto, sob um perfil econômico, a centralidade da planície, porque nela as 

mercadorias se movem com mais facilidade e rapidez. Para o mundo burguês 

que se segue à Revolução Francesa, a montanha torna-se aquilo que deve ser 

nivelado, transforma-se em um problema geográfico a ser submetido à 

geometria racional do plano. Goethe ainda pode dizer que nas montanhas está a 

paz, mas, depois de alguns anos, isso não será mais possível; a montanha torna- 

se o lugar ultrapassado pela história, onde se atrasam populações cada vez mais 

pobres e alheias ao mundo, retiradas da força motriz da civilização que só pode 

existir nas superfícies planas. No máximo, na montanha viverão os analfabetos, 

afastados da educação estatal, ou irão para lá os rebeldes, ou seja, sujeitos que 

desafiam o poder planejador do soberano e elegem a montanha como o lugar 

do disforme, de tudo o que não se “explica” à luz das lógicas geométricas do 

 

414 J. W. von Goethe, Gedichte, Reclam, Stuttgart, 2001 [Kindle]. 



249  

mapa, ou ainda será exaltada pelos reacionários, como disciplina do Espírito 

contra a banalidade burguesa dos vales. As estrias naturais das montanhas, de 

fato, são o que há de mais refratário em relação à nova racionalização do 

mundo. Mas os versos de Goethe precedem tudo isso, não estão ainda na 

relação de incômodo que o mundo burguês mantém com a orografia, 

antecedem a eleição da cidade plana como o lugar privilegiado para a história; 

pertencem a um tempo em que as lógicas da planície ainda não submeteram 

completamente as dos relevos e das alturas. Em outro sentido, porém, o poeta 

alemão antecipa algo que virá depois, quando surgirá uma necessidade 

compensatória de viver os lugares como pura estética, paisagem mesmo, ou 

seja, como potência extática do subjetivo que invade o mundo, e, portanto, a 

montanha se tornará um encontro Romântico com o extremo, um desafio 

subjetivo, olhos que consomem uma imagem, até se transformar na escalada 

esportiva e na insignificância do turismo de massa. O canto de Leopardi marca, 

por outro lado, um tempo póstumo, onde nos montes não há mais nada, tudo é 

reduzido a pontos geométricos, a «breve carta» e à vacuidade generalizada da 

medição. 

 

2. A neutralização e o espaço inquieto 

 

 

Dentro do espaço geometrizado pelo soberano, onde a superfície se torna a 

imagem caracterizante, acredita-se, inicialmente, que é possível neutralizar a 

sociedade, ou seja, pensa-se que o Estado pode manter as dinâmicas internas 

protegidas dos conflitos, sem que o espaço da sociedade possa, em vez disso, 

gerar processos de reativação do conflito, que seriam desestabilizadores e, em 

última análise, destrutivos. Nesse sentido, a modernidade nasce como uma 

tentativa de incorporar a sociedade no Estado. O conceito de neutralização é 

fundamental na reflexão de Carl Schmitt sobre a ratio da modernidade, que, 

segundo o jurista alemão, funciona de acordo com uma modalidade que pode 



250  

ser descrita como a tentativa desesperada de tornar os homens inofensivos e de 

produzir convivências pacíficas, desarmando o potencial conflituoso que agita 

a sociedade. Já ao se observar a leitura que Schmitt faz da gênese do Estado 

moderno, percebe-se como esse processo é, de fato, um processo que obedece à 

necessidade de produzir ordem, segundo o esquema hobbesiano que une 

proteção e obrigação em um vínculo estreito, dentro de um espaço 

desconflitualizado e liso. Para melhor ilustrar essa relação estreita que o 

espírito europeu experimentou como uma necessidade específica de responder 

a necessidades histórico-concretas, Schmitt reconstrói a trajetória política e 

existencial do continente europeu por meio de um percurso em etapas que vai 

do teológico ao metafísico e, desses, do moral ao econômico. Cada um desses 

momentos representa o centro de sentido em torno do qual se estrutura cada 

fase ou passagem do caminho da Europa, em sua contínua necessidade de se 

libertar dos conflitos e da violência generalizada. Se se segue o percurso 

indicado por Schmitt através desses Zentralgebieten, compreende-se como o 

eixo europeu se moveu progressivamente em uma direção de subtração da 

centralidade do Estado, no sonho de uma autorregulação pacificada das 

sociedades, emancipada da necessidade do imperium. Nesse sentido, para 

Schmitt, tal percurso marca uma perda substancial e contínua de concretude – 

ainda que acreditando conquistá-la ao se libertar do Estado como um mal 

universal – e se expondo, assim, a um pensamento abstrato, caótico e 

desprovido de determinações. Nesse sentido, dentro do mundo do sistema de 

Estados, formam-se tensões, forças políticas, científicas, acadêmicas, 

econômicas, culturais, pertencentes a correntes mais ou menos heterogêneas: 

liberalismo, individualismo, universalismo ético ou economicismo, seja ele 

capitalista ou comunista, que se veem como portadoras de lógicas opositoras e 

superiores ao ordenamento racional estatal. Surge, enfim, a ideia de que a 

sociedade está acima do Estado. 



251  

Ao ler O Conceito do Político na edição de 1932, ao final, encontra-se um 

capítulo de título eloquente, A Era das Neutralizações e das Despolitizações, 

em que se evidencia como a trajetória europeia foi marcada por uma busca por 

algo, a paz, que se articulou em quatro momentos: teológico, metafísico, moral 

e econômico. O ato desencadeante dessa busca, para Schmitt, deve ser 

encontrado na anomia histórico-concreta radical que se deu com o 

desencadeamento das guerras civis religiosas na Europa. A longa e dolorosa 

gestação – passada por toda a sua dramática evolução – produziu o Estado 

moderno europeu e a ordem global dele derivada: o Jus publicum europaeum. 

O ato de nascimento da modernidade seria, portanto, para Schmitt, uma 

resposta ao caos concreto, à guerra, e teria sua razão na «desteologização da 

vida pública e na neutralização dos conflitos ligados às guerras civis de 

religião»415. A uma Europa fundada no elemento teológico, segue-se outra que 

organiza a si mesma a partir de um centro metafísico, capaz de oferecer um 

núcleo conceitual e teórico em torno do qual estabelecer linhas de amizade 

mais orientadoras, visto que o elemento teológico – após a pregação luterana e 

com as guerras religiosas – havia mostrado seu lado voltado para a 

desorganização e o conflito generalizado. O ponto crucial é que o Estado, 

sendo um mecanismo que opera a partir de um vazio, de uma desconexão 

originária – e, portanto, não possui qualquer fundamentação –, deve, de tempos 

em tempos, reposicionar-se em relação a uma sociedade que o inquieta, e que 

produz, gradualmente, aglomerados conceituais em torno dos quais tenta 

organizar formas de alguma maneira alternativas, às quais o Estado, por sua 

vez, tenta oferecer uma estabilidade neutralizando os novos fatores de luta 

presentes na sociedade. Paralelamente a isso, no entanto, cada novo 

reposicionamento abre novos conflitos, pois cada novo centro organizador do 

sentido geral, aparentemente cada vez mais inclusivo e neutro, é, em última 

análise, sempre polemogênico, ou seja, sempre é vetor de novos conflitos. A 

415 C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 



252  

trajetória da sociedade europeia, enfim, para Schmitt, ataca a força concreta e 

ordenadora com questões que possuem lógicas desespacializantes, e assim tal 

processo, que Schmitt rastreia, é, na verdade, um deslocamento inquieto 

através de núcleos que, de tempos em tempos, oferecem a ilusão de poder 

encerrar de uma vez por todas a dramática história do confronto político, mas 

sem nunca conseguir. As ideologias da sociedade contra o Estado iludem-se ao 

acreditar que podem superar o político no moral, no econômico, mas, para 

Schmitt, o político se reconstrói continuamente justamente como uma 

reconfiguração de espacialidades concretas incontornáveis, que propõem 

continuamente a inevitabilidade da postura política existencial. 

A geometrização da política, seu articular a partir de um vazio natural e seu 

funcionamento por estruturas ordenantes lineares, representam, para Schmitt, 

as modalidades através das quais o mecanismo estatal tentou imprimir ao 

mundo sua própria ordem, neutralizando a sociedade, sem, no entanto, 

conseguir fazê-lo completamente. A construção ordenante a que o Estado se 

refere, de fato, nunca é capaz, de forma definitiva, de neutralizar a desordem, 

pois sempre é tocada e inquietada por uma sociedade que, mesmo a partir de 

como a modernidade a construiu, nunca é isenta de problemas e nunca se 

aquieta sob o imperium soberano. Nesse sentido, Schmitt acredita que é 

justamente a partir da geometria fechada da estatalidade moderna que se 

originam uma série de impulsos universalistas e desespacializantes, que 

encontram seu ponto arquimédico na «reserva interior», ou seja, no fato de que 

já com Hobbes a modernidade se estrutura segundo uma modalidade que 

coloca em plano a diferenciação entre a esfera pública e a esfera privada, e que 

o soberano – que pode tudo no espaço público – não pode nada em relação ao 

foro interno, ou seja, à consciência privada de cada indivíduo. Já com Hobbes, 

de fato, cada indivíduo é obrigado a seguir o culto público, mas nunca é 

obrigado a ser persuadido em seu íntimo em relação a ele; no silêncio de seu 

coração ou entre as paredes de sua casa, cada um pode, de fato, pensar o que 



253  

quiser sobre qualquer coisa, desde que se conforme publicamente às linhas 

soberanas que estabelecem os referenciais e os parâmetros do que é justo, do 

que é verdadeiro e do que não é. A interioridade é uma reserva em relação à 

qual o soberano moderno recua, precisamente porque não é configurável como 

espaço público e, portanto, não se dispõe à apreensão pelo soberano. Nesse 

sentido, no entanto, o espaço privado da crítica, dos direitos e da economia 

acaba, com o tempo, por transbordar continuamente, tentando redefinir e 

desafiar a estrutura geometricamente ordenante da soberania. Dieter Grimm 

escreve, justamente a propósito dessa questão, que em determinado momento a 

soberania política se torna um conceito em crise – pelo menos em suas formas 

clássicas modernas – porque sua atenção à defesa de interesses específicos é 

interpretada como antagonista em relação aos valores universais, que deveriam, 

ao contrário, situar-se acima das partes416. 

Sobre esse tema, também Koselleck escreveu páginas muito interessantes, 

relacionando o elemento da !crítica” ao que se move secretamente no escuro do 

Estado, como um reino do não visível que trabalha por subtração, «somente 

com a neutralização política das contendas religiosas e com a limitação das 

guerras a meras guerras entre Estados se criou aquele espaço social no qual a 

nova elite pôde se desenvolver»417. Nesse ponto, o processo segue uma 

linearidade que leva ao desenvolvimento de vetores centrífugos, um dos quais 

diz respeito às dinâmicas com que a intelligentsia burguesa encontra seu 

húmus precisamente «naquele espaço privado ao qual o Estado havia relegado 

seus súditos»418, e justamente em relação a isso, «cada passo para o exterior é 

um passo em direção à luz, um ato de iluminação». Essa leitura de Koselleck 

 

416 Cfr, D. Grimm, Sovranità. Origine e futuro di un concetto chiave, introduzione di 

Geminello Preterossi, Laterza, Roma-Bari, 2023, pp. 122 123. 

417 R. Koselleck, Kritik und Krise. Ein Beitrag zur Pathogenese der bürgerlichen Welt, 

Verlag Karl Aber, Freiburg-München, 1959. [kindle] 

418 Ibid. 



254  

permite entender melhor por que, para Schmitt, neutralização e despolitização 

caminham juntas; neutralizar a sociedade como ato soberano significa 

despolitizá-la, ou seja, fazer com que o monopólio do político – a decisão sobre 

amigo e inimigo – seja de responsabilidade do Estado, ou seja, da unidade do 

povo, e não um contínuo posicionamento subjetivo dos indivíduos. Em certa 

medida, portanto, a essa redução de intensidade do político segue-se uma 

dinâmica em que, justamente no espaço privado, começam a ser cultivadas e, 

posteriormente, desenvolvidas trajetórias do impolítico que perturbam a 

própria política: os direitos, a economia, a crítica. Em outras palavras, torna-se 

evidente que a vida pública não se submete apenas à racionalidade geométrica 

do Estado, que opera removendo as dobras, mas também ao agir de instâncias 

universalistas que rejeitam o particular do Estado, a condutas e posturas morais 

que não respondem mais a ditames de obediência, mas que giram em torno de 

um pretenso universalismo em relação à humanidade em geral. Como escreve 

sempre Koselleck: «o iluminismo e o segredo aparecem desde o início como 

um par histórico»419. 

O espaço liso e perimetrado não é capaz de conter as pressões que, partindo 

da interioridade, se transformam em uma espécie de curto-circuito entre o 

público e o privado, como demonstra todo o processo pelo qual se forma a 

opinião pública, que sai das paredes da interioridade – não é mais, de fato, 

opinião privada – mas se torna opinião “privada coletiva”, começando a 

desenhar espaços alternativos aos do soberano, como os cafés ou os salões, 

fenômeno sobre o qual Habermas fez uma leitura magistral420. Assim, embora a 

burguesia tenha fundado seu mundo na divisão entre público e privado, na 

verdade, logo se instauram lógicas segundo as quais os limites entre as duas 

esferas tornam-se tênues e imprecisos, tanto que se pode dizer que é justamente 

 

419 Ibid. 

420  J.  Habermas,  Strukturwandel  der  Öffentlichkeit.  Untersuchungen  zu  einer 

Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1962. 



255  

a burguesia que expande o espaço privado até que ele se hibridize com o 

público, sem que um corte possa decidir sua separação de forma clara. A esse 

respeito, pensemos, por exemplo, no enorme peso histórico que o próprio 

Koselleck atribui à maçonaria, que, justamente por ser estruturada em torno do 

nexo público-secreto, representa para o pensador alemão o fenômeno mais 

peculiar de toda essa discussão421. Assim, segundo essas tendências, o 

universalismo muda de forma e não possui mais aquele caráter católico e 

providencial, estruturado a partir da politicidade do corpo vivo da Igreja; é 

profundamente subjetivo e vê no político seu adversário. De certa forma, 

movem-se, portanto, tensões que veem no Estado o abstrato da política e na 

sociedade o concreto da moral, da economia e dos direitos. Embora essas 

pressões universalistas, vividas em nome da humanidade, seja ela abstrata ou 

concreta, tenham acabado por reafirmar ou fortalecer as lógicas soberanas, as 

únicas capazes de sustentar esses mesmos direitos de forma concreta, ou seja, 

como decisão soberana de assumir e defender determinados objetivos. 

Dessa forma, uma certa crítica à estatalidade caminhou lado a lado com a 

invocação de uma soberania que fosse capaz de legitimar e impulsionar os 

processos de emancipação e afirmação dos direitos individuais, que, para 

existir, necessitavam do trabalho do Estado, pois era impossível concebê-los no 

vazio ou em um não-lugar abstrato desprovido de substância política que os 

defendesse. Como escreve Carlo Galli, 

 
o Estado revelou-se de fato o instrumento mais adequado, e historicamente o 

mais eficaz, para implementar esses direitos, ganhando em extensão da sua 

eficácia aquilo que talvez (mas apenas nas declarações de intenções, na 

realidade) perdesse em intensidade e absolutismo do comando. Assim, além da 

 

 

 

 

421 R. Koselleck, Kritik und Krise. Ein Beitrag zur Pathogenese der bürgerlichen Welt, 

cit. [Kindle]. 



256  

determinação territorial do direito, o Estado produziu de fato também uma 

determinação territorial dos direitos422. 

 

Enquanto a análise de Koselleck se concentra mais no ponto de virada – 

para ele fundamental – representado pelo Iluminismo e suas lógicas, Carl 

Schmitt, por outro lado, desvalorizou substancialmente o momento iluminista, 

considerando-o uma «vulgarização em grande estilo»423, concentrando-se mais 

no romantismo como o momento fundamental que marca o triunfo do 

subjetivismo incapaz de pensar o político, e como isso preparou, segundo ele, a 

época em que a centralidade passa para a esfera econômica. Além do aspecto 

crítico, o período romântico impulsiona ao máximo a direção do livre usufruto 

do mundo como jogo estético, em que cada momento pode ser o início de um 

voo do sentimento em direção ao infinito, e em relação ao qual nenhuma 

objetividade pode jamais funcionar como vínculo. Todo o momento estético 

vive, em suma, sob o signo do ocasionalismo subjetivo, em que o mundo é um 

conjunto de momentos que representam a possibilidade de evasão infinita, e 

esse movimento, para Schmitt – dedicado exclusivamente ao desenvolvimento 

do próprio sentimento pessoal a ser projetado no mundo –, extremiza ainda 

mais a incapacidade dos homens de pensar politicamente. Schmitt escreve: «o 

romantismo é ocasionalismo subjetivizado: é-lhe essencial a relação ocasional 

com o mundo, mas, em vez de Deus, é o sujeito romântico que ocupa a posição 

central»424. Com base nesse arcabouço teórico, segundo Schmitt, o liberalismo 

e o parlamentarismo são figuras filhas do esteticismo romântico, do diálogo 

infinito que começa e termina no sujeito. Esse elemento puramente subjetivo 

torna-se, para Schmitt, o eixo em torno do qual se articula toda a reflexão 

 

422 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 80. 

423 C. Schmitt, Il concetto di politico, cit., p. 170. 

424 C. Schmitt, Romanticismo politico, a cura di C. Galli, Il Mulino, Bologna, 2021, p. 

57. 



257  

economicista das filosofias subsequentes, que veem o mundo como o reino da 

produção e do consumo, em que o fim é o próprio homem, e em que o Estado, 

enquanto objeto eminentemente filho do político, não é mais compreendido e 

só pode ser criticado e ridicularizado. Mas além das posições específicas que se 

desenvolvem em relação ao Estado, é a dimensão da política em si que, para 

Schmitt, é ocultada e reabsorvida em outra coisa, seja na dimensão moral, 

estética, ou econômica, porque dentro da dimensão estatal, e à sombra de suas 

dinâmicas, desenvolvem-se questões em que o momento político não é pensado 

como autônomo, mas como um produto de outras coisas; esse esquecimento do 

político significa, em última análise, a incapacidade de pensar o espaço, e 

raciocinar em vez disso sob o signo do ilimitado. Nesse sentido, a 

potencialidade ilimitada presente no mapa como possibilidade mais própria 

torna-se um plano puro em que toda delimitação é pensada como antinatural. 

Agora, além da visão crítica schmittiana, a relação entre a dimensão política 

e a dimensão econômica, já em sua primeira teorização com Locke, é 

enquadrada a partir de uma contraposição que também é um problemático 

convívio, porque, 

 
além de não ser ontologicamente separável da política, a economia é 

tendencialmente ilimitada, expressa uma liberdade sem limites: no espaço 

"interno" e limitado da concorrência e da produção, de fato, o sujeito com seu 

trabalho desencadeia uma lógica universal425. 

 

Dentro do espaço moderno do Estado, em suma, surgem e se movem outras 

lógicas que não respondem às estritas lógicas do soberano, eminentemente 

ligadas a uma certa racionalização do espaço e a uma certa escolha existencial 

política, mas que se movem em direções que potencialmente colidem com a 

forma que assume a estatalidade moderna europeia. Nesse sentido, o elemento 

 

425 C. Galli, Spazi politici, cit., p. 83. 



258  

subjetivo, seja ele moral, estético ou econômico, colide com uma certa 

estrutura ligada sobretudo aos Estados continentais, que fizeram do espaço 

político fechado sua força – há que se dizer, porém, que essa relação não foi 

exclusivamente marcada pela ruptura e negação, mas também produziu uma 

qualidade específica, uma dialética própria da tradição europeia, na qual 

elementos universais e o universal particular do Estado dialogaram nem 

sempre de maneira destrutiva. Em si, o problema do nascimento de uma 

racionalidade política moderna, ligada à lógica do mapa, não remete a algo 

estático, mas contém em si elementos dinâmicos, pelo fato básico de que todo 

mapa é extensível ao infinito simplesmente ampliando a grade original, e não 

conhece circularidade como no globo, ou seja, não é retorno a si mesmo. 

Agora, uma série de posições também se movem a partir de como essa estática 

e essa dinâmica são interpretadas, se em uma ótica !negativa” ou !positiva”, até 

a sistematização fornecida por Hegel, para o qual o momento particular, mas 

universal, do Estado se torna o contêiner dentro do qual as forças subjetivistas 

encontram seu sentido e sua colocação não destrutiva. Hegel, de fato, em 

relação a Hobbes, não raciocina em termos de puro contenimento da sociedade 

caótica dentro do Estado ordenador; ele vê o Estado como uma força capaz de 

integrar e valorizar, absorver e promover a energia produtiva da sociedade. 

Nesse sentido, o espaço hegeliano não opera segundo uma geometrização 

feroz, mas se articula de maneiras que não permitem ao sujeito escapar para 

frente e se pensar como fundador e construtor do Estado, sendo ele, ao 

contrário, compreendido dentro de uma racionalidade dialética que de certa 

forma requalifica os âmbitos nos quais o sujeito se forma e é compreendido, 

sem deixar que tudo seja abandonado a ele. Não por acaso, sua posição abrirá 

caminhos e concepções fundamentalmente antitéticas, que partem ora de um 

aspecto, ora de outro, e seguem em direções opostas e inconciliáveis. 



259  

3. A Cartografia do Espírito 

 

 

Georg Wilhelm Friedrich Hegel, figura central do idealismo alemão, 

desenvolveu uma relação complexa entre filosofia e geografia, que busca 

superar a configuração predominantemente geometrizante do espaço abstrato 

moderno, em nome de uma reavaliação do elemento natural. Em sua obra, há 

uma tentativa de compreender integralmente a influência dos fatores espaciais 

e físicos no desenvolvimento histórico e cultural do planeta, influenciado 

decisivamente também pela obra do geógrafo Carl Ritter, que, durante suas 

viagens, especialmente no continente africano, tentou centralizar a relação 

entre o homem e o território, e da qual Hegel adota «a concepção geral da 

geografia como disciplina histórica»426. Suas reflexões específicas que ligam 

espírito e geografia assumem uma relevância fundamental no contexto da 

história universal e partem da noção preliminar de que a história humana é 

vista como um processo teleológico, voltado para a realização progressiva do 

Espírito Absoluto, que se manifesta, em particular, através das diferentes fases 

culturais e áreas geográficas do mundo, e sempre se encarna em uma 

particularidade específica que carrega o universal, segundo a ideia de que o que 

pertence ao caminho do espírito nunca é uma singularidade excêntrica e 

arbitrária, mas sempre se dá dentro de uma totalidade. Nesse contexto, a 

geografia não é apenas um pano de fundo passivo, mas um elemento ativo que 

interage com o desenvolvimento histórico do espírito humano. Sua narrativa 

descreve o movimento do espírito que vai do Oriente para o Ocidente, e 

configura-se, portanto, como um processo que reflete o progressivo surgimento 

da consciência e da liberdade, à semelhança do sol que, ao se levantar 

progressivamente na linha do horizonte, ilumina o planeta, movendo-se de 

leste para oeste. Nesse sentido, Hegel acredita que os eventos verdadeiramente 

significativos só podem acontecer na zona temperada, confirmando a antiga 

426 P. Rossi, Storia universale e geografia in Hegel, Sansoni, Firenze, 1975, p. 28. 



260  

posição aristotélica segundo a qual, somente quando a indigência é superada, o 

homem pode se voltar para coisas superiores; os climas extremos prendem seus 

habitantes à potência da natureza, que não permite o surgimento da liberdade. 

A história do espírito, em suma, corta a terra segundo uma linha imaginária que 

evita mover-se em direção aos polos, mantendo-se estritamente ligada à faixa 

temperada do planeta. 

Hegel escreve que «a ligação entre o espírito do povo e a natureza é algo 

exterior. No entanto [...] não podemos deixar de considerá-la como o terreno 

onde o espírito se move»427. A fisionomia diferenciada dos continentes afeta, 

então, de maneira significativa a vida dos homens, mesmo sem que essa 

ligação seja considerada como um determinismo fechado; Hegel acredita, no 

entanto, que «essa ligação é uma base essencial e necessária»428. O espaço 

hegeliano é uma resposta à natureza hobbesiana, violenta e marcada por uma 

liberdade incapaz de produzir uma convivência autêntica; se, de fato, para 

Hobbes a natureza é negada pela razão civil – embora nunca silenciada para 

sempre, e a liberdade cessa onde surge a ordem da razão –, em Hegel, o 

movimento dialético permite pensar na liberdade que se emancipa do elemento 

natural, do qual, no entanto, não pode prescindir: é também graças à natureza 

que o espírito pode esculpir sua própria autonomia e independência429. 

De qualquer modo, enquanto para Hobbes o objetivo é alienar a liberdade, 

para Hegel o objetivo é a própria liberdade, que durante a sua trajetória se 

move através de localizações geográficas segundo um plano de progressiva 

emancipação em relação à geografia. Por um lado, para Hegel, a natureza entra 

em uma relação não acidental com o espírito, e por outro lado essa relação 

 

 

427 Hegel, Lezioni sulla filosofia della storia, a cura di Giovanni Bonacina e Livio 

Schirollo, Laterza, Roma-Bari, 2003. p. 70. 

428 Ibid. 

429 Cfr. Ivi, p. 188. 



261  

nunca significa «espaço cheio pré-moderno»430, porque persiste um certo grau 

de superação da natureza, cada vez mais significativo, até a figura do Estado 

ético europeu, em que o elemento da liberdade se eleva acima dela, porque «o 

grau de dependência do homem em relação à natureza não é constante, nem a 

relação é unidirecional»431. Nesse sentido, não se deve considerar a natureza de 

forma inadequada ao seu papel, pois se é verdade que o «manso céu homérico» 

sem dúvida contribuiu para a graça de seus poemas, por outro lado, a mansidão 

de certas paisagens não é suficiente para «gerar poetas como Homero»432. A 

passagem para o Ocidente, começando pela Grécia antiga, marca uma etapa 

fundamental no desenvolvimento histórico do espírito, porque na Grécia se 

assiste ao nascimento do conceito de liberdade, segundo o qual o espírito se 

desperta, justamente por ser capaz de responder a «um estímulo proveniente da 

natureza»433, e esse estímulo está precisamente em mover a liberdade em seu 

surgimento. É nesse contexto que emergem a democracia e a filosofia, as 

cidades-estado independentes, à luz de uma paisagem fragmentada, do 

arquipélago, que favorece o desenvolvimento de um senso de autonomia e 

pluralismo, contraposto à uniformidade das grandes civilizações orientais, onde 

a enorme massa esmagadora da terra não permitia tal movimento. Seguindo o 

curso que vê o Oriente como a aurora do mundo e o Ocidente como a terra do 

movimento progressivo de realização da liberdade, a África é relegada ao 

ponto morto do espírito, onde a natureza não permite nenhum movimento. Nas 

civilizações orientais, como a antiga China e a Índia, o espírito ainda está 

aprisionado em formas de poder absoluto e teocracia, onde a individualidade é 

subordinada à unidade total do Estado ou da religião, e neste estágio inicial 

domina a estaticidade, o que se reflete em um ambiente geográfico e cultural 
 

430 C. Galli, spazi politici, p. 92. 

431 P. Rossi, Storia universale e geografia in Hegel, cit., p. 31. 

432 Hegel, Lezioni sulla filosofia della storia, cit., p. 70. 

433 Ivi, p. 201. 



262  

que ainda não permite ao espírito encontrar sua pátria. A visão geográfica do 

filósofo alemão não parte de considerações de natureza meramente descritiva, 

mas está profundamente entrelaçada com seu sistema filosófico mais amplo, 

em particular com sua filosofia da história e claramente da dialética, à luz da 

qual Hegel não pode deixar de considerar a geografia, o ambiente natural, 

como um elemento fundamental na formação do espírito coletivo de um povo 

(Volksgeist), assim como no desenvolvimento da história universal; tanto é 

verdade que, em suas Lições sobre a Filosofia da História, toda a trajetória 

humana está ligada à existência de uma relação entre povos e lugares, entre o 

caminho do espírito que, em seu percurso, encontra a marca dos continentes, de 

sua morfologia e composição. O ambiente natural fornece as condições 

materiais que moldam o caráter e o percurso das civilizações, sem que isso se 

torne uma força determinista, mas é visto, em vez disso, como um momento 

que interage dialeticamente com a liberdade humana e com o desdobramento 

do espírito do mundo (Weltgeist); essa interação caminha misteriosamente com 

o idealismo do filósofo, e o mundo físico não resulta ser um mero pano de 

fundo passivo para a práxis, mas uma estratificação qualitativamente conotada 

que acompanha o movimento universal do espírito, gradualmente ancorado a 

alguns ambientes de referência particulares. Em relação a isso, Hegel coloca 

atenção no elemento talássico, que desde os gregos testemunha a atitude 

dinâmica das sociedades europeias como uma característica distintiva, oposta à 

fixidez das grandes civilizações orientais. Assim, o espaço hegeliano nunca é 

um espaço fechado e controlado pelo soberano, nunca é uma soberania que 

bloqueia a sociedade em seu interior de acordo com lógicas de contenção e de 

pura ordem que expurgam a liberdade por considerá-la perigosa. A qualificação 

espacial hegeliana é, em vez disso, uma totalidade dialeticamente concebida, 

em que à «má infinitude» das filosofias do primado do sujeito é contraposta a 

natureza ética do Estado, não como um momento que se opõe à sociedade 

natural, como em Hobbes, mas como o momento supremo em que a liberdade 



263  

encontra a sua correta articulação, através de várias figuras, e não é vista como 

oposta e inimiga da ordem estatal. 

As implicações filosóficas da abordagem de Hegel à geografia são 

profundas. Ele desafia a ideia de que a geografia é simplesmente um pano de 

fundo para os eventos humanos, sustentando, em vez disso, que ela 

desempenha um papel ativo na formação da consciência histórica. Essa 

perspectiva se alinha com seu método dialético, que busca sintetizar os 

aspectos materiais e espirituais da existência humana. Além disso, o olhar 

geográfico de Hegel não deve ser visto isoladamente, mas como parte de sua 

análise histórica e cultural mais ampla. Em suas Lições sobre a Filosofia da 

História, a geografia é tanto uma restrição quanto uma facilitadora, fornecendo 

o material bruto para a autorrealização do espírito, que sem um !terreno” para 

dialetizar, não poderia existir. Toda essa abordagem, que insiste no nexo entre a 

realização do espírito e a geografia, faz do eurocentrismo o seu credo, e do Ius 

publicum europaeum a ordem mais adequada à disciplina do globo, porque a 

Europa – vista como o autêntico lugar onde o espírito se territorializa – torna- 

se a pátria da racionalidade do Estado, como o produto mais elevado da alma 

protestante, o ponto culminante do caminho humano. Nesse sentido, as 

contradições da espacialidade moderna encontram em Hegel, e em sua leitura, 

uma tentativa de não oposição estrutural entre sociedade e Estado, em nome de 

uma dialética histórica que não seja nem compressão da liberdade, ou seja, 

domínio da soberania sobre a vida, nem destruturação devido às pressões 

universalistas, especialmente na sua declinação kantiana de atrito entre ética e 

moral. Além disso, é importante ressaltar que, com Hegel, é precisamente a 

visão iluminista, ou seja, de avanço e desenvolvimento das civilizações 

individuais, que vem a cair, em nome de um corte qualitativo que é aplicado 

aos espaços globais, pelo qual a história universal não toca todos os lugares, 

excluindo assim que todos sejam palco da civilização. Nesse sentido, o 

eurocentrismo assume de fato uma centralidade fundamental, de um modo que 



264  

faz coincidir espírito e localização, qualidade do espaço e realização da 

liberdade; dessa forma, o mundo europeu «torna-se o primeiro 

verdadeiramente livre no sentido pleno do termo: afirmou pela primeira vez na 

história do mundo o caráter suprassensível e inteiramente espiritual da 

liberdade, a ponto de fazer dela uma «condição natural» do homem»434. Em 

relação a isso, o sujeito não é inteiramente submisso ao esquema ordenante, e 

não está simplesmente inserido no corpo da soberania depois de se despir 

previamente de sua liberdade; o homem está no universal particular do Estado, 

à luz de um reconhecimento do universal que está no próprio sujeito, ao qual o 

sujeito obedece e se conforma, respondendo assim, substancialmente, ao 

absoluto que carrega em si. Não se trata, para Hegel, de esvaziar o mundo 

natural e implantar a ordem artificial, mas de conservar e traduzir uma 

substância, presente também no sujeito, em um mundo histórico; o Bem, 

portanto, não se configura como mera segurança, «mas é, ao contrário, o 

dinamismo processual pelo qual o simples se reconhece no complexo»435. 

A esse ponto, no entanto, é importante destacar uma dualidade ou 

ambiguidade que se move no discurso hegeliano. Se, por um lado, há a 

centralidade de um olhar geográfico que tenta restaurar a dignidade do dado 

natural, por outro, prevalece uma lógica cartográfica decisiva, visível 

justamente a partir de seu inabalável eurocentrismo. A terra, para Hegel, não é 

uma esfera, mas um mapa, e isso é claramente visível pelo fato de que, para o 

filósofo alemão, a história vai do Oriente ao Ocidente, como se esses fossem 

dois pontos em um mapa bidimensional. Aqui, há uma natureza moldada pelo 

desenho de um sujeito ordenante que projeta uma imago mundi prospectiva e 

subjetivista. O europeu olha o mundo a partir da centralidade prospectiva do 

 

434 M. Tanca, Geografia e filosofia. Materiali di lavoro, Franco Angeli, Milano, 2023, 

p. 72. 

435 C. Galli, Forme della critica. Saggi di filosofia politica, Il Mulino, Bologna, 2020, 

p. 81. 



265  

continente europeu, fazendo da racionalidade cartográfica o transcendental do 

movimento histórico. A terra não é então o conjunto tridimensional dos 

homens, como espaço de interação global, mas se torna uma paisagem seletiva 

e prospectiva, na qual algumas zonas de fato não têm nenhum valor. A Europa 

é, enfim, um lugar carregado de espírito que pode opor o mundo a si mesma e, 

a partir disso, fazer de si a mais alta imagem do mundo. 

 

4. Depois de Hegel 

 

 

Na reflexão hegeliana, estão claramente presentes elementos que remetem 

explicitamente à importância das disposições geográficas em relação ao 

movimento do pensamento, vistas como suporte material do espírito, 

indispensável para o seu progresso, e é justamente por isso que sua visão 

veicula conteúdos contraditórios, que acabam sendo de natureza cartográfica e 

pertencentes ao domínio do desenho, e, portanto, seletivos e orientadores, não 

naturais. Nesse sentido, são particularmente relevantes as considerações que 

Hegel faz sobre a importância do elemento talássico como fator decisivo que 

impulsiona o homem a confrontar-se com o ilimitado. Agora, o que se destaca 

da análise hegeliana é que, em primeiro lugar, há uma diferença evidente entre 

os povos do mar e os povos da planície; enquanto estes últimos estão fixados 

ao solo e lidam com a dureza da terra e seus impedimentos, os homens do mar, 

por outro lado, são constantemente impulsionados a desafiar os limites: «o mar 

convida o homem à conquista, ao saque, mas também ao ganho e ao lucro»436. 

Nesse ponto, estabelece-se de fato uma relação entre o elemento marítimo, o 

ilimitado e o aumento das riquezas que anima a ação das populações 

marítimas. Também nos Grundlinien der philosophie des Rechts, no parágrafo 

247, Hegel dedica uma análise à relação entre o mar e a indústria, entendida 

como o desejo do homem de ultrapassar os limites, impulsionado pelo 

436 Hegel, Lezioni sulla filosofia della storia, cit., p. 79. 



266  

ilimitado do mar. Nesse sentido, Hegel vê como seria impossível entender as 

lógicas modernas apenas e exclusivamente partindo dos círculos fechados, das 

racionalidades geométricas ligadas à terra e à sua disciplina. O moderno é de 

fato Estado, mas também é expansão e colonização, comércio e conquista do 

globo, todos fenômenos que acompanham a contração e a definição perimetral. 

A força expansiva marítima é de fato um dos elementos que caracterizam, junto 

com o Estado, a maneira como o mundo europeu se impôs a todo o planeta. 

Assim, mundo industrial e vocação marítima co-pertencem, e daí as lógicas do 

capitalismo expansivo e tecnicizado. No contexto da filosofia hegeliana, essa 

dialética entre terra e mar, entre estabilidade e movimento, entre limite e 

ilimitado, é essencial para compreender tanto o desenvolvimento histórico 

quanto a maneira como o mundo europeu moldou as lógicas globais; as 

grandes explorações, a indústria e o colonialismo europeu levaram a uma 

reestruturação das relações de poder e das dinâmicas econômicas mundiais, 

lançando as bases para a moderna economia de mercado e o Estado-nação. 

A herança de Hegel seguirá então em várias direções: de um lado, Marx 

insistirá na fratura interna à geometria estatal, que se articula conforme a luta 

entre as classes na própria sociedade. Portanto, o espaço moderno nunca está 

realmente à disposição do soberano, mas é administrado por ele em função de 

uma espacialidade econômica, que responde a lógicas de classe, lucro e 

exploração. Nesse sentido, o «universal particular» é visto como violência de 

uma parte sobre o todo, como um falso universal, e a expansão colonial não é 

senão a resposta automática às lógicas de superprodução e do capital, que 

necessitam de espaços econômicos subalternos para invadir e controlar; assim, 

as geometrias do moderno são totalmente rejeitadas. Em resumo, para Marx, se 

por um lado o capital necessita do espaço liso para que as mercadorias possam 

se mover e correr facilmente – nesse sentido, o mar é uma expansão e um 

fortalecimento das lógicas da terra –, ao mesmo tempo, esse complexo 

econômico se serve da política para criar desconexões espaciais secundárias, 



267  

derivadas, mas funcionais ao sistema, porque o capitalismo é obrigado a recriar 

hierarquias capazes de requalificar os espaços de acordo com modalidades 

fortemente desiguais, destinando assim o ilimitado às mercadorias, mas 

realocando os homens, os povos e as classes em uma fragmentação muito 

rígida e hierarquizada. Segundo essa ótica, a relação entre terra e mar é uma 

falsa questão, e o ponto é, ao invés disso, derrubar o espaço contraditório 

moderno, onde Estado e capital dominam, para instaurar um espaço harmônico 

global, também liso, certamente, mas sem desconexões políticas: o espaço 

administrado pelo comunismo mundial internacional. 

Por outro lado, a importância do elemento geográfico logo se transforma em 

uma nova lógica de naturalização da relação do homem com a sociedade e a 

história, tornando-se uma forma de ler as dinâmicas históricas à luz dos 

vínculos radicais impostos pela geografia e pela morfologia dos territórios. É 

nesse contexto, ou seja, a partir da união entre a retomada da centralidade do 

elemento natural e a fundamental importância atribuída ao mar, que nascem, no 

território americano, as teorias geopolíticas, que, ao contrário da visão 

hegeliana – e ainda mais ao contrário da visão marxiana –, retornam à natureza 

não em uma dimensão dialética, mas para propor uma fixidez regular que 

limita a ação do homem e suas possibilidades à morfologia do solo e suas 

estrias437. Assim, a relação entre terra e mar é interpretada à luz de dinâmicas 

espaciais mais uma vez bidimensionais, embora não no sentido de um vazio a 

ser politizado, mas como natureza que obriga a política, o que, em última 

análise, significa o domínio do mapa sobre a política; como se o mundo, 

 

437 Sobre este tema: A. T. Mahan, The Influence of Sea Power upon History, 1660– 

1783, Little, Brown and Company, Boston, 1890; N. Spykman, The Geography of the 

Peace, Harcourt, New York, 1944; H. Mackinder, Democratic Ideals and Reality: A 

Study in the Politics of Reconstruction, Henry Holt and Company, New York, 1919; K. 

Haushofer, Geopolitik des Pazifischen Ozeans, Kurt Vowinckel Verlag, Berlin, 1924; 

G. Ratzel, Politische Geographie, Oldenbourg, München, 1897; B. Loyer, 

Geopolitica: metodi e concetti, UTET, Torino, 2020; I. E: Castro, Geografia e 

Política: território, escalas de ação e instituições, Bertrand Brasil, Rio de Janeiro, 

2005. 



268  

enquanto mapa geográfico, fosse ao mesmo tempo um grande tabuleiro de 

xadrez em que as casas permanecem sempre as mesmas, sem permitir qualquer 

possibilidade de realmente mudar as relações entre os povos. 

A teoria geopolítica representou uma das tentativas mais notórias, hoje até 

mesmo abusadas – e por isso mais carregadas de efeitos –, de repensar o 

espaço e suas lógicas globais. Enquanto, por um lado, os socialismos e o 

internacionalismo deslocam a atenção para as dinâmicas de classe internas ao 

Estado capitalista, e à luz dessas se explicam as dinâmicas globais; o 

pensamento geopolítico busca redescobrir, segundo seu entendimento, as leis 

que regulam a ação dos próprios Estados, independentemente da forma política 

que escolhem adotar. A geografia, em outras palavras, torna-se um vínculo 

inegociável, e nesse aspecto o pensamento geopolítico se conecta com a 

profundidade histórica, também ela ligada intrinsecamente a questões 

geográficas, ou melhor, é pensada justamente como determinada por elas, de 

maneira indiscutível. Em relação a isso, um Estado fascista, um comunista, 

uma potência agressiva ou uma democracia liberal têm inevitavelmente que 

lidar com os mesmos gargalos e os mesmos problemas, que têm sua origem em 

uma ideia de natureza geográfica como um vínculo perpétuo. Agora, dado que 

a geopolítica tem uma vocação totalmente geográfica, onde é a geografia que 

condiciona a política, ela tende, pelo menos inicialmente, a relativizar 

profundamente os vetores universalistas presentes na sociedade, que de fato 

tendem a forçar e deformar as geometrias políticas: economia, moral e técnica. 

Se, de fato, os liberalismos e os socialismos (teóricos e não reais) tendem a 

enfatizar dinâmicas universalistas, a geopolítica, ao contrário, lê essas como 

ideologias dos Estados a serem utilizadas em relação ao ambiente mundial e 

suas dinâmicas. 

De qualquer forma, a entrada contundente dos EUA na história mundial, a 

partir de 1823 com a Doutrina Monroe, significou a divisão do espaço global 

em dois hemisférios equilibrados: Europa e Ocidente, uma divisão pela qual o 



269  

elemento oceânico sofre uma reescrita radical, não mais como espaço de 

domínio britânico, mas como um espaço dividido, interditado reciprocamente 

às respectivas potências europeias e americanas. Os EUA, com um ato 

unilateral, declararam que o espaço ocidental não estava mais aberto à 

colonização europeia, e que qualquer ato nesse sentido seria visto como um ato 

abertamente hostil aos Estados Unidos. Tanto é que a Doutrina Monroe nasceu 

concretamente contra a Santa Aliança sancionada entre Áustria, Rússia e 

Prússia, que buscava espaços na América do Sul e no Alasca. 

No plano filosófico, em sentido amplo, a Doutrina Monroe reflete um 

princípio de soberania nacional, certamente, mas projetada em um espaço de 

ação que não coincide com o perímetro do Estado, mas segue lógicas regionais 

muito amplas; é um ato, sancionado motu proprio, contra a agressividade 

europeia, e representa o primeiro verdadeiro desafio concreto à construção 

espacial europeia, e assim fragiliza a ideia de espaço global europeu, porque 

fecha uma parte, selando-a e declarando-a interditada às interferências do velho 

continente: o poderoso eurocentrismo com sua organização planetária começa 

a entrar em crise. Quando, em 1904, o presidente Theodore Roosevelt 

acrescentou o famoso "corolário Roosevelt", afirmando que os Estados Unidos 

tinham o direito de intervir nos países latino-americanos em caso de «má 

conduta crônica dos governos», ele não fazia nada além de sancionar um fato: 

a divisão do globo em dois hemisférios, ambos autônomos, dos quais o 

ocidental estava sob a hegemonia direta dos EUA. 

 

5. As Northwest Ordinances e a fronteira 

 

 

James Fenimore Cooper, nascido em 1789, no mesmo ano da Revolução na 

França, foi um célebre escritor norte-americano, considerado um dos primeiros 

grandes romancistas americanos. Era filho de William Cooper, um juiz e 

membro do Congresso dos Estados Unidos, e de Elizabeth Fenimore Cooper. 



270  

Junto com a família, mudou-se para Cooperstown, no estado de Nova York, 

uma cidade fundada por seu pai, cujo ambiente de fronteira influenciaria 

profundamente suas futuras obras literárias. Ele é lembrado principalmente 

como autor do romance O Último dos Moicanos, publicado em 1826 e 

ambientado em 1757, durante a guerra franco-indígena, que opôs franceses e 

seus aliados nativos americanos contra os ingleses e seus colonos americanos. 

A trama segue as aventuras de Hawkeye, o moicano Chingachgook e seu filho 

Uncas, que buscam proteger as filhas do coronel Munro, Cora e Alice, durante 

uma perigosa jornada pela natureza selvagem, na qual enfrentam perigos 

naturais, a violenta inimizade das tribos nativas aliadas dos franceses, e a 

traição de Magua, um nativo huron que busca sua própria vingança pessoal. A 

escrita de Cooper é permeada por um profundo senso de perda, e a figura de 

Uncas, como o último representante de sua tribo, simboliza o fim inexorável de 

um modo de vida, que se põe para sempre, e com isso se narra o destino trágico 

das tribos nativas, em grande parte destruídas ou assimiladas pelo avanço 

triunfante da civilização branca. As primeiras palavras com que o romance 

começa: «era uma característica das guerras coloniais da América do Norte que 

se devesse enfrentar as fadigas e os perigos da floresta virgem antes das forças 

inimigas»438, deixam claro o papel decisivo desempenhado pela majestosa 

natureza americana, que assume um papel fundamental em toda a história, sem 

nunca ser rebaixada ao papel de mera cenografia. Nesse sentido, o avanço das 

armas dos colonos brancos, juntamente com sua tecnologia, a ferrovia, a 

língua, o progresso – em nome do que será chamado Manifest Destiny –: a 

vontade de Deus caminha com os colonos e rejeita os nativos para um mundo 

ultrapassado e moribundo. Mas antes mesmo de os brancos avançarem 

armados, empurrando-se cada vez mais para o oeste, compreendeu-se que era 

preciso controlar a terra. Entre 1784 e 1787, foram aprovadas três leis, 

 

438 F. Cooper, L’ultimo dei mohicani, traduzione di Fernanda Pivano, Mondadori, 

Milano, 1995, p. 7. 



271  

fortemente defendidas pelo Presidente Jefferson, conhecidas como Northwest 

Ordinances, que prepararam, de fato, toda a subsequente expansão às custas 

daqueles que foram batizados como índios americanos. As Northwest 

Ordinances, em particular a de 1785 e a ordenança de 1787, foram atos 

legislativos fundamentais para a organização e administração dos territórios do 

Northwest Territory dos Estados Unidos, uma vasta área que abrangia o atual 

Ohio, Indiana, Illinois, Michigan, Wisconsin e parte de Minnesota. Esses atos 

não apenas estabeleceram as modalidades de governo e admissão de novos 

estados dentro da União, mas também introduziram um sistema de 

levantamento topográfico inovador e sistemático que teria um impacto 

duradouro no desenvolvimento do território americano.Este método previa um 

sistema de levantamento topográfico muito preciso, que se tornou a base para a 

distribuição das terras públicas nos Estados Unidos, no qual o território foi 

subdividido em uma grade de retângulos, criando um modelo ordenado e 

regular, de modo a permitir uma subdivisão e uma gestão eficaz das terras. 

Cada lote era um quadrado de 6 milhas de lado (aproximadamente 9,7 km), 

subdividido em 36 seções de 1 milha de lado (aproximadamente 1,6 km), e 

cada seção continha 640 acres (aproximadamente 2,6 km²). O ponto de partida 

do levantamento era um ponto meridiano e paralelo de referência, a partir do 

qual se desenvolvia toda a grade, permitindo uma padronização ordenada do 

território subdividido em partes iguais. A Ordinance de 1787 estabeleceu, além 

disso, um quadro político para o Northwest Territory, mas não se concentrou 

tanto nos levantamentos topográficos quanto na governança e na admissão de 

novos estados, adicionando uma componente fundamental, pois completava a 

Ordinance de 1785 ao assegurar que os novos territórios tivessem um governo 

ordenado e democrático, promovendo a distribuição ordenada das terras 

levantadas. A subdivisão regular das terras facilitou o assentamento e o 

desenvolvimento agrícola, industrial e urbano. As subdivisões e seções 

permitiram uma gestão e uma venda mais eficientes das terras públicas, e 



272  

permitiram um plano de construção e assentamento para as escolas públicas 

que lançou as bases para o sistema de ensino público nos Estados Unidos. Tal 

abordagem, de fato, contribuiu para promover a educação nas novas 

comunidades e promoveu uma homogeneização da língua, apesar da presença 

de comunidades pertencentes a etnias e tradições culturais tão diferentes. Um 

projeto como esse representou um dos primeiros exemplos de planejamento 

territorial científico e sistemático, que facilitou a colonização, o assentamento e 

a formação de novas comunidades e estados, «tratava-se de um trabalho 

incrível de reinvenção cartográfica do país: a aplicação obstinada de uma 

superestrutura ordenada sobre o que ainda era um território caracterizado por 

terras contestadas e fronteiras incertas»439. Racionalizar dessa maneira o 

território, proceder a uma padronização tão rigorosa permitiu uma sinergia 

poderosíssima entre pequenos proprietários e sistema econômico, pois a grade 

imaginária lançada sobre a terra transformou-se em um extraordinário motor 

capaz de impulsionar ao máximo o direito de propriedade da terra, que em 

pouquíssimo tempo se tornou a verdadeira estrutura que guiou os homens na 

conquista do vasto novo mundo. É claro que um projeto desse tipo alienou as 

terras dos nativos muito antes que a expropriação propriamente dita ocorresse. 

A grade dos topógrafos tornou-se uma rede na qual as populações nômades, 

que seguiam as trilhas dos bisontes, acabaram por tropeçar, invadindo 

continuamente territórios agora reivindicados por outros graças a um título de 

propriedade. O mundo dos nativos era marcado por uma relação significativa 

com os lugares, que continham em si relações visíveis e invisíveis com a esfera 

do sagrado e dos antepassados, algo obviamente sem qualquer valor para os 

levantamentos cartográficos. Assim, o que escreveu Matthew Edney sobre o 

Império Britânico na Índia pode ser tomado como um esquema válido, pois as 

modalidades foram, em sua maioria, bastante semelhantes em todos os lugares: 

 

439 J. Vincent, Oltre misura, cit., p. 194. 



273  

«o império existe porque pode ser representado em papel; o significado do 

império é transcrito em cada mapa»440. 

 

6. Talassocracias e leituras schmittianas 

 

 

O ano crucial para a história americana é 1890, que marca a definitiva 

conquista do Oeste e, portanto, a extinção da fronteira terrestre interna. Do 

ponto de vista econômico, a conquista do Oeste e o subsequente fechamento da 

fronteira em 1890 representaram uma transformação significativa, visto que a 

expansão até a Califórnia havia proporcionado acesso a vastos territórios ricos 

em recursos naturais, incluindo minerais, ouro, madeira e terras agrícolas 

férteis. Isso contribuiu para o crescimento econômico dos Estados Unidos, 

transformando-os rapidamente em uma potência industrial de primeira ordem. 

Com o fechamento da fronteira, de fato, a atenção econômica se voltou para a 

industrialização e modernização das infraestruturas internas, como a 

construção de ferrovias, a expansão das cidades e o aumento da produção. 

Além disso, os Estados Unidos começaram a olhar além de suas próprias 

fronteiras, incrementando o comércio internacional e expandindo 

significativamente sua influência econômica global, ao que se seguiu uma 

política cada vez mais dominante e presente no hemisfério ocidental. O fim do 

movimento para o oeste coincidiu também com uma maior atenção à política 

externa: foi iniciado assim um processo de expansão e controle, primeiramente 

no Caribe e no Pacífico, e a aquisição de territórios como o Havaí, Porto Rico e 

as Filipinas marcou o início de um novo capítulo na história planetária. 

Agora, o primeiro império talassocrático planetário, anterior ao dos Estados 

Unidos, foi certamente o britânico, que fez do domínio dos mares o signo e o 

motor  de  sua  grandeza.  Carl  Schmitt,  em  Land  und  Meer,  fala  da 

 

440 M. H. Edney, Mapping an Empire: The Geographical Construction of British 

India: 1765-1843, Chicago University Press, Chicago, 1997, p. 2. 



274  

especificidade do mundo eurocêntrico e de seu ordenamento jurídico do Ius 

publicum europaeum, como fruto do encontro entre as lógicas continentais de 

terra, ligadas à fronteira, e as lógicas marítimas do ilimitado. Essa revolução 

espacial planetária – ocorrida com o encontro entre terra e mar – destinou as 

potências continentais a uma política de equilíbrio na Europa, enquanto 

transformava a Inglaterra, de uma ilha periférica europeia, na potência 

dominante dos mares e do globo. A terra para Schmitt é sempre «Justissima 

tellus», como escreveu Virgílio, e é lida e pensada por Schmitt como princípio 

de ordem, como aquilo que carrega em seu seio ein inneres maß, uma medida 

interna441; e que permite, por isso, uma medida das coisas. Diferente do mar 

livre e anômico, que em suas vastas extensões de ondas não permite fronteira 

ou divisão, e onde tudo se mistura com tudo. A história do mundo, em Land 

und Meer primeiro e em O nomos da terra depois, é lida a partir de símbolos 

míticos e ancestrais que se tornam forças concretas e históricas; é a história da 

luta das potências marítimas contra as potências terrestres, e das potências 

terrestres contra as potências marítimas, como o próprio Carl Schmitt escreve, 

parafraseando, provavelmente, o lema marxista bem mais célebre «a história de 

toda a sociedade até agora, é a história das lutas de classe»442. O conflito, 

portanto, é transposto de um plano interno aos Estados para um externo, em 

busca daquela relação entre elemento e ação do homem que teria 

fundamentado práticas e civilizações tão diferentes e, ainda assim, de alguma 

forma, complementares. Land und Meer, que Nicolaus Sombart definiu como 

«seu livro mais belo, e, estou certo, também o mais importante»443, e que 

deveria ser lido como uma ponte entre os Escritos sobre Hobbes e O 

 

441 C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 19. 

442 K. Marx – F. Engels, Manifesto del partito comunista, con testo originale a fronte, 

trad. it. di A. Labriola, Mursia, Milano, 1973, pag. 21. 

443 N. Sombart, Passeggiate con Carl Schmitt, trad. it. di M. G. Sarnizzi, Ogni uomo è 

tutti gli uomini Edizioni, Bologna, 2015, pag. 21. 



275  

Ordenamento dos Grandes Espaços no Direito Internacional de um lado, e O 

Nomos da terra do outro, reflete a grande influência que o texto do americano 

Mahan, The Influence of Sea Power upon History, exerceu sobre seu 

pensamento. A antiga ilha britânica, que havia iniciado a imensa revolução 

espacial ao decidir-se pelo mar após deter a invencível armada espanhola de 

Felipe II – e assim estabelecendo uma hegemonia indiscutível sobre os mares – 

passa o bastão para os Estados Unidos como nova potência talássica planetária, 

através de uma transição progressiva que começa com a Doutrina Monroe e, 

prosseguindo com a Doutrina Roosevelt e a Doutrina Stimson, traça um 

itinerário que vai de uma razão defensiva para uma abordagem cada vez mais 

abertamente ofensiva e universalista. 

A apropriação do elemento marinho pelo controle das rotas, no entanto, não 

parece mais estar em equilíbrio com o direito territorial, como esteve durante a 

construção da grande arquitetura europeia. O grande compromisso entre os 

elementos, historicamente consolidado no Jus Publicum Europaeum, estava 

acabado, varrido junto com o velho mundo. A finis Europae estava completa e 

o que se abria era o mundo atlântico: antieuropeu por constituição. 

Quando Schmitt escreve Land und Meer e pensa essa contraposição 

político-elemental alimentada por elementos míticos, ele apresenta a história 

do mundo como uma luta entre a poderosa baleia, o Leviatã, e Beemote, um 

gigante animal terrestre imaginado como um touro ou um elefante; tornando-se 

o ponto de partida para a elaboração de um discurso que tentaria convergir 

todas as estradas, constituindo uma espécie de quadro geral. A importância 

política da ilha de Creta nasceu de viagens e guerras de povos marítimos, assim 

como Atenas triunfou em Salamina contra o enorme poder terrestre persa. O 

império romano, por sua vez, destruiu o poder marítimo fenício, que de Tiro e 

Sidom controlava as rotas no Mediterrâneo, até a destruição de Cartago, tão 

desejada por Catão. Durante a Idade Média, o império terrestre de Carlos 

Magno havia suprimido a importância do mar – em um contexto que via o 



276  

Mediterrâneo dividido em dois pelos árabes, segundo a leitura de Henry 

Pirenne –; e ao longo de toda a Idade Média, a Europa tornou-se desprovida do 

elemento marítimo, assumindo a forma de um enorme continente 

completamente isolado. Schmitt reconhece que, originalmente, a ordem 

reconhecida pelos homens era terrestre, fundada no Landnahme, a ocupação da 

terra, a apropriação de um espaço e a determinação de fronteiras traçadas na 

própria terra. O solo sobre o qual se podem traçar ordens e fronteiras é o 

guardião do direito, pois acolhe em si as linhas traçadas pelos homens, como os 

sulcos escavados pelo arado que marcam sua passagem. Em relação a essa 

ordenação, no mundo medieval, o mar era sempre considerado algo estranho e 

ameaçador, intrinsecamente anômico e hostil; era algo juridicamente amorfo, 

refratário a qualquer apropriação ou propriedade: um lugar desconhecido e 

assustador. Em comparação a tudo isso, o Império Britânico desempenhou o 

enorme papel histórico de conceber o oceano como se fosse sua própria terra, 

apropriando-se, portanto, do elemento marinho e realizando assim a maior 

revolução espacial (Raumrevolution) que a humanidade já viu. Um povo de 

pastores que vendia lã nos mercados de Flandres transformou-se nos senhores 

indiscutíveis do mar, 

 
foi uma transformação fundamental da própria essência histórico-política da 

ilha, e consistia no fato de que a terra, agora, era vista apenas a partir do mar, 

enquanto a ilha se transformava, de um fragmento destacado do continente, em 

uma parte do mar, em um navio, ou, mais ainda, em um peixe444. 

 

Para tal povo, o continente não era mais a terra como sempre fora percebida 

e sentida pelos habitantes do continente; o mar perdia aquele caráter ameaçador 

que os séculos medievais haviam construído para ele e tornava-se um espaço 

infinito de possibilidades, sem limites, sem fronteiras ou alfândegas. Assim, é a 

 

444 C. Schmitt, Terra e mare, cit., pag. 95. 



277  

terra que é redimensionada, tornando-se uma série de pontos de apoio ao longo 

de vastas extensões de água. Tudo isso acontece nos mesmos anos em que o 

geocentrismo perdia terreno no campo astronômico, a partir das posições de 

Tycho Brahe, que afirmava que o céu era livre e aberto para a corrida dos 

planetas em todas as direções: por analogia, a relação entre terra e mar seguia o 

mesmo destino. O mar, portanto, assim como o céu, tornava-se o elemento da 

liberdade e da !corrida”, sulcado por navios mercantes e corsários, que tanto 

contribuíram para a grandeza da coroa inglesa. «Es mi barco mi tesoro, es mi 

Dios la libertad, mi ley la fuerza y el viento, mi única patria la mar», soa o 

refrão da Canción del Pirata, ironicamente escrita por um espanhol, José de 

Espronceda. Após a carta de corso obtida da rainha Elizabeth I, o corsário 

torna-se uma figura-chave para o declínio do poder espanhol e para a conquista 

britânica da supremacia nos mares. Basta pensar no pirata Henry Morgan, que 

após receber o título de Sir da coroa por méritos militares, torna-se um grande 

proprietário de plantações, chegando a ser nomeado vice-governador da 

Jamaica por Carlos II Stuart. A conquista dos mares pela Inglaterra mudou 

completamente o estatuto do elemento mar e, assim, os oceanos foram 

libertados das lógicas da terra, e foi-lhes impresso o caráter da liberdade 

incondicional. Isso não foi um acontecimento qualquer, mas algo que, 

carregado de consequências, alterou profundamente a história do mundo; 

porque, uma vez que se dedicou a uma existência marítima, a Inglaterra teve 

que modificar todas as suas relações com os outros Estados europeus, com base 

em uma nova concepção de espaço, que assumia cada vez mais a forma de um 

compromisso, segundo o qual à coroa inglesa cabia o mar infinito, enquanto às 

potências continentais cabiam porções de terra fechadas no continente. Dessa 

forma, «todos os parâmetros e as proporções da política inglesa tornaram-se 

incomparáveis e incompatíveis com os de qualquer outro país europeu»445. Um 

 

445 Ivi, p. 97. 



278  

ordenamento terrestre não era mais concebível para um país dedicado ao mar, 

que se via refletido na liberdade do elemento líquido, sem fronteiras, não 

sujeito a lógicas de partição e continuidade territorial tão caras ao continente. E 

assim, enquanto em terra firme a divisão do espaço envolvia uma dezena de 

Estados, o mar era apenas inglês, isento de fronteiras nacionais e não sujeito a 

disputas sobre qualquer soberania territorial. Dessa forma, para Schmitt, a 

velha ordem cede lugar à moderna, construída precisamente sobre o equilíbrio 

entre potências no continente e o domínio britânico sobre o mar. Em outras 

palavras, Schmitt mostra aqui como a gênese do moderno não se esgota no 

Estado; o produto da racionalidade moderna não é, de fato, unicamente a figura 

do Leviatã, o que daria uma imagem reducionista e, no fim das contas, 

simplista e distorcida da modernidade. O moderno deve ser compreendido 

como uma síntese complexa de lógicas terrestres e marítimas que constroem a 

ideia de espaço moderno como ponto de equilíbrio entre lógicas do ilimitado, 

refratárias à ordem, e lógicas de terra, delimitadoras e ordenadoras. Assim, a 

Idade Média chega ao seu fim definitivo. A Inglaterra representou, em relação 

ao direito territorial continental, a potência dinâmica do negativo que permitiu 

uma extraordinária síntese histórica: o nascimento do direito global moderno. 

Um direito que também conhece o mar e se estrutura como um compromisso 

entre lógicas terrestres e lógicas marítimas; de um lado, os países continentais 

que insistem em fronteiras claras, traçadas e defendidas com exércitos; do 

outro, a Inglaterra que domina os mares sem fronteiras, ao longo de rotas 

marítimas que cortam o globo, unindo-o e atravessando-o. Nascia assim, para 

Schmitt, o Jus publicum europaeum. Além disso, com o Tratado de Utrecht de 

1713, essa ordem se consolida definitivamente; a pirataria é banida – por não 

ser mais útil à conquista britânica da hegemonia sobre os oceanos – e a síntese 

de terra e mar encontra sua forma completa. 

A decisão pelo mar, além disso, segundo Schmitt, permite à Inglaterra 

operar uma revolução industrial, tendo adotado uma forma mentis estruturada 



279  

em torno do conceito de ilimitado que o mar traz consigo. Nesse sentido, a 

transformação orientada pela indústria não teria sido possível sem uma 

revolução espacial prévia, no sentido da ruptura do limite, e em relação a isso, 

a Inglaterra «tornou-se o veículo da mudança espacial em direção a um novo 

nomos da terra, e até mesmo – potencialmente – o campo em que se verificaria 

o próximo salto na perda total de lugar da técnica moderna»446. Para Carl 

Schmitt, de fato, apenas um povo decidido pelo ilimitado pode iniciar uma 

transformação industrial radical da terra, voltada para a ilimitabilidade 

produtiva, neste caso, «Schmitt fala, a propósito dessa transição, de um 

verdadeiro e próprio desencadeamento da técnica, que é colocada em 

condições de desenvolver todo o seu poder apenas em contato com o elemento 

marítimo, representado pelas grandes distâncias do oceano»447. A ausência de 

limites conduz à produção industrial, como um não-lugar de um crescimento 

sem fim; nasce a possibilidade concreta de operar uma produção infinita, algo 

que necessita de uma ruptura a montante do próprio conceito de limite: a 

existência de uma potência marítima não se mede na articulação dos fines, das 

fronteiras, mas se move e se pensa na ausência delas. «Mar livre e mercado 

mundial livre se uniram em uma ideia de liberdade da qual somente a 

Inglaterra poderia ser a portadora e guardiã»448; mas antes mesmo disso, «a 

grande potência marítima tornou-se ao mesmo tempo a grande potência 

industrial»449. 

Seria, portanto, impossível que tal revolução ocorresse, por exemplo, na 

Espanha, visto que a Espanha, mesmo quando possuía uma supremacia efetiva 

sobre os mares, nunca foi capaz de pensar o mar como algo diferente da terra; 

 

446 C. Schmitt, Il Nomos della terra, cit., p. 215. 

447 E. Castrucci, Nomos e guerra. Glosse al Nomos della terra di Carl Schmitt, La 

scuola di Pitagora editrice, Napoli, 2011, p. 27. 

448 C. Schmitt, Terra e mare, cit., pag. 99. 

449 Ivi, p. 100. 



280  

buscando, em vez disso, replicar nas vastas extensões oceânicas o modelo 

divisório terrestre e aplicar ao infinito as regras que regem o que se encontra na 

terra firme. Havia, assim, na base dessa incapacidade de perceber o verdadeiro 

potencial revolucionário dos oceanos, uma incapacidade de pensar na ausência 

de limites, o que relegou a Espanha a um papel secundário no teatro da 

história. O primeiro alto-forno, a primeira siderúrgica ou o primeiro tear 

mecânico são todas máquinas industriais que surgiram justamente na 

Inglaterra; onde o conceito de produção não tinha qualquer relação de 

restrição, e dominava a figura do ilimitado. 

A esse respeito, Schmitt se considera um continuador da intuição hegeliana 

presente no parágrafo 247 dos Grundlinien der Philosophie des Rechts, e o diz 

abertamente em uma nota marginal em Land und Meer, segundo a qual o 

filósofo de Stuttgart aludiu à relação entre a indústria e o mar, escrevendo que 

«assim como o princípio da vida familiar está condicionado pela terra, por 

posses estáveis, também para a indústria o elemento natural que a impulsiona 

para fora é o mar». Contudo, para ser rigoroso, é muito significativo que 

Schmitt omita o que Hegel escreve a seguir, ou seja, que «assim, graças a esse 

máximo meio de conexão, ela traz terras distantes para a relação de comércio, 

de uma relação jurídica que introduz o contrato, no qual o comércio se 

encontra ao mesmo tempo com o máximo meio de civilização, e o comércio 

encontra o seu significado histórico mundial». Ou seja, Hegel lê o papel do mar 

dentro de um esquema dialético que abre para uma conexão ampliada, e é 

justamente esse o seu sentido e a sua razão histórica. Nesse contexto, em 

Hegel, o discurso não tem uma natureza ordenadora, mas sim possui uma ratio 

que é de superação de uma determinada sociedade, segundo um modelo 

integrativo e dialético, em que o conceito essencial é justamente o de 

superação, obviamente entendido em sentido dialético450.«Dessa forma, a 

revolução industrial transformou os filhos do mar, nascidos diretamente do 

450 Cfr., G.W.F. Hegel, Lineamenti di filosofia del diritto, cit., pp. 189-190. 



281  

elemento marinho, em construtores de máquinas e operadores de máquinas»451. 

A produção assume assim um papel primordial, o que, para Schmitt, mostraria 

como o capitalismo surge da existência marítima, da qual conserva a forma da 

ilimitabilidade. A questão é que esse equilíbrio se rompe com o fim do Jus 

publicum europaeum, e o compromisso entre o mar e a terra, entre o Império 

Britânico e os Estados continentais, se desfaz, marcando o ponto decisivo da 

finis Europae, do velho continente que desmorona junto com o antigo nomos. 

Jus publicum europaeum e Estado vivem juntos, e o fim de um corresponde 

ao declínio do outro. O Estado, para Schmitt, nasce a partir de uma concepção 

do espaço global que pressupõe uma diferença qualitativa, sobre a qual se 

inscreve uma delimitação entre forças soberanas europeias e espaços livres. A 

Europa e os territórios extraeuropeus insistiam nessa diferença que justificava a 

razão de ambos. Não faria sentido, portanto, nessa ótica, para Schmitt, a 

existência de Estados não europeus; e quando, com a Conferência de Berlim 

sobre o Congo em 1885, eles começam a existir, o Estado começa 

inexoravelmente a decair. Emergeriam, ao final da trajetória da modernidade, 

forças universalizantes caracterizadas por uma espacialidade ilimitada, como a 

técnica e a economia, que rompem internamente qualquer organização fechada 

do espaço; a isso se liga a difusão em escala planetária de um conceito vazio de 

Estado, pensado como pura forma, completamente esvaziado e tecnicizado. 

Isso pode parecer um paradoxo: como poderia uma força que destrói o Estado e 

as fronteiras permitir uma extensão indefinida do próprio conceito de Estado? 

Para Schmitt, os dois fenômenos estão interligados e ocorrem 

simultaneamente, como um código enlouquecido; o Estado perde valor 

histórico justamente ao se universalizar, replicando-se infinitamente e, assim, 

perdendo a razão de sua origem concreta. 

O fim do Jus publicum europaeum exige, portanto, com base nessa leitura, 

uma difusão universal do Estado, em um espaço liso, não mais diferenciado, 

451 Ivi, p. 102. 



282  

que não prevê mais nenhuma diferença de cunho qualitativo. A espacialização 

geométrica do mundo moderno, da qual o Estado é a mais perfeita 

exemplificação, chega ao fim, dando lugar a forças refratárias a qualquer 

delimitação espacial, que se aproveitam, no entanto, da extensão global da 

própria estatalidade para atacar o nexo inseparável entre terra e direito. Assim, 

para Schmitt, a crise do eurocentrismo e o consequente declínio do mundo 

espiritual europeu são claramente visíveis nos tratados que seguiram ao fim da 

Primeira Guerra Mundial. Esse declínio tem um caráter evidente no fato de que 

o Tratado de Paris de 1919 resulta ser simplesmente uma arma jurídica dos 

vencedores contra os vencidos, sem nenhuma base em um ordenamento 

concreto. A própria Sociedade das Nações é vista como um aparato técnico que 

permite aos vencedores do primeiro conflito impor um status quo internacional 

criminalizante em relação aos derrotados. Perde-se totalmente de vista, para 

Schmitt, um ordenamento de tipo espacial; substituído não por um nomos novo 

que possa ocupar seu lugar, mas por um vazio normativismo internacional 

incapaz de pensar o direito. Esse conceito, para Schmitt intrinsecamente 

anômico, é, portanto, consequência tanto do fim do papel central europeu em 

questões de direito internacional quanto da ascensão simultânea da potência 

estadunidense. O mundo atlântico é, de fato, visto, a partir dessa ótica, como 

profundamente não europeu, ou seja, não autenticamente jurídico; moralizante 

e discriminatório em relação a um Estado soberano que recorre ao uso da 

guerra e se pensa como princípio ordenante. 

 

7. O Hemisfério Ocidental e a Europa 

 

 

Por que essa transição é de importância capital para Schmitt? A questão que 

assume uma relevância particular neste discurso está ligada ao fato de que a 

ascensão britânica, portadora de um modelo não terrestre, marcado pelo 

"ilimitado", refratário a divisões espaciais, representou uma etapa fundamental 



283  

no processo de neutralização da política e, portanto, na tecnicização do Estado. 

Justamente porque tudo o que é marinho, não estando inscrito em um solo, não 

possui nenhum enraizamento espacial. Começava a se consolidar, em suma, 

uma concepção desterritorializada das sociedades humanas, e, 

consequentemente, promovia-se, através do universalismo subjacente a essa 

posição, um ataque ao político, entendido como a força que opera distinções 

entre dentro e fora. Isso, porém, não ocorreu imediatamente; foi necessário um 

longo processo, já que, do século XVI até o século XIX, houve o grande 

compromisso entre terra e mar, e somente com o fim deste as lógicas do 

ilimitado teriam então prevalecido em toda a sua força. Schmitt concentra cada 

vez mais sua atenção nos Estados Unidos e em suas políticas e doutrinas 

espaciais que começam, a partir dos primeiros anos do século XIX, a produzir 

uma imagem do mundo "inimiga" em relação à europeia, fundada no 

eurocentrismo; e totalmente alheia ao compromisso entre terra e mar. O 

nascimento do conceito de Ocidente reside justamente na delimitação de um 

hemisfério – o americano-ocidental – que existe como espaço distinto da 

Europa e de seus projetos de ingerência e divisão de territórios estrangeiros. 

A partir da Doutrina Monroe, de 1823, da qual John Quincy Adams foi o 

principal inspirador, no solo americano começa a enraizar-se a ideia dos dois 

hemisférios, que recebem o nome de hemisfério ocidental (Estados Unidos) em 

oposição ao hemisfério europeu. «Em virtude da liberdade e da independência 

que os continentes americanos conquistaram e conservaram, doravante eles não 

devem mais ser considerados como sujeitos de uma futura colonização pelas 

potências europeias»452. Schmitt relata, a esse respeito, o papel decisivo 

desempenhado por Thomas Jefferson na difusão de tal estrutura teórica e 

 

 

 

452 Discurso de James Monroe ao Congresso em dezembro de 1823, citado em Lo 

sviluppo politico dell’Europa e dell’America in I Propilei, Vol. VIII, a cura di Golo 

Mann, trad. it. Silvano Daniele, Arnoldo Mondadori editore, Milano, 1980, p. 472. 



284  

operacional, antes mesmo que a própria Doutrina Monroe ganhasse vida453. 

Nesse sentido, é interessante notar como o próprio Jefferson, por um lado, 

favoreceu a padronização interna do solo americano, e, por outro, trabalhou 

para que o espaço europeu fosse globalmente limitado pelo nascimento de um 

hemisfério ocidental capaz de restringi-lo, bloqueando seu acesso aos 

territórios americanos. Em um ensaio particularmente indicativo de 1943, 

Mutamento di struttura del diritto internazionale, Schmitt tenta traçar uma 

história do hemisfério ocidental, desde o seu surgimento até todas as variações 

semânticas que foi adquirindo ao longo do tempo, até a Segunda Guerra 

Mundial. A ideia de Schmitt é que, a partir de Jefferson, e antes de 

interpretações posteriores mais agressivas da Doutrina Monroe, a teoria dos 

dois hemisférios tinha a razão de ser de uma "linha de quarentena", que deveria 

dividir o mundo saudável do mundo doente, o mundo livre das velhas e 

agressivas monarquias europeias. Essa posição merece uma atenção particular, 

pois revela em toda a sua força a diferença radical entre Inglaterra e Estados 

Unidos. Enquanto o Império Britânico se constrói a partir da tomada dos key 

 

453 Thomas Jefferson, considerado um dos pais fundadores dos Estados Unidos, 

propõe, segundo Schmitt, uma “linha de autoisolamento”. O próprio Schmitt cita duas 

declarações de Jefferson, uma de 2 de janeiro de 1812 e outra de 4 de agosto de 1820, 

que ele considera particularmente significativas. Na declaração de janeiro de 1812, 

Jefferson afirma: «se a nossa força nos permitir impor a lei em nosso hemisfério, ela 

deverá fazer com que o Meridiano que passa pelo meio do Oceano Atlântico 

represente a linha de demarcação entre a paz e a guerra». E na declaração de 1820, 

acrescenta: «chegará em breve o dia em que exigiremos, de maneira adequada, um 

Meridiano de divisão através do oceano que separe os dois hemisférios, uma linha 

além da qual nunca mais deverá ser ouvido um disparo europeu, assim como nunca 

mais se ouvirá um disparo americano do outro lado». Para Schmitt, isso representa a 

pretensão de Jefferson de criar um novo nomos que gira em torno da distinção entre o 

“mundo da paz” e o “mundo da guerra”, em uma espécie de amity-lines invertidas. É 

fácil identificar na base da ideia de Jefferson o ideal puritano da terra prometida 

habitada pelos eleitos, em contraposição ao velho mundo corrompido e destinado à 

ruína. Nesse sentido, os dois hemisférios devem ser vistos como mundos fechados e 

não comunicantes, sob o signo de uma separação nesta terra da civitas Dei da civitas 

diaboli. O texto das declarações de Jefferson é citado em C. Schmitt, Mutamento di 

struttura del diritto internazionale, in Id., Stato, grande spazio, nomos, ed. italiana 

curata da Giovanni Gurisatti, Adelphi, Milano, 2015, pp. 228-229. 



285  

points estratégicos, para poder dominar as rotas de comércio marítimo globais; 

os Estados Unidos baseiam seu poder no conceito não tanto de way, mas sim 

de hemisfério, ou seja, de espaço contínuo e homogêneo. 

O conceito de hemisfério é, de fato, um conceito "fechado", que se baseia na 

continuidade terrâneo-oceânica e, de facto, supera a abertura britânica que 

estava ligada ao conceito de rota marítima, e que, justamente por isso, era 

completamente diferente do conceito de continuidade espacial. Surge assim um 

conceito que transcende o de Estado e avança na direção de «um grande espaço 

no sentido jurídico-internacional do termo»454; partindo de uma necessidade de 

autodefesa que se ligava a um sentimento de superioridade, de comunidade 

calvinista dos santos, em relação à Europa corrompida e decadente. A partir 

disso, nascia uma nova terra, entendida no sentido de !terra prometida”, que 

sancionava a distinção entre os salvos e os corrompidos, entre a velha Europa 

doente e o !novo mundo” livre dos vícios do velho continente. Como pano de 

fundo e propulsor de tudo isso, atuava o conceito de !povo eleito”, ao qual, 

assim como aconteceu com os judeus no Antigo Testamento, Deus dá uma 

pátria para permitir seu crescimento e prosperidade material; assim, os 

Puritanos, nascidos no seio do calvinismo, aplicaram uma espécie de analogia 

histórica entre os acontecimentos ligados ao conflito entre judeus e cananeus – 

como no livro de Josué – e a expansão e prosperidade da comunidade puritana. 

Tudo isso conferirá uma legitimidade absoluta ao direito sobre a terra, que 

justificará até mesmo os meios mais cruéis, incluindo o extermínio dos nativos 

americanos. 

Com base nesse fundamento, que a América seja “livre” não significa mais 

o que significava outrora no direito internacional europeu, ou seja, uma res 

nullius aberta ao direito de conquista por parte das potências europeias; mas 

torna-se livre no sentido de um solo libertado das ambições expansionistas das 

 

454 C. Schmitt, Il Nomos della terra, cit., p. 369 



286  

antigas potências europeias. Essa mudança assume, para Schmitt, um papel 

fundamental na história do planeta, pois, com isso, o continente americano se 

apresenta como espaço estadunidense sobre o qual apenas e exclusivamente os 

Estados Unidos podem avançar pretensões hegemônicas ou até mesmo 

imperiais; de modo que os enormes espaços ocidentais são fechados, na 

medida em que constituem um território de intra-conquista da única força 

estadunidense455. 

De forma quase imperceptível, mas inexorável, a Doutrina Monroe começa 

a assumir uma nuance diferente em relação à origem de sua formulação, 

abandonando seu status de doutrina defensiva para adotar um caráter cada vez 

mais agressivo; o conceito de defesa do continente americano pode, de fato, se 

transformar em intervenção estadunidense para garantir a defesa de estados 

americanos incapazes de se defenderem. Diante da fluidez intrínseca da própria 

natureza dessa doutrina, é inútil, segundo Schmitt, perguntar se a Doutrina 

Monroe é ou não um princípio jurídico ou se é, na verdade, uma máxima 

política. Se, de fato, juristas "positivos" tendem a negar importância à doutrina 

devido ao elevadíssimo grau de indeterminação do conteúdo jurídico presente 

 

 

 

 

 

 

 

455  Embora Carl Schmitt nunca mencione isso, é importante destacar que foi 

justamente nesse período, especificamente em 1845, que John O'Sullivan formulou a 

expressão Manifest destiny, que expressa plenamente a filosofia expansionista dos 

Estados Unidos, partindo da ideia de que o próprio Deus destinou os americanos a 

expandir seu domínio e levar o capitalismo e a democracia além das fronteiras dos 

Estados Unidos. E será precisamente a ideia de Destino Manifesto que legitimará a 

anexação tanto do território do Texas e do Oregon, quanto da guerra com o México, à 

qual se seguirão as anexações do Arizona, Colorado, Novo México, Nevada, Utah e 

Wyoming, com o consequente tratamento discriminatório dos nativos americanos. 

Sobre o assunto, veja M. Golay, The tide of Empire. America’s march to the Pacific, 

John Wiley & sons, New Jersey, 2003, e também W. E. Weeks, Building the 

continental empire. American expansion from the Revolution to the Civil War, Ivan R. 

Dee, Chicago, 1997. 



287  

nela, tal posição parece insensata a Schmitt456. Segundo ele, justamente essa 

indeterminação deixa espaço para o surgimento de uma forma de decisionismo 

político, e ele propõe como prova disso a expressão de Charles Evans Hughes, 

que, como secretário de Estado americano, afirmou: «o que a Doutrina Monroe 

afirma só pode ser interpretado pelo governo dos EUA»457. 

Isso determina a estruturação de uma prática de intervenção, que encontra 

sua forma jurídica no «tratado de intervenção»458 e não tem mais nada a ver 

com o antigo colonialismo europeu feito de protetorados e colônias. A 

diferença está no fato de que, formalmente, esses Estados no espaço 

hegemônico dos Estados Unidos permaneciam soberanos, ou seja, com um 

governo e uma diplomacia próprios, mas resultavam, de facto, sob uma 

garantia de controle americana, e portanto, não mais titulares de uma plena 

soberania, algo que alguns anos depois também ocorreria com os Estados 

europeus, que de fato se tornariam ocidentais. Caminha-se, então, para uma 

mudança de perspectiva que os Estados Unidos formalizariam em 1932, com a 

Doutrina Stimson, na qual é sancionado um princípio jusinternacionalístico 

segundo o qual ex injuria non oritur jus; ou seja, o direito não nasce da 

injustiça, com uma clara referência à recusa da administração americana de 

reconhecer como legítima a tentativa de anexação da Manchúria chinesa por 

parte do Japão. O Pacífico começava a despertar do torpor, e a projeção de 

poder do império nipônico – vista como uma ameaça pelos EUA – tornava 

 

456 Schmitt expõe essa controvérsia em um texto de 1932, Formas do imperialismo 

moderno, no qual considera a questão totalmente infundada por três motivos 

essenciais. Primeiro, porque a Doutrina aparece em todos os mais importantes 

dicionários e manuais de direito internacional; segundo, porque os EUA, a partir da 

conferência de paz de Haia, sempre garantiram a validade da Doutrina; terceiro, 

porque o art. 21 do estatuto da Sociedade das Nações de Genebra reconhece à 

Doutrina a precedência sobre suas próprias normas. Cfr. C. Schmitt, Forme 

dell’imperialismo moderno, in Posizioni e concetti, a cura di Antonio Caracciolo, 

Giuffré, Milano, 2007, pp. 265-292. 

457 Ivi, p. 276. 

458 Ivi, p. 267. 



288  

necessária uma defesa preventiva do status quo internacional, que impedia ao 

sol nascente qualquer tipo de expansão naquela área. Paralelamente, dessa 

forma, segundo Schmitt, os Estados Unidos avançavam a pretensão de decidir 

sobre a legalidade ou ilegalidade de qualquer mudança territorial em escala 

global, tentando bloquear qualquer aquisição de novo espaço em virtude da 

moralização do direito, segundo a qual a guerra pela conquista de território 

seria um crime internacional; declarando, ou seja, ilícita qualquer operação 

agressiva conduzida por um Estado contra outro. É a contestação do jus ad 

bellum, princípio central da estrutura global moderna. É precisamente neste 

momento histórico que surge o conceito de !unidade do planeta”, sobre o qual 

Schmitt tanto insistirá a partir dos primeiros anos da década de 1940, até e 

além de O Nomos da Terra. Essa pretensão dos Estados Unidos fazia com que, 

enquanto o jus publicum europaeum tentava conter os conflitos em um sistema 

de equilíbrio, «agora eles eram universalizados em nome da unidade do 

mundo»459. Surge, então, uma visão que é abertamente polêmica em relação ao 

mundo jurídico-político europeu, ou seja, surge o conceito de Ocidente que se 

interpreta como substituto histórico da Europa, e, na verdade, se coloca como 

antagonista em relação às lógicas de estruturação do complexo jurídico-político 

elaboradas ao longo dos séculos da modernidade, e coloca-se como garante da 

liberdade do planeta, em contraste com uma Europa incapaz de pensar em 

termos que não fossem fechados em lógicas terrestres e, portanto, divisivas e 

violentas. 

Aqui se situa a atenção de Schmitt para Alfred Mahan, o almirante norte- 

americano teórico do "poder naval" como chave para o sucesso internacional 

do novo continente estrelado. Seus estudos sobre a Inglaterra o levaram a 

acreditar que a grandeza britânica foi fruto, especificamente, de poucos 

elementos, mas extremamente claros: o domínio dos oceanos e a defesa das 

 

459 C. Schmitt, Il nomos della terra, cit., p. 407. 



289  

fronteiras entre os Estados no solo europeu. Essa visão política e estratégica 

obedece a uma geopolítica que gira em torno do mar como elemento 

fundamental para o controle do globo; para a qual, além da necessidade de 

ocupação de terra em sentido clássico – como no caso do corredor africano do 

Sul da África que, através da Rodésia, Uganda e Quênia, chegava ao Sudão e 

ao Egito –, visava principalmente o controle dos pontos focais do próprio 

comércio, os famosos key points. Singapura, Cidade do Cabo, Suez, Malta, 

Gibraltar, Helgoland, Antilhas Britânicas, eram apenas alguns dos pontos- 

chave para o controle dos mares e dos interesses ingleses que consolidavam a 

hegemonia global. Mahan compreende que o interesse da potência britânica 

era, antes de tudo, garantir a segurança das conexões entre a Inglaterra e o 

império das Índias, por meio de uma densa rede de pontos estratégicos 

localizados em cada canto do globo, que garantiam o controle dos pontos de 

acesso oceânicos e das rotas marítimas. Para um americano cheio de sonhos de 

grandeza como Mahan, que vislumbrava a possibilidade de uma ascensão 

irresistível dos Estados Unidos, o domínio britânico dos oceanos constituía um 

modelo a ser emulado e superado. Schmitt o cita expressamente em Land und 

Meer, como aquele que «fez uma tentativa singular»460, a de transformar os 

Estados Unidos no sucessor natural da hegemonia marítima britânica. Os dois 

países, segundo Mahan, tinham mais elementos em comum do que se poderia 

imaginar, mas, acima de tudo, eram ambos ilhas defendidas pelo mar. Em The 

Interest of America in Sea Power, Mahan sustenta precisamente essa 

possibilidade de união anglo-americana, visto que a condição geográfica era do 

mesmo tipo, embora diferisse em grau, e deveria incentivar os dois países a 

seguir na mesma direção461. Os Estados Unidos, como uma grande ilha 

protegida por dois oceanos, tinham a propensão natural – que deveria ser 

 

460 C. Schmtt, Terra e mare, cit., p. 103. 

461 Cfr. A. T. Mahan, The interest of America in Sea power, em particular o capitulo IV 

Possibilities of an Anglo-American reunion, cit. 



290  

estrategicamente e politicamente perseguida – de desenvolver uma 

superioridade marítima através de uma expansão em uma escala mais ampla do 

que a britânica, englobando o Pacífico e dominando todos os oceanos. A 

pequena ilha, a Inglaterra, na visão de Mahan, garantiu a ordem global do 

século XIX, enquanto o século XX deveria ser o século americano. 

A construção do "novo século americano", partindo da uma não ingerência 

europeia dentro do espaço americano, deveria se estender além da Doutrina 

Monroe, visto que, para Mahan, um dos fatos essenciais para essa construção 

era a tomada do Havaí no Pacífico e o combate à presença espanhola na faixa 

entre Cuba e Porto Rico. Schmitt lê Mahan quando tudo isso já se tornou 

realidade, primeiro com o corolário Roosevelt, pronunciado em 1904 pelo 

presidente americano – logo após a incursão da frota alemã até o Lago de 

Maracaibo, em 1902, em águas americanas, para induzir a Venezuela a pagar as 

dívidas contraídas com o império alemão –; e depois, em 1932, com a Doutrina 

Stimson, na qual os Estados Unidos declararam que não reconheceriam 

qualquer anexação territorial ocorrida pelo uso da força. Os interesses do 

capitalismo global tornavam necessário que os EUA se tornassem onipresentes, 

com uma «política ubíqua, de ingerência e de não reconhecimento, que se 

arroga o direito de conceder ou negar o placet de Washington a qualquer 

mudança de situação que ocorra em qualquer ponto da terra»462. Schmitt 

entende assim, diferentemente de Alfred Mahan, que os Estados Unidos não 

são um continuador das lógicas políticas britânicas em maior escala, e, 

portanto, um novo sujeito organizador dos espaços, mas sim um acelerador do 

"fim do espaço". Ao contrário da Inglaterra – que, de fato, contribuiu de 

maneira fundamental para o nascimento do nomos eurocêntrico moderno, em 

nome da liberdade dos mares –, os EUA empurravam o velho nomos para o seu 

 

 

462 C. Schmitt, Acceleratori involontari, in Id, Stato, grande spazio, nomos, cit., p. 

206. 



291  

fim definitivo, começando a pensar na ótica da unidade técnico-política do 

próprio mundo e, assim, na extinção da articulação política do globo. 

Na visão de Schmitt, enquanto a inglesa foi uma Raumrevolution grandiosa, 

nascida do espírito de antigos navegadores, a ação americana se move a partir 

da universalização de uma necessidade de segurança geopolítica que não 

produz nada, exceto poder nacional e desordem global. Portanto, Mahan, para 

Schmitt, havia feito uma analogia histórica errada, porque havia pensado de 

maneira simplista que os EUA poderiam assumir o papel histórico britânico 

sem que nada mudasse substancialmente. Está aqui, neste ponto essencial, uma 

questão precisa que permite identificar uma postura característica de Schmitt, 

ou seja, a distinção entre ordem e segurança, conceitos que frequentemente são 

confundidos como sinônimos. O mundo americano emergente é um mundo que 

foca no conceito conservador de segurança e não tem nada da titânica 

empreitada de posicionamento de um nomos, de uma ordem concreta do globo 

que não é mero espaço de segurança que necessita de contínuas operações de 

"polícia internacional". A era estadunidense é a era do Weltbürgerkrieg, em que 

o conceito de inimigo deixa de existir, e a estrutura espacial política se 

transforma em uma ausência de forma que cai como uma desordem 

generalizada sobre o mundo. O erro dos Estados Unidos era, portanto, em sua 

opinião, a extensão da Doutrina Monroe de defensiva para ofensiva, sob o 

signo de um universalismo de mercado – com a máscara da democracia – que, 

justamente por ser "não político", se propõe como inofensivo e humanitário. A 

segurança geopolítica dos Estados Unidos, como conceito conservador que não 

permite uma verdadeira revolução espacial, deveria ser limitada, por sua vez, 

por um grande espaço europeu, capaz de ordenar o globo segundo 

ordenamentos que mantivessem firme o conceito de localização espacial. É 

claro que, nesta visão, também fala o Schmitt nazista, para o qual a Europa não 

deveria se submeter à ideologia atlantista, mas deveria promover uma ideia de 

espaço político alternativa ao One World americano, pensado na figura dos 



292  

grandes espaços (Großräumen). A partir do fim da Segunda Guerra Mundial, o 

que mais lhe preocupa é a possibilidade de traçar o perfil de um novo nomos da 

terra, que pudesse conter a despolitização e a desterritorialização causadas pelo 

colapso do Jus publicum europaeum e pelo avanço dos dois universalismos 

opostos, o estadunidense e o soviético. E para fazer isso, seria necessário ir 

além do Estado, já que não era mais possível conectar a ele uma forma forte de 

soberania, pois o equilíbrio entre terra e mar havia terminado, havia sido 

rompido, e assim a tensão positiva entre os dois termos havia se desintegrado, e 

com ela o equilíbrio europeu construído em três séculos desmoronava para 

sempre. 

No entanto, segundo Schmitt, o universo anômico prevaleceria apenas por 

algum tempo, segundo a fórmula virgiliana ab inegro nascitur ordo, ou seja, 

que sempre um novo ordem se cria, aparece, estrutura a habitação da terra pelo 

homem; recuperando assim sugestões míticas e tentando ancorar seu discurso 

na terra como receptáculo apropriado para uma capacidade ordenadora do 

homem que não fosse pensada legalisticamente. 

 
Faust desperta de uma noite povoada de terríveis pesadelos e experimenta a 

alegria de uma nova aurora na terra, que o consola e lhe infunde nova força. 

Então ele saúda o novo mundo que se abre diante dele com o esplêndido verso: 

«tu permaneceste, terra, firme também nesta noite». Eu também acredito que, 

após uma noite difícil de ameaças provenientes de bombas atômicas e terrores 

semelhantes, o homem acordará uma manhã e ficará muito feliz em se 

reconhecer filho de uma terra solidamente fundada463. 

 

Essa posição de Schmitt, embora seja uma tentativa de definição jurídico- 

política, permanece bastante vaga e não consegue encontrar uma formulação 

clara; pois, se é verdade que o grande espaço não coincide, em sua ótica, com o 

 

463 C. Schmitt, Dialogo sul nuovo spazio in Id., Stato, grande spazio, nomos, cit., p. 

330. 



293  

Império burguês-liberal/comunista, nem Empire nem Império Soviético – ao 

contrário, é pensado precisamente como uma alternativa a ele –; também é 

verdade que não basta afirmar o caráter supranacional e anti-universalista do 

grande espaço para conseguir delineá-lo sem que pareça uma espécie de 

"Estado ampliado" com uma organização hierárquica interna entre nações. 

Tudo isso, apesar de o próprio Schmitt sugerir que não o tenha pensado de 

forma alguma nesse sentido, lembrando que: «o império não é simplesmente 

um estado ampliado», e que o império também não coincide com o grande 

espaço; mas sim: «todo império tem um grande espaço»464. No entanto, a ideia 

que emerge nunca encontra realmente uma forma satisfatória, onde ele repete 

que o adjetivo "grande" não deveria designar uma mera medida de caráter 

quantitativo; mas sim que o adjetivo grande deveria mudar o campo conceitual 

de espaço. 

É certamente verdade que Schmitt, a partir dos anos nazistas, orienta sua 

pesquisa para demonstrar a superação da estatalidade moderna e a necessidade 

de encontrar um novo sujeito pós-estatal que possa conciliar uma forma 

renovada de gestão do poder interno, com uma ação internacional anti- 

universalista e que possa encontrar um princípio de enraizamento capaz de 

conter o esquecimento do espaço, mas isso nunca se traduz em uma visão que 

faz do solo o antídoto absoluto contra a desordem. Schmitt é um pensador que 

assume o niilismo do século XX e, em virtude disso, é consciente e ciente da 

impossibilidade de simplesmente reafirmar uma ordem que já não existe mais. 

Se por um lado é certa sua pouca simpatia por Nietzsche, a quem não poupou 

críticas ferozes, chegando ao ponto de chamá-lo de bolchevique – o que para 

Schmitt não era exatamente um elogio –; por outro lado, ele leva muito a sério 

sua lição: o fundamento é transcendência enquanto abertura, nunca como 

fundo; e ao tentar voltar a uma origem, encontra-se uma fratura, um evento, um 

 

464 C. Schmitt, L’ordinamento dei grandi spazi, in Id., Stato, grande spazio, nomos, 

cit., p. 169. 



294  

fora. Tudo o que é decisivo está fora das ordens, não faz parte do mecanismo 

consolidado que faz o homem sentir-se em casa na história; até mesmo o fato 

fundamental do ordenamento está fora dele, mas nunca pode ser considerado 

um apoio sólido. A política, em geral, é um fardo do qual não se pode escapar. 

Toda ordem humana é finita, toda forma transita assim como toda gloria 

mundi; porque a história é entendida como desprovida de ratio e substância. O 

homem, assim como os Estados e os mundos, estão expostos à possibilidade 

radical de não-ser, sua existência não possui necessidade histórica: tudo 

poderia ter sido de outra forma. Este é exatamente um pensamento da 

inquietação, que nunca se reconcilia com o curso das coisas; tudo o que foi e 

será traz como presente o vazio de sua própria gratuidade, de seu surgir do 

nada, de seu não ser nunca produto ou tradução de um sentido geral que se 

desdobra, de uma racionalidade que opera e se manifesta; cada coisa é resposta 

a um problema contingente. No final, sua proposta, ou seja, aquela dos grandes 

espaços como âmbito da planificação técnico-econômica – que, no entanto, 

conseguem assumir conotações políticas com base em um anti-universalismo 

da atividade humana –, permanece um conceito nebuloso de Leistungsraum, ou 

seja, de espaço operativo intensivo, que Schmitt nunca consegue tornar 

totalmente claro. Nesse sentido, pensar o espaço como campo de forças da 

energia, e não como um contêiner neutro e abstrato onde se colocam os entes, 

remete explicitamente a Heidegger, que em Ser e Tempo escreve que não é o 

mundo que está no espaço, mas é «antes o espaço que está no mundo»465. De 

certa forma, a crise da cartografia, ou sua tentativa de superação, começa 

justamente com Schmitt, na direção de uma topologia política, embora 

ambígua e incompleta; assim como a rejeição da perspectiva totalmente 

cartográfica de cunho hegeliano, segundo a qual há um Oriente e um Ocidente 

fixos, torna-se uma visualização crítica da esfericidade, que nunca permite 

 

465 M. Heidegger, Essere e tempo, trad. it. Pietro Chiodi, Longanesi, Milano, 2003, p. 

145. 



295  

fixar-se em uma imagem da terra puramente bidimensional. O conceito de 

Ocidente, assim como o de Oriente, não orientam, pois são conceitos líquidos, 

mutáveis, compreensíveis apenas e exclusivamente se se olhar para um mapa 

geográfico, mas, se se assume a esfericidade do globo, todo Ocidente volta a 

ser Oriente, porque na circularidade tudo retorna precisamente ao se afastar de 

si mesmo. A liquidez do conceito de Ocidente, portanto, não permite ordem, 

pois é um conceito substancialmente desprovido de forma, que pode se 

estender a qualquer coisa, indistintamente: o Ocidente é uma linha móvel, 

ubíqua, que pode se manifestar em qualquer lugar do planeta, sem distinções. 

 

8. A Crise 

 

 

O século XX sentiu e experimentou a crise do espaço de todas as maneiras e 

em todos os níveis, principalmente através das vozes de seus escritores, como 

Kafka, Yeats, Georg Heym e Thomas Eliot, apenas para citar alguns. Nos 

romances Das Schloss e Amerika, o espaço, por um lado, é de fato, 

incomensurável: o agrimensor K. do romance de Kafka nunca consegue medir 

nada, muito menos compreender como acessar o objeto da medição; em 

Amerika, tudo é um lugar de vastidão e proporções insondáveis, 

experimentável apenas à altura do sujeito, sem a possibilidade de qualquer 

visão de cima capaz de ordenar espaços e representações. As descrições das 

paisagens urbanas e rurais são caracterizadas por uma escala que parece 

sobrepujar e alienar o protagonista, e essa vastidão desmedida reflete a ideia de 

um novo mundo ameaçador e inclassificável, experimentável apenas através da 

categoria do desorientamento. Em The Waste Land, de Thomas Eliot, até 

mesmo a vitalidade do oceano não pode refletir outra coisa senão a morte, e 

assim, o símbolo da vastidão e do mistério torna-se para «Flebas, o Fenício» 

um lugar de esquecimento e dor, da mesma forma que a terra firme, reduzida a 

uma visão de ruínas, onde Londres se torna «irreal», símbolo das metrópoles 



296  

desumanas, despojadas de toda vida e marcadas por «névoas marrons» 

outonais que parecem eternas466. Da mesma forma que Berlim de Heym, que 

parece se dissolver entre distâncias «onde a metrópole se nivela»467, em um 

crepúsculo histórico agora sem remédio: guerra, indústria, tecnologização, as 

enormes massas que saturam as paisagens urbanas e os subúrbios, tudo é 

vivido sob o signo de um sentimento de morte, de apocalipse geral, para um 

mundo que chegou ao seu incompreensível fim. Influenciado pelo horror da 

Primeira Guerra Mundial e pela Revolução Russa, William Butler Yeats 

expressa, talvez mais do que qualquer outro, em seu poema The Second 

Coming, um sentimento de caos iminente e de mudança radical apocalíptica. 

Yeats, profundamente influenciado e aterrorizado pela instabilidade política e 

social de seu tempo, via esses acontecimentos como sinais de uma crise 

avassaladora, que preparava um tempo completamente novo e assustador. 

O poema começa com imagens de caos e desintegração: «turning and 

turning in the widening gyre /The falcon cannot hear the falconer; /Things fall 

apart; the centre cannot hold; /Mere anarchy is loosed upon the world»; esses 

versos evocam uma visão de desordem crescente e irreparável, com o falcão 

que se afasta cada vez mais do falcoeiro, símbolo de perda de controle e de 

laços rompidos, e o centro que desmorona indica que tal situação é fruto de um 

colapso interno, como um colapso devido às suas próprias premissas. E no 

final, em um clima sombrio de violência, «The blood-dimmed tide is loosed, 

and everywhere The ceremony of innocence is drowned; The best lack all 

conviction, while the worst Are full of passionate intensity» realiza-se um 

segundo advento que, em contraste com o de Cristo, é o de uma criatura 

monstruosa, metade leão e metade homem, que emerge do Spiritus Mundi, uma 

 

466 T. Eliot, La terra desolata, ed. It. con testo inglese a fronte, traduzione di Mario 

Praz, Einaudi, Torino, 1963. 

467 G, Heym, Ci invitarono i cortili, traduzione di C. Ciardi, Via del vento edizioni, 

Pistoia, 2011, p. 3. 



297  

espécie de inconsciente coletivo diabólico e desprovido de luz. Essa criatura 

assustadora evocada por Yeats representa, na visão do poeta, uma nova era de 

terror e destruição, que não permite nenhuma salvação, mas deixa apenas um 

senso de horror final e arrepiante: «And what rough beast, its hour come round 

at last, Slouches towards Bethlehem to be born?»468. Como destacado de forma 

extraordinária por Eric J. Reed em seu No man"s land, o horror e a desolação, 

assim como o senso de total estranheza em relação aos lugares e, em última 

análise, a si mesmo, não foram uma invenção dos literatos, mas foram, de fato, 

o que aconteceu aos soldados durante a Primeira Guerra Mundial; na qual 

todas as certezas mais significativas em relação ao sujeito, aos lugares, aos 

valores e às crenças se despedaçaram completamente diante de uma 

experiência tão radical que abalou completamente qualquer ordem de sentido e 

significado. Nesse caso, os diários e relatos dos sobreviventes descrevem a 

fragmentação do sujeito moderno, centrado e racional, e abriram a porta para a 

mais completa desintegração psíquica. Nesse ambíguo revirar de todos os 

âmbitos, «a terra era ao mesmo tempo refúgio e ameaça permanente»469. Ao 

mesmo tempo, o desencadeamento imponente e desumano da técnica para a 

morte – contado magistralmente também por Ernst Jünger – expunha os 

sujeitos à mais total impotência em relação à enormidade dos eventos, que de 

fato os sobrepujavam e os esmagavam sem que suas ações pudessem ser 

reconhecidas por eles mesmos como sensatas e resolutivas. A brutal 

experiência da Primeira Guerra Mundial, assim como da Segunda, colocou o 

homem diante da autonomia ingovernável dos eventos, abrindo concretamente 

o caminho para toda uma filosofia que vê a história, assim como o mundo, 

como algo que escapa completamente a qualquer sentido e previsão por parte 

 

468 W. B. Yeats, Quaranta poesie, con testo inglese a fronte, traduzione di Giorgio 

Melchiori, Einaudi, Torino, 1983, pp. 68-69. 

469 E. J. Reed, Terra di nessuno. Esperienza bellica e identità personale nella prima 

guerra mondiale, traduzione Rinaldo Falcioni, Il Mulino, Bologna, 2014, p. 31. 



298  

de um sujeito agora despojado e impotente. Até mesmo o teatro do conflito 

desaparecia para sempre, transformado em um híbrido informe, aterrorizante e 

psiquicamente insustentável. As novas figuras do espaço – que serão 

centralíssimas na reflexão do século XX e além –: o mundo ctônico da 

proximidade com os mortos, o espaço aéreo da morte, os labirintos, as 

paisagens lunares de crateras e vazio, os espaços amorfos sem centro nem 

periferia, todos nascem da experiência bélica e passam, inexoravelmente, para 

o imaginário cultural, e não apenas, do tempo de paz. 

 

 

 

9. O último modelo cartográfico desesperado 

 

 

A última tentativa titânica de repensar o espaço como uma ordem disponível 

para a tomada racional do soberano político, ou melhor, como completamente à 

sua disposição – em uma época de crise radical da espacialidade moderna em 

seu conjunto – foi aquele tentado pela URSS, que levou a lógica cartográfica 

do planejamento total às suas consequências extremas, na ilusão de que a 

subjetividade política em intensidade máxima pudesse dispor de um espaço 

completamente liso sobre o qual inscrever as regras da tecnicização e da 

proletarização, em oposição ao caos do capitalismo burguês. Carl Schmitt 

escreveu que a URSS foi o mais europeu dos Estados470, aquele em que se 

tentou da maneira mais severa realizar o projeto soberano – provavelmente 

com pouquíssimo Marx e muito Hobbes – tentando levar o mais longe possível 

a tentativa política cartográfica moderna, até conduzi-la a uma intensidade 

assustadora. Se é verdade, como Schmitt sustentou, que o comunismo realizado 

fosse – assim como o dos EUA – portador de um universalismo 

desespacializado, é provavelmente ainda mais verdade que essa cobertura 

tenha sido substancialmente ideológica, com o objetivo de instalar uma 

470 Cfr, C. Schmitt, L’epoca delle neutralizzazioni e delle spoliticizzazioni, cit., p. 167. 



299  

soberania fortíssima, levada até os seus excessos, como claramente visível no 

conceito de «comunismo em um só país». Enquanto Franz Neumann escreveu 

um famoso texto falando do nazismo como o Behemoth, ou seja, o monstro 

bíblico citado em Jó – símbolo eterno do caos, do não-Estado, da anarquia do 

poder –; a URSS poderia ser mais verossimilmente indicada como o mais 

próximo do que houve ao Leviatã, ou seja, um Estado marcado pela tentativa 

desesperada de planejar todos os aspectos da vida dos cidadãos, até seus 

pensamentos mais íntimos. Seguindo esse raciocínio, de fato, pode-se dizer que 

a verdadeira tentativa funesta e desesperada de realizar o Leviatã em sua 

máxima intensidade possível – como uma força de planejamento total, que 

nada reconhece como superior a si mesma, e que tenta aplicar a tudo a sua 

própria racionalidade mecânica – foi precisamente a União Soviética; que, 

então, segundo essa leitura, representaria, com sua trajetória, o fim da 

racionalidade cartográfica e leviatânica modernas. Termina o plano total e 

único do soberano e, com ele, o planejamento como modelo absoluto de gestão 

do poder, que, em um delírio de redução bidimensional do mundo, não poderia 

deixar de pretender reorganizar tudo a partir de uma tabula rasa, ou seja, da 

destruição preventiva do que diverge do plano imposto pelo Estado que 

organiza, não por acaso, sua operatividade segundo planos quinquenais, ou 

seja, segundo um planejamento radical de economia e sociedade, sem a 

possibilidade de um exterior. Aqui domina incontestavelmente uma concepção 

de espaço euclidiano, hiper-geométrico e sujeito a intervenções maciças de 

tecnicização, desde a margem mais próxima da Europa Central até as estepes 

da Mongólia. Ao contrário do que foi hipotetizado por Marx, o socialismo 

realizado, nunca transitado para uma fase posterior, em vez de preparar o fim 

do Estado, deu origem ao Estado mais onipresente já constituído em qualquer 

sociedade humana, cuja racionalidade, em vez de responder às necessidades de 

emancipação, funcionou segundo mecanismos cartográficos de espacialidade 

coercitiva e militarizada, em máxima intensidade política. 



300  

A URSS como um Leviatã desesperado marcaria, então, a despedida da 

racionalidade cartográfica tout court, abrindo caminho para uma nova 

espacialidade, ubíqua, refratária a qualquer redução modelística. O fim do 

comunismo marca, de fato, o fim da relação entre plano, poder, política e 

Estado, como o fim último e extremo da parábola moderna. A partir disso, o 

surgimento nos ex-países soviéticos de histórias regionais, culturais e 

linguísticas diferentes da russa indica justamente o colapso final da tabula rasa 

imposta pelo poder como diktat absoluto. A fragmentação da enorme massa 

continental soviética, que marca o fim do bipolarismo, acompanha o 

crepúsculo do milênio, fazendo com que a questão da unidade do globo, do 

One World americano, se tornasse, de fato, uma possibilidade concreta, como 

pensado por Schmitt décadas antes e, de modos diferentes, por Kojève e 

Fukuyama. 

Neste ponto, como sustenta Giacomo Marramao e, da mesma forma, 

Zygmunt Bauman471, parece que chegamos ao fim do regime da pura 

representação, e a liquidez dos novos arranjos globais estaria precisamente 

indicando a impossibilidade de uma convergência bidimensional e, portanto, a 

não viabilidade de um retorno à bidimensionalidade abstrata do plano (plan). 

Em outras palavras, estaríamos diante de uma não representabilidade do 

espaço, de uma impossibilidade de qualquer modelo do mundo. 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

471 Sobre isto: G. Marramao, «Spatial Turn: spazio vissuto e segni dei tempi» in 

Quadranti – Rivista Internazionale di Filosofia Contemporanea –, Volume I, no I, 

2013; Z. Bauman, Liquid Modernity, Polity Press, Cambridge, 2000. 



301  

Capítulo V 

Como um novo prólogo 
 

 

 

 

 

1. A nebulosa atual 

 

 

O fim do modelo cartográfico, registrado progressivamente durante o século 

XX – e expresso no contexto filosófico talvez pela primeira vez por Martin 

Heidegger quando em Sein und Zeit escreve que o mundo não pode ser 

reduzido a algo simplesmente presente no espaço472 –, fez com que surgisse 

uma série de perspectivas e reflexões que, cada uma a seu modo e de diferentes 

ângulos, tentaram e tentam traçar novas direções teóricas e interpretativas para 

se compreender o fenômeno espacial. No momento em que, de fato, o 

paradigma espacial moderno – que tentou se fundamentar no que chamamos de 

materialização ideal do espaço – retrocede, abre-se um prisma de leituras 

variadas e mais ou menos articuladas, capazes de constituir uma galáxia ainda 

em formação, e da qual, portanto, não é possível traçar um quadro completo. 

Um elemento adicional de complicação está no fato de que muitas das teorias 

surgidas nos últimos trinta ou quarenta anos são filhas, cada uma a seu modo, 

de tradições que ainda lidavam com a herança moderna, e, portanto, 

apresentam fenômenos de hibridização conceitual e teórica, estando, assim, 

dentro e fora das dicotomias e dos esquemas argumentativos e categóricos da 

modernidade. 

Após o fim da espacialidade política bipolar, o fenômeno da globalização, 

por um lado, e o surgimento de espaços outros internos ao próprio mundo, por 

outro, colocaram no centro a questão dos limites e das fronteiras, do universal e 

 

472 Cfr, M. Heidegger, Essere e tempo, cit., p. 133. 



302  

da unidade do globo, relançando possibilidades de emancipação, bem como 

apresentando renovadas demandas de ordem e divisão; e com tudo isso, a 

própria política, tanto como figuração geométrica definida quanto como força 

projetual, passa a ser seriamente questionada473. Também em relação ao 

próprio fenômeno da globalização, poderíamos traçar uma linha que coloca, de 

um lado, aqueles que veem nesse novo cenário espacial ainda possibilidades de 

emancipação e, de outro, aqueles que acreditam na necessidade de contenção e, 

portanto, de uma nova divisão soberana dos espaços. Mas essa divisão, 

bastante maniqueísta, não leva em consideração as múltiplas nuances e leituras 

que não podem ser confinadas em um esquema rígido, que gostaria de ver de 

um lado o nomadismo deleuziano e do outro o nomos schmittiano, como dois 

atores que disputam o palco. O problema contemporâneo, de fato, não se 

relaciona apenas com lógicas que contrapõem a ausência de fronteiras do 

espaço global às lógicas de divisão e contenção; emergem também questões 

relacionadas à relação profundidade/superfície, bem como leveza/gravity, ou 

ainda formas atualizadas de tensão entre universal/particular, material/ 

imaterial, assim como novas articulações entre o transcendental e o fora do 

mundo. Obviamente, não é possível, neste contexto, uma análise exaustiva e 

completa de tais tendências; o perfil teórico que se inaugura entre os séculos 

XX e XXI ainda não permite estabelecer claramente qual é a direção 

dominante, tampouco é possível compreender o que realmente virá após a era 

da «representação centrada no sujeito»474 da espacialidade moderna. 

De certo modo, há obras contemporâneas impresc indíveis,  

independentemente do consenso que se tenha sobre elas, como por exemplo a 

obra Esferas do filósofo alemão Peter Sloterdijk, para quem a superfície 

assume um papel central na compreensão do espaço e da relação que o homem 

estabelece com ele; onde a ideia de profundidade, tradicionalmente ligada a 

473 Cfr, J.-L. Nancy, Il senso del mondo, a cura di F. Ferrari, Lanfranchi, Milano, 1997. 

474 G. Marramao, Minima temporalia, cit., p. 68. 



303  

conceitos como interioridade e metafísica, é progressivamente deixada de lado, 

e o espaço é apresentado principalmente como um conjunto de superfícies 

dinâmicas e relacionais (bolhas, esferas, espumas) em oposição a uma visão de 

profundidade ontológica ou transcendental, mas também em oposição à ideia 

de rede e de sociedade. Em relação a essa visão, há quem, como Nancy, 

destaque o caráter de abertura e compartilhamento que se abre com o espaço 

global, enquanto outros, como Farinelli, sublinham a necessidade de recuperar 

a profundidade como alternativa ao plano cartográfico; outros, como Harvey e 

Lefebvre, de uma perspectiva marxista, pensaram a globalização capitalista 

como uma transformação do espaço em um campo onde fluxos de mercadorias, 

informações e capitais se sobrepõem, e onde a profundidade tem pouco 

espaço475, em um sistema geral em que até mesmo a arte e a literatura não 

fazem nada além de registrar «os personagens mais planos, nos cenários mais 

planos, representados da forma mais plana»476. Diante de tudo isso, é possível 

apenas tentar traçar um breve perfil que apresente algumas das perspectivas 

emergentes, sem que se possa determinar qual delas é realmente capaz de 

capturar e traçar o novo curso dos acontecimentos que se abre após a crise do 

modelo espacial associado à modernidade. Existem, de fato, muitos problemas 

que estão em jogo e que envolvem o papel da representação, do sujeito, da 

perspectiva, assim como do Estado, da guerra, do papel das metrópoles e das 

ordens políticas, questões em relação às quais, neste tempo transitório e 

provisório, ainda não se pode delinear com clareza, no estado atual, o 

surgimento de uma trajetória dominante. 

 

 

 

 

 

475 Sobre isso veja-se: D. Harvey, La crisi della modernità. Riflessioni sulle origini del 

presente, traduzione di Maurizio Viezzi, Net, Milano, 2002; H. Lefebvre, La 

produzione dello spazio, prefazione di Leonardo Ricci, Mozzi editore, Milano, 1976. 

476 D. Harvey, La crisi della modernità, cit., p. 425. 



304  

2. Perfis de novos espaços 

 

 

Como mencionado no início desta pesquisa, para o século XX, enfrentar o 

regime da representação, assim como a lógica cartográfica, teve uma 

importância fundamental, tanto pela reavaliação do status do desenho – como 

um momento alternativo ao logos – quanto porque a redução gráfica e modelar 

foi considerada por muitos como uma modalidade "sacrificial" ou, de qualquer 

forma, substitutiva, que se revelou, no final das contas, mais um ocultamento 

do que uma revelação. A representação também acabou sendo rebaixada a 

ideologia. Nesse sentido, a relação entre representação e realidade foi 

interpretada no âmbito de uma imposição subjetivista que não permite que as 

coisas sejam como são, mas as deforma e aprisiona a partir de um ponto de 

vista falsamente neutro, centrado no sujeito477. 

Por Martin Heidegger, a partir da segunda metade dos anos 60 do século 

XX, a imagem da Terra passa da cartografia para a fotografia, com as 

impressionantes imagens Earthrise, de 1968, e Blue Marble, de 1972, o regime 

da representação se torna tão explícito e poderoso que explode, provocando um 

terremoto geral no mundo da filosofia e da cultura em geral478. Na ideia do 

filósofo alemão o jogo estava no fim revelado: a Terra estava realmente diante 

dos olhos do homem, sem cálculos e projeções matemáticas, simplesmente ali, 

enquanto o homem que a observa se torna, a partir daquele momento, tanto 

interno quanto externo ao objeto da visão: finalmente, a intuição de 

Anaximandro, que era puramente intelectual, torna-se um ícone pop. «No 

horizonte infinito, deixamos a Terra e embarcamos em um navio!»479, escreveu 

 

477 Cfr, G. Marramao, Minima temporalia, cit., pp. 68 e sgg. 

478 Respeito a isto: Earthscapes. Le conseguenze della visione della terra dallo spazio, 

a cura di Tommaso Morawski e Matteo Vegetti, Donzelli editore, Roma, 2023. 

479 F. Nietzsche, La gaia scienza e gli Idlli di Messina, trad. it. F. Masini, Adelphi, 

Milano, 2007, p. 162. 



305  

Friedrich Nietzsche em A Gaia Ciência, e quando, em 23 de agosto de 1966, o 

satélite Lunar Orbiter I transmitiu as primeiras imagens da Terra tiradas da 

órbita lunar, suas palavras, no sentido de Heidegger, finalmente se 

materializaram. Foi a confirmação de um pesadelo: a Terra era realmente um 

navio no mar negro do cosmos, à deriva, no vazio sideral; uma stultifera navis: 

espaço sem história, sem eternidade, sem tempo, cujo timoneiro não é um Deus 

misericordioso, mas o homem, ao mesmo tempo poderosíssimo e impotente, 

lançado no turbilhão de imensas catástrofes geológicas e históricas. A rigor, o 

fim é o Apocalipse, ou seja, é o fim do mundo entendido como morada do 

homem: é um fim que encerra o tempo, aniquilando o espaço. 

Heidegger é o pensador que mais seriamente acolheu o apelo lançado por 

Nietzsche: «não continua a vir a noite, cada vez mais noite?»480. Na célebre 

entrevista concedida em setembro de 1966 para a revista Der Spiegel, e 

publicada em 31 de maio de 1976 com o título Nur noch ein Gott kann uns 

retten (Só um Deus pode nos salvar), o filósofo alemão expressa com temor o 

fim da Terra. A noite infinita que envolve o planeta, imerso como uma coisa 

entre outras coisas, no fundo de um plano negro desprovido de direção em 

todos os lados, faz o filósofo afirmar: «não é mais a Terra aquela na qual o 

homem vive hoje»481. O olhar técnico e desumano do Lunar Orbiter I 

completou o projeto iniciado com o pensamento de Descartes: a total redução 

da Terra a um ente. Não há mais nenhuma possibilidade de «cuidado» onde 

tudo é reduzido ao mero funcionamento técnico482. O homem não tem mais 

uma Terra para habitar, apenas espaços dos quais pode dispor. As imagens 

capturadas por uma sonda no vazio sem atmosfera do deserto lunar retratam 

um «astro errante». Assim como a Terra se transforma em uma imagem de si 

 

480 Ivi, p. 163. 

481 M. Heidegger, Risposta. A colloquio con Martin Heidegger, traduzione di Carlo 

Tatasciore, Guida, Napoli, 1992, pp. 122. 

482 Cfr, ivi, pp. 122-123. 



306  

mesma, tudo se desenraiza, e o poeta René Char pode contar inquieto, 

diretamente a Heidegger, como a Provença está se transformando em um 

campo para bases de mísseis norte-americanos483. A Terra, então, serve como 

pano de fundo passivo para uma destruição facilitada pela técnica. Mas o que 

significa para Heidegger que o mundo se torne imagem? Significa que as 

coisas existem exatamente como aparecem diante de nós: «im bilde sein». É, 

portanto, o próprio mundo que se torna imagem, não se trata apenas de ter uma 

imagem possível do mundo que nos é disponibilizada. Isso, na linguagem de 

Heidegger, significa que o ente em sua totalidade é visto, de tal maneira, 

apenas e unicamente na medida em que é colocado pelo homem como algo 

predisposto para um uso e exploração. No entanto, em 1935, Heidegger 

escreveu sobre o Geviert, dizendo que o homem está no mundo como ser 

mortal, mas também está sob o céu, submetido à dimensão do divino, assim 

como o ser terrestre se relaciona com o ser celeste. Geviert é a quadratura que 

mantém unidos mortal e divino, terrestre e celeste. Habitar era ainda residir na 

quadratura entre Terra e Céu, entre mortal e imortal. Habitar a Terra era tomar 

morada nela, em uma tradição, sob a contemplação do céu. Mas, algumas 

décadas depois, em 1966, para Heidegger já estava consumada a total redução 

da Terra a imagem484. O mundo agora se dá na simples presença, na 

utilizabilidade daquilo que simplesmente está diante de nós, à mão e à medida 

de um olhar desumano. A imagem da Terra coincide agora com sua 

disponibilidade irrestrita, e o olhar indiferente e frio de uma lente fotográfica 

sofisticada, a milhares de quilômetros de distância, objetiva o planeta Terra em 

uma unidade gélida e estranha. Nesse sentido, cumpre-se a parábola iniciada 

com Descartes, no alvorecer da modernidade, quando todo o imponente 

aparato metafísico-científico sanciona o poder do sujeito na objetividade sem 

resíduos da representação. As fotos da Terra vistas da Lua não são, portanto, 

483 Ivi, p. 123. 

484 Cfr., M. Heidegger, Holzwege, cit., pp. 105-108. 



307  

uma simples imagem possível entre outras, mas são o próprio mundo 

concebido como imagem, sancionando o fato de que a totalidade do vivente 

está agora integralmente subsumida na ordem da representação calculante. 

Em plena Guerra Fria, o fato de a técnica ser o fator decisivo na competição 

internacional entre os dois blocos, e de fato representar o elemento sobre o qual 

se decidia o destino do mundo futuro, destacava como, entre os dois 

universalismos, não era a política o elemento discriminante, mas sim a relação 

fundamental com o poder dos aparatos técnicos. Nesse sentido, para Heidegger, 

a técnica precede a política, que, em comparação a ela, permanece 

completamente desarmada. Essa consciência, nos mesmos anos, também 

inquietava Schmitt, que começa a ver na técnica aquela neutralização absoluta 

capaz de desafiar o político e unificar a humanidade à semelhança de 

«passageiros de um mesmo ônibus», aos quais só importa que as coisas 

funcionem bem, que sejam tecnicamente administradas da maneira correta, 

sem qualquer desvio ou postura existencial política. Surgia, portanto, a 

possibilidade de que o mundo pudesse ser unificado, assim como uma imagem, 

não apenas econômica ou tecnicamente, mas também politicamente. O mundo 

deve ser pensado fora de qualquer porquê e, portanto, de qualquer fundamento, 

o que, em nossa linguagem, significa que aquilo que continuamente se 

manifesta está além de qualquer suporte material, de qualquer tipo de tavola. E, 

justamente quando o mundo se fixa em uma imagem estranhada, também se 

torna visível a impossibilidade de qualquer mapa. Em relação a essa opção, 

porém, Schmitt permanecerá cético até o fim de seus dias, preferindo pensar o 

político como uma estrutura inescapável da existência humana, e, portanto, de 

fato, impossível de ser descartada485. 

Após o fim do comunismo, essa ideia de unificação da humanidade foi 

sustentada por Francis Fukuyama, sobretudo no famoso escrito O fim da 

 

485 Cfr, C. Schmitt, Dialogo sul potere, a cura di Giovanni Gurisatti, Adelphi, Milano, 

2012. 



308  

história e o último homem, no qual ele argumenta que o mundo ocidental 

finalmente realizou um modelo político capaz de valorizar as necessidades 

mais específicas do ser humano e que, portanto, nenhum competidor global 

seria mais capaz de oferecer modelos alternativos à altura do modelo 

estadunidense. Segundo Fukuyama, a guerra, historicamente, sempre exerceu 

uma grande pressão sobre os Estados no sentido de racionalizar a sociedade, a 

produção e os recursos. Portanto, justamente esse elemento desempenhou um 

papel essencial no fim do mundo soviético e na chegada ao estágio final 

liberal-democrático. Todo Estado que queira conservar sua autonomia é, de 

fato, forçado, segundo o politólogo americano, a seguir a tecnologia e a 

impulsionar o processo de racionalização, e justamente esse processo tornou 

possível uma vitória planetária das liberal-democracias, agora na ausência de 

«bárbaros às portas». Essa vitória, então, representa a verdadeira unidade, 

porque não permite mais a existência de povos «inimigos da civilização» (e, 

portanto, da tecnologia); em relação a isso, mesmo o mundo islâmico não terá 

outra escolha senão se adequar e, mais cedo ou mais tarde, abandonar suas 

tradições. Tecnologia e organização racional do trabalho, segundo Fukuyama, 

representam o nexo decisivo capaz de sancionar a ausência de alternativas 

plausíveis e estabelecer, como única possibilidade, as democracias ocidentais, 

por serem mais capazes de caminhar junto com a tecnologização e com o fim 

do predomínio da indústria pesada. Enquanto, em um primeiro momento, para 

os países menos industrializados, a URSS representou o modo mais rápido de 

industrialização – porque permitia uma acumulação massiva de capital –, com 

o tempo esse sistema não poderia deixar de entrar em colapso. O mercado faz 

surgir, por necessidade, questões (alocação de recursos, investimentos em 

infraestrutura pública, definição de disputas sindicais, regulamentação de 

transportes, normas de segurança no trabalho) que não pode resolver sozinho, 

porque essas questões exigem !posições políticas”, já que são !carregadas de 

valores”. Segundo Fukuyama, o sistema democrático é mais capaz de gerir 



309  

tudo isso por meio de um debate aberto, ao contrário das ditaduras, que estão, 

portanto, destinadas inevitavelmente a colapsar. Em suma, a unidade do mundo 

estaria em andamento, não ainda realizada, mas próxima de acontecer. Esse 

arcabouço teórico desmorona substancialmente com os atentados terroristas de 

2001, no momento em que o mundo descobre outras modalidades avessas e 

refratárias à espacialidade estadunidense – ligadas especialmente ao mundo 

religioso e islamista –, introduzindo questões que novamente e seriamente 

questionam o One World americano em nome de uma fragmentação rapsódica 

e pontual. Em suma, a globalização havia descoberto seu próprio dark side e, 

com ele, a problematização de sua retórica linear. 

Peter Sloterdijk fala sobre a última esfera, interpretando a globalização atual 

como a fase extrema de um longo processo de construção de esferas, iniciado 

com a criação de ambientes protetores para o homem, como casas e cidades 

(Ge-Häuse)486, e culminado na criação de uma esfera global que envolve todo 

o planeta. Sloterdijk tende a retroceder a globalização até fazê-la coincidir com 

o nascimento da modernidade, no momento em que a relação do homem com a 

natureza é marcada por uma negatividade tecnicamente capaz de pensar e 

produzir o mundo como globo e não mais como terra entendida como “vida 

natural”. Nesse sentido, o filósofo alemão interpreta a abertura dos espaços 

promovida pela globalização como o triunfo da subjetividade, que avança no 

mundo dentro de “recipientes fechados”, esferas, capazes de avançar sobre o 

vazio do Exterior. A máxima expansão foi possível, segundo Sloterdijk, pelo 

fato de o homem ser um ser-do-interior, que construiu úteros artificiais 

pensados como “o mundo”487. 

Essa «última esfera», na qual se teria chegado hoje, representa para 

Sloterdijk um mundo unificado, onde as distinções tradicionais entre dentro e 

 

486 P. Sloterdijk, Pensare la Lichtung in Non siamo stati ancora salvati, cit. p. 206. 

487 Cfr, P. Sloterdijk, La domesticazione dell’essere. Lo spiegarsi della Lichtung in P. 

Sloterdijk, Non siamo stati ancora salvati, cit., pp. 153-249. 



310  

fora, entre local e global, se dissolvem, e onde os indivíduos, mais do que se 

sentirem à vontade, afundam em uma superficialidade sem remédio488. O globo 

liso do capital é como a baleia Moby Dick de Melville, uma enorme 

esfericidade sem pontos de apoio, branca, uma espécie de monstro que resume 

em si os atributos da tabula rasa e da esfericidade, e que, portanto, possui os 

caracteres ambíguos e horripilantes do assimilável que é ao mesmo tempo 

imenso e impiedoso. O mundo como Moby Dick é, enfim, uma esfera branca 

que não lembra a tábua, mas sim a incógnita assustadora da redondeza cósmica 

superficial e alienígena que «não está sujeita a nenhum fenômeno»489. Em um 

mundo assim, os homens abandonam toda possibilidade de ser outro e se 

encontram desprovidos, «conectados e oprimidos»490 por pretensões anormais 

e irrealizáveis. Em relação a isso, a posição de Sloterdijk é que hoje «estamos 

lidando com estruturas caóticas, aceleradas, com redes e espumas, com 

turbulências e derivações indeterminadas»491 que produzem literalmente um 

«estado de autoexasperação crônica»492. Diante de tal complexidade, não é 

possível criar qualquer mapa ou planejamento, e, portanto, qualquer ideia de 

revolução só pode resultar primitiva e inadequada. 

Também Jean-Luc Nancy, por sua vez, se posiciona a partir do fim do 

regime da representação, refletindo sobre a monstruosidade do espaço 

contemporâneo, que «deforma o perfil do orbis e do urbis» em algo amorfo e 

 

 

 

 

488 Cfr, P. Sloterdijk, L’ultima sfera. Breve storia filosofica della globalizzazione, 

traduzione di B. Agnese, Carocci, Roma, 2008. 

489 Ivi, p. 122. 

490 Ivi, p. 165. 

491 P. Sloterdijk, Che cos’è la solidarietà con la metafisica nell’attimo della sua 

caduta? Appunti sulla teoria critica eccessiva in P. Sloterdijk, Non siamo stati ancora 

salvati, cit., p. 272. 

492 Ibid. 



311  

irreconhecível493. Nos aglomerados hiperbólicos e inóspitos das metrópoles, 

que crescem por pura aglomeração, o globus se transforma em glomus494, e 

isso, segundo o filósofo francês, está ligado à circunstância histórica que viu o 

Ocidente desaparecer no próprio ato de conquistar o mundo. Esse 

desaparecimento deixou o mundo desprovido da capacidade de se constituir 

como tal — ou seja, não se pensa mais a partir de um sentido sintético global 

—, expondo-nos assim ao imundo, ao vazio, sem que sejamos capazes de 

ressoar nele uma tonalidade precisa de significado495. Esse espaço, marcado 

por uma profunda inabitabilidade e pela ausência de um lugar, já não permite 

representação ou projeção organizada de verdade e sentido. É nesse contexto 

que Nancy retoma a definição de Angelus Silesius segundo a qual «a rosa é 

sem porquê»496, na medida em que a falta de razão do mundo não implica 

necessariamente sua condenação. Sob essa ótica, Nancy contrapõe liberdade ao 

sentido, sugerindo que o que se pode compartilhar é a singularidade que cada 

um carrega, deixando de lado de forma definitiva a violência associada ao 

universal497. Em outras palavras, para Nancy, parece emergir a ideia de uma 

liberdade capaz de emancipar não o homem de estruturas opressivas, mas da 

imposição do sentido, em nome de identidades móveis em relação, que, 

justamente na explosão das lógicas do mundo, podem encontrar uma forma de 

existir. 

Quem tentou, por outro lado, uma leitura completamente diferente da ratio 

do mundo moderno foi Michel Foucault, que, com seu aparato conceitual, 

apresentou uma interpretação sob muitos aspectos totalmente distinta e 

 

493 J.-L. Nancy, La creazione del mondo o la mondializzazione, traduzioni di Davide 

Tarizzo e Marina Bruzzese, Einaudi, Torino, 2003, p. 6. 

494 Ibid. 

495 Ivi, p. 20. 

496 Ivi, p. 29. 

497 Cfr, C. Galli, Spazi politici, cit., p. 162. 



312  

desvinculada dos conceitos clássicos de soberania e estatalidade498. Segundo o 

filósofo francês, o paradigma jurídico – que entende a racionalidade moderna 

como racionalidade geométrica, sancionada pela obra do soberano político – é 

fortemente questionado em nome de outras abordagens altamente críticas. Uma 

delas é o paradigma biopolítico, segundo o qual o coração da modernidade não 

está na perimetralidade e na centralização, mas sim na transformação do 

conceito de povo no de população, que acompanha, portanto, o surgimento 

cada vez mais imponente de técnicas de governo – uma forma diferente e mais 

sutil de comando –, que não seguem as lógicas clássicas de poder vertical. Sua 

leitura biopolítica abre uma concepção de poder substancialmente horizontal, 

linguística, microfísica e ligada a práticas que informam o cotidiano, em todos 

os níveis. Nesse sentido, ao rejeitar qualquer ideia de centralidade do comando, 

bem como a ideia de uma sede específica de poder e soberania, Foucault abre a 

ideia de um plano com estrutura em rede onde o corpo assume um papel 

central, como sede, origem, terminal e !lugar” em geral, onde práticas de poder 

e emancipação, de conformismo e individuação, transitam, se detêm e resistem 

ao mesmo tempo. Em suma, toda a mecânica do poder gira em torno dos 

corpos e não da terra. Nesse sentido, também é enquadrada toda a lógica, em 

sua totalidade, relacionada à extração dos corpos de tempo e trabalho, mais do 

que de bens e riqueza. Assim, a verdade do poder torna-se, em última análise, 

estranha à forma soberana, e somos confrontados com a tese de que a burguesia 

foi a grande destruidora do conceito de soberania entendido no sentido 

moderno, e não sua promotora. Aqui, Foucault luta contra a ideia de que existe 

o poder no sentido forte, substancial, e prefere sustentar a tese de que existem 

poderes, que se movem livremente, que agem e estruturam as relações, e não se 

dispõem a partir da centralidade da interdição soberana; são substancialmente 

498 Nos textos: M. Foucault, É preciso defender a sociedade, Edições Graal, Rio de 

Janeiro, 1999; M. Foucault, Segurança, Território, População, Martins Fontes, São 

Paulo, 2008; M. Foucault, Nascimento da Biopolítica, Martins Fontes, São Paulo, 

2008. 



313  

produtivos e funcionais e não têm a natureza da interdição e do comando. 

Assim, Foucault abre toda uma reflexão ligada ao poder não entendido em 

sentido clássico, jurídico e político, mas aos poderes enquanto relações, ao 

mesmo tempo intensivas e extensivas, que compõem os discursos e as práticas 

da sociedade, e que, portanto, a estruturam e a produzem. O espaço do poder 

não seria, portanto, a peculiaridade do político, mas sim a produção de um 

enorme corpo biopolítico que é, então, a sociedade em seu conjunto, onde os 

espaços não estão na ordem da verticalidade soberana, mas na ordem da 

multiplicidade e da alteridade, como no caso das heterotopias499. A atenção se 

volta para o fato de que também a sociedade, e não apenas a política, é 

marcada pelo poder, e assim não é possível pensar em uma dicotomia em que o 

Estado é político – ou seja, estruturado segundo modalidades soberanas que 

impõem uma determinada publicidade – e a sociedade é, ao contrário, 

impolítica, ou seja, distinta do próprio Estado. Foucault, então, pensa em um 

plano de homogeneidade em que a distinção não é perceptível; o poder, em 

suma, é efusivo, é todo o plano e todas as suas relações, e por isso não é 

localizável, não orienta, mas pervade: não ordena, mas produz. 

A lição de Foucault foi captada, na virada entre os dois milênios, por toda a 

galáxia pós-marxista, e especialmente por Hardt e Negri, que declinaram o 

conceito de biopolítica no de biopoder; aceitando, por um lado, a crise 

irreversível do conceito de soberania e, por outro, a morfologia específica e 

reticular da contemporaneidade, na ausência de centros de poder 

reconhecíveis500. Nesse sentido, o poder perde seu ancoramento no solo e não 

pode ser de forma alguma localizado em qualquer porção de espaço, que se 

torna substancialmente único. Nesse sentido, parece-me que age nos dois 

pensadores um economicismo radical, segundo o qual o poder desarraigante da 

 

499 M. Foucault, Eterotopia, a cura di S. Vaccaro, T. Villani e P. Tripodi, Mimesis, 

Milano 2010. 

500 M. Hardt - A. Negri, Impero, cit. 



314  

economia – como vetor desespacializante – já se livrou de qualquer fronteira e 

papel dos Estados, conduzindo a uma unidade planetária que se torna o espaço 

global do capitalismo, sobre o qual se movem multidões. Nesse sentido, pode- 

se falar de uma inversão radical, em que as cartografias políticas modernas são 

substituídas pela ideia de um plano de imanência de tração econômica; um 

espaço certamente liso, mas sobre o qual se reconfiguram descontinuidades que 

deveriam constantemente perturbar a fábula neoliberal, em uma concepção 

geral que pensa a potência como oposta ao poder. Nesse sentido, termina a 

ideia de uma cartografia do poder e, nesse sentido – utilizando um léxico 

schmittiano – o Império de Negri e Hardt é, por constituição, impolítico, 

porque não conhece partes organizadas em unidades que conflitam e se 

combatem: o plano de imanência admite apenas um poder econômico difuso (o 

capital) em contraste com uma multidão poderosa porque não totalmente 

assimilável, ou seja, sempre excedente. Sob esse ponto de vista, parece que 

também aqui age a ideia de um fim da história – embora pensado de forma 

muito diferente de Fukuyama – que é, em última análise, o fim da 

modernidade, ou seja, da espacialidade política cartográfica, da soberania e do 

papel histórico do Estado, o que, no entanto, não significa absolutamente o fim 

das alternativas ao status quo. É claro que essa abordagem torna mais 

problemática a compreensão dos novos conflitos entre Estados, bem como 

oferece menos categorias para entender as novas estrias políticas globais que 

ainda atuam, segundo lógicas políticas geométricas e territoriais que, de fato, 

não evaporaram, pelo contrário. Nesse contexto – no mundo pós-marxista – 

continua difícil entender onde se situa a fronteira entre a análise e uma certa 

!antipatia” ou intolerância de caráter ideológico em relação às categorias 

centrais da modernidade, como: Estado, sujeito, soberania, nação, povo, 

política, fronteira e limite. De certa forma, esse tipo de abordagem leva pouco 

em consideração a possibilidade de que, embora a espacialidade moderna 

esteja em crise, e com ela a soberania estatal também esteja em crise, é 



315  

igualmente verdade que esses conceitos não desaparecem no vazio, mas podem 

ter, ao contrário, uma capacidade adaptativa a contextos mutáveis e, portanto, 

ainda podem desempenhar um papel decisivo, embora diferente do passado501. 

Até mesmo André Gorz, em seu texto sobre o imaterial502, leva pouco em conta 

o fato de que, embora haja uma desmaterialização pela qual, por exemplo, a 

internet funciona fazendo algo desaparecer e reaparecer na ausência de um 

trânsito físico, como ocorre com as mercadorias, também é verdade que tudo 

isso funciona em instalações materiais, sem as quais todo o resto não seria 

possível. A esse respeito, basta lembrar que os cabos submarinos que conectam 

o mundo e fazem a web funcionar são feitos de matéria e são defendidos pela 

marinha dos Estados Unidos, que garante sua integridade e conservação; 

portanto, por trás do mundo do imaterial não está um império anônimo, mas 

sim um aparato de poder específico, com uma cadeia de comando político e 

militar bem definida. 

Também Giorgio Agamben, a partir de outra perspectiva, tenta uma reflexão 

que busca ser uma reescrita radical do que foi a modernidade, de sua gênese e 

composição503. Em sua ótica, a biopolítica de Foucault encontra uma curvatura 

que pode ser definida como mais pessimista, pois está indissoluvelmente ligada 

à sobrevivência de lógicas soberanas das quais a contemporaneidade não 

conseguiu se livrar. Nesse sentido, seu ambicioso projeto – que tenta unir a 

teologia política de Schmitt e Benjamin com a biopolítica de Foucault – busca 

atribuir um papel ainda decisivo à soberania também na estrutura geral do 

mundo  contemporâneo,  para  o  qual  a  questão  central  é  certamente  a 

«apropriação da vida», mas isso é possível exclusivamente segundo lógicas e 
 

 

501 Sobre isso: D. Grimm, Sovranità, cit., pp. 101 e sgg. 

502 A. Gorz, L’immatériel. Connaissance, valeur et capital, Éditions Galilée, Paris, 

2003. 

503 G. Agamben, Homo sacer. Edizione integrale 1995-2015, Quodlibet, Macerata, 

2020. 



316  

mecanismos soberanos ligados ao dispositivo do Estado de exceção. Agamben 

acredita, em resumo, que as lógicas de governo não são invisíveis à soberania, 

e que, ao contrário, esta última ajuda continuamente a criar o quadro jurídico 

fundamental a partir do qual aquelas podem funcionar. Além disso, no texto Il 

regno e la gloria504, Agamben tenta reconstruir uma história da modernidade 

que é substancialmente teológica-econômica, e não política, que se baseia na 

teologia da salvação como uma visão cristã secularizada nos dispositivos de 

saúde pública e de gestão dos corpos. Nesse sentido, Agamben parece 

relativizar bastante o papel da espacialidade em nome de uma reconstrução 

universalista do espaço liso, como origem da cultura ocidental. Portanto, a 

visão ocidental seria a do governo dos homens e, portanto, substancialmente 

biopolítica e total, implantada graças à máquina teológica que é uma economia 

da salvação, na qual toda a hierarquia celestial opera, concretamente, para 

salvar os indivíduos. Tudo isso seria sintetizado na passagem da providência à 

previdência, da salvação à saúde, coisas que necessitam, de volta, dos Estados 

e dos fracionamentos territoriais. Assim, parece funcionar um espaço híbrido, 

em que a apropriação dos corpos ocorre em um espaço – cujo arquétipo 

conceitual é o campo de concentração – que ainda se submete, em última 

análise, a lógicas modernas de espacialidade geométrica, embora não 

ordenantes, mas que de fato respondem a lógicas concentracionárias e 

opressivas. 

Uma abordagem semelhante, de clara matriz foucaultiana, está presente 

também na obra do filósofo africano Achille Mbembe505, para o qual a 

biopolítica se transforma em necropolítica, justamente em virtude de uma 

contínua reconfiguração de uma espacialidade desomogênea, que opõe a 

abertura para o exterior dos espaços dos opressores, em contraste com o 

fechamento e a hiperfragmentação interna do espaço dos oprimidos, cuja 

504 G. Agamben, Oikonomia. Il regno e la gloria in Homo sacer, cit., pp. 381-646. 

505 A. Mbembe, Necropolitics, Duke University Press, Durham, 2019. 



317  

imagem mais evidente é dada pela diferente espacialidade com que o Estado de 

Israel gerencia as dinâmicas em seu próprio território e como as impõe nos 

territórios palestinos. Questão que parece, então, refletir uma fratura 

internacional mais geral entre o mundo da ordem (norte) e a caoslândia (sul do 

mundo), sobre a qual também certa geopolítica contemporânea insiste. 

 

 

 

3. Tentativa de uma topografia do novo milênio 

 

 

Todo o movimento que marca a crise da espacialidade acompanha-se de um 

terremoto na representação, que declarou o fim do regime cartográfico 

clássico, pautado por dinâmicas que já não se enquadram nas lógicas da 

modernidade. Os mapas tradicionais são representações bidimensionais da 

superfície terrestre criadas com técnicas de cartografia que têm suas origens em 

processos geométricos e matemáticos iniciados há milênios. São geralmente 

produzidos em papel ou desenhados em uma prancha, sendo limitados e 

fixados a uma escala que determina o nível de detalhe que podem mostrar, de 

modo a estabelecer uma proporção que se torna a medida do visível e do 

invisível. O uso de projeções cartográficas – o método para representar a 

superfície tridimensional da Terra em uma superfície bidimensional – 

inevitavelmente introduz distorções e se aplica de acordo com modos que 

impõem a centralidade prospectiva e construtiva do sujeito. Cada tipo de 

projeção, como a de Mercator, de Robinson ou de Peters, tenta minimizar 

diferentes tipos de distorções, mas nenhuma pode claramente eliminar 

completamente seu impacto e a semântica geral. Os mapas de papel são 

estáticos, embora se baseiem em lógicas que abrem para um dinamismo do 

espaço contínuo e infinito, homogêneo e homólogo, e além disso podem cobrir 

uma área que coincide com uma representação generalizada, que entre outras 

coisas não permite atualizações, o que pode torná-los rapidamente obsoletos 



318  

em regiões sujeitas a rápidas mudanças infraestruturais, políticas ou naturais. 

Em relação a tudo isso, uma ordem completamente nova de representação da 

Terra, como o Google Earth, devolve uma certa tridimensionalidade, utilizando 

imagens de satélite, fotografias aéreas e dados GIS para criar uma 

representação virtual da Terra que modifica completamente as formas de 

pensar e organizar o espaço. O mapa torna-se interativo, movendo-se com 

facilidade entre diferentes escalas espaciais, permitindo passar sem solução de 

continuidade de uma visão global para detalhes localizados, segundo a 

modalidade de zoom, capaz de fornecer uma relação com a representação de 

natureza completamente diferente em comparação com um mapa geográfico 

normal. Os usuários podem buscar localidades específicas, medir distâncias, 

obter coordenadas geográficas precisas e até mesmo explorar a topografia do 

terreno em 3D; podem ainda sobrepor várias camadas de dados, como estradas, 

fronteiras políticas, elementos demográficos e climáticos, para qualquer 

propósito ou pesquisa pessoal. 

No entanto, seria um erro pensar que o resultado da modernidade – como 

afirmou Baudrillard – reside na sociedade dos simulacros, da imagem que 

substitui o mundo ou a realidade; nem tudo se dissolveu no reino estético 

preconizado por Gianni Vattimo506. Parece, de fato, que o regime da 

representação se hibridizou, e o próprio conceito de visão se tornou mais 

complexo, atravessado por contínuas deslocações perceptivas que influenciam 

a postura existencial. Peter Sloterdijk escreveu, a esse respeito, que «quem vive 

no hoje, após Magalhães, após Armstrong, vê-se obrigado a considerar até 

mesmo sua cidade natal como a projeção de um ponto percebido de fora»507. 

Mas parece, ao mesmo tempo, difícil de sustentar que tudo esteja dentro do 

 

506 Sobre isso: G. Vattimo, La società trasparente, Garzanti, Milano, 2000; G. 

Vattimo, La fine della modernità, Garzanti, Milano, 1985. 

507 P. Sloterdijk, Il mondo dentro il capitale, trad. it. S. Rodeschini, Booklet, Milano, 

2006, p. 59. 



319  

regime da visão, porque mesmo que tudo pareça resolver-se na dimensão 

praticamente onírica do olhar – e até as guerras evaporam em um puro 

espetáculo que se oferece ao olhar alucinado dos espectadores planetários – o 

mundo não se evapora no turismo retiniano das telas. Existe algo que 

permanece fora da imagem, mesmo que se torne cada vez menos nominável: o 

corpo, a morte, e todo o novo negativo que nenhuma dialética quer mais 

realmente incorporar. 

Os sistemas de satélite e as geolocalizações são, ao mesmo tempo, 

tecnologia militar, dispositivos tecnológicos usados para redefinir e alterar 

fronteiras e jurisdições territoriais, para fazer a guerra, forçar e enfraquecer as 

soberanias alheias e tentar fortalecer a própria. O que torna tudo isso ainda 

mais problemático é o advento da guerra contemporânea, ainda travada com 

armas convencionais, mas também com drones, imagens, redes sociais, 

satélites, que abre uma espécie de «mobilização total» de todos os elementos e 

âmbitos – utilizando um termo de Jünger – que sanciona o fim das oposições 

binárias: militar-civil, amigo-inimigo, dentro-fora, guerra-paz; em nome de um 

todo indiferenciado que atinge sem distinções, em todos os níveis, num espaço 

que parece ao mesmo tempo linear e profundo, liso e cavernoso, submerso e 

público. 

Tudo isso marca o advento do tempo da Entortung, ou seja, da 

desespacialização; da ideia de que as questões humanas são, de fato, 

desprovidas de espaço? O aparato niilista que avança em um desfile anônimo e 

incontrolável é aquilo que Nietzsche tinha em mente quando escreveu: «não 

sopra sobre nós o espaço vazio?»508. O ponto é: se a inserção do mar nas 

geometria moderna significou a elaboração da soberania declinada 

externamente (a ordem eurocêntrica) e internamente (o Estado) – que, 

enquanto civitas, é composta por cidadãos que, por sua vez, são portadores de 

interioridade como espaço privado –; o que significa o advento de um tempo 

508 F. Nietzsche, La gaia scienza e Idilli di Messina, cit., p. 163. 



320  

que combina todos os elementos em uma hibridação geral sem síntese? Por um 

lado, pode indicar um renovado universalismo, desta vez de tipo jurídico, que 

se move contra a soberania e o poder constituinte, embora em um mundo ainda 

fragmentado e áspero; por outro, a extinção do cidadão que se move em um 

espaço público como portador de interioridade, em prol de uma subjetividade 

deformada, ao mesmo tempo rígida e inexistente. Se assim for, não estamos 

diante da vitória das lógicas marítimas e das interioridades em relação às 

lógicas terrestres e ao espaço público; é evidente que devemos, ao invés, supor 

que os elementos constitutivos da soberania moderna: terra, mar, ar, espaço 

público, interioridade, subjetividade, soberania, já não funcionam mais na sua 

articulação, porque algo completamente diferente está em ação. Nossa 

experiência do mundo – embora rigorosamente se deva falar de uma 

impossibilidade da própria experiência, já que esta também é uma categoria 

moderna – como escreveu Marshall Berman, não pode senão se resolver na 

constatação de que: «tudo que é sólido desmancha no ar»509. Hoje, nenhum 

discurso se refere totalmente a um espaço público nem a uma interioridade; ao 

mesmo tempo, já não existem mais nem mar nem terra para marcar os códigos 

do sistema global. A esta altura, deve-se então considerar que este depois, que 

começa a se delinear com cada vez mais clareza, tem os contornos do ar? 

«Como? Eu ainda preso aqui? Maldita cova escura... Vai embora! Para espaços 

livres!», como nas palavras do Faustus de Goethe. Esta parece ser a tese 

conduzida, com suas respectivas diferenças específicas, tanto por Paul Virilio, 

quanto por Massimo Cacciari, assim como por Natalino Irti e Carlo Galli, e 

está presente, entre outros, também no texto de Matteo Vegetti L'invenzione del 

 

 

 

509 M. Berman, Tutto ciò che è solido svanisce nell'aria, traduzione di Valeria Lalli, 

Bologna, il Mulino, 2012. Embora o autor seja decididamente crítico em relação aos 

profetas da pós-modernidade, por considerá-los culpados de simplesmente removerem 

a modernidade e todas as questões relacionadas ao sujeito e à história, veiculando e 

acelerando a destruição de qualquer forma vital de espaço público. 



321  

globo510. O capital financeiro, o aparato técnico impessoal, a virtualização das 

dinâmicas sociais e existenciais, o terrorismo anômico e niilista, assim como a 

desmedida do regulado em relação ao qual a regra só pode vir depois – em um 

processo que é ao mesmo tempo, esquizofrenicamente, de abstração e 

fragmentação frenética, assim como de desesperada obsessão pela matéria e 

pelo corpo –, indicariam justamente isso, que tudo evapora ao estado gasoso. 

Em relação a essa objetividade invisível e onipervasiva, deveria corresponder 

um homem sem inconsciente e sem política; se, de fato, tudo é função cujo 

imperativo é funcionar, não há mais espaço para outra coisa: é o fim do sujeito, 

da pessoa, do indivíduo e o nascimento de algo ainda não bem definido, que se 

dissolve nas redes, nas informações, que também se torna fluxo, que não tem 

espaço, que, assim como a imagem da terra capturada de planetas distantes, 

não pode senão aparecer na solidão cósmica mais radical. Em relação a isso, 

todo um certo mundo tradicionalista e reacionário tenta recolocar no centro a 

ideia de comunidade, como espaço natural oposto à violência da sociedade de 

mercado, em um endurecimento, muitas vezes desordenado, que tenta frear a 

hibridação de todos os contextos. Assim como, ao contrário, ainda se tenta 

acreditar que um espaço unificado de não-sujeitos possa ainda conter 

demandas emancipatórias, na ausência de política, o que hoje é cada vez menos 

plausível. 

Como se configura o homem no tempo do ar? Provavelmente, é o homem 

que se pretende finalmente como corpo, mas que, na verdade, está no domínio 

510 Para todos esses autores, apesar das várias diferenças, parece central a convicção 

de que as categorias espaciais schmittianas, mesmo com sua força, foram colocadas 

fora de uso com o advento do pós-moderno. Cfr., M. Cacciari, Geo-filosofia 

dell'Europa, Milano, Adelphi, 1994; C. Galli, Lo sguardo di Giano. Saggi su Carl 

Schmitt, Bologna, il Mulino, 2008; N. Irti, Norma e luogi. Problemi di geo-diritto, 

Roma-Bari, Laterza, 2004; No que diz respeito à obra de Virilio, amplamente dedicada 

a aprofundar as categorias da pós-modernidade da aceleração e da circulação, faz-se 

referência a P. Virilio, Estetica della sparizione, trad. di Giustiniana Principe, Napoli, 

Liguori, 1992. Matteo Vegetti, por sua vez, desenvolveu uma análise partindo 

justamente da superação da dialética terra-mar em favor do ar em M. Vegetti, 

L'invenzione del globo. Spazio, potere, comunicazione nell'epoca dell'aria, cit. 



322  

do abstrato, que não se conhece nem como existente político, nem como 

sujeito, e se situa a partir de uma virtualidade e simultaneidade idealísticas, que 

encontram o mundo apenas como sintoma e desconforto511. No entanto, pode- 

se supor que, mesmo o advento do ar, espera por uma relação com os outros 

elementos, uma forma ou uma !síntese”; e que, portanto, nem mesmo o ar seja 

o dominus mundi, mas que, após uma embriaguez inicial com o virtual, com 

visões alucinatórias de fluxos anômicos, comece-se a reconsiderar o fato de 

que o homem é, afinal, um terrestre, com tudo o que isso problematiza e, 

sobretudo, não indica. Se é verdade que o modelo de sacrifício entrou em crise, 

também é verdade que ainda não se sabe se existe uma possibilidade de 

conhecimento que não passe por alguma forma de sacrifício do que se deseja 

conhecer; em outras palavras, não se sabe se é possível um modo de ganho sem 

perda, e o que exatamente se perde do mundo ou o que está em jogo nas atuais 

mapas interativos e performativos. 

A dissipatio humani generis de que escreveram Proclo e Guido Morselli, 

por mais sugestiva que seja, não consegue evaporar completamente o corpóreo 

no pattern, nem dissolver todo sólido em elemento gasoso, nem os espaços na 

unidade impessoal generalizada. Ainda que os espaços como ordens, em 

qualquer nível, assim como as profundezas, provavelmente continuarão a 

desempenhar um papel; e sua remoção contínua e predominante nos últimos 

anos – para ser sincero, mais !em palavras” do que em ações – não significou 

seu desaparecimento de fato, mas expôs principalmente a teoria a uma 

incapacidade radical de apreender uma série de dinâmicas que ainda têm a ver 

com o espaço, suas formas e suas energias. Tendências imponentes, embora 

 

511 Também a psicanálise lamenta a destruição do inconsciente, pelo menos desde que 

Lacan relacionou o gozo com a lógica do capitalismo tardio em Il discorso del 

capitalista. O capitalismo, segundo Lacan, não teria mais os contornos hegelianos da 

relação senhor-escravo, mas sim os da relação consumo-gozo. Sobre esse tema, 

remete-se ao estudo de M. Recalcati, L'uomo senza inconscio. Figure della nuova 

clinica psicoanalitica, Milano, Raffaello Cortina Editore, 2010. 



323  

impressionantes, não esgotam, de fato, toda a questão, e nem a redução de tudo 

à imagem, nem o desaparecimento de todas as lógicas espaciais modernas 

realmente ocorreram; como escreve Preterossi, 

 
na minha opinião, a teologia econômica neoliberal (que não pertence apenas 

aos Chicago boys, mas também está ativa entre os cosmopolitas no border que 

evocam multidões imaginárias) é uma teologia política “anti-política” porque 

faz da imanência um “absoluto”, ou seja, uma forma de transcendência sagrada 

que nega a si mesma512. 

 

De um lado, enfim, as formas contemporâneas de representação continuam a 

ter peso, embora na deformação geral, e, portanto, não é possível dizer que 

estamos completamente fora do domínio da representação – parece mais um 

tempo em que códigos e regimes múltiplos se apresentam na simultaneidade, e 

em que o que parece perdido é uma certa experiência de continuidade espacial 

–; assim como parece ter ocorrido que uma certa abordagem cartográfica tenha 

passado da política para a economia, para a gestão tecnocrática que aloca 

recursos e produção com base nas lógicas internas do mercado, pensado como 

um plano liso sobre o qual se reconfiguram hierarquias e fraturas. Por outro 

lado, porém, surgem tensões que apontam para uma reestruturação e 

fragmentação também política, em modalidades que em alguns casos podem 

lembrar tipos mais próximos ao moderno, enquanto em outros remetem a 

modalidades neuróticas de divisões territoriais e irrupções destrutivas, feitas de 

muros e divisões cada vez mais pressionantes, que marcam endurecimentos 

compensatórios e desequilibrados contra ataques niilistas e flutuantes. 

De maneira geral, não basta atacar os conceitos, desmontá-los e declará-los 

inúteis para que desapareçam concretamente do mundo e de suas dinâmicas. 

Nesse sentido, todo um certo aparato crítico mostra cada vez mais os sinais de 

sua origem ideológica, que tem dificuldade em explicar a sobrevivência de 

geometrias mais severas, ligadas à política que, apesar de tudo, continua a 
 

512 G. Preterossi, Teologia politica e diritto, Laterza, Roma-Bari, 2023, [Kindle]. 



324  

sobreviver. Pode-se dizer, em última análise, utilizando um léxico conceitual 

schmittiano, que se por um lado o moderno está agora completamente 

deformado e quase irreconhecível, também é verdade que uma certa visão – 

que tende a resolver tudo em uma unidade atravessada por infinitas diferenças 

singulares, como resultado de uma modernidade evaporada, abstrata e 

funcional, capaz de eliminar qualquer !resto” – começa a se revelar 

insustentável, como uma forma hiperpublicizada de imanência esgotada. 



 

Bibliografía 

 

 

 

 

 

 
Abulafia, D., La scoperta dell’umanità. Incontri atlantici nell’età di Colombo, 

traduzione di Giovanni Araganese, Il Mulino, Bologna, 2010 

 

Agamben, G., Homo sacer. Edizione integrale 1995-2015, Quodlibet, 

Macerata, 2020 

 

Agamben, G., Infanzia e storia. Distruzione dell’esperienza e origine della 

storia, Einaudi, Torino, 2001 

 

Arasse, D., L’annunciazione italiana. Una storia della prospettiva, trad.it. di 

Cora Presezzi, VoLo Publisher, Firenze, 2009 

 

Aristotele, Fisica, a cura di D. Ruggiu, Laterza, Roma-Bari, 1995 

Aristotele, Metafisica, a cura di Giovanni Reale, Bompiani, Milano, 2000 

Aristotele, Politica e costituzione di Atene, cura di Marcello Zanatta, UTET, 

Torino, 2006 

 

Aubert, A., L’Europa degli Imperi e degli Stati. Monarchie universali, 

equilibrio di potenza e pacifismi dal XV al XVII secolo, Cacucci Editore, Bari, 

2008 

 

Battista, L., Hans Blumenberg e l’autodistruzione del cristianesimo. La genesi 

del suo pensiero: da Agostino a Nietzsche, Viella, Roma, 2021 

 

Baudrillard, J., Cyberfilosofia, Mimesis, Milano–Udine, 2010 

 

Baudrillard, J., Lo scambio simbolico e la morte, trad. Girolamo Mancuso, 

Feltrinelli, Milano, 2022 

 

Baudrillard, J., Simulacros e simulação, trad. port. de Maria João da Costa 

Pereira, Relógio d’Água, Lisboa, 1991 



 

Benveniste, E., Il vocabolario delle istituzioni indoeuropee, vol. secondo, 

Potere, diritto, religione, a cura di Mariantonia Liborio, Einaudi, Torino, 2001 

 

Berti, E., In principio era la meraviglia. Le grandi questioni della filosofia 

antica, Laterza, Roma-Bari, 2007 

 

Berto, F., Logica da zero a Gödel, Laterza, Roma-Bari, 2011 

 

Bettini, A., Cosmo e apocalisse. Teorie del millennio e storia della terra 

nell’Inghilterra del Seicento, Olschki, Firenze, 1997 

 

Bettini, A., Da Talete a Newton. La fisica nelle parole dei giganti, Bollati 

Boringhieri, Torino, 2019 

 

Bianchi, M., Logiche non classiche, Carocci, Roma, 2003 

 

Blumenberg, H., Die Legitimität der Neuzeit, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am 

Main, 1966 

 

Bobbio, N. - Bovero, M., Società e Stato nella filosofia politica moderna. 

Modello giusnaturalistico e modello hegelo-marxiano, Il Saggiatore, Milano, 

1979 

 

Bobbio, N., Thomas Hobbes, Einaudi, Torino, 2004 

Bonazzi, M., I sofisti, Carocci editore, Roma, 2015 

Borges, J.L., L’artefice, curatore ed.it. Tommaso Scarano, Adelphi, Milano, 

1999 

 

Borghesi, M., Critica della teologia politica. Da Agostino a Peterson: la fine 

dell’era costantiniana, Marietti 1820, Genova-Milano, 2016 

 

Branch, J., The Cartographic State. Maps, Territory, and the Origins of 

Sovereignty, Cambridge University press, Cambridge, 2014 

 

Broc, N., La geografia del Rinascimento. Cosmografi, cartografi, viaggiatori. 

1420-1620, a cura di Claudio Greppi, Franco Cosimo Panini editore, Modena, 

2007 



Brotton, J., La storia del mondo in dodici mappe, trad.it. di Virginio Sala, 

Feltrinelli, Milano, 2019 

 

Cacciari, M., Il potere che frena, Adelphi, Milano, 2013 

Cacciari, M., Geo-filosofia dell'Europa, Milano, Adelphi, 1994 

Calasso, R., La rovina di Kasch, Adelphi, Milano, 1994 

Caliandro, A., Il Prete Gianni e la performatività del mito, Fallone editore, 

Taranto, 2022 

 

Canetti, E., La provincia dell’uomo. (Quaderni di appunti 1942-1972), 

traduzione di F. Jesi, Adelphi, Milano, 1978 

 

Casertano, G., I presocratici, Carocci, Roma, 2009 

 

Cassirer, E., Storia della filosofia moderna, I, III, Descartes, traduzione angelo 

Pasquinelli, il Saggiatore, Milano, 1968 

 

Castrucci, E., Nomos e guerra. Glosse al Nomos della terra di Carl Schmitt, La 

scuola di Pitagora editrice, Napoli, 2011 

 

Chabod, F., Storia dell’idea di Europa, Laterza, Roma-Bari, 2020 

 

Christian, J., L’empire des cartes. Approche théorique de la cartographie à 

travers l’histoire, Albin Michel, Paris, 1992 

 

Colli, G., La Sapienza greca, Adelphi, Milano, 1994 

 

Cooper, F., L’ultimo dei mohicani, traduzione di Fernanda Pivano, Mondadori, 

Milano, 1995 

 

Daston, L., Against nature, MIT press, Cambridge, London, 2019 

 

de Lubac, H., Opera omnia, vol. 15, Corpus mysticum. L’Eucarestia e la chiesa 

nel Medioevo (1949), trad. it. di Luigi Rosadoni, Jaca Book, Milano, 1996 

 

de Santillana, G., Fato antico e fato moderno, trad.it. di Alessandro Passi e 

Romano Mastromattei, Adelphi, Milano, 2020 



de Santillana, G., Il mulino di Amleto. Saggio sul mito e sulla struttura del 

tempo, ed.it. a cura di Alessandro Passi, Adelphi, Milano, 2021 

 

de Santillana, G., Le origini del pensiero scientifico. Da Anassimandro a 

Proclo. 600 a.C. – 500 d.C., trad.it. Giulio De Angelis, Sansoni, Firenze, 2023 

 

Deleuze, G.- Guattari, F., Mille Plateaux, Les Éditions de Minuit, Paris, 1980 

 

Descartes, R., Discorso sul metodo, a cura di Lucia Urbani Ulivi, Bompiani, 

Milano, 2008 

 

Descartes, R., Meditazioni metafisiche, traduzione e introduzione di Sergio 

Landucci, Laterza, Roma-Bari, 1997 

 

Di Marco, G. A., Thomas Hobbes nel decisionismo giuridico di Carl Schmitt, 

Guida, Napoli, 1999 

 

Diels, H. - Kranz, W., I Presocratici. Testimonianze e frammenti, traduzione 

italiana a cura di G. Giannantoni, Laterza, Roma-Bari, 1983 

 

Dilke, O.A.W., Greek and Roman maps, Cornell university press, New York, 

1985 

 

Diogene Laerzio, Vite e dottrine dei più celebri filosofi, a cura di M. Gigante, 

Bompiani, Milano, 2005 

 

Donne, J., Poesie, a cura di Alessandro Serpieri e Silvia Bigliazzi, Rizzoli, 

Milano 2007 

 

Dreyer, J. L. E., Storia dell’astronomia da Talete a Keplero, Trad. it. Libero 

Sosio, Feltrinelli, Milano, 1977 

 

E. Dardel, L’uomo e la terra. Natura della realtà geografica, a cura di C. 

Copeta, Unicopli, Milano, 1986 

 

Eco, U., I limiti dell’interpretazione, La nave di Teseo, Milano, 2016 

 

Edney, M. H., Mapping an Empire: The Geographical Construction of British 

India: 1765-1843, Chicago University Press, Chicago, 1997 

 

Elden, S., Terror and Territory. The spatial extent of Sovereignty, University of 

Minnesota Press, Minneapolis, 2009 



 

Eliade, M., Images and Symbols, trad. en. Philip Mairet, Sheed&Ward, New 

York, 1961 

 

Eliade, M., Le sacré et le profane, Gallimard, Paris, 1987 

 

Eliade, M., Trattato di storia delle religioni, ed. It. a cura di Pietro Angelini, 

Bollati Boringhieri, Torino, 2001 

 

Eliot, T., La terra desolata, ed. It. con testo inglese a fronte, traduzione di 

Mario Praz, Einaudi, Torino, 1963 

 

Falchetta, P., Fra Mauro's World Map: A History, Brepols Publishers, 

Turnhout, 2006 

 

Farinelli, F., Geografia. Introduzione ai modelli del mondo, Einaudi, Torino, 

2003 

 

Farinelli, F., La crisi della ragione cartografica, Einaudi, Torino, 2009 

Farinelli, F., L’invenzione della terra, Sellerio, Palermo, 2016 

Farinelli, F., L’origine dello spazio in Metafore dello spazio, a cura di Bruna 

Consarelli, Firenze University Press, 2004 

 

Fassò, G., L’esigenza esiodea di una legislazione razionale e umana, in 

L’origine dello stato nella Grecia antica, a cura di F. Codino, Editori Riuniti, 

Roma, 1975 

 

Feyerabend, P., Against Method, Verso Books, London, 1975 

 

Finley, M., L’economia degli antichi e dei moderni, trad.it. di I. Rambelli, 

Laterza, Roma – Bari, 2008 

 

Fioravanti, M., Lo Stato moderno in Europa. Istituzioni e diritto, Laterza, 

Roma-Bari, 2018 

 

Firpo, L., Scritti sul pensiero politico del Rinascimento e della Controriforma, 

Utet, Torino, 2005 

 

Foucault, M., A Arqueologia do Saber, Forense Universitária, Rio de Janeiro, 

2008 



 

Foucault, M., As Palavras e as Coisas, Martins Fontes, São Paulo, 2007 

 

Foucault, M., Ceci n'est pas une pipe: su Magritte, trad. it. e cura di Silvia 

Maglioni, SE, Milano, 1995 

 

Foucault, M., Eterotopia, a cura di S. Vaccaro, T. Villani e P. Tripodi, Mimesis, 

Milano 2010 

 

Foucault, M., Segurança, Território, População, Martins Fontes, São Paulo, 

2008 

 

Freud, S., O Estranho in Obras Completas de Sigmund Freud, Volume XVII, 

Editora Imago, Rio de Janeiro, 1996 

 

Galilei, G., Dialogo sopra i due massimi sistemi del mondo in Opere, vol. II, 

Utet, Torino, 2005 

 

Galli, C., Contingenza e necessità nella ragione politica moderna, Laterza, 

Roma-Bari, 2009 

 

Galli, C., Forme della critica. Saggi di filosofia politica, Il Mulino, Bologna, 

2020 

 

Galli, C., Genealogia della politica. Carl Schmitt e la crisi del pensiero 

politico moderno, Il Mulino, Bologna, 1996 

 

Galli, C., Spazi politici. L’età moderna e l’età globale, Il Mulino, Bologna, 

2001 

 

Gargani, A. G., Il pensiero dei filosofi. Da Wittgenstein a Gadamer, Laterza, 

Roma-Bari, 1984 

 

Gernet, L., Anthropologie de la Grèce antique, Maspero, Paris, 1968 

Geymonat, L., Galileo Galilei, Einaudi, Torino, 1969 

Grimm, D., Sovranità. Origine e futuro di un concetto chiave, introduzione di 

Geminello Preterossi, Laterza, Roma-Bari, 2023 

 

Goethe, J. W., Gedichte, Reclam, Stuttgart, 2001 



Gorz, A., L’immatériel. Connaissance, valeur et capital, Éditions Galilée, 

Paris, 2003 

 

Graves, R., I miti greci, traduzione di D. Tettamanzi, Longanesi, Milano, 1986 

 

Habermas, J., Il discorso filosofico della modernità, traduzione di Leonardo 

Ceppa, Laterza, Roma-Bari, 1987 

 

Habermas, J., Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer 

Kategorie der bürgerlichen Gesellschaft, Suhrkamp Verlag, Frankfurt am 

Main, 1962 

 

Hardt, M.- Negri, A., Impero, traduzione di A. Pandolfi, RCS, Milano, 2003 

 

Harvey, D., La crisi della modernità. Riflessioni sulle origini del presente, 

traduzione di Maurizio Viezzi, Net, Milano, 2002 

 

Haushofer, K., Geopolitik des Pazifischen Ozeans, Kurt Vowinckel Verlag, 

Berlin, 1924 

 

Hegel, G.W.F., Lezioni sulla filosofia della storia, ed.it. a cura di Giovanni 

Bonacina e Livio Sichirollo, Laterza, Bari-Roma, 2003 

 

Heidegger, M., Antwort. Martin Heidegger im Gespräch, v. Günther Noeske 

und Emil Kettering, Verlag Günther Neske, Pfullingen, 1998 

 

Heidegger, M., Essere e tempo, trad. it. Pietro Chiodi, Longanesi, Milano, 2003 

 

Heidegger, M., L’epoca dell’immagine del mondo, in M. Heidegger, Holzwege. 

Sentieri erranti nella selva, ed. It. a cura di Vincenzo Cicero, Bompiani, 

Milano, 2002 

 

Heidegger, M., Seminari, ed. it. a cura di Franco Volpi, traduzione di Massimo 

Bonola, Adelphi, Milano, 1992 

 

Heller-Roazen, D., Il nemico di tutti. Il pirata contro le nazioni, traduzione 

italiana di Giuseppe Lucchesini, Quodlibet, Macerata, 2010 

 

Heym, G., Ci invitarono i cortili, traduzione di C. Ciardi, Via del vento 

edizioni, Pistoia, 2011 

 

Hobbes, T., De Cive, a cura di Tito Magri, Editori Riuniti, Roma, 2005 



 

Hobbes, T., Leviatano, saggio introduttivo di Carlo Galli e traduzione di Gianni 

Micheli, BUR, Milano, 2011 

 

Hobbes, T., Elementi di legge naturale e politica, presentazione, traduzione e 

note di Arrigo Pacchi, La nuova Italia, Firenze, 1972. 

 

Horkheimer, M.- Adorno, T. W., Dialettica dell’illuminismo, Trad. Renato 

Solmi, Einaudi, Torino, 1997 

 

Irti, N., Norma e luogi. Problemi di geo-diritto, Roma-Bari, Laterza, 2004 

 

Jacob, C., Disegnare la terra in I Greci. Storia, arte, cultura e società. Noi e i 

Greci, vol.I, a cura di Salvatore Settis, Einaudi, Torino, 1997 

 

Kahn, C.H., Anaximander and the origins of Greek cosmology, Columbia 

University press, new York, 1960 

 

Kalberg, S., Leggere Max Weber, Il Mulino, Bologna, 2008 

 

Kerényi, K., Gli dei e gli eroi della Grecia. Il racconto del mito, la nascita 

della civiltà, il Saggiatore, Milano, 2009 

 

Korzybski, A., Science and Sanity. An introduction to non-aristotelian system 

and general semantics, Institute of general semantics, New York, 1994 

 

Koselleck, R., Kritik und Krise. Ein Beitrag zur Pathogenese der bürgerlichen 

Welt, Verlag Karl Aber, Freiburg-München, 1959 

 

Koyré, A., Dal mondo del pressapoco all’universo della precisione. Tecniche 

strumenti e filosofia dal mondo classico alla rivoluzione scientifica, 

introduzione e traduzione di Paola Zambelli, Einaudi, Torino, 1967 

 

Kuhn, T. S., The Structure of Scientific Revolutions, University of Chicago 

Press, Chicago, 1962 

 

Kula, W., Le misure e gli uomini dall’antichità a oggi, traduzione di A. Salmon 

Vivanti, Laterza, Bari, 1987 

 

Lefebvre, H., La produzione dello spazio, prefazione di Leonardo Ricci, Mozzi 

editore, Milano, 1976 



Leopardi, G., Canti, introduzione note e commenti di Fernando Bandini, 

Garzanti, Milano, 1999 

 

Lepenies, W., Melanconia e società, traduzione di F. P. Porzio, Guida, Napoli, 

1985 

 

Lombardo, A., L’eroe tragico moderno, Donzelli Editore, Roma, 2004 

 

Luhmann, N., Gesellschaftsstruktur und Semantik. Studien zur 

Wissenssoziologie der modern Gesellschaft, Band 3, Suhrkamp, Frankfurt am 

Main, 1989 

 

Lukacs, G., A destruição da razão, traduzione di A. Ferraz de Campos, 

Boitempo Editorial, São Paulo, 2016 

 

Lutero, M., Scritti politici, a cura di Giuseppina Panzieri Saija, UTET, Torino, 

1949 

 

Löwith, K., Meaning in History. The Theological Implications of the 

Philosophy of History, University of Chicago Press, Chicago, 1949 

 

Machiavelli, Il Principe, introduzione di Delio Cantimori, Garzanti, Milano, 

2002 

 

Mackinder, H., Democratic Ideals and Reality: A Study in the Politics of 

Reconstruction, Henry Holt and Company, New York, 1919 

 

Magri, T., Hobbes, Editori Laterza, Roma-Bari, 1994 

 

Mahan, T., The Influence of Sea Power upon History, 1660–1783, Little, 

Brown and Company, Boston, 1890 

 

Manin, B., Principi del governo rappresentativo, traduzione di Valeria 

Ottonelli, Il Mulino, Bologna, 2010 

 

Marramao, G., Minima temporalia: Tempo, spazio, esperienza, Il Saggiatore, 

Milano, 1990 

 

Marramao, G., Potere e secolarizzazione. Le categorie del tempo, Editori 

Riuniti, Roma, 1985 



Marsilio da Padova, Il difensore della pace, introduzione di Mariateresa 

Fumagalli Beonio Brocchieri, BUR, Milano, 2009 

 

Marx, K., Per la critica dell’economia politica, a cura di A. Basso, Editori 

Riuniti, Roma, 1974 

 

Marx, K., – Engels, F., Manifesto del partito comunista, con testo originale a 

fronte, trad. it. di A. Labriola, Mursia, Milano, 1973 

 

Mbembe, A., Necropolitics, Duke University Press, Durham, 2019 

McCarthy, C., La strada, traduzione di Martina Testa, Einaudi, Torino, 2007 

Meier, C., The Greek discovery of politics, Trad. ing. David McLintock, 

Harvard University Press, London, England, 1980 

 

Miglio, G., Sul concetto di nomos in G. Miglio, Carl Schmitt. Saggi, Scholé, 

Brescia, 2018 

 

Miller, P., Errand into the Wilderness, The Belknap Press of Harvard 

University Press, Cambridge, MA, 1956 

 

Minca, C.- Bialasiewicz, L., Spazio e politica, Cedam, Milano, 2020 

 

Mollat du Jourdin, M., L’Europa e il mare, traduzione di Fausta Cataldi Villari, 

Laterza, Roma-Bari, 1993 

 

Nancy, J.-L., Il senso del mondo, a cura di F. Ferrari, Lanfranchi, Milano, 1997 

 

Nancy, J.-L., La creazione del mondo o la mondializzazione, traduzioni di 

Davide Tarizzo e Marina Bruzzese, Einaudi, Torino, 2003 

 

Negri, L., Persona e Stato nel pensiero di Hobbes, Jaca book, Milano, 1997 

 

Nese, M., Gli eletti di Dio. Lo spirito religioso dell’America, Editori Riuniti, 

Roma, 2006 

 

Nicoletti, M., Trascendenza e potere. La teologia politica di Carl Schmitt, 

Morcelliana, Brescia, 1990 

 

Nietzsche, F., La gaia scienza e gli Idlli di Messina, trad. it. F. Masini, Adelphi, 

Milano, 2007 



 

Novalis, Cristianità o Europa, a cura di Mario Manacorda, Einaudi, Torino, 

1942. 

 

Otto, W., Gli dei della Grecia. L’immagine del divino nello specchio dello 

spirito greco, Trad. di Giovanna Federici Airoldi, Adelphi, Milano, 2004 

 

Palagiano, C.- Asole, A.- Arena, G., Cartografia e territorio nei secoli, 

Carocci, Roma, 2022 

 

Pascal, B., Pensieri, testo introduzione e note di Paolo Serini, Einaudi, Torino, 

1962 

 

Penco, M., Guida alla lettura del Tractatus di Wittgenstein, Laterza, Roma- 

Bari, 1994 

 

Peregalli, R., La corazza ricamata. I Greci e l’invisibile, Bompiani, Milano, 

2010 

 

Pettinato, G., Babilonia. Centro dell’Universo, Rusconi, Milano, 1988 

 

Poma, G., Le istituzioni politiche del mondo romano, Il Mulino, Bologna, 2002 

 

Portinaro, P. P., La crisi dello Jus publicum europaeum. Saggio su Carl 

Schmitt, edizioni di comunità, Milano, 1982 

 

Preterossi, G., Autorità, Il Mulino, Bologna, 2002 

 

Preterossi, G., Teologia politica e diritto, Laterza, Roma-Bari, 2023 

Przyluski, J., La participation, Alcan, Paris, 1940 

Qualgioni, D., Il “secolo di ferro” e la nuova riflessione politica in C. Vasoli, 

Le filosofie del Rinascimento, Mondadori, Milano, 2002 

 

Ratzel, G., Politische Geographie, Oldenbourg, München, 1897 

 

Reale, G., Aristotele e il primo Peripato in Storia della filosofia Greca e 

Romana, Bompiani, Milano, 2006 

 

Reed, E. J., Terra di nessuno. Esperienza bellica e identità personale nella 

prima guerra mondiale, traduzione Rinaldo Falcioni, Il Mulino, Bologna, 2014 



 

Rossi, P. A., Metamorfosi dell’idea di natura e rivoluzione scientifica, 

VirtuosaMente, Aicurzio (Mb), 2014 

 

Rossi, P., La nascita della scienza moderna in Europa, Laterza, Roma-Bari, 

2021 

 

Rossi, P., Storia universale e geografia in Hegel, Sansoni, Firenze, 1975 

 

Rovelli, C., Che cos’è la scienza. la rivoluzione di Anassimandro, Mondadori, 

Milano, 2017 

 

Ruggiu, L., Genesi dello spazio economico, Guida, Napoli, 1982 

 

Ruschi, F., Questioni di spazio. La terra, il mare, il diritto secondo Carl 

Schmitt, Giappichelli editore, Torino, 2012 

 

Russo, L., La rivoluzione dimenticata. Il pensiero scientifico greco e la scienza 

moderna, Feltrinelli, Milano, 1996 

 

Scafi, A., Il paradiso in terra. Mappe del giardino dell’Eden, Mondadori, 

Milano, 2007 

 

Schiavone, A., Ius. L’invenzione del diritto in Occidente, Einaudi, Torino, 2017 

 

Schiera, P., Lo Stato moderno. Origini e degenerazioni, CLUEB, Bologna, 

2004 

 

Schmitt, C., Amleto o Ecuba. L’irrompere del tempo nel gioco del dramma, 

presentazione di Carlo Galli, Il Mulino, Bologna, 2012 

 

Schmitt, C., Appropriazione / divisione / produzione, in C. Schmitt, Le 

categorie del politico, cura di G. Miglio e P. Schiera, Il Mulino, Bologna, 1972 

 

Schmitt, C., Dottrina della costituzione, a cura di Antonio Caracciolo, Giuffè, 

Milano, 1984 

 

Schmitt, C., Il nomos della terra, trad. it. Emanuele Castrucci, Adelphi, 

Milano, 2011 

 

Schmitt, C., Lo Stato come meccanismo in Hobbes e in Cartesio in Scritti su 

Thomas Hobbes, a cura di Carlo Galli, Giuffrè, Milano, 1986 



 

Schmitt, C., Politische Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von der Souveränität, 

Duncker & Humblot, Berlin, 1990 

 

Schmitt, C., Romanticismo politico, a cura di C. Galli, Il Mulino, Bologna, 

2021 

 

Schmitt, C., Stato, grande spazio, nomos, ed. italiana curata da Giovanni 

Gurisatti, Adelphi, Milano, 2015 

 

Schmitt, C., Teoria del partigiano. Integrazione al concetto del politico, 

traduzione di Antonio De Martinis, Adelphi, Milano, 2012 

 

Schmitt, C., Terra e mare, tr. it. Giovanni Gurisatti, Adelphi, Milano, 2002 

 

Schmitt, C.. Posizioni e concetti, a cura di Antonio Caracciolo, Giuffré, 

Milano, 2007 

 

Schmitt, C., Dialogo sul potere, a cura di Giovanni Gurisatti, Adelphi, Milano, 

2012 

 

Sebald, W.G., Gli anelli di Saturno. Un pellegrinaggio in Inghilterra, 

traduzione di Ada Vigliani, Adelphi, Milano, 2010 

 

Serres, M., Les origines de la géometrie, Flammarion, Paris, 1993 

Severino, E., Essenza del nichilismo, Adelphi, Milano, 2005 

Severino, E., La filosofia futura. Oltre il dominio del divenire, BUR, Milano, 

2014 

 

Shapin, S., - Schaffer, S., Leviathan and the Air-Pump: Hobbes, Boyle, and the 

Experimental Life, Princeton University Press, Princeton (New Jersey), 1985 

 

Shapin, S., La rivoluzione scientifica, traduzione di Michele Visentin, Einaudi, 

Torino, 2003 

 

Sieyès,  E.-J.,  Qu'est-ce  que  le  Tiers  État  ?,  Éditions  des  archives 

contemporaines, Paris, 1988 

 

Simmel, G., Le metropoli e la vita dello spirito, ed.it. Paolo Jedlowski, 

Armando editore, Roma, 2009 



 

Sloterdijk, P., Il mondo dentro il capitale, trad. it. S. Rodeschini, Booklet, 

Milano, 2006 

 

Sloterdijk, P., L’ultima sfera. Breve storia filosofica della globalizzazione, 

traduzione di B. Agnese, Carocci, Roma, 2008 

 

Sloterdijk, P., Non siamo ancora stati salvati. Saggi dopo Heidegger, 

traduzione di Anna Calligaris e Stefano Crosara, Tlon, Roma, 2024 

 

Sloterdijk, P., Sfere, Globi, II vol., ed. It. a cura di G. Bonaiuti, Bollati 

Boringhieri, Torino, 2014 

 

Sombart, N., Passeggiate con Carl Schmitt, trad. it. di M. G. Sarnizzi, Ogni 

uomo è tutti gli uomini Edizioni, Bologna, 2015 

 

Spykman, N., The Geography of the Peace, Harcourt, New York, 1944 

 

Starobinski, J., Democrito parla. (L’utopia malinconica di Robert Burton), in 

R. Burton, Anatomia della malinconia, a cura di J. Starobinski, Marsilio, 

Venezia, 2003 

 

Tanca, M., Geografia e filosofia. Materiali di lavoro, Franco Angeli, Milano, 

2023 

 

Todorov, T., La conquista dell’America. Il problema dell’«altro», tr. it. de Aldo 

Serafini, Einaudi, Torino,1984 

 

Toulmin, S. E., Cosmopolis. La nascita, la crisi e il futuro della modernità, 

traduzione di Pietro Adamo, Mimesis, Milano-Udine, 2022 

 

Vattimo, G., La fine della modernità, Garzanti, Milano, 1985 

Vattimo, G., La società trasparente, Garzanti, Milano, 2000 

Vegetti M., - Ademollo, F., Incontro con Aristotele. Quindici lezioni, Einaudi, 

Torino, 2016 

 

Vegetti, M., L’uomo e gli dei, in L’uomo Greco, a cura di J.P. Vernant, Laterza, 

Roma-Bari, 2012 



Vegetti, M., L'invenzione del globo. Spazio, potere, comunicazione nell'epoca 

dell’aria, Einaudi, Torino, 2017 

 

Vernant, J.P., Geometria ed astronomia sferica nella prima cosmologia Greca, 

in Mito e pensiero presso i Greci. Studi di psicologia storica, trad.it. di 

Mariolina Romano e Benedetto Bravo, Einaudi, Torino, 2001 

 

Vernant, J.P., Le origini del pensiero Greco, trad.it. Fausto Codino, Feltrinelli, 

Milano, 2007 

 

Virilio, P., Estetica della sparizione, trad. di Giustiniana Principe, Napoli, 

Liguori, 1992 

 

Viroli, M., Per amore della patria: Patriottismo e nazionalismo nella storia, Il 

Mulino, Bologna, 1995 

 

Voegelin, E., História das ideias, vol. IV, Renascença e reforma, Realizações 

Editora, São Paulo, 2014 

 

Weber, M., L’etica protestante e lo spirito del capitalismo, trad. it. A. M. 

Marietti, Rizzoli, Milano, 1991 

 

Welzel, H., Diritto naturale e giustizia materiale, ed.it. a cura di Giuseppe De 

Stefano, Giuffrè, Milano, 1965 

 

Wittgenstein, L., Lezioni 1930-1932. Dagli appunti di John King e Desmond 

Lee, ed. It. a cura di Aldo Giorgio Galgani, Adelphi, Milano, 1995 

 

Wittgenstein, L., Tractatus logico-philospphicus, trad. Amedeo G. Conte, 

Einaudi, Torino, 1998 

 

Yeats, W. B., Quaranta poesie, con testo inglese a fronte, traduzione di Giorgio 

Melchiori, Einaudi, Torino, 1983 

 

Zadeh, L. A., Fuzzy Sets and Fuzzy Logic: Theory and Applications, Prentice 

Hall, New Jersey, 1996 


	Introdução
	Capítulo I
	A representação gráfica do mundo e a construção da terra

	Capítulo II
	As lógicas da Terra

	Capítulo 3
	O grande mimetismo

	Capítulo IV
	Medidas e Desmedidas do Mundo

	Capítulo V
	Como um novo prólogo


