
André Carmo

Dicionário Global

 dignipediaglobal.pt/dicionario-global/dialogo-intercultural

Diálogo Intercultural [Dicionário Global]

[Créditos fotográficos: Susana Alves-Jesus]

O mundo é um lugar estranho. Num tempo de acelerada compressão espácio-temporal, o

contacto entre diferentes culturas tornou-se cada vez mais comum. Nas áreas de contacto,

sobretudo quando o desconhecimento e a ignorância relativamente ao Outro são a regra,

emergem tensões, incompreensões mútuas e, não raras vezes, conflitos e violência, simbólica

e/ou material. Assim, mais do que um conceito, o diálogo intercultural constitui, por um lado,

um fecundo campo de reflexão epistemológica e ética, na medida em que nos obriga a

repensar a alteridade, e, por outro, uma ideia que, em várias latitudes, se tem

institucionalizado, inspirando a elaboração de políticas para a sua promoção e para a defesa

dos direitos humanos. Ao abordar estas duas facetas do diálogo intercultural, não isentas de

controvérsia, proporcionamos ao leitor uma chave de entrada de uma das temáticas mais

1/7

https://dignipediaglobal.pt/dicionario-global/dialogo-intercultural


fascinantes da atualidade social e política. Como veremos, a teoria e a prática do diálogo

intercultural influenciam-se mutuamente, e qualquer tentativa de aproximação a este

fenómeno requer que sejamos capazes de reconhecer os desafios daqui resultantes.

Aproximações a um problema complexo

Na esteira de Tamayo (2019), pode entender-se o diálogo intercultural como uma alternativa

ao conflito entre culturas ou, recorrendo à expressão celebrizada por Samuel Huntington, uma

alternativa ao “choque das civilizações”. Neste sentido, “o diálogo constitui uma alternativa ao

fundamentalismo e ao integrismo cultural, religioso e étnico. É um antídoto contra a ideologia

do ‘choque’ ou o confronto entre culturas” (TAMAYO, 2019, 132). Trata-se, pois, de

estabelecer pontes e ligações, de construir empatia e solidariedade, em suma, de encontrar

um chão comum a partir do qual, respeitando e valorizando as diferenças, se possa

aprofundar convergências e relações num mundo que, mesmo sujeito a um inegável impulso

homogeneizador, encontra na diversidade um dos seus principais motores de desenvolvimento

e transformação.

A noção de que o diálogo intercultural emerge como alternativa histórica ao processo, violento

e opressivo, de uniformização monocultural inerente à globalização surge também com

Fornet-Betancourt (2000). Para este autor, o diálogo intercultural é um projeto de

reestruturação cooperativa e solidária da universalidade do mundo neoliberal, procurando

preservar a pluralidade epistemológica, respeitando e valorizando a diversidade cultural. A

tónica é, pois, colocada na inter-relação, na inteligibilidade e na reciprocidade entre diferentes

culturas, ultrapassando hierarquias e assimetrias de poder. Assumindo que o diálogo

intercultural é condição sine qua non para a reconstrução intercultural dos direitos humanos,

Santos (2006) defende a existência de cinco condições fundamentais para que este processo

possa desenvolver-se.

Em primeiro lugar, a consciência da incompletude cultural, ou seja, de que nenhuma cultura

pode reivindicar para si um estatuto de universalidade, na medida em que é daqui que resulta

a autorreflexividade que antecede e impulsiona o diálogo. Em segundo lugar, o

reconhecimento de que as culturas não são monolíticas e, pelo contrário, encerram em si uma

enorme variabilidade. O diálogo intercultural sai tanto mais reforçado quanto maior for o

reconhecimento da multiplicidade de Outros que a comunidade cultural de referência

possibilita. Por outras palavras, quanto maior a porosidade e a empatia de uma dada cultura,

mais consequente a praxis do diálogo intercultural. Em terceiro lugar, a necessidade de

sincronizar o tempo do diálogo intercultural, ou seja, de perceber que nenhuma cultura pode

unilateralmente estabelecer o momento em que ele ocorre. A mesma rejeição da

unilateralidade, no que diz respeito aos parceiros e/ou interlocutores do diálogo intercultural e

ao tipo de questões, temas e debates que lhe dão forma, constitui a quarta condição. São

múltiplos os fatores de convergência entre comunidades culturais que justificam e legitimam o

diálogo, e quaisquer imposições unilaterais constituiriam uma intolerável manifestação de

imperialismo cultural. Por fim, em quinto lugar, os princípios da igualdade e da diferença

devem caminhar lado a lado para que um diálogo intercultural verdadeiramente emancipatório

2/7



possa desenvolver-se. Como afirma Santos: “temos o direito a ser iguais quando a diferença

nos inferioriza; temos o direito a ser diferentes quando a igualdade nos descaracteriza”

(SANTOS, 2006, 428).

Não se pense, porém, que existe consenso em torno das virtudes do diálogo intercultural ou,

mais especificamente, da interculturalidade. Longe disso. A partir de um artigo de Meer &

Modood (2012), publicado nas páginas do Journal of Intercultural Studies há uma década,

gerou-se um debate em torno das diferenças existentes entre multiculturalismo e

interculturalismo. O argumento inicial era o de que este, enquanto discurso político, partilhava

com o multiculturalismo o foco no encorajamento da comunicação entre diferentes culturas e o

reconhecimento do carácter dinâmico das identidades, mas era menos persuasivo no plano da

agência política. Como tal, rematavam Meer & Modood: “atualmente, ele não pode, pelo

menos intelectualmente, eclipsar o multiculturalismo” (MEER & MODOOD, 2012, 192).

A reação de Wieviorka (2012), por exemplo, colocou a tónica na necessidade de

aperfeiçoamento conceptual do multiculturalismo, em vez da sua substituição, pura e simples,

pelo conceito extremamente vago de interculturalismo, ao mesmo tempo que criticava o

etnocentrismo anglo-saxónico adotado por aqueles autores. Levey (2012), por seu turno,

admitindo uma dose significativa de ambiguidade semântica entre os dois conceitos, que, mais

do que iluminar, obscurece quaisquer considerações analíticas, chama a atenção para a

influência crescente da agenda intercultural junto do Conselho da Europa e de outras

instituições europeias.

Como veremos mais adiante, a tendência de institucionalização da interculturalidade, que

então despontava, aprofundou-se ao longo da última década, em simultâneo com o

desenvolvimento de políticas de gestão da diversidade e promoção do diálogo intercultural.

Mais recentemente, Araújo (2018), analisando criticamente aquilo que designa como indústria

da interculturalidade – onde o diálogo intercultural assume um lugar central –, discute algumas

narrativas que limitam o alcance da agenda intercultural. Apesar de ter como referência o

contexto português, parece possível um certo grau de generalização, na medida em que se

trata de tendências observáveis noutros países com passados coloniais.

Assim, por um lado, a afirmação da interculturalidade parece assentar na despolitização do

colonialismo e do racismo, tratando-se de um processo de ocultação, higienização e

neutralização de algumas das expressões mais brutais de opressão e dominação perpetradas

por culturas que, em algum momento do seu passado, desempenharam um papel relevante na

afirmação do sistema colonial e esclavagista. Por outro, a interculturalidade encontra-se

associada à falaciosa noção primordialista (nativista?) de que determinados países partem de

uma homogeneidade étnica fundacional e, com o avanço da globalização, se foram tornando

mais heterogéneos e multiculturais. Para esta autora, trata-se de uma leitura presentista e a-

histórica que invisibiliza as longas trajetórias de articulação entre colonizadores e colonizados,

dissociando as migrações da história do (pós-)colonialismo. Por outras palavras, o discurso

intercultural carece de densidade histórica e, por isso, apesar de sedutor e cada vez mais

influente em termos políticos, não deixa de ser superficial e simplista.

3/7



À luz do que foi dito, percebe-se que o diálogo intercultural constitui uma problemática

multifacetada, que encerra em si inúmeros alçapões conceptuais, éticos e políticos (ver ELIAS

& MANSOURI, 2020). Não obstante, desde que devidamente alicerçado em práticas de

tradução intercultural que possibilitem a existência de um diálogo fecundo e inteligível entre

diferentes comunidades culturais, parece preservar algum potencial progressista e

emancipatório no campo dos direitos humanos. Como afirmam Barretto e Bragato: “a

interculturalidade questiona a superioridade de qualquer modelo cultural e propõe a

substituição de uma perspectiva vertical por outra que seja equitativa e dialógica, e isso

favorece o fortalecimento das demandas de direitos daqueles que historicamente têm sido

considerados menos racionais, menos humanos e menos credenciados a titularizar qualquer

direito” (BARRETTO & BRAGATO, 2017, 28). Porventura, terá sido também este entendimento

que legitimou a paulatina institucionalização do diálogo intercultural nos contextos europeu e

nacional.

Diálogo intercultural na Europa e em Portugal

Tendo como pano de fundo, por um lado, a existência de vários desafios e crises com

implicações diretas na reconfiguração europeia – crise financeira, crise dos refugiados, Brexit,

ascensão da extrema-direita –, e, por outro, o carácter “super-diverso” da Europa, Lähdesmäki

et al. (2020) associam a emergência do diálogo intercultural ao reconhecimento, pelas

instituições europeias, de que as políticas assentes no multiculturalismo haviam fracassado.

Consequentemente, ao longo da última década, o Conselho da Europa e a União Europeia

passaram a fazer do diálogo intercultural um dos principais eixos vertebradores das suas

políticas de gestão da diversidade, coesão e inclusão sociais.

A publicação do Livro Branco sobre o Diálogo Intercultural em 2008 – Ano Europeu do Diálogo

Intercultural – seria um marco fundamental da mudança de paradigma ou viragem intercultural

ocorrida nas instituições europeias (ZAPATA-BARRERO, 2017). Apesar de a consciência dos

seus limites ser já evidente – “o diálogo intercultural não é uma panaceia nem a resposta para

todas as questões” (CONSELHO DA EUROPA, 2008, 22) –, afirma-se que a promoção do

diálogo intercultural “depende da governação democrática da diversidade cultural; requer

participação democrática e cidadania; exige a aquisição de competências interculturais;

necessita de espaços de diálogo abertos; [e] deve ser gerida à escala internacional”

(CONSELHO DA EUROPA, 2008, 31). Trata-se de pré-condições e/ou exigências que, no seu

conjunto, aprofundam e expandem o horizonte de possibilidades dos direitos humanos no

espaço europeu. Afinal de contas, na prática, o diálogo intercultural tem assentado num leque

diversificado de iniciativas, projetos e programas.

Promovido pelo Conselho da Europa, e encontrando a sua inspiração teórico-conceptual na

obra The Intercultural City (WOOD & LANDRY, 2008), o Programa das Cidades Interculturais é

uma das mais duradouras experiências aplicadas de promoção do diálogo intercultural.

Envolvendo mais de uma centena de cidades de todo o mundo, procura apoiar as autarquias

locais e/ou regionais na implementação e monitorização de políticas de gestão da diversidade.

Encontra-se também alicerçado num conjunto de nove Redes Nacionais que, pela sua maior

imbricação institucional e possibilidade de desenvolvimento de trabalho cooperativo por parte

4/7



de cidades que partilham um quadro semelhante de referências culturais, ajudam a dar

consistência ao trabalho que é desenvolvido. Espelhando a crescente influência exercida pela

agenda intercultural no domínio das políticas públicas, a rede portuguesa integra o Programa

desde a sua origem.

Apesar destes desenvolvimentos, a concretização do diálogo intercultural tem sido criticada

por permanecer refém de um certo eurocentrismo e por preservar algumas

hierarquias/assimetrias de poder existentes entre as diferentes comunidades envolvidas.

Muitas vezes, até, sublinham Lähdesmäki et al. (2020), o diálogo intercultural, tal qual ele é

desenvolvido pelas instituições europeias, olha para a diversidade cultural enquanto problema

e/ou potencial fonte de conflito, entrando em contradição com o espírito original da iniciativa. A

ambiguidade semântica e a falta de rigor conceptual também têm sido apontados como

fragilidades importantes que as instituições europeias não têm sido capazes de ultrapassar.

Olhemos, agora, para Portugal.

Depois de ser considerado, ao longo de quase todo o século xx, um país de emigração, a

viragem do século levou a que passasse a ser visto como país de imigração, representação

factualmente incorreta de um ponto de vista histórico, mas que, ainda assim, foi naturalizada.

Ao mesmo tempo, foi-se criando um tecido institucional que dava sustentação às

transformações da composição sociodemográfica do país. Em 1996, cria-se a figura do Alto

Comissário para a Imigração e Minorias Étnicas, seguindo-se, em 2002, a instituição do Alto

Comissariado para a Imigração e Minorias Étnicas (ACIME), renomeado Alto Comissariado

para a Imigração e Diálogo Intercultural (ACIDI), em 2007, e, desde 2014, Alto Comissariado

para as Migrações (ACM).

Muitas das políticas de promoção do diálogo intercultural desenvolvidas em Portugal, e muito

do conhecimento produzido em torno desta matéria, assentam na Rede de Centros Locais de

Apoio à Integração de Imigrantes (CLAII) criada pelo ACIME em 2003. A aposta passou, desde

a primeira hora, pela criação de condições para que este último, em conjunto com as

autarquias e a sociedade civil, trabalhasse no desenvolvimento de projetos e iniciativas

partilhadas (cf. MALHEIROS, 2011).

Neste contexto, o papel desempenhado pelas escolas e pelo sistema educativo tem sido

particularmente relevante. Enquanto lugar de encontro com o Outro, desconstrução de

preconceitos e combate à xenofobia e ao racismo, a Escola parece ser vista como uma

instituição fundamental. É nela, por exemplo, que se desenvolve muito do trabalho de

mediação que, no contexto português, é indissociável da promoção do diálogo intercultural. A

este respeito, Marques et al. assinalam que “o mediador intercultural assume um papel

importante, aumentando e potenciando o contacto entre as diferentes culturas, gerindo

tensões, choques culturais e apostando na prevenção de conflitos, base fundamental de uma

cultura de paz” (MARQUES et al., 2020, 28-29). Em Portugal, tradução e mediação têm sido

dois elementos essenciais para o avanço do diálogo intercultural.

Esta brevíssima incursão por aquilo que podemos, com alguma propriedade, designar de

diálogo intercultural aplicado, tendo como referência as escalas europeia e portuguesa, revela

que, à semelhança do que sucede no plano das ideias, dos conceitos e da reflexão teórica, e

5/7



seria estranho se assim não fosse, a materialização do diálogo intercultural está longe de ser

um processo simples e linear. No entanto, e apesar disso, foi assumindo um papel de cada

vez maior destaque no discurso e nas práticas políticas.

O discurso xenófobo e racista, que se alimenta do ódio, do preconceito e da ignorância,

cavalgando o ressentimento e o descontentamento popular, fez sempre do Outro um bode

expiatório privilegiado. O seu atual recrudescimento deve inquietar todos aqueles que se

preocupam com os direitos humanos, com a igualdade, a liberdade e a paz. A recente

evolução da situação política em Portugal, acompanhando algumas das principais e mais

preocupantes tendências atuais no continente europeu, pode levar a que a promoção do

diálogo intercultural ganhe um novo impulso.

Bibliografia

ARAÚJO, M. (2018). “As narrativas da indústria da interculturalidade (1991-2016): Desafios

para a educação e as lutas anti-racistas”. Investigar em Educação, II (7), 9-35.

BARRETTO, V. & BRAGATO, F. (2017). “Aporias da fundamentação convencional dos direitos

humanos e os caminhos da interculturalidade”. Joaçaba, 18 (1), 15-30.

CONSELHO DA EUROPA (2008). Livro Branco sobre Diálogo Intercultural: “Viver Juntos em

Igual Dignidade”. Estrasburgo: Conselho da Europa.

ELIAS, A. & MANSOURI, F. (2020). “A Systematic Review of Studies on Interculturalism and

Intercultural Dialogue”. Journal of Intercultural Studies, 41 (4), 490-523.

FORNET-BETANCOURT, R. (2022). “Supuestos filosóficos del diálogo intercultural”,

https://them.polylog.org/1/ffr-es.htm (acedido a 22.11.2023).

LÄHDESMÄKI, T. et al. (2020). “Introduction: What Is Intercultural Dialogue and Why It Is

Needed in Europe Today?”. In T. Lähdesmäki et al. (eds.). Intercultural Dialogue in the

European Education Policies: A Conceptual Approach. Cham: Palgrave Macmillan.

LEVEY, G. (2012). “Interculturalism vs. Multiculturalism: A Distinction without a Difference?”.

Journal of Intercultural Studies, 33 (2), 217-224.

MALHEIROS, J. (2011). Promoção da Interculturalidade e da Integração de Proximidade.

Lisboa: ACIDI.

MARQUES, J. et al. (2020). “Imigração portuguesa, políticas sociais e mediação intercultural”.

In R. Vieira et al. (orgs.). Migrações, Minorias Étnicas, Políticas Sociais e (Trans)formações.

Mediação Intercultural e Intervenção Social (15-31). Porto: Edições Afrontamento.

MEER, N. & MODOOD, T. (2012). “How does Interculturalism Contrast with Multiculturalism?”.

Journal of Intercultural Studies, 33 (2), 175-196.

SANTOS, B. (2006). A Gramática do Tempo: Para uma Nova Cultura Política. Porto: Edições

Afrontamento.

6/7



TAMAYO, J. (2019). “Apologia do diálogo perante os fundamentalismos”. In B. Santos & B.

Martins (eds.). O Pluriverso dos Direitos Humanos: A Diversidade das Lutas pela Dignidade

(121-144). Lisboa: Edições 70.

WIEVIORKA, M. (2012). “Multiculturalism: A Concept to be Redefined and Certainly Not

Replaced by the Extremely Vague Term of Interculturalism”. Journal of Intercultural Studies, 33

(2), 225-231.

WOOD, P. & LANDRY, C. (2008). The Intercultural City: Planning for Diversity Advantage.

London: Earthscan.

ZAPATA-BARRERO, R. (2017). “The Intercultural Turn in Europe: Process of Policy Paradigm

Change and Formation”. In F. Mansouri (ed.). Interculturalism at the Crossroads: Comparative

Perspectives on Concepts, Policies and Practices (171-194). Paris: UNESCO.

7/7


