Dicionario Global

@ dignipediaglobal.pt/dicionario-global/dialogo-intercultural

André Carmo

Dialogo Intercultural [Dicionario Global]

[Créditos fotograficos: Susana Alves-Jesus]

O mundo é um lugar estranho. Num tempo de acelerada compressao espacio-temporal, o
contacto entre diferentes culturas tornou-se cada vez mais comum. Nas areas de contacto,
sobretudo quando o desconhecimento e a ignorancia relativamente ao Outro sao a regra,
emergem tensdes, incompreensdes mutuas e, n&o raras vezes, conflitos e violéncia, simbdlica
e/ou material. Assim, mais do que um conceito, o didlogo intercultural constitui, por um lado,
um fecundo campo de reflexdo epistemologica e ética, na medida em que nos obriga a
repensar a alteridade, e, por outro, uma ideia que, em varias latitudes, se tem
institucionalizado, inspirando a elaboragao de politicas para a sua promocao e para a defesa
dos direitos humanos. Ao abordar estas duas facetas do dialogo intercultural, n&o isentas de
controvérsia, proporcionamos ao leitor uma chave de entrada de uma das tematicas mais

1/7


https://dignipediaglobal.pt/dicionario-global/dialogo-intercultural

fascinantes da atualidade social e politica. Como veremos, a teoria e a pratica do dialogo
intercultural influenciam-se mutuamente, e qualquer tentativa de aproximacgao a este
fendmeno requer que sejamos capazes de reconhecer os desafios daqui resultantes.

Aproximagoes a um problema complexo

Na esteira de Tamayo (2019), pode entender-se o didlogo intercultural como uma alternativa
ao conflito entre culturas ou, recorrendo a expresséao celebrizada por Samuel Huntington, uma
alternativa ao “choque das civilizagbes”. Neste sentido, “o dialogo constitui uma alternativa ao
fundamentalismo e ao integrismo cultural, religioso e étnico. E um antidoto contra a ideologia
do ‘choque’ ou o confronto entre culturas” (TAMAYO, 2019, 132). Trata-se, pois, de
estabelecer pontes e ligagdes, de construir empatia e solidariedade, em suma, de encontrar
um chao comum a partir do qual, respeitando e valorizando as diferengas, se possa
aprofundar convergéncias e relagées num mundo que, mesmo sujeito a um inegavel impulso
homogeneizador, encontra na diversidade um dos seus principais motores de desenvolvimento
e transformacao.

A nogao de que o dialogo intercultural emerge como alternativa historica ao processo, violento
e opressivo, de uniformizagdo monocultural inerente a globalizagao surge também com
Fornet-Betancourt (2000). Para este autor, o dialogo intercultural € um projeto de
reestruturagcdo cooperativa e solidaria da universalidade do mundo neoliberal, procurando
preservar a pluralidade epistemoldgica, respeitando e valorizando a diversidade cultural. A
ténica é, pois, colocada na inter-relagdo, na inteligibilidade e na reciprocidade entre diferentes
culturas, ultrapassando hierarquias e assimetrias de poder. Assumindo que o dialogo
intercultural &€ condigao sine qua non para a reconstrugdo intercultural dos direitos humanos,
Santos (2006) defende a existéncia de cinco condigdes fundamentais para que este processo
possa desenvolver-se.

Em primeiro lugar, a consciéncia da incompletude cultural, ou seja, de que nenhuma cultura
pode reivindicar para si um estatuto de universalidade, na medida em que € daqui que resulta
a autorreflexividade que antecede e impulsiona o dialogo. Em segundo lugar, o
reconhecimento de que as culturas ndo sdo monoliticas e, pelo contrario, encerram em si uma
enorme variabilidade. O diadlogo intercultural sai tanto mais reforgado quanto maior for o
reconhecimento da multiplicidade de Outros que a comunidade cultural de referéncia
possibilita. Por outras palavras, quanto maior a porosidade e a empatia de uma dada cultura,
mais consequente a praxis do dialogo intercultural. Em terceiro lugar, a necessidade de
sincronizar o tempo do dialogo intercultural, ou seja, de perceber que nenhuma cultura pode
unilateralmente estabelecer o momento em que ele ocorre. A mesma rejeicao da
unilateralidade, no que diz respeito aos parceiros e/ou interlocutores do dialogo intercultural e
ao tipo de questdes, temas e debates que lhe dao forma, constitui a quarta condi¢cdo. Sao
multiplos os fatores de convergéncia entre comunidades culturais que justificam e legitimam o
dialogo, e quaisquer imposi¢cdes unilaterais constituiriam uma intoleravel manifestagao de
imperialismo cultural. Por fim, em quinto lugar, os principios da igualdade e da diferenca
devem caminhar lado a lado para que um dialogo intercultural verdadeiramente emancipatorio

2/7



possa desenvolver-se. Como afirma Santos: “temos o direito a ser iguais quando a diferenga
nos inferioriza; temos o direito a ser diferentes quando a igualdade nos descaracteriza”
(SANTOS, 2006, 428).

Nao se pense, porém, que existe consenso em torno das virtudes do dialogo intercultural ou,
mais especificamente, da interculturalidade. Longe disso. A partir de um artigo de Meer &
Modood (2012), publicado nas paginas do Journal of Intercultural Studies ha uma década,
gerou-se um debate em torno das diferengas existentes entre multiculturalismo e
interculturalismo. O argumento inicial era o de que este, enquanto discurso politico, partilhava
com o multiculturalismo o foco no encorajamento da comunicagao entre diferentes culturas e o
reconhecimento do caracter dindmico das identidades, mas era menos persuasivo no plano da
agéncia politica. Como tal, rematavam Meer & Modood: “atualmente, ele n&o pode, pelo
menos intelectualmente, eclipsar o multiculturalismo” (MEER & MODOOD, 2012, 192).

A reacao de Wieviorka (2012), por exemplo, colocou a ténica na necessidade de
aperfeicoamento conceptual do multiculturalismo, em vez da sua substituicao, pura e simples,
pelo conceito extremamente vago de interculturalismo, ao mesmo tempo que criticava o
etnocentrismo anglo-saxonico adotado por aqueles autores. Levey (2012), por seu turno,
admitindo uma dose significativa de ambiguidade semantica entre os dois conceitos, que, mais
do que iluminar, obscurece quaisquer consideragcdes analiticas, chama a atencao para a
influéncia crescente da agenda intercultural junto do Conselho da Europa e de outras
instituicdes europeias.

Como veremos mais adiante, a tendéncia de institucionalizacado da interculturalidade, que
entao despontava, aprofundou-se ao longo da ultima década, em simultdneo com o
desenvolvimento de politicas de gestdo da diversidade e promogao do dialogo intercultural.

Mais recentemente, Araujo (2018), analisando criticamente aquilo que designa como industria
da interculturalidade — onde o diadlogo intercultural assume um lugar central —, discute algumas
narrativas que limitam o alcance da agenda intercultural. Apesar de ter como referéncia o
contexto portugués, parece possivel um certo grau de generalizagao, na medida em que se
trata de tendéncias observaveis noutros paises com passados coloniais.

Assim, por um lado, a afirmacéo da interculturalidade parece assentar na despolitizacdo do
colonialismo e do racismo, tratando-se de um processo de ocultacéo, higienizagao e
neutralizagdo de algumas das expressdes mais brutais de opressédo e dominagao perpetradas
por culturas que, em algum momento do seu passado, desempenharam um papel relevante na
afirmacao do sistema colonial e esclavagista. Por outro, a interculturalidade encontra-se
associada a falaciosa nogao primordialista (nativista?) de que determinados paises partem de
uma homogeneidade étnica fundacional e, com o avango da globalizagdo, se foram tornando
mais heterogéneos e multiculturais. Para esta autora, trata-se de uma leitura presentista e a-
histérica que invisibiliza as longas trajetorias de articulagédo entre colonizadores e colonizados,
dissociando as migrag¢des da historia do (pds-)colonialismo. Por outras palavras, o discurso
intercultural carece de densidade historica e, por isso, apesar de sedutor e cada vez mais
influente em termos politicos, ndo deixa de ser superficial e simplista.

3/7



A luz do que foi dito, percebe-se que o dialogo intercultural constitui uma problematica
multifacetada, que encerra em si inimeros algapdes conceptuais, éticos e politicos (ver ELIAS
& MANSOURI, 2020). Nao obstante, desde que devidamente alicergcado em praticas de
tradugao intercultural que possibilitem a existéncia de um dialogo fecundo e inteligivel entre
diferentes comunidades culturais, parece preservar algum potencial progressista e
emancipatério no campo dos direitos humanos. Como afirmam Barretto e Bragato: “a
interculturalidade questiona a superioridade de qualquer modelo cultural e propde a
substituicdo de uma perspectiva vertical por outra que seja equitativa e dialogica, e isso
favorece o fortalecimento das demandas de direitos daqueles que historicamente tém sido
considerados menos racionais, menos humanos € menos credenciados a titularizar qualquer
direito” (BARRETTO & BRAGATO, 2017, 28). Porventura, tera sido também este entendimento
que legitimou a paulatina institucionalizagao do dialogo intercultural nos contextos europeu e
nacional.

Dialogo intercultural na Europa e em Portugal

Tendo como pano de fundo, por um lado, a existéncia de varios desafios e crises com
implicagdes diretas na reconfiguragao europeia — crise financeira, crise dos refugiados, Brexit,
ascensao da extrema-direita —, e, por outro, o caracter “super-diverso” da Europa, Lahdesmaki
et al. (2020) associam a emergéncia do dialogo intercultural ao reconhecimento, pelas
instituicdes europeias, de que as politicas assentes no multiculturalismo haviam fracassado.

Consequentemente, ao longo da ultima década, o Conselho da Europa e a Unido Europeia
passaram a fazer do dialogo intercultural um dos principais eixos vertebradores das suas
politicas de gestdo da diversidade, coesao e inclusao sociais.

A publicacao do Livro Branco sobre o Dialogo Intercultural em 2008 — Ano Europeu do Dialogo
Intercultural — seria um marco fundamental da mudancga de paradigma ou viragem intercultural
ocorrida nas instituigdes europeias (ZAPATA-BARRERO, 2017). Apesar de a consciéncia dos
seus limites ser ja evidente — “o didlogo intercultural ndo € uma panaceia nem a resposta para
todas as questdes” (CONSELHO DA EUROPA, 2008, 22) —, afirma-se que a promog¢ao do
dialogo intercultural “depende da governagao democratica da diversidade cultural; requer
participacdo democratica e cidadania; exige a aquisicao de competéncias interculturais;
necessita de espacos de dialogo abertos; [e] deve ser gerida a escala internacional”
(CONSELHO DA EUROPA, 2008, 31). Trata-se de pré-condigdes e/ou exigéncias que, no seu
conjunto, aprofundam e expandem o horizonte de possibilidades dos direitos humanos no
espaco europeu. Afinal de contas, na pratica, o dialogo intercultural tem assentado num leque
diversificado de iniciativas, projetos e programas.

Promovido pelo Conselho da Europa, e encontrando a sua inspiracao tedrico-conceptual na
obra The Intercultural City (WOOD & LANDRY, 2008), o Programa das Cidades Interculturais é
uma das mais duradouras experiéncias aplicadas de promog¢ao do dialogo intercultural.
Envolvendo mais de uma centena de cidades de todo o mundo, procura apoiar as autarquias
locais e/ou regionais na implementagao e monitorizagao de politicas de gestdo da diversidade.
Encontra-se também alicergado num conjunto de nove Redes Nacionais que, pela sua maior
imbricacao institucional e possibilidade de desenvolvimento de trabalho cooperativo por parte

4/7



de cidades que partilham um quadro semelhante de referéncias culturais, ajudam a dar
consisténcia ao trabalho que é desenvolvido. Espelhando a crescente influéncia exercida pela
agenda intercultural no dominio das politicas publicas, a rede portuguesa integra o Programa
desde a sua origem.

Apesar destes desenvolvimentos, a concretizagao do didlogo intercultural tem sido criticada
por permanecer refém de um certo eurocentrismo e por preservar algumas
hierarquias/assimetrias de poder existentes entre as diferentes comunidades envolvidas.
Muitas vezes, até, sublinham Lahdesmaki et al. (2020), o dialogo intercultural, tal qual ele é
desenvolvido pelas instituicbes europeias, olha para a diversidade cultural enquanto problema
e/ou potencial fonte de conflito, entrando em contradigdo com o espirito original da iniciativa. A
ambiguidade semantica e a falta de rigor conceptual também tém sido apontados como
fragilidades importantes que as instituicdes europeias nao tém sido capazes de ultrapassar.
Olhemos, agora, para Portugal.

Depois de ser considerado, ao longo de quase todo o século xx, um pais de emigragao, a
viragem do século levou a que passasse a ser visto como pais de imigragao, representagao
factualmente incorreta de um ponto de vista historico, mas que, ainda assim, foi naturalizada.
Ao mesmo tempo, foi-se criando um tecido institucional que dava sustentacao as
transformacgdes da composig¢ao sociodemografica do pais. Em 1996, cria-se a figura do Alto
Comissario para a Imigracéo e Minorias Etnicas, seguindo-se, em 2002, a instituicao do Alto
Comissariado para a Imigracéo e Minorias Etnicas (ACIME), renomeado Alto Comissariado
para a Imigragéo e Dialogo Intercultural (ACIDI), em 2007, e, desde 2014, Alto Comissariado
para as Migragdes (ACM).

Muitas das politicas de promog¢ao do dialogo intercultural desenvolvidas em Portugal, e muito
do conhecimento produzido em torno desta matéria, assentam na Rede de Centros Locais de
Apoio a Integracéo de Imigrantes (CLAII) criada pelo ACIME em 2003. A aposta passou, desde
a primeira hora, pela criacdo de condi¢des para que este ultimo, em conjunto com as
autarquias e a sociedade civil, trabalhasse no desenvolvimento de projetos e iniciativas
partilhadas (cf. MALHEIROS, 2011).

Neste contexto, o papel desempenhado pelas escolas e pelo sistema educativo tem sido
particularmente relevante. Enquanto lugar de encontro com o Outro, desconstrugéo de
preconceitos e combate a xenofobia e ao racismo, a Escola parece ser vista como uma
instituicdo fundamental. E nela, por exemplo, que se desenvolve muito do trabalho de
mediagao que, no contexto portugués, € indissociavel da promogao do dialogo intercultural. A
este respeito, Marques et al. assinalam que “o mediador intercultural assume um papel
importante, aumentando e potenciando o contacto entre as diferentes culturas, gerindo
tensdes, choques culturais e apostando na prevencéo de conflitos, base fundamental de uma
cultura de paz” (MARQUES et al., 2020, 28-29). Em Portugal, tradugcéo e mediagao tém sido
dois elementos essenciais para o avango do dialogo intercultural.

Esta brevissima incursédo por aquilo que podemos, com alguma propriedade, designar de
didlogo intercultural aplicado, tendo como referéncia as escalas europeia e portuguesa, revela
que, a semelhancga do que sucede no plano das ideias, dos conceitos e da reflexao tedrica, e

5/7



seria estranho se assim n&o fosse, a materializagao do dialogo intercultural esta longe de ser
um processo simples e linear. No entanto, e apesar disso, foi assumindo um papel de cada
vez maior destaque no discurso e nas praticas politicas.

O discurso xenoéfobo e racista, que se alimenta do édio, do preconceito e da ignorancia,
cavalgando o ressentimento e o descontentamento popular, fez sempre do Outro um bode
expiatorio privilegiado. O seu atual recrudescimento deve inquietar todos aqueles que se
preocupam com os direitos humanos, com a igualdade, a liberdade e a paz. A recente
evolucdo da situacgao politica em Portugal, acompanhando algumas das principais e mais
preocupantes tendéncias atuais no continente europeu, pode levar a que a promogao do
didlogo intercultural ganhe um novo impulso.

Bibliografia

ARAUJO, M. (2018). “As narrativas da indUstria da interculturalidade (1991-2016): Desafios
para a educacgao e as lutas anti-racistas”. Investigar em Educacgéo, Il (7), 9-35.

BARRETTO, V. & BRAGATO, F. (2017). “Aporias da fundamentagao convencional dos direitos
humanos e os caminhos da interculturalidade”. Joagaba, 18 (1), 15-30.

CONSELHO DA EUROPA (2008). Livro Branco sobre Dialogo Intercultural: “Viver Juntos em
Igual Dignidade”. Estrasburgo: Conselho da Europa.

ELIAS, A. & MANSOURI, F. (2020). “A Systematic Review of Studies on Interculturalism and
Intercultural Dialogue”. Journal of Intercultural Studies, 41 (4), 490-523.

FORNET-BETANCOURT, R. (2022). “Supuestos filoséficos del dialogo intercultural”,
https://them.polylog.org/1/ffr-es.htm (acedido a 22.11.2023).

LAHDESMAKI, T. et al. (2020). “Introduction: What Is Intercultural Dialogue and Why It Is
Needed in Europe Today?”. In T. Lahdesmaki et al. (eds.). Intercultural Dialogue in the
European Education Policies: A Conceptual Approach. Cham: Palgrave Macmillan.

LEVEY, G. (2012). “Interculturalism vs. Multiculturalism: A Distinction without a Difference?”.
Journal of Intercultural Studies, 33 (2), 217-224.

MALHEIRQOS, J. (2011). Promocgéo da Interculturalidade e da Integracdo de Proximidade.
Lisboa: ACIDI.

MARQUES, J. et al. (2020). “Imigracao portuguesa, politicas sociais € mediagao intercultural”.
In R. Vieira et al. (orgs.). Migragdes, Minorias Etnicas, Politicas Sociais e (Trans)formagées.
Mediagéo Intercultural e Intervengédo Social (15-31). Porto: Edi¢gdes Afrontamento.

MEER, N. & MODOOD, T. (2012). “How does Interculturalism Contrast with Multiculturalism?”.
Journal of Intercultural Studies, 33 (2), 175-196.

SANTOS, B. (2006). A Gramatica do Tempo: Para uma Nova Cultura Politica. Porto: Edicbes
Afrontamento.

6/7



TAMAYO, J. (2019). “Apologia do dialogo perante os fundamentalismos”. In B. Santos & B.
Martins (eds.). O Pluriverso dos Direitos Humanos: A Diversidade das Lutas pela Dignidade
(121-144). Lisboa: Edigdes 70.

WIEVIORKA, M. (2012). “Multiculturalism: A Concept to be Redefined and Certainly Not
Replaced by the Extremely Vague Term of Interculturalism”. Journal of Intercultural Studies, 33
(2), 225-231.

WOOD, P. & LANDRY, C. (2008). The Intercultural City: Planning for Diversity Advantage.
London: Earthscan.

ZAPATA-BARRERO, R. (2017). “The Intercultural Turn in Europe: Process of Policy Paradigm
Change and Formation”. In F. Mansouri (ed.). Interculturalism at the Crossroads: Comparative
Perspectives on Concepts, Policies and Practices (171-194). Paris: UNESCO.

7/7



