
Dossier p . 2 4Demarcaciones 11 Tras el clinamen

ALTHUSSER.  
LA NECESIDAD  
DEL “GIRO” 
ONTOLÓGICO

Irene Viparelli



p . 2 5Irene Viparelli

INTRODUCCIÓN
Por lo general, el “materialismo aleatorio” ha sido interpretado como la expresión 
de una fractura teórica radical en el desarrollo del pensamiento de Althusser. Esta 
hipótesis parece ser confirmada por el propio Althusser cuando escribe, en una carta 
de 1978 a Merab:

Pero la cuestión es saber cómo “gestionar” ese pasado presunto 
o presuntuoso en una situación como la que estamos atravesan-
do. La única respuesta que encuentro por el momento es el silen-
cio (…). Silencio que puede ser definitivo, ¿por qué no? O bien un 
repliegue para publicar de todos modos algunas pequeñas cosas 
sobre Maquiavelo, Gramsci y compañía, o algunas impertinencias 
sobre la filosofía, vieja idea que arrastro, te acuerdas, pero que 
debo, con la ayuda de la experiencia, rectificar considerablemente 
desde nuestras caminatas por los pastizales, o también sobre la 
tradición epicúrea, ¿quién sabe? Poca cosa en un tiempo en que 
habría que estar armado de suficientes conocimientos concretos 
para hablar de cosas como el Estado, la crisis económica, las or-
ganizaciones, los países “socialistas”, etc. Esos conocimientos 
no los tengo, y sería necesario, como Marx en 1852, “empezar 
desde el principio”, pero ya es muy tarde, dada la edad, el cansan-
cio, el hastío y también la soledad1.

Aquí parece que el silencio althusseriano expresa un sentimiento de fatiga y de 
renuncia ante el inmenso desafío que la contemporaneidad lanza al pensamiento 
revolucionario: las profundas transformaciones históricas ocurridas a nivel global, al 
falsear las categorías dialécticas marxianas, también definen la tarea heroica de una 
refundación radical de la teoría revolucionaria; de una reescritura total de la crítica 
del presente. La reflexión filosófica, las “impertinencias sobre la filosofía”, la “tradi-
ción epicúrea”, se presentan, paralelamente, como una especie de “programa alter-
nativo” al silencio, una reflexión edificada sobre la toma de conciencia de la renuncia 
definitiva al pensamiento revolucionario. 

A lo largo del presente artículo, desarrollaremos una hipótesis interpreta-
tiva totalmente diferente: el materialismo aleatorio, lejos de expresar la renuncia a 
la reflexión política, representa más bien el intento de una refundación “ontológica” 
radical de la teoría revolucionaria, elaborada a partir de las conclusiones fundamen-
tales de la reflexión althusseriana desarrollada durante la segunda mitad de los años 
70 en torno a la cuestión de la “crisis del marxismo”.

Mayo del 68, las luchas anticolonialistas, la emergencia de nuevas subjeti-
vidades antagónicas y la marginalización paralela de la clase obrera tradicional 
constituyen la base histórica sobre la que se fundamenta la exigencia teórica de 
radicalización de la “actitud heterodoxa”, es decir, del paso de la problemática de 

1	  Louis Althusser, « Lettre a Merab », Écrits philosophiques et politiques, t. I, Paris: 
Éditions stock/imec, 1994, pp. 542-543.



Dossier p . 2 6Demarcaciones 11 Tras el clinamen

la “desestalinización de Marx”, central en los años 60, a la cuestión más general 
de la “crisis del marxismo”. Ciertamente, el problema del “redescubrimiento” de la 
potencia revolucionaria de la teoría de Marx persiste, pero ahora está sometido a 
condiciones nuevas y más complejas: ya no basta con “desestalinizar” la teoría de 
Marx, alejando a Marx (y a Lenin) de la interpretación dominante en los organismos 
oficiales del movimiento obrero, sino que ante todo es necesario asumir una nueva 
actitud crítica, capaz de revelar los límites teóricos y políticos de las categorías mar-
xistas y leninistas. Por consiguiente, el movimiento crítico se duplica: es necesario 
a la vez redescubrir el sentido auténtico de la teoría de Marx frente al “marxismo 
oficial” y poner al descubierto sus límites. 

“Dentro de sus límites” es la expresión utilizada por Althusser para formular 
esta exigencia teórica y política de “duplicación” de los momentos de la crítica. Los 
límites son, en primer lugar, consecuencias del “bloqueo estalinista” de la teoría mar-
xista en los años treinta:

Fue en los años treinta cuando el marxismo, que antes aún vivía 
de sus propias contradicciones, fue bloqueado y fijado en fórmu-
las “teóricas”, en una línea y prácticas políticas impuestas a las 
organizaciones obreras por la dirección histórica del estalinismo2.

Según Althusser, el marxismo era, en los años veinte, una teoría “incipiente”; un con-
junto de preguntas imposibles de sistematizar que, por su carácter problemático y 
contradictorio, impulsaban la profundización teórica. Sin embargo, la “sistematiza-
ción estalinista” interrumpió bruscamente este movimiento productivo de elabora-
ción de categorías, sembrando así las semillas de la crisis.

No podemos salir del paso contentándonos con invocar el papel de 
Stalin (…). Hoy es importante tomar conciencia de esas dificultades, 
de esas contradicciones y de esas lagunas, reconocerlas y asumirlas 
plenamente y con lucidez, tanto para extraer las consecuencias que 
están a nuestro alcance, como para esclarecer ciertos aspectos de 
la crisis que vivimos, y para medir la oportunidad histórica que nos 
ofrece si sabemos rectificar las cosas. Porque algunas de estas di-
ficultades tocan precisamente cuestiones vitales de la crisis actual3.

El término “límites” expresa a la vez el carácter contradictorio e inacabado de una 
teoría que, al haber quedado en un estado “embrionario” y haberse bloqueado su 
desarrollo, se configura ahora como un complejo de elementos teóricos parciales, 
insuficientes y necesitados de una elaboración ulterior. La exigencia de una profun-
dización de la actitud crítica se convierte así en un proceso teórico no solamente 
hermenéutico, sino absolutamente creativo, que responde a la necesidad de una 
“reformulación” radical de las categorías marxistas fundamentales.

2	  Louis Althusser, «Enfin la crise du marxisme!», Solitude de Machiavel, Paris: puf, 1998, p. 273.
3	  Ibíd., pp. 274-275.



p . 2 7Irene Viparelli

En este artículo nos detendremos en las consideraciones de Althusser sobre 
los “límites” de la teoría de Marx y su tentativa de “reformulación creativa” de las 
categorías fundamentales, tratando así de mostrar que la exigencia de restablecer 
la “potencia revolucionaria” de la teoría de Marx representa la necesidad más íntima 
del “giro ontológico” llevado a cabo en sus escritos de los años 80. 

LÍMITES METODOLÓGICOS
El primer límite de la teoría de Marx –límite fundamental en tanto que núcleo teórico 
al que, en última instancia, se remiten todos los demás límites– es, según Althusser, 
eminentemente metodológico. La elección de Marx de estructurar su crítica de la 
economía política mediante un orden de exposición que, partiendo de las cate-
gorías más simples y abstractas y siguiendo un movimiento de complejización y 
concreción, alcanza finalmente lo concreto en tanto que “síntesis de múltiples deter-
minaciones, es decir, unidad de la diversidad”4, responde, según Althusser, a dos 
exigencias fundamentales. La primera de ellas es eminentemente “polémica”: Marx 
necesita establecer “un orden en sentido fuerte, que esté fundado en la evidencia 
de su comienzo”5, y que le permita oponer la veracidad de su perspectiva teórica a 
las “evidencias con las que rompe”6. Una lucha de presupuestos, por tanto, que, al 
mismo tiempo que denuncia las “falsas evidencias”, mistificadas y mistificadoras, de 
la economía política clásica, establece un fundamento apodíctico de la teoría revo-
lucionaria. La segunda exigencia, eminentemente filosófica, deriva de una “cierta 
concepción de la ciencia”7, idealista y hegeliana, según la cual todo procedimiento 
del pensamiento, para satisfacer los criterios de verdad científica, debe obedecer a 
ciertas condiciones formales:

De hecho, la Lógica de Hegel, y toda la deducción “dialéctica” de 
la Naturaleza y del Espíritu, sugiere ciertamente que es necesario 
“comenzar”, pero en filosofía, y no en las “ciencias”, por la abs-
tracción pura, que es al mismo tiempo en Hegel no abstracción 
determinada (…) sino abstracción indeterminada. Salvando esta 
diferencia capital, se puede sostener que también en Hegel, la 
Idea de la Ciencia (…) impone comenzar por la abstracción, y que 
el proceso del pensamiento va de lo abstracto a lo concreto, de 
lo más abstracto a lo más concreto; y que la misma Idea impone 
analizar cada contenido (el Ser, la Nada, el devenir, etc.) para des-
cubrir en él el nacimiento del siguiente8.

4	   Karl Marx, Introduction à la critique de l’économie politique, Édition Mathieu 
Garrigues, L’Altipiano, 2008, p. 67.
5	  Louis Althusser, «Avant-propos du livre de G. Duménil, Le concept de loi économique 
dans Le Capital», Solitude de Machiavel, Paris: puf, 1998, p. 262.
6	  Ibíd., p. 263.
7	  Louis Althusser, « Le marxisme aujourd’hui »,  Solitude de Machiavel, Paris: puf, 1998, p. 301.
8	  Louis Althusser, « Marx dans ses limites », in Écrits philosophiques et politiques, Vol. I, 
Éditions stock/imec, 1994, p. 407.



Dossier p . 2 8Demarcaciones 11 Tras el clinamen

El orden de exposición de la crítica marxista de la economía política, lejos de 
expresar la especificidad de la dialéctica materialista –como lo pretendía la tradición 
marxista dominante (y como el mismo Althusser teorizó en sus textos de los años 
60)– representa, por el contrario, un “residuo de idealismo”, el indicio de los límites 
de un pensamiento que, “a pesar de toda su voluntad de ruptura”9, no supo o no pudo 
liberarse definitivamente de las “ideas dominantes de su propio tiempo”10.

Las consecuencias peligrosas de tal “residuo idealista” se manifiestan, según 
Althusser, ya en el segundo capítulo del primer tomo de El Capital, donde Marx desa-
rrolla la teoría de la plusvalía basándose únicamente en el presupuesto de la teoría 
del valor, abriendo así el camino a interpretaciones economicistas e idealistas de la 
teoría de la explotación:

Si uno se queda allí, es decir, si cree que Marx no tiene en mente 
nada más que lo que escribe aquí, se corre el riesgo de tomar 
la presentación (necesariamente contable en ese momento) de la 
plusvalía como una teoría completa de la explotación. Para decirlo 
claramente, se corre el riesgo de reducir la explotación al simple 
cálculo de la plusvalía11.

Es evidente que Marx, revolucionario y comunista, persigue un objetivo distinto, es 
decir, es perfectamente consciente de que la teoría de la explotación, lejos de redu-
cirse a la diferencia entre el valor producido y el salario, está sujeta a múltiples con-
diciones heterogéneas, tanto de orden económico como político e ideológico. Pero 
¿cómo provocar la aparición de ese “otro” que Marx busca? ¿Cómo superar el “límite 
idealista” y, con él, los peligros de las interpretaciones economicistas?

Según Althusser, leer El Capital desde un punto de vista crítico significa decons-
truir su linealidad ilusoria, su coherencia ficticia, haciendo aparecer las lagunas, los 
puntos de desequilibrio, los momentos contradictorios en los que su voluntad de 
ruptura con el idealismo se cumple en la formulación de una metodología radical y 
eminentemente materialista. Estos “lugares teóricos” de ruptura con el orden idea-
lista son, fundamentalmente, dos:

En sus capítulos fuera del orden de exposición, pero también y 
sobre todo en las inyecciones conceptuales dentro del espacio 
teórico conquistado por el análisis, Marx rompía de hecho con 
la idea hegeliana de Ciencia, por tanto de método, por tanto de 
dialéctica12. 

La hipótesis interpretativa de las “inyecciones conceptuales” constituye en particular 
la tesis central del libro de Dumenil, El concepto de ley económica en El Capital: el 

9	  Ibíd., p. 408.
10	  Ibíd.
11	  Louis Althusser, « Avant-propos du livre de G. Duménil, Le concept de loi économique 
dans Le Capital », op. cit., p. 262.
12	  Louis Althusser, « Marx dans ses limites », op. cit., p. 407.



p . 2 9Irene Viparelli

desarrollo de las categorías marxianas desde lo abstracto hacia lo concreto, lejos 
de expresar un proceso dialéctico, muestra al contrario el movimiento de ampliación 
progresiva del campo teórico a través de la posición y combinación continua de nue-
vos conceptos. Un método, en última instancia materialista, que revela a un Marx 
que es, “gracias a Dios, tan poco hegeliano como sea posible”13. 

Estas “inyecciones conceptuales” cumplen, según Althusser, una doble fun-
ción crítica: en primer lugar, permiten identificar tanto los “límites” del campo teó-
rico definido por los conceptos abstractos y una “exterioridad irreductible” a esos 
mismos límites. En segundo lugar, imponen el desplazamiento del análisis hacia un 
nuevo dominio, concreto e histórico, definido por esa “exterioridad irreductible”.

Los capítulos “históricos” de El Capital, que tratan, “fuera del orden de expo-
sición”, sobre la jornada laboral, la manufactura y la gran industria, la acumulación 
originaria, etc., representan el resultado fundamental de ese desplazamiento del aná-
lisis: un verdadero “orden de exposición menor” producido por la brusca interrupción 
del desarrollo categorial de lo abstracto a lo concreto, y por la afirmación inmediata 
de la compleja concretud de la historia.

El Capital, tal como nos lo presenta Althusser, es un “campo de batalla” entre 
idealismo y materialismo, entre dos metodologías opuestas que se disputan la pri-
macía. Por consiguiente, superar sus límites significa deconstruir el “orden de expo-
sición mayor”, disolviendo los elementos idealistas y liberando la teoría de Marx de 
su “envoltura mística”: “Para reconocer, reagrupar y liberar las fuerzas de un pensa-
miento que implica pero excede la unidad formal que debió darse, para existir, hace 
ya más de cien años, como ‘teoría’”14.

DISOLUCIÓN DE LA TÓPICA
La lectura crítica de El Capital permite captar, en las lagunas entre los dos órdenes 
de exposición distintos, en su conjunción problemática, los presupuestos para una 
crítica materialista de la economía política. Sin embargo, Althusser advierte: 

No se trata evidentemente, sobre la base de estas simples obser-
vaciones críticas, que vienen a reforzar en contrapunto las tesis 
de Duménil, de sugerir que habría que dar a El Capital otro “orden 
de exposición’” que sería el suyo15.

Como fiel discípulo de Spinoza, Althusser se opone drásticamente a la hipótesis de 
una Neue Darstellung (nueva exposición), que defina reglas formales diferentes: cual-
quier teoría del conocimiento, en tanto que normativización a priori del desarrollo 
teórico, implicaría necesariamente la imposición violenta de un orden trascendente a 
la lógica específica del objeto de análisis y, consiguiente, una recaída en el idealismo.
De ahí surge la siguiente pregunta: ¿cómo establecer las características fundamentales 
de una metodología verdadera y absolutamente materialista? ¿Cómo asegurar el desa-

13	  Ibíd., p. 405.
14	  Louis Althusser, «Avant-propos du livre de G. Duménil, Le concept de loi économique 
dans Le Capital», op. cit., p. 264.
15	  Ibíd., p. 263.



Dossier p . 3 0Demarcaciones 11 Tras el clinamen

rrollo del conocimiento frente al riesgo de una eventual recaída idealista? ¿Cómo pasar 
de la individuación del “límite metodológico” a la evolución productiva de la teoría?

Según Althusser, la solución puede encontrarse en la propia obra de Marx, en 
algunos pasajes que “sugieren una o varias formas de ‘abordar’ las cosas, es decir, 
de retomar el análisis: la idea de que podría ser fecundo comenzar no ‘por lo simple’, 
sino por una cierta complejidad, idea que no puede dejar de afectar, por extensión, a 
la idea de la que depende, la de comienzo, y al concepto que encarna la homogenei-
dad de lo simple: el valor”16.

El principio esencial de una metodología materialista es la disolución radical 
y definitiva del problema del origen y la asunción inmediata de una “cierta compleji-
dad” como fundamento del análisis. Es una estrategia epistemológica que, sin duda, 
peca de indeterminación, dada su incapacidad para especificar qué se debe entender 
por “una complejidad”: ¿cómo determinar el valor que debe atribuirse a la categoría 
de “cierta”? ¿Cómo podemos establecer el nivel de complejidad necesario para que 
el análisis sea productivo, fecundo?

Althusser muestra la posible solución teórica al problema a través de un 
ejemplo práctico: una teoría materialista de la explotación. El riesgo teórico y polí-
tico (inherente a la teoría de la plusvalía) de reducir la explotación a una simple 
“dimensión contable” solo puede superarse desplazando el análisis hacia un nuevo 
dominio, que no considere únicamente las condiciones abstractas (teoría del valor), 
sino también los presupuestos concretos de la explotación: “Las condiciones de tra-
bajo (primer exterior) (…) las condiciones de reproducción de la fuerza de trabajo 
(segundo exterior) (…) la lucha de clases (tercer y último exterior)”17.

El objetivo de la elección althusseriana de comenzar el análisis con una “cierta 
complejidad” es inmediatamente puesto en evidencia como un intento de liberar el 
método de la oposición teórica entre lo “concreto inmediato”, en tanto que “represen-
tación caótica de un todo”18, y la “abstracción simple”, en tanto que principio episte-
mológico. Por un lado, ya que una “cierta complejidad” difiere esencialmente de la 
“complejidad a secas”, el presupuesto del análisis sigue siendo la abstracción; por 
otro lado, este proceso, cuando toma en cuenta la totalidad de las condiciones “efec-
tivas” de un fenómeno –no solo económicas (condiciones de trabajo), sino también 
políticas (lucha de clases) e ideológicas (reproducción de la fuerza de trabajo)– da 
lugar a una “abstracción compleja”, que reproduce teóricamente las múltiples condi-
ciones históricas de un fenómeno específico.

El efecto fundamental de esta “revolución metodológica” parece ser la 
disolución completa de la “tópica” marxista. La relectura estructuralista de Marx 
en los célebres textos de los años 60, al vincular la “dominación en última ins-
tancia” a una “causalidad estructural” que se da en la historia únicamente bajo la 
forma de la “ausencia”, es decir, únicamente a través de dinámicas “sobredeter-
minantes” que disuelven toda autonomía de lo económico, esta relectura había 
así interpretado el primado de la estructura como una verdad visible únicamente 

16	  Ibíd.
17	  Ibíd., p. 262.
18	  K. Marx, Introduction à la critique de l’économie politique, op. cit., p. 66.



p . 3 1Irene Viparelli

al nivel del análisis científico. La posibilidad de comenzar por una “cierta comple-
jidad”, de asumir la multiplicidad de presupuestos heterogéneos de un fenómeno 
como punto de partida del análisis, al nivelar también en el plano teórico las 
condiciones económicas, políticas e ideológicas de la producción, sustrae a lo 
económico su última “primacía”, disolviendo completamente tanto la categoría 
de “dominación” como, en consecuencia, la imagen “tópica” de la sociedad. La 
reflexión sobre los “límites metodológicos” de Marx parece llevar así el análisis 
de Althusser hacia la disolución definitiva del binomio estructura-superestructura 
y hacia una representación de la sociedad capitalista como una “realidad com-
pleja”, estructurada en una multiplicidad de condiciones heterogéneas: económi-
cas, políticas e ideológicas19.

REFORMULACIÓN DE LA TÓPICA
La hipótesis de la disolución definitiva de la tópica parece ser contradicha por el 
propio Althusser, quien, aún a fines de los años 70, no solo sigue reflexionando 
sobre la relación estructura-superestructura, sino que, fiel a la perspectiva ya desa-
rrollada en Ideología y aparatos ideológicos del Estado, reconoce en la concepción 
marxista de la superestructura otro límite fundamental de Marx. La representación 
marxiana de lo político y lo ideológico revela, según Althusser, dos topoi cuya inca-
pacidad de romper definitivamente con los postulados idealistas bloquea el desa-
rrollo teórico. En realidad, la contradicción es solo aparente, ya que, como se busca 
mostrar en este apartado, la disolución del binomio marxiano estructura-superes-
tructura en el plano metodológico implica una reformulación de la tópica capaz de 
superar los límites de la concepción marxista de la política y la ideología.

Althusser, respecto al límite “político” de Marx, afirma que este “estaba para-
lizado por la representación burguesa del Estado, de la política, etc., al punto de 
reproducirla únicamente bajo una forma negativa (crítica de su carácter jurídico)”20, 
aceptando así, de manera acrítica, los presupuestos fundamentales de la ideología 
jurídica burguesa: la separación entre sociedad civil y Estado, por un lado, y la identi-
ficación del Estado con la política, por otro.

Así como Marx presentó conscientemente El Capital como “crítica 
de la economía política”, debemos llegar a la meta que él no pudo 
alcanzar: una “crítica de la política”, tal como es impuesta por la 
concepción ideológica y la práctica de la política burguesa21.

19	  La “revolución metodológica” supera definitivamente el enfoque sintomal cuando 
desplaza el análisis del plano hermenéutico al plano creativo: “Son las contradicciones y las 
exigencias de esta crisis, en resumen, su ‘tendencia”’ las que nos hacen ver lo que falta en Marx, 
porque hoy tenemos una necesidad vital de ello: ver claro en el imperialismo, en el Estado, en 
la ideología, en el partido y en la política » (L. Althusser, « Le marxisme auhourd’hui », op. cit., p. 
308. Subrayado nuestro). Invisibilidad y ausencia ya no indican un elemento latente, sino que 
se convierten en el signo de “lo que falta absolutamente”, de un invisible-ausente que revela los 
ámbitos en los que el proceso teórico debe volverse absolutamente innovador.
20	  Louis Althusser, «Le marxisme comme théorie “finie”», Solitude de Machiavel, op. cit., p. 286.
21	  Ibíd., p. 287.



Dossier p . 3 2Demarcaciones 11 Tras el clinamen

Althusser desarrolla esta “crítica de la política” –presupuesto de una concepción radi-
calmente materialista de la política– revisitando críticamente las tesis esenciales de 
Marx y Lenin sobre el Estado. En primer lugar, la de la separación necesaria del Estado:

¿Separado de qué? Esa es toda la cuestión. ¿“Separado de la so-
ciedad”? (…) Creo que hay que entender que, para Marx y Lenin, si 
el Estado está “separado”, lo está en el sentido fuerte de “separa-
do de la lucha de clases”. (…) Si digo que el Estado está separado 
de la lucha de clases (que se desarrolla en la producción-explo-
tación, en los aparatos políticos y en los aparatos ideológicos) 
es porque está hecho para eso, hecho para estar separado de ella, 
porque necesita esa “separación” para poder intervenir en la lu-
cha de clases y “en todas direcciones”: no solo en la lucha de la 
clase obrera, para mantener el sistema de explotación y opresión 
general de la clase burguesa sobre las clases explotadas, sino 
también, eventualmente, en la lucha de clases interna de la clase 
dominante, contra la división de esta, que puede ser para ella, si 
la lucha de la clase obrera y popular es fuerte, un grave peligro22. 

Según Althusser, la definición del Estado como una realidad separada de la lucha 
de clases permite, por un lado, esclarecer las tesis de Marx y Lenin sobre la “sepa-
ración”, dándoles un sentido no ideológico; y por otro, clarificar otra definición igual-
mente oscura: la del Estado como “instrumento” de la clase dominante. Solo como 
realidad separada de la lucha de clases, el Estado puede cumplir la tarea de proteger 
los intereses de la clase dominante, situándose por encima tanto de la lucha de cla-
ses como de las oposiciones internas a la propia clase dominante.

Sin embargo, esta tesis de la “separación”, lejos de agotar el problema del 
Estado, no logra determinar la dinámica específica por la cual el Estado, en tanto 
que entidad separada, interviene en la lucha de clases. Althusser toma entonces 
en consideración una tercera definición, formulada por Lenin en la conferencia de 
Sverdlovsk sobre el Estado en 1919: “El Estado es una máquina especial”, inten-
tando describir su sentido a través del análisis filológico. La hipótesis de Althusser 
es que la elección del término “máquina” proviene del significado dominante del 
término en el siglo xix:

Tras el descubrimiento de la máquina de vapor, de la máquina 
electromagnética, etc., es decir, en el sentido de un dispositivo 
artificial que incluye un motor impulsado por una energía I, segui-
do de un sistema de transmisión, cuyo conjunto está destinado a 
transformar una energía definida (A) en otra energía definida (B)23.

22	  Louis Althusser, «Marx dans ses limites», op. cit., pp. 437-438.
23	  Ibíd., pp. 475-476.



p . 3 3Irene Viparelli

El Estado, entonces, es una “máquina” porque su tarea específica es transformar la 
energía. En relación con la energía B, es decir, la energía resultante de la transforma-
ción realizada, el Estado se define como una “máquina de poder”:

La mayor parte de su actividad consiste en producir poder legal, es 
decir, leyes, decretos y resoluciones; la otra parte de su actividad con-
siste en controlar su aplicación por parte de los propios funcionarios 
del Estado, sometidos a su vez al control de cuerpos de inspección24.

En cuanto a la energía motriz, o energía A, el Estado se define más bien como una 
máquina de fuerza o como máquina de violencia: la energía que permite al Estado fun-
cionar es precisamente “la fuerza o la Violencia de la lucha de clases, la Fuerza o la 
Violencia que “aún no” ha sido transformada en Poder, que no ha sido transformada 
en leyes y en derecho”25. En realidad, precisa Althusser, no se trata de la fuerza y de la 
violencia de la lucha de clases sin más, sino únicamente del exceso de fuerza de una 
clase sobre otra, de la “diferencia de fuerza conflictual” entre las clases. Es por ello 
que solo la fuerza de la clase dominante se representa en el Estado.

El objetivo último de este proceso de transformación de la violencia en poder 
es, según Althusser, la represión de la violencia originaria, del núcleo antagónico del 
modo de producción capitalista:

Así como Marx pudo decir que “en el traje el sastre ha desapare-
cido” (él y toda la energía que gastó al cortar y coser), en el Esta-
do todo el trasfondo del enfrentamiento de fuerzas y violencias, 
las peores violencias de la lucha de clases han desaparecido, en 
favor de su única resultante: la Fuerza de la clase dominante, que 
ni siquiera se presenta como lo que es: exceso de su propia fuerza 
sobre la de las clases dominadas, sino simplemente como Fuerza 
sin más. Y es esa Fuerza o Violencia la que es entonces transfor-
mada en poder por la máquina del Estado26.

Solo gracias a este poder de mistificación, a este proceso de represión del antago-
nismo, es que el Estado logra cumplir su tarea histórica: asegurar tanto la reproducción 
de las relaciones capitalistas de producción como su propia reproducción como “ins-
trumento” de la clase dominante. Althusser llega así a una nueva definición del Estado:

Es “el círculo de la reproducción del Estado en sus funciones de 
instrumento al servicio de la reproducción de las condiciones de 
la producción, por tanto de la explotación, por tanto de las condi-
ciones de existencia de la dominación de la clase explotadora”, lo 
cual constituye en sí la gran mistificación objetiva27.

24	  Ibíd., p. 478.
25	  Ibíd., p. 480.
26	  Ibíd., pp. 480-481.
27	  Ibíd., p. 499.



Dossier p . 3 4Demarcaciones 11 Tras el clinamen

El Estado es la “mistificación objetiva”, una verdadera máquina ideológica cuyo obje-
tivo principal es producir, borrando todas las huellas de su violencia constitutiva, la 
ilusión de una sociedad pacificada y consensual. Por lo tanto, lejos de ser “el lugar 
de la política”, el Estado es más bien el lugar de la “mistificación de la política”; la 
realidad de una “prodigiosa operación de anulación, amnesia y represión políticas”28.

Una teoría verdaderamente materialista de la política, entonces, que renuncie 
definitivamente a los binomios constitutivos de la ideología jurídica burguesa, ha de 
definirse a partir de la separación radical entre la política y el Estado: 

No se trata aquí tampoco de “ampliar” la política existente, sino de 
saber estar atento a la política (savoir être à l’écoute de la politique) 
allí donde nace y se hace. Actualmente se perfila una tendencia im-
portante para sacar a la política de su estatuto jurídico burgués. La 
antigua distinción partido/sindicato se pone a prueba, surgen inicia-
tivas políticas completamente imprevistas fuera de los partidos e in-
cluso del movimiento obrero (ecología, luchas de las mujeres, de los 
jóvenes, etc.), en una gran confusión, sin duda, pero que puede ser 
fecunda. La “politización generalizada” (…) es un síntoma que debe 
interpretarse como una puesta en cuestión, a veces salvaje pero pro-
funda, de las formas burguesas clásicas de la política29.

En el mismo momento en que la “Política” se libera de su mistificación idealista, 
pierde también su apariencia trascendente y se revela como sinónimo de lucha de 
clases, de antagonismo, de resistencia extendida a todos los niveles sociales.

El “límite ideológico” de Marx, al expresar también el síntoma de una persis-
tente relación entre el análisis marxista y los principios idealistas, se revela estruc-
turalmente ligada tanto al límite metodológico como al límite político: el hecho de 
haber desarrollado la teoría del fetichismo en el primer capítulo del primer tomo de 
El Capital, y por tanto únicamente desde el supuesto de la teoría del valor, llevó a 
Marx, en ausencia de categorías concretas, a asumir implícitamente los supuestos 
de la ideología jurídica burguesa:

La paradoja es que Marx opone las relaciones entre los hom-
bres a las relaciones entre las cosas, mientras que la realidad 
misma del derecho expresa estas relaciones en su unidad. En 
verdad, examinando de cerca el texto de Marx, se advierte que 
no se opone tanto a esa unidad como al hecho de que ella sea 
aparente: las relaciones de los hombres entre sí les aparecen 
como las relaciones entre las cosas. Pero esa apariencia, que 
Marx constata que, una vez desmontada teóricamente, sigue 
subsistiendo, forma igualmente parte de la realidad de las re-
laciones sociales como la otra apariencia: la de la inmediatez y 

28	  Ibíd., pp. 481-482.
29	  Louis Althusser, « Le marxisme comme théorie “finie”», op. cit., p. 289.



p . 3 5Irene Viparelli

transparencia de las relaciones entre los hombres y “sus cosas” 
o “sus productos” (...). Mientras se permanezca atrapado en el 
sistema conceptual de la oposición persona/cosa, que son dos 
categorías fundamentales del derecho y de la ideología jurídica, 
se puede defender tanto la posición de Marx como la contraria, 
o asumir ambas a la vez, o incluso rechazarlas30. 

Es necesario constituir la teoría del fetichismo más allá de todo idealismo, a partir de 
las condiciones concretas de la mistificación, suponiendo entonces, por un lado, la 
lucha de clases y, por otro, la existencia del Estado. Así constituido, el fetichismo ya 
no aparece como una parte de la teoría del valor, sino como un momento de la teoría 
más general de la ideología, tal como se anuncia en Ideología y aparatos ideológi-
cos del Estado. En su función positiva, en tanto que “realidad objetiva ‘en la que’ los 
hombres –aquí las clases, pero también los individuos en ellas– ‘toman conciencia’ 
de sus conflictos de clase y ‘los llevan hasta el final’”31, la ideología es un momento 
fundamental de la lucha de clases. En su connotación negativa, en tanto que ideo-
logía de la clase dominante encarnada por el Estado, la ideología es un poder de 
mistificación, un poder de represión de la violencia de clases, es decir, fetichismo32.	

30	  Louis Althusser, «Marx dans ses limites», op. cit., pp. 501-502.
31	  Ibíd., p. 510.
32	  “Si se admite que, en Marx, en el Prefacio a la Contribución a la Crítica de la Economía 
Política, el materialismo se asigna a la pregunta: ¿de dónde vienen las ideas?, es decir, a la 
determinación de la conciencia por las condiciones materiales, a esa dialéctica de las formas 
de conciencia y de las formas materiales. Lenin va a añadir una segunda dialéctica, que será la 
de las formas de conciencia y del Estado; la oposición radical a la forma existente del Estado 
será entonces el criterio de la conciencia revolucionaria socialdemócrata, también denominada 
conciencia de clase. A partir de ahí, será necesario, en parte, reformular el materialismo en este 
nuevo espacio (conciencia contra Estado), al tiempo que se lo rearticula con el anterior (con-
ciencia, relaciones de producción).

Aquí es donde entran en juego nuevos enunciados sobre el materialismo, leninistas, incluso 
post-leninistas, que ya no pueden ser, en ningún caso, los de 1857, que Althusser condensa en 
la relación de la ideología, para mí, lo subjetivo, y del todo o totalidad concreta, y en la relación de 
la ideología y del Estado. Althusser tendrá así dos enunciados sobre la ideología; el primero: ‘la 
ideología representa la relación imaginaria de los individuos con sus condiciones de existencia’, 
que corresponde al primer espacio. Y el segundo, referido a la relación entre ideología y Estado: 
ese es el segundo espacio”. (Sylvain Lazarus, «Althusser, la politique et l’histoire», en S. Lazarus 
(dir.), Politique et philosophie dans l’œuvre de Louis Althusser, París: puf, 1993, pp. 16-17). Étienne 
Balibar, paralelamente, subraya el carácter problemático de esta “doble espacialidad” de la ideo-
logía: “A fin de cuentas, reconozcámoslo, la visión de la política que nos ofrece Althusser a partir 
de su concepción de la ideología es una visión trágica (…).

Una visión trágica, porque las ‘masas’ (la unidad potencial de los individuos pertenecientes a las 
clases dominadas, a las clases populares) se nos aparecen irremediablemente divididas. 
Entiéndase: ellas están desgarradas internamente entre dos instancias, dos modos de existencia 
y organización de su propio imaginario: el comportamiento ‘normal’, conforme al funcionamiento 
de los aparatos ideológicos de Estado, que cubren toda la sociedad (y cuya fuerza no puede com-
pararse con la de simples ‘ideas’), y las consecuencias comunitarias, igualitarias, libertarias de su 
experiencia, en el corazón de la cual siempre ya vive una revuelta latente. Ahora bien, no hay absolu-
tamente ninguna garantía de que este segundo aspecto se imponga al primero. Ni inversamente”
 
(É. Balibar, «Le non-contemporain», Écrits pour Althusser, París: La Découverte, 1991, p. 116).



Dossier p . 3 6Demarcaciones 11 Tras el clinamen

Este recorrido sobre los límites de la concepción marxista de la “superestructura” 
esclarece una nueva representación “tópica” de la sociedad, que conserva muy poco 
de la antigua formulación marxista. En efecto, estructura y superestructura ya no 
indican en absoluto la supuesta separación o primacía de lo económico respecto 
a lo político y lo ideológico, sino que describen más bien dos modos diferentes 
de existencia de lo económico, lo político y lo ideológico. En tanto que elemen-
tos estructurales, las relaciones económicas, políticas e ideológicas se presentan 
como relaciones de fuerza, relaciones antagónicas, lucha de clases. Como facto-
res superestructurales, funciones de la reproducción social, se presentan de forma 
mistificada, como expresión de la dominación de clase. En resumen, la “estructura”, 
en el dispositivo althusseriano, ya no indica el lugar de la relación dialéctica entre 
capital y trabajo asalariado, sino que expresa el núcleo antagónico de la sociedad 
capitalista, la lucha de clases que se despliega en las relaciones de producción-ex-
plotación, en los aparatos políticos e ideológicos. Paralelamente, la “superestruc-
tura” ya no representa el lugar subordinado de la política y de la ideología, sino más 
bien el poder mistificador del Estado que hace posible el proceso de reproducción 
de las relaciones de explotación capitalistas. 

En esta “nueva tópica”, “el proceso de producción debe concebirse (para no 
permanecer abstracto) como un momento decisivo del proceso de reproducción”33. 
Ya no es la relación económica entre capital y trabajo asalariado, sino el poder de 
mistificación del Estado, el que se revela, en última instancia, como el presupuesto 
fundamental de la sociedad capitalista34.

CONCLUSIONES 
La reflexión sobre la “crisis del marxismo” permite reconducir las insuficiencias fun-
damentales de la teoría marxista a dos núcleos esenciales, que pueden definirse 
como “límite metodológico” y “límite tópico”, íntimamente vinculados entre sí: la 
disolución de la “última instancia”, es decir, la equivalencia epistemológica entre las 
condiciones económicas, políticas e ideológicas de la producción, se traduce en la 
exigencia de una reformulación radical de las categorías de estructura y superestruc-
tura. Ya no se trata de “deducir” la dimensión política e ideológica de las relaciones 
económicas, sino más bien de analizar la dialéctica histórica entre estructura anta-
gónica de las relaciones sociales y poder mistificador de la superestructura. No se 
trata entonces de pensar la reproducción a partir de la producción, sino de conside-

33	  Louis Althusser, « Marx dans ses limites », op. cit., p. 409. Ver también, Marc Guillaume, 
«Requiem pour la superstructure», Dialectiques, n. 15-16, Paris: 1976, pp. 99-104.
34	  La tópica, en su nueva forma, es un instrumento teórico al que la teoría revolucionaria 
no puede renunciar: “Las teorías que se apoyan en una tópica como las que conocemos 
(Marx, Freud), no por casualidad son teorías que, en sus propios principios teóricos, poseen 
los medios para pensar su propia práctica; me refiero no a su práctica teórica, sino a la prác-
tica específica (lucha de clases, cura) que tienen por efecto desencadenar. Sin tópica, no se 
puede uno ‘orientar’ en una coyuntura. El objeto de una práctica (real, no teórica) es siempre 
una coyuntura. En una práctica, como la del revolucionario marxista-leninista o la del psicoa-
nalista, el poseedor de la teoría debe saber qué lugar ocupa en la coyuntura que se propone 
transformar en y por su práctica, en función del lugar que ocupan los demás ‘elementos’ com-
binados en dicha práctica». (Louis Althusser, “Notes sur la philosophie”, Écrits philosophiques et 
politiques, t. ii, París, Éditions stock/imec, 1997, p. 326).



p . 3 7Irene Viparelli

rar el antagonismo estructural de las relaciones sociales a partir, y al interior de, las 
dinámicas fetichistas que hacen posible la reproducción de la sociedad capitalista. 

Las consecuencias de esta reformulación inédita de la tópica son fundamen-
talmente tres: 1) La mistificación se convierte en la fuerza productiva esencial del 
capital. En tanto que poder de represión del antagonismo, la “mistificación objetiva” 
hace posible la reproducción continua de las relaciones capitalistas de producción 
y explotación. Representa, por tanto, la principal fuerza histórica dentro de una con-
cepción del continuum histórico como eterna reproducción de la misma lógica feti-
chista35. 2) La normalización del antagonismo. La subordinación de la estructura 
(aquí entendida como el antagonismo constitutivo de las relaciones sociales) a la 
superestructura disuelve toda autonomía de la lucha de clases respecto a los pro-
cesos superestructurales, los cuales reproducen constantemente tanto al sujeto 
antagónico como los procesos de represión. En consecuencia, la lucha de clases 
permanece circunscrita al dominio del funcionamiento normal de la sociedad capita-
lista. 3) La separación definitiva entre historia y revolución. La negación de la lucha 
de clases como potencia revolucionaria, al romper el vínculo entre sujeto antagónico 
y revolución, separa definitivamente la revolución de la dialéctica histórica. Habiendo 
perdido todo vínculo con el devenir, la revolución se configura esencialmente como 
antítesis del desarrollo histórico: en tanto que proceso coyuntural de destrucción 
del tiempo histórico, es esencialmente “ruptura”, “interrupción”, “bloqueo” de las rela-
ciones producción-reproducción, estructura-superestructura; disolución de la lógica 
mistificadora del Estado y emergencia del antagonismo estructural de la praxis 
social. La revolución, así, al rechazar todo vínculo dialéctico con el capital, se plantea 
en un terreno absolutamente discontinuo: más allá de las relaciones de producción 
y reproducción capitalistas; más allá del plano óntico de las relaciones sociales de 
explotación; más allá de la historia. 

Nuestra hipótesis es que esta absolutización de la escisión entre historia y 
revolución representa la conditio sine qua non y la necesidad esencial del “giro onto-
lógico”36. De hecho, hay que tomar en serio a Althusser cuando define el materialismo 

35	  “El aparato ideológico es codificación/regulación/control de las series temporales, 
porque las construye y determina, delimita su apertura y las sedimenta en ciclos abiertos por 
un origen y cerrados por un fin. Mediante el control del tiempo, los aparatos ideológicos se 
vuelven completamente totalitarios. La ideología es una potencia histórica y afirma su preten-
sión constituyente porque realiza el efecto-tiempo. Se representa ontológicamente constitu-
yente porque se plantea tener en sus manos la historia en lo idéntico” (Aldo Pardi, « Critica della 
soggettività costituente, transindividuale e materialismo aleatorio nella categoria di “processo 
senza soggetto” di Louis Althusser », en Maria Turchetto (dir.), Giornate di Studio sul pensiero di 
Louis Althusser, Milano: Mimesis, 2006, p. 63).
36	  Cfr. A. Pardi, «Critica della soggettività costituente, transindividuale e materialismo 
aleatorio nella categoria di “processo senza soggetto” di Louis Althusser» (op. cit.) y A. Pardi, 
Campo di battaglia, Verona: Ombre corte, 2008. Las tesis de Pardi sobre la disolución del 
tiempo por el espacio como estrategia de liberación de la ideología y de la “potencia histórica” 
de la ideología ayudan a esclarecer la relación entre la coyuntura revolucionaria y la reproduc-
ción de las relaciones de producción: mientras que esta última es la “potencia histórica” que 
clasifica el continuum histórico como “eterno retorno” de una misma dinámica mistificadora, la 
coyuntura revolucionaria aparece precisamente como disolución del tiempo (el de la dinámica 
mistificadora-reproductiva) y afirmación de la primacía del espacio (emergencia del antago-
nismo constitutivo de las múltiples relaciones sociales).



Dossier p . 3 8Demarcaciones 11 Tras el clinamen

aleatorio como “pensamiento de la coyuntura”37. Esta definición, en efecto, abre el 
camino a una interpretación específica del materialismo aleatorio como expresión 
de la reformulación y la radicalización de la “teoría de la coyuntura” esbozada por 
Althusser en sus reflexiones sobre Lenin y Maquiavelo en los años 60 y comienzos 
de los 70. Aunque en estos textos la revolución ya era concebida como un fenómeno 
esencialmente coyuntural, conservaba aún una necesidad eminentemente histórica.

La coyuntura leninista difería de la maquiaveliana a causa de la dialéctica 
capitalista que, por un lado, gracias a su lógica sobredeterminante, había determi-
nado las condiciones objetivas de la revolución; y, por otro, gracias al vínculo que 
une, en última instancia, clase y partido revolucionario, había llenado el “lugar vacío” 
de Maquiavelo con el “lleno subjetivo” del partido bolchevique. La revolución, de este 
modo, gracias a la dialéctica capitalista, pudo pasar del plano de la imposibilidad al 
plano de la realidad histórica.

La reflexión sobre la “crisis del marxismo”, en la medida en que disuelve la 
“última instancia”, al rechazar la relación capital-trabajo como presupuesto de la 
sociedad capitalista y reconocer en el poder mistificador del Estado el secreto de la 
sociedad contemporánea, disuelve definitivamente el antiguo vínculo entre coyun-
tura revolucionaria y dialéctica del capital, y al mismo tiempo abre el camino a una 
reformulación ontológica de la teoría de la revolución. La fundación de la sociedad 
capitalista sobre el poder mistificador del capital, al revelar el núcleo “vacío” del orden 
social, hace aparecer la precariedad esencial del ser y reconoce la ruptura aleatoria 
de la relación fetichista entre estructura y superestructura como posibilidad onto-
lógica omnipresente. Así, el develamiento revolucionario de la esencia coyuntural 
del ser, al no estar ya asociado a la dialéctica capitalista, aparece como posibilidad 
enraizada en la ausencia de fundamento ontológico. De modo análogo, la figura del 
vacío, al dejar de ser la expresión maquiaveliana de la imposibilidad coyuntural de la 
revolución, se convierte en la figura ontológica de la liberación por excelencia.

Este desplazamiento ontológico de la revolución, sin embargo, se revela de 
forma inmediata y profundamente problemática: ¿Cómo puede la potencia libera-
dora, afirmada a partir de la disolución de los vínculos superestructurales, adquirir 
una existencia histórica? ¿Y cómo puede reafirmarse en tanto que lógica inmanente 
a los procesos reproductivos? ¿Cómo podemos asegurar que el movimiento de 
constitución de la necesidad histórica a partir del encuentro aleatorio de elementos 
no implique la reafirmación de una lógica mistificadora? ¿Cómo podemos conectar 
coyuntura e historia, acontecimiento y proceso?

37	  Louis Althusser, « Le courant souterrain du matérialisme de la rencontre », Écrits philo-
sophiques et politiques, t. I, op. cit., p. 574.


