ALTHUSSER.
LA NECESIDAD
DEL “GIRO”
ONTOLOGICO

Irene Viparelli

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen



INTRODUCCION
Por lo general, el “materialismo aleatorio” ha sido interpretado como la expresién
de una fractura tedrica radical en el desarrollo del pensamiento de Althusser. Esta
hipdtesis parece ser confirmada por el propio Althusser cuando escribe, en una carta
de 1978 a Merab:

Pero la cuestion es saber como “gestionar” ese pasado presunto
0 presuntuoso en una situacion como la que estamos atravesan-
do. La unica respuesta que encuentro por el momento es el silen-
cio (...). Silencio que puede ser definitivo, ;por qué no? O bien un
repliegue para publicar de todos modos algunas pequefias cosas
sobre Maquiavelo, Gramsci y compainiia, o algunas impertinencias
sobre la filosofia, vieja idea que arrastro, te acuerdas, pero que
debo, con la ayuda de la experiencia, rectificar considerablemente
desde nuestras caminatas por los pastizales, o también sobre la
tradicion epicurea, ;quién sabe? Poca cosa en un tiempo en que
habria que estar armado de suficientes conocimientos concretos
para hablar de cosas como el Estado, la crisis econdmica, las or-
ganizaciones, los paises “socialistas”, etc. Esos conocimientos
no los tengo, y seria necesario, como Marx en 1852, “empezar
desde el principio”, pero ya es muy tarde, dada la edad, el cansan-
cio, el hastio y también la soledad".

Aqui parece que el silencio althusseriano expresa un sentimiento de fatiga y de
renuncia ante el inmenso desafio que la contemporaneidad lanza al pensamiento
revolucionario: las profundas transformaciones histéricas ocurridas a nivel global, al
falsear las categorias dialécticas marxianas, también definen la tarea heroica de una
refundacion radical de la teoria revolucionaria; de una reescritura total de la critica
del presente. La reflexion filoséfica, las “impertinencias sobre la filosofia”, la “tradi-
cidn epicurea”, se presentan, paralelamente, como una especie de “programa alter-
nativo” al silencio, una reflexion edificada sobre la toma de conciencia de la renuncia
definitiva al pensamiento revolucionario.

A lo largo del presente articulo, desarrollaremos una hipétesis interpreta-
tiva totalmente diferente: el materialismo aleatorio, lejos de expresar la renuncia a
la reflexién politica, representa mas bien el intento de una refundacion “ontoldgica”
radical de la teoria revolucionaria, elaborada a partir de las conclusiones fundamen-
tales de la reflexién althusseriana desarrollada durante la segunda mitad de los afios
70 en torno a la cuestién de la “crisis del marxismo”.

Mayo del 68, las luchas anticolonialistas, la emergencia de nuevas subjeti-
vidades antagonicas y la marginalizacion paralela de la clase obrera tradicional
constituyen la base histérica sobre la que se fundamenta la exigencia tedrica de
radicalizacion de la “actitud heterodoxa”, es decir, del paso de la problematica de

1 Louis Althusser, « Lettre a Merab », Ecrits philosophiques et politiques, t. |, Paris:
Editions STOCK/IMEC, 1994, pp. 542-543.

Irene Viparelli p.25



la “desestalinizacion de Marx”, central en los afos 60, a la cuestion mas general
de la “crisis del marxismo”. Ciertamente, el problema del “redescubrimiento” de la
potencia revolucionaria de la teoria de Marx persiste, pero ahora esta sometido a
condiciones nuevas y mas complejas: ya no basta con “desestalinizar” la teoria de
Marx, alejando a Marx (y a Lenin) de la interpretacion dominante en los organismos
oficiales del movimiento obrero, sino que ante todo es necesario asumir una nueva
actitud critica, capaz de revelar los limites tedricos y politicos de las categorias mar-
xistas y leninistas. Por consiguiente, el movimiento critico se duplica: es necesario
a la vez redescubrir el sentido auténtico de la teoria de Marx frente al “marxismo
oficial” y poner al descubierto sus limites.

“Dentro de sus limites” es la expresion utilizada por Althusser para formular
esta exigencia tedrica y politica de “duplicacion” de los momentos de la critica. Los
limites son, en primer lugar, consecuencias del “bloqueo estalinista” de la teoria mar-
xista en los afios treinta:

Fue en los afios treinta cuando el marxismo, que antes aun vivia
de sus propias contradicciones, fue bloqueado y fijado en formu-
las “tedricas”, en una linea y practicas politicas impuestas a las
organizaciones obreras por la direccion histérica del estalinismo?.

Segun Althusser, el marxismo era, en los afios veinte, una teoria “incipiente”; un con-
junto de preguntas imposibles de sistematizar que, por su caracter problematico y
contradictorio, impulsaban la profundizacién teérica. Sin embargo, la “sistematiza-
cion estalinista” interrumpié bruscamente este movimiento productivo de elabora-
cién de categorias, sembrando asi las semillas de la crisis.

No podemos salir del paso contentandonos con invocar el papel de
Stalin (...). Hoy es importante tomar conciencia de esas dificultades,
de esas contradicciones y de esas lagunas, reconocerlas y asumirlas
plenamente y con lucidez, tanto para extraer las consecuencias que
estan a nuestro alcance, como para esclarecer ciertos aspectos de
la crisis que vivimos, y para medir la oportunidad histérica que nos
ofrece si sabemos rectificar las cosas. Porque algunas de estas di-
ficultades tocan precisamente cuestiones vitales de la crisis actual®.

El término “limites” expresa a la vez el caracter contradictorio e inacabado de una
teoria que, al haber quedado en un estado “embrionario” y haberse bloqueado su
desarrollo, se configura ahora como un complejo de elementos tedricos parciales,
insuficientes y necesitados de una elaboracién ulterior. La exigencia de una profun-
dizacién de la actitud critica se convierte asi en un proceso teérico no solamente
hermenéutico, sino absolutamente creativo, que responde a la necesidad de una
“reformulacién” radical de las categorias marxistas fundamentales.

2 Louis Althusser, «<Enfin la crise du marxismel», Solitude de Machiavel, Paris: PUF, 1998, p. 273.
3 Ibid., pp. 274-275.

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen



En este articulo nos detendremos en las consideraciones de Althusser sobre
los “limites” de la teoria de Marx y su tentativa de “reformulacién creativa” de las
categorias fundamentales, tratando asi de mostrar que la exigencia de restablecer
la “potencia revolucionaria” de la teoria de Marx representa la necesidad mas intima
del “giro ontolégico” llevado a cabo en sus escritos de los afios 80.

LIMITES METODOLOGICOS

El primer limite de la teoria de Marx —limite fundamental en tanto que ntcleo tedrico
al que, en ultima instancia, se remiten todos los demas limites— es, segun Althusser,
eminentemente metodoldgico. La eleccion de Marx de estructurar su critica de la
economia politica mediante un orden de exposicién que, partiendo de las cate-
gorias mas simples y abstractas y siguiendo un movimiento de complejizacion y
concrecion, alcanza finalmente lo concreto en tanto que “sintesis de multiples deter-
minaciones, es decir, unidad de la diversidad™, responde, segun Althusser, a dos
exigencias fundamentales. La primera de ellas es eminentemente “polémica”: Marx
necesita establecer “un orden en sentido fuerte, que esté fundado en la evidencia
de su comienzo™, y que le permita oponer la veracidad de su perspectiva tedrica a
las “evidencias con las que rompe”. Una lucha de presupuestos, por tanto, que, al
mismo tiempo que denuncia las “falsas evidencias”, mistificadas y mistificadoras, de
la economia politica clasica, establece un fundamento apodictico de la teoria revo-
lucionaria. La segunda exigencia, eminentemente filosdéfica, deriva de una “cierta
concepcion de la ciencia, idealista y hegeliana, segun la cual todo procedimiento
del pensamiento, para satisfacer los criterios de verdad cientifica, debe obedecer a
ciertas condiciones formales:

De hecho, la Légica de Hegel, y toda la deduccion “dialéctica” de
la Naturaleza y del Espiritu, sugiere ciertamente que es necesario
“comenzar”, pero en filosofia, y no en las “ciencias”, por la abs-
traccion pura, que es al mismo tiempo en Hegel no abstraccién
determinada (...) sino abstraccién indeterminada. Salvando esta
diferencia capital, se puede sostener que también en Hegel, la
Idea de la Ciencia (...) impone comenzar por la abstraccion, y que
el proceso del pensamiento va de lo abstracto a lo concreto, de
lo mas abstracto a lo mas concreto; y que la misma Idea impone
analizar cada contenido (el Ser, la Nada, el devenir, etc.) para des-
cubrir en él el nacimiento del siguiente®.

4 Karl Marx, Introduction a la critique de I'économie politique, Edition Mathieu
Garrigues, L'Altipiano, 2008, p. 67.

5 Louis Althusser, «Avant-propos du livre de G. Duménil, Le concept de loi économique
dans Le Capital», Solitude de Machiavel, Paris: PUF, 1998, p. 262.

6 Ibid., p. 263.

7 Louis Althusser, « Le marxisme aujourd’hui », Solitude de Machiavel, Paris: PUF, 1998, p. 301.
8 Louis Althusser, « Marx dans ses limites », in Ecrits philosophiques et politiques, Vol. |,

Editions STOCK/IMEC, 1994, p. 407.

Irene Viparelli p.27



El orden de exposicion de la critica marxista de la economia politica, lejos de
expresar la especificidad de la dialéctica materialista —como lo pretendia la tradicion
marxista dominante (y como el mismo Althusser teorizé en sus textos de los afios
60)- representa, por el contrario, un “residuo de idealismo”, el indicio de los limites
de un pensamiento que, “a pesar de toda su voluntad de ruptura, no supo o no pudo
liberarse definitivamente de las “ideas dominantes de su propio tiempo™°.

Las consecuencias peligrosas de tal “residuo idealista” se manifiestan, segun
Althusser, ya en el segundo capitulo del primer tomo de El Capital, donde Marx desa-
rrolla la teoria de la plusvalia basandose unicamente en el presupuesto de la teoria
del valor, abriendo asi el camino a interpretaciones economicistas e idealistas de la
teoria de la explotacién:

Si uno se queda alli, es decir, si cree que Marx no tiene en mente
nada mas que lo que escribe aqui, se corre el riesgo de tomar
la presentacion (necesariamente contable en ese momento) de la
plusvalia como una teoria completa de la explotacion. Para decirlo
claramente, se corre el riesgo de reducir la explotacion al simple
calculo de la plusvalia™.

Es evidente que Marx, revolucionario y comunista, persigue un objetivo distinto, es
decir, es perfectamente consciente de que la teoria de la explotacion, lejos de redu-
cirse a la diferencia entre el valor producido y el salario, esta sujeta a multiples con-
diciones heterogéneas, tanto de orden econédmico como politico e ideoldgico. Pero
¢como provocar la aparicién de ese “otro” que Marx busca? ; Como superar el “limite
idealista” y, con él, los peligros de las interpretaciones economicistas?

Segun Althusser, leer El Capital desde un punto de vista critico significa decons-
truir su linealidad ilusoria, su coherencia ficticia, haciendo aparecer las lagunas, los
puntos de desequilibrio, los momentos contradictorios en los que su voluntad de
ruptura con el idealismo se cumple en la formulacion de una metodologia radical y
eminentemente materialista. Estos “lugares tedricos” de ruptura con el orden idea-
lista son, fundamentalmente, dos:

En sus capitulos fuera del orden de exposicion, pero también y
sobre todo en las inyecciones conceptuales dentro del espacio
tedrico conquistado por el analisis, Marx rompia de hecho con
la idea hegeliana de Ciencia, por tanto de método, por tanto de
dialéctica.

La hipétesis interpretativa de las “inyecciones conceptuales” constituye en particular
la tesis central del libro de Dumenil, El concepto de ley econdmica en El Capital: el

9 Ibid., p. 408.

10 Ibid.

11 Louis Althusser, « Avant-propos du livre de G. Duménil, Le concept de loi économique
dans Le Capital », op. cit., p. 262.

12 Louis Althusser, « Marx dans ses limites », op. cit., p. 407.

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen



desarrollo de las categorias marxianas desde lo abstracto hacia lo concreto, lejos
de expresar un proceso dialéctico, muestra al contrario el movimiento de ampliacién
progresiva del campo tedrico a través de la posicion y combinacién continua de nue-
vos conceptos. Un método, en ultima instancia materialista, que revela a un Marx
que es, “gracias a Dios, tan poco hegeliano como sea posible”2.

Estas “inyecciones conceptuales” cumplen, segun Althusser, una doble fun-
cion critica: en primer lugar, permiten identificar tanto los “limites” del campo teé-
rico definido por los conceptos abstractos y una “exterioridad irreductible” a esos
mismos limites. En segundo lugar, imponen el desplazamiento del andlisis hacia un
nuevo dominio, concreto e historico, definido por esa “exterioridad irreductible”.

Los capitulos “histéricos” de El Capital, que tratan, “fuera del orden de expo-
sicion”’, sobre la jornada laboral, la manufactura y la gran industria, la acumulacion
originaria, etc., representan el resultado fundamental de ese desplazamiento del ana-
lisis: un verdadero “orden de exposiciéon menor” producido por la brusca interrupcién
del desarrollo categorial de lo abstracto a lo concreto, y por la afirmacién inmediata
de la compleja concretud de la historia.

El Capital, tal como nos lo presenta Althusser, es un “campo de batalla” entre
idealismo y materialismo, entre dos metodologias opuestas que se disputan la pri-
macia. Por consiguiente, superar sus limites significa deconstruir el “orden de expo-
sicién mayor”, disolviendo los elementos idealistas y liberando la teoria de Marx de
su “envoltura mistica”: “Para reconocer, reagrupar y liberar las fuerzas de un pensa-
miento que implica pero excede la unidad formal que debio darse, para existir, hace
ya mas de cien anos, como ‘teoria”“.

DISOLUCION DE LA TOPICA

La lectura critica de El Capital permite captar, en las lagunas entre los dos 6rdenes
de exposicidn distintos, en su conjuncién problematica, los presupuestos para una
critica materialista de la economia politica. Sin embargo, Althusser advierte:

No se trata evidentemente, sobre la base de estas simples obser-
vaciones criticas, que vienen a reforzar en contrapunto las tesis
de Dumeénil, de sugerir que habria que dar a E/ Capital otro “orden
de exposicion” que seria el suyo's.

Como fiel discipulo de Spinoza, Althusser se opone drasticamente a la hipotesis de
una Neue Darstellung (nueva exposicion), que defina reglas formales diferentes: cual-
quier teoria del conocimiento, en tanto que normativizacién a priori del desarrollo
tedrico, implicaria necesariamente la imposicion violenta de un orden trascendente a
la 16gica especifica del objeto de analisis y, consiguiente, una recaida en el idealismo.
De ahi surge la siguiente pregunta: ;cémo establecer las caracteristicas fundamentales
de una metodologia verdadera y absolutamente materialista? ; Como asegurar el desa-

13 Ibid., p. 405.

14 Louis Althusser, «Avant-propos du livre de G. Duménil, Le concept de loi économique
dans Le Capital», op. cit., p. 264.

15 Ibid., p. 263.

Irene Viparelli p.29



rrollo del conocimiento frente al riesgo de una eventual recaida idealista? ; Como pasar
de la individuacion del “limite metodol6gico” a la evolucién productiva de la teoria?

Segun Althusser, la solucién puede encontrarse en la propia obra de Marx, en
algunos pasajes que “sugieren una o varias formas de ‘abordar’ las cosas, es decir,
de retomar el analisis: la idea de que podria ser fecundo comenzar no ‘por lo simple’,
sino por una cierta complejidad, idea que no puede dejar de afectar, por extension, a
la idea de la que depende, la de comienzo, y al concepto que encarna la homogenei-
dad de lo simple: el valor'®.

El principio esencial de una metodologia materialista es la disolucion radical
y definitiva del problema del origen y la asuncién inmediata de una “cierta compleji-
dad” como fundamento del andlisis. Es una estrategia epistemoldgica que, sin duda,
peca de indeterminacion, dada su incapacidad para especificar qué se debe entender
por “una complejidad”: ;como determinar el valor que debe atribuirse a la categoria
de “cierta”? ;Como podemos establecer el nivel de complejidad necesario para que
el andlisis sea productivo, fecundo?

Althusser muestra la posible solucion teérica al problema a través de un
ejemplo practico: una teoria materialista de la explotacién. El riesgo teérico y poli-
tico (inherente a la teoria de la plusvalia) de reducir la explotacién a una simple
“dimension contable” solo puede superarse desplazando el andlisis hacia un nuevo
dominio, que no considere Unicamente las condiciones abstractas (teoria del valor),
sino también los presupuestos concretos de la explotacion: “Las condiciones de tra-
bajo (primer exterior) (..) las condiciones de reproduccién de la fuerza de trabajo
(segundo exterior) (...) la lucha de clases (tercer y Ultimo exterior)”"".

El objetivo de la eleccion althusseriana de comenzar el analisis con una “cierta
complejidad” es inmediatamente puesto en evidencia como un intento de liberar el
meétodo de la oposicion tedrica entre lo “concreto inmediato”, en tanto que “represen-
tacion cadtica de un todo”'8, y la “abstraccion simple”, en tanto que principio episte-
moldgico. Por un lado, ya que una “cierta complejidad” difiere esencialmente de la
“complejidad a secas”, el presupuesto del analisis sigue siendo la abstraccion; por
otro lado, este proceso, cuando toma en cuenta la totalidad de las condiciones “efec-
tivas” de un fenémeno —no solo econémicas (condiciones de trabajo), sino también
politicas (lucha de clases) e ideoldgicas (reproduccién de la fuerza de trabajo)— da
lugar a una “abstraccion compleja”, que reproduce teéricamente las multiples condi-
ciones histéricas de un fendmeno especifico.

El efecto fundamental de esta “revolucion metodolégica” parece ser la
disolucion completa de la “tdpica” marxista. La relectura estructuralista de Marx
en los célebres textos de los afios 60, al vincular la “dominacion en ultima ins-
tancia” a una “causalidad estructural” que se da en la historia Unicamente bajo la
forma de la “ausencia”, es decir, inicamente a través de dinamicas “sobredeter-
minantes” que disuelven toda autonomia de lo econdmico, esta relectura habia
asi interpretado el primado de la estructura como una verdad visible unicamente

16 Ibid.
17 Ibid., p. 262.
18 K. Marx, Introduction a la critique de I'économie politique, op. cit, p. 66.

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen



al nivel del analisis cientifico. La posibilidad de comenzar por una “cierta comple-
jidad”, de asumir la multiplicidad de presupuestos heterogéneos de un fenémeno
como punto de partida del analisis, al nivelar también en el plano tedrico las
condiciones economicas, politicas e ideoldgicas de la produccion, sustrae a lo
econdmico su ultima “primacia”, disolviendo completamente tanto la categoria
de “dominacién” como, en consecuencia, la imagen “tépica” de la sociedad. La
reflexién sobre los “limites metodoldgicos” de Marx parece llevar asi el analisis
de Althusser hacia la disolucién definitiva del binomio estructura-superestructura
y hacia una representacion de la sociedad capitalista como una “realidad com-
pleja”’, estructurada en una multiplicidad de condiciones heterogéneas: econdémi-
cas, politicas e ideoldgicas™.

REFORMULACION DE LA TOPICA
La hipdtesis de la disolucion definitiva de la topica parece ser contradicha por el
propio Althusser, quien, aun a fines de los afios 70, no solo sigue reflexionando
sobre la relacidn estructura-superestructura, sino que, fiel a la perspectiva ya desa-
rrollada en Ideologia y aparatos ideoldgicos del Estado, reconoce en la concepcién
marxista de la superestructura otro limite fundamental de Marx. La representacion
marxiana de lo politico y lo ideoldgico revela, segun Althusser, dos topoi cuya inca-
pacidad de romper definitivamente con los postulados idealistas bloquea el desa-
rrollo tedrico. En realidad, la contradiccion es solo aparente, ya que, como se busca
mostrar en este apartado, la disolucion del binomio marxiano estructura-superes-
tructura en el plano metodoldgico implica una reformulacién de la tépica capaz de
superar los limites de la concepcidén marxista de la politica y la ideologia.
Althusser, respecto al limite “politico” de Marx, afirma que este “estaba para-
lizado por la representacion burguesa del Estado, de la politica, etc., al punto de
reproducirla Unicamente bajo una forma negativa (critica de su caracter juridico)",
aceptando asi, de manera acritica, los presupuestos fundamentales de la ideologia
juridica burguesa: la separacion entre sociedad civil y Estado, por un lado, y la identi-
ficacion del Estado con la politica, por otro.

Asi como Marx presenté conscientemente El Capital como “critica
de la economia politica”, debemos llegar a la meta que él no pudo
alcanzar: una “critica de la politica”, tal como es impuesta por la
concepcion ideoldgica y la practica de la politica burguesa?'.

19 La “revolucion metodoldgica” supera definitivamente el enfoque sintomal cuando
desplaza el andlisis del plano hermenéutico al plano creativo: “Son las contradicciones y las
exigencias de esta crisis, en resumen, su ‘tendencia” las que nos hacen ver lo que falta en Marx,
porgue hoy tenemos una necesidad vital de ello: ver claro en el imperialismo, en el Estado, en

la ideologia, en el partido y en la politica » (L. Althusser, « Le marxisme auhourd’hui », op. cit., p.
308. Subrayado nuestro). Invisibilidad y ausencia ya no indican un elemento latente, sino que
se convierten en el signo de “lo que falta absolutamente”, de un invisible-ausente que revela los
ambitos en los que el proceso tedrico debe volverse absolutamente innovador.

20 Louis Althusser, «Le marxisme comme théorie “finie”», Solitude de Machiavel, op. cit., p. 286.
27 Ibid., p. 287.

Irene Viparelli p.31



Althusser desarrolla esta “critica de la politica” —presupuesto de una concepcion radi-
calmente materialista de la politica— revisitando criticamente las tesis esenciales de
Marx y Lenin sobre el Estado. En primer lugar, la de la separacién necesaria del Estado:

¢Separado de qué? Esa es toda la cuestion. ;“Separado de la so-
ciedad”? (...) Creo que hay que entender que, para Marx y Lenin, si
el Estado esta “separado”, lo esta en el sentido fuerte de “separa-
do de la lucha de clases”. (...) Si digo que el Estado esta separado
de la lucha de clases (que se desarrolla en la produccién-explo-
tacion, en los aparatos politicos y en los aparatos ideolégicos)
es porque esta hecho para eso, hecho para estar separado de ella,
porque necesita esa “separacion” para poder intervenir en la lu-
cha de clases y “en todas direcciones”: no solo en la lucha de la
clase obrera, para mantener el sistema de explotacion y opresion
general de la clase burguesa sobre las clases explotadas, sino
también, eventualmente, en la lucha de clases interna de la clase
dominante, contra la division de esta, que puede ser para ella, si
la lucha de la clase obrera y popular es fuerte, un grave peligro?.

Segun Althusser, la definicién del Estado como una realidad separada de la lucha
de clases permite, por un lado, esclarecer las tesis de Marx y Lenin sobre la “sepa-
racion’, dandoles un sentido no ideoldgico; y por otro, clarificar otra definicion igual-
mente oscura: la del Estado como “instrumento” de la clase dominante. Solo como
realidad separada de la lucha de clases, el Estado puede cumplir la tarea de proteger
los intereses de la clase dominante, situandose por encima tanto de la lucha de cla-
ses como de las oposiciones internas a la propia clase dominante.

Sin embargo, esta tesis de la “separacion”, lejos de agotar el problema del
Estado, no logra determinar la dindmica especifica por la cual el Estado, en tanto
que entidad separada, interviene en la lucha de clases. Althusser toma entonces
en consideracion una tercera definicion, formulada por Lenin en la conferencia de
Sverdlovsk sobre el Estado en 1919: “El Estado es una maquina especial”, inten-
tando describir su sentido a través del analisis filologico. La hipdtesis de Althusser
es que la eleccién del término “maquina” proviene del significado dominante del
término en el siglo xix:

Tras el descubrimiento de la maquina de vapor, de la maquina
electromagnética, etc., es decir, en el sentido de un dispositivo
artificial que incluye un motor impulsado por una energia |, segui-
do de un sistema de transmision, cuyo conjunto esta destinado a
transformar una energia definida (A) en otra energia definida (B)%.

22 Louis Althusser, «Marx dans ses limites», op. cit., pp. 437-438.
23 Ibid., pp. 475-476.

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen

p.32



El Estado, entonces, es una “maquina” porque su tarea especifica es transformar la
energia. En relacién con la energia B, es decir, la energia resultante de la transforma-
cion realizada, el Estado se define como una “maquina de poder”:

La mayor parte de su actividad consiste en producir poder legal, es
decir, leyes, decretos y resoluciones; la otra parte de su actividad con-
siste en controlar su aplicacion por parte de los propios funcionarios
del Estado, sometidos a su vez al control de cuerpos de inspeccion.

En cuanto a la energia motriz, o energia A, el Estado se define mas bien como una
maquina de fuerza o como maquina de violencia: la energia que permite al Estado fun-
cionar es precisamente “la fuerza o la Violencia de la lucha de clases, la Fuerza o la
Violencia que “aun no” ha sido transformada en Poder, que no ha sido transformada
en leyes y en derecho’®. En realidad, precisa Althusser, no se trata de la fuerzay de la
violencia de la lucha de clases sin mas, sino unicamente del exceso de fuerza de una
clase sobre otra, de la “diferencia de fuerza conflictual” entre las clases. Es por ello
que solo la fuerza de la clase dominante se representa en el Estado.

El objetivo ultimo de este proceso de transformacion de la violencia en poder
es, segun Althusser, la represion de la violencia originaria, del nicleo antagénico del
modo de produccion capitalista:

Asi como Marx pudo decir que “en el traje el sastre ha desapare-
cido” (él y toda la energia que gasté al cortar y coser), en el Esta-
do todo el trasfondo del enfrentamiento de fuerzas y violencias,
las peores violencias de la lucha de clases han desaparecido, en
favor de su unica resultante: la Fuerza de la clase dominante, que
ni siquiera se presenta como lo que es: exceso de su propia fuerza
sobre la de las clases dominadas, sino simplemente como Fuerza
sin mas. Y es esa Fuerza o Violencia la que es entonces transfor-
mada en poder por la maquina del Estado®.

Solo gracias a este poder de mistificacion, a este proceso de represion del antago-
nismo, es que el Estado logra cumplir su tarea histérica: asegurar tanto la reproduccién
de las relaciones capitalistas de produccion como su propia reproduccion como “ins-
trumento” de la clase dominante. Althusser llega asi a una nueva definicion del Estado:

Es “el circulo de la reproduccidon del Estado en sus funciones de
instrumento al servicio de la reproduccion de las condiciones de
la produccion, por tanto de la explotacion, por tanto de las condi-
ciones de existencia de la dominacion de la clase explotadora”, lo
cual constituye en si la gran mistificacién objetiva®’.

24 Ibid., p. 478.
25 Ibid., p. 480.
26 Ibid., pp. 480-481.
27 Ibid., p. 499.

Irene Viparelli p.33



El Estado es la “mistificacion objetiva®, una verdadera maquina ideolégica cuyo obje-
tivo principal es producir, borrando todas las huellas de su violencia constitutiva, la
ilusion de una sociedad pacificada y consensual. Por lo tanto, lejos de ser “el lugar
de la politica”, el Estado es mas bien el lugar de la “mistificacion de la politica”; la
realidad de una “prodigiosa operacion de anulacion, amnesia y represion politicas”?.

Una teoria verdaderamente materialista de la politica, entonces, que renuncie
definitivamente a los binomios constitutivos de la ideologia juridica burguesa, ha de
definirse a partir de la separacion radical entre la politica y el Estado:

No se trata aqui tampoco de “ampliar” la politica existente, sino de
saber estar atento a la politica (savoir étre a I'écoute de la politique)
alli donde nace y se hace. Actualmente se perfila una tendencia im-
portante para sacar a la politica de su estatuto juridico burgués. La
antigua distincion partido/sindicato se pone a prueba, surgen inicia-
tivas politicas completamente imprevistas fuera de los partidos e in-
cluso del movimiento obrero (ecologia, luchas de las mujeres, de los
jovenes, etc.), en una gran confusion, sin duda, pero que puede ser
fecunda. La “politizacion generalizada” (...) es un sintoma que debe
interpretarse como una puesta en cuestion, a veces salvaje pero pro-
funda, de las formas burguesas clasicas de la politica®.

En el mismo momento en que la “Politica” se libera de su mistificacion idealista,
pierde también su apariencia trascendente y se revela como sinénimo de lucha de
clases, de antagonismo, de resistencia extendida a todos los niveles sociales.

El “limite ideolégico” de Marx, al expresar también el sintoma de una persis-
tente relacién entre el analisis marxista y los principios idealistas, se revela estruc-
turalmente ligada tanto al limite metodolégico como al limite politico: el hecho de
haber desarrollado la teoria del fetichismo en el primer capitulo del primer tomo de
El Capital, y por tanto unicamente desde el supuesto de la teoria del valor, llevo a
Marx, en ausencia de categorias concretas, a asumir implicitamente los supuestos
de la ideologia juridica burguesa:

La paradoja es que Marx opone las relaciones entre los hom-
bres a las relaciones entre las cosas, mientras que la realidad
misma del derecho expresa estas relaciones en su unidad. En
verdad, examinando de cerca el texto de Marx, se advierte que
no se opone tanto a esa unidad como al hecho de que ella sea
aparente: las relaciones de los hombres entre si les aparecen
como las relaciones entre las cosas. Pero esa apariencia, que
Marx constata que, una vez desmontada tedricamente, sigue
subsistiendo, forma igualmente parte de la realidad de las re-
laciones sociales como la otra apariencia: la de la inmediatez y

28 Ibid., pp. 481-482.
29 Louis Althusser, « Le marxisme comme théorie “finie”», op. cit., p. 289.

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen

p.34



transparencia de las relaciones entre los hombres y “sus cosas”
o “sus productos” (...). Mientras se permanezca atrapado en el
sistema conceptual de la oposicion persona/cosa, que son dos
categorias fundamentales del derecho y de la ideologia juridica,
se puede defender tanto la posiciéon de Marx como la contraria,
0 asumir ambas a la vez, o incluso rechazarlas®.

Es necesario constituir la teoria del fetichismo mas alla de todo idealismo, a partir de
las condiciones concretas de la mistificacién, suponiendo entonces, por un lado, la
lucha de clases y, por otro, la existencia del Estado. Asi constituido, el fetichismo ya
no aparece como una parte de la teoria del valor, sino como un momento de la teoria
mas general de la ideologia, tal como se anuncia en Ideologia y aparatos ideoldgi-
cos del Estado. En su funcion positiva, en tanto que “realidad objetiva ‘en la que’ los
hombres —aqui las clases, pero también los individuos en ellas— ‘toman conciencia’
de sus conflictos de clase y ‘los llevan hasta el final”*', la ideologia es un momento
fundamental de la lucha de clases. En su connotacidn negativa, en tanto que ideo-
logia de la clase dominante encarnada por el Estado, la ideologia es un poder de
mistificacion, un poder de represion de la violencia de clases, es decir, fetichismo®.

30 Louis Althusser, «<Marx dans ses limites», op. cit., pp. 501-502.

31 Ibid., p. 510.

32 “Si se admite que, en Marx, en el Prefacio a la Contribucion a la Critica de la Economia
Politica, el materialismo se asigna a la pregunta: ;de dénde vienen las ideas?, es decir, a la
determinacién de la conciencia por las condiciones materiales, a esa dialéctica de las formas
de conciencia y de las formas materiales. Lenin va a afiadir una segunda dialéctica, que sera la
de las formas de conciencia y del Estado; la oposicion radical a la forma existente del Estado
sera entonces el criterio de la conciencia revolucionaria socialdemocrata, también denominada
conciencia de clase. A partir de ahi, sera necesario, en parte, reformular el materialismo en este
nuevo espacio (conciencia contra Estado), al tiempo que se lo rearticula con el anterior (con-
ciencia, relaciones de produccion).

Aqui es donde entran en juego nuevos enunciados sobre el materialismo, leninistas, incluso
post-leninistas, que ya no pueden ser, en ningun caso, los de 1857, que Althusser condensa en

la relacion de la ideologia, para mi, lo subjetivo, y del todo o totalidad concreta, y en la relacion de
la ideologia y del Estado. Althusser tendra asi dos enunciados sobre la ideologia; el primero: ‘la
ideologia representa la relacion imaginaria de los individuos con sus condiciones de existencia),
que corresponde al primer espacio. Y el segundo, referido a la relacion entre ideologia y Estado:
ese es el segundo espacio’. (Sylvain Lazarus, «Althusser, la politique et I'histoire», en S. Lazarus
(dir), Politique et philosophie dans l'ceuvre de Louis Althusser, Paris: PUF, 1993, pp. 16-17). Etienne
Balibar, paralelamente, subraya el caracter problematico de esta “doble espacialidad” de la ideo-
logia: “A fin de cuentas, reconozcamoslo, la vision de la politica que nos ofrece Althusser a partir
de su concepcion de la ideologia es una vision tragica (...).

Una vision tragica, porque las ‘masas’ (la unidad potencial de los individuos pertenecientes a las
clases dominadas, a las clases populares) se nos aparecen irremediablemente divididas.
Entiéndase: ellas estan desgarradas internamente entre dos instancias, dos modos de existencia

y organizacion de su propio imaginario: el comportamiento ‘normal’, conforme al funcionamiento
de los aparatos ideoldgicos de Estado, que cubren toda la sociedad (y cuya fuerza no puede com-
pararse con la de simples ‘ideas’), y las consecuencias comunitarias, igualitarias, libertarias de su
experiencia, en el corazén de la cual siempre ya vive una revuelta latente. Ahora bien, no hay absolu-
tamente ninguna garantia de que este segundo aspecto se imponga al primero. Ni inversamente”

(E. Balibar, «Le non-contemporain, Ecrits pour Althusser, Paris: La Découverte, 1991, p. 116).

Irene Viparelli p.35



Este recorrido sobre los limites de la concepcidon marxista de la “superestructura”
esclarece una nueva representacion “topica” de la sociedad, que conserva muy poco
de la antigua formulacién marxista. En efecto, estructura y superestructura ya no
indican en absoluto la supuesta separacion o primacia de lo econémico respecto
a lo politico y lo ideologico, sino que describen mas bien dos modos diferentes
de existencia de lo econdmico, lo politico y lo ideoldgico. En tanto que elemen-
tos estructurales, las relaciones econémicas, politicas e ideoldgicas se presentan
como relaciones de fuerza, relaciones antagonicas, lucha de clases. Como facto-
res superestructurales, funciones de la reproduccién social, se presentan de forma
mistificada, como expresion de la dominacién de clase. En resumen, la “estructura”,
en el dispositivo althusseriano, ya no indica el lugar de la relacion dialéctica entre
capital y trabajo asalariado, sino que expresa el nucleo antagonico de la sociedad
capitalista, la lucha de clases que se despliega en las relaciones de produccidén-ex-
plotacion, en los aparatos politicos e ideoldgicos. Paralelamente, la “superestruc-
tura” ya no representa el lugar subordinado de la politica y de la ideologia, sino mas
bien el poder mistificador del Estado que hace posible el proceso de reproduccién
de las relaciones de explotacién capitalistas.

En esta “nueva tépica”, “el proceso de produccion debe concebirse (para no
permanecer abstracto) como un momento decisivo del proceso de reproduccién”.
Ya no es la relacion econdmica entre capital y trabajo asalariado, sino el poder de
mistificacion del Estado, el que se revela, en ultima instancia, como el presupuesto
fundamental de la sociedad capitalista®.

CONCLUSIONES

La reflexion sobre la “crisis del marxismo” permite reconducir las insuficiencias fun-
damentales de la teoria marxista a dos nucleos esenciales, que pueden definirse
como “limite metodoldgico” y “limite topico”, intimamente vinculados entre si: la
disolucién de la “dltima instancia”, es decir, la equivalencia epistemoldgica entre las
condiciones econdmicas, politicas e ideoldgicas de la produccidn, se traduce en la
exigencia de una reformulacion radical de las categorias de estructura y superestruc-
tura. Ya no se trata de “deducir” la dimension politica e ideoldgica de las relaciones
econdmicas, sino mas bien de analizar la dialéctica histérica entre estructura anta-
gonica de las relaciones sociales y poder mistificador de la superestructura. No se
trata entonces de pensar la reproduccion a partir de la produccién, sino de conside-

33 Louis Althusser, « Marx dans ses limites », op. cit.,, p. 409. Ver también, Marc Guillaume,
«Requiem pour la superstructure», Dialectiques, n. 15-16, Paris: 1976, pp. 99-104.
34 La topica, en su nueva forma, es un instrumento tedrico al que la teoria revolucionaria

no puede renunciar: “Las teorias que se apoyan en una tdpica como las que conocemos

(Marx, Freud), no por casualidad son teorias que, en sus propios principios tedricos, poseen

los medios para pensar su propia practica; me reflero no a su practica teérica, sino a la prac-
tica especifica (lucha de clases, cura) que tienen por efecto desencadenar. Sin tdpica, no se
puede uno ‘orientar’ en una coyuntura. El objeto de una préctica (real, no tedrica) es siempre
una coyuntura. En una practica, como la del revolucionario marxista-leninista o la del psicoa-
nalista, el poseedor de la teoria debe saber qué lugar ocupa en la coyuntura que se propone
transformar eny por su practica, en funcion del lugar que ocupan los demas ‘elementos’ com-
binados en dicha préctica». (Louis Althusser, “Notes sur la philosophie”, Ecrits philosophiques et
politiques, t. 11, Paris, Editions STOCK/IMEC, 1997, p. 326).

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen



rar el antagonismo estructural de las relaciones sociales a partir, y al interior de, las
dindmicas fetichistas que hacen posible la reproduccion de la sociedad capitalista.

Las consecuencias de esta reformulacion inédita de la topica son fundamen-
talmente tres: 1) La mistificacién se convierte en la fuerza productiva esencial del
capital. En tanto que poder de represion del antagonismo, la “mistificacion objetiva”
hace posible la reproduccioén continua de las relaciones capitalistas de produccién
y explotacion. Representa, por tanto, la principal fuerza histérica dentro de una con-
cepcion del continuum histérico como eterna reproduccion de la misma logica feti-
chista®. 2) La normalizacién del antagonismo. La subordinacién de la estructura
(aqui entendida como el antagonismo constitutivo de las relaciones sociales) a la
superestructura disuelve toda autonomia de la lucha de clases respecto a los pro-
cesos superestructurales, los cuales reproducen constantemente tanto al sujeto
antagonico como los procesos de represion. En consecuencia, la lucha de clases
permanece circunscrita al dominio del funcionamiento normal de la sociedad capita-
lista. 3) La separacion definitiva entre historia y revolucién. La negacién de la lucha
de clases como potencia revolucionaria, al romper el vinculo entre sujeto antagénico
y revolucion, separa definitivamente la revolucion de la dialéctica histérica. Habiendo
perdido todo vinculo con el devenir, la revolucion se configura esencialmente como
antitesis del desarrollo histérico: en tanto que proceso coyuntural de destruccién
del tiempo historico, es esencialmente “ruptura”, “interrupcion”, “bloqueo” de las rela-
ciones produccion-reproduccidn, estructura-superestructura; disolucién de la l6gica
mistificadora del Estado y emergencia del antagonismo estructural de la praxis
social. Larevolucion, asi, al rechazar todo vinculo dialéctico con el capital, se plantea
en un terreno absolutamente discontinuo: mas alla de las relaciones de produccién
y reproduccion capitalistas; mas alla del plano dntico de las relaciones sociales de
explotacion; mas alla de la historia.

Nuestra hipotesis es que esta absolutizacidn de la escision entre historia y
revolucion representa la conditio sine qua non y la necesidad esencial del “giro onto-
l6gico™*. De hecho, hay que tomar en serio a Althusser cuando define el materialismo

35 “El aparato ideoldgico es codificacion/regulacion/control de las series temporales,
porgue las construye y determina, delimita su apertura y las sedimenta en ciclos abiertos por
un origen y cerrados por un fin. Mediante el control del tiempo, los aparatos ideoldgicos se
vuelven completamente totalitarios. La ideologia es una potencia histérica y afirma su preten-
sién constituyente porque realiza el efecto-tiempo. Se representa ontoldgicamente constitu-
yente porque se plantea tener en sus manos la historia en lo idéntico” (Aldo Pardi, « Critica della
soggettivita costituente, transindividuale e materialismo aleatorio nella categoria di “processo
senza soggetto’ di Louis Althusser », en Maria Turchetto (dir.), Giornate di Studio sul pensiero di
Louis Althusser, Milano: Mimesis, 2006, p. 63).

36 Cfr. A. Pardi, «Critica della soggettivita costituente, transindividuale e materialismo
aleatorio nella categoria di “processo senza soggetto” di Louis Althusser» (op. cit.) y A. Pardi,
Campo di battaglia, Verona: Ombre corte, 2008. Las tesis de Pardi sobre la disolucion del
tiempo por el espacio como estrategia de liberacion de la ideologia y de la “potencia historica”
de la ideologia ayudan a esclarecer la relacion entre la coyuntura revolucionaria y la reproduc-
cion de las relaciones de produccion: mientras que esta ultima es la “potencia histdrica” que
clasifica el continuum histérico como “eterno retorno” de una misma dinamica mistificadora, la
coyuntura revolucionaria aparece precisamente como disolucién del tiempo (el de la dindmica
mistificadora-reproductiva) y afirmacion de la primacia del espacio (emergencia del antago-
nismo constitutivo de las multiples relaciones sociales).

Irene Viparelli p.37



aleatorio como “pensamiento de la coyuntura™. Esta definicion, en efecto, abre el
camino a una interpretacion especifica del materialismo aleatorio como expresién
de la reformulacion y la radicalizacién de la “teoria de la coyuntura” esbozada por
Althusser en sus reflexiones sobre Lenin y Maquiavelo en los afios 60 y comienzos
de los 70. Aunque en estos textos la revolucién ya era concebida como un fendmeno
esencialmente coyuntural, conservaba aun una necesidad eminentemente historica.

La coyuntura leninista diferia de la maquiaveliana a causa de la dialéctica
capitalista que, por un lado, gracias a su légica sobredeterminante, habia determi-
nado las condiciones objetivas de la revolucion; y, por otro, gracias al vinculo que
une, en ultima instancia, clase y partido revolucionario, habia llenado el “lugar vacio”
de Maquiavelo con el “lleno subjetivo” del partido bolchevique. La revolucion, de este
modo, gracias a la dialéctica capitalista, pudo pasar del plano de la imposibilidad al
plano de la realidad histérica.

La reflexion sobre la “crisis del marxismo”, en la medida en que disuelve la
“dltima instancia”, al rechazar la relacién capital-trabajo como presupuesto de la
sociedad capitalista y reconocer en el poder mistificador del Estado el secreto de la
sociedad contemporanea, disuelve definitivamente el antiguo vinculo entre coyun-
tura revolucionaria y dialéctica del capital, y al mismo tiempo abre el camino a una
reformulacién ontoldgica de la teoria de la revolucion. La fundacién de la sociedad
capitalista sobre el poder mistificador del capital, al revelar el nucleo “vacio” del orden
social, hace aparecer la precariedad esencial del sery reconoce la ruptura aleatoria
de la relacion fetichista entre estructura y superestructura como posibilidad onto-
l6gica omnipresente. Asi, el develamiento revolucionario de la esencia coyuntural
del ser, al no estar ya asociado a la dialéctica capitalista, aparece como posibilidad
enraizada en la ausencia de fundamento ontolégico. De modo analogo, la figura del
vacio, al dejar de ser la expresion maquiaveliana de la imposibilidad coyuntural de la
revolucidn, se convierte en la figura ontoldgica de la liberacién por excelencia.

Este desplazamiento ontoldgico de la revolucion, sin embargo, se revela de
forma inmediata y profundamente problematica: ;Cémo puede la potencia libera-
dora, afirmada a partir de la disolucién de los vinculos superestructurales, adquirir
una existencia histérica? ;Y como puede reafirmarse en tanto que légica inmanente
a los procesos reproductivos? ;Como podemos asegurar que el movimiento de
constitucion de la necesidad historica a partir del encuentro aleatorio de elementos
no implique la reafirmacion de una lIégica mistificadora? ; COmo podemos conectar
coyuntura e historia, acontecimiento y proceso?

37 Louis Althusser, « Le courant souterrain du matérialisme de la rencontre », Ecrits philo-
sophiques et politiques, t. |, op. cit., p. 574.

Dossier Demarcaciones 11 Tras el clinamen

p.38



