
Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

1 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sociedade, Patrimônio e Religião: 

Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

3 

 

  

 
 
 
 
 
 
 

DOI 10.5281/zenodo.10511353 
 
 
 

Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro 
Doutorando. Vandeir José da Silva (Universidade de Évora) 

Diretor Editorial 
 

Doutoranda. Giselda Shirley da Silva (Universidade de Évora) 
Assessora 

 
CONSELHO EDITORIAL 

 
Dra Antónia Fialho Conde – CIDEHUS.UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e 

Sociedades - Universidade de Évora. 
Dra Olga Magalhães –CIDEHUS.UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e 

Sociedades - Universidade de Évora. 
Dr. Luís Jorge Gonçalves – CIEBA, Centro de Investigação e estudos em Belas-Artes – 

Universidade de Lisboa. 
MSc. Vandeir José da Silva – CIDEHUS - UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas 

e Sociedades - Universidade de Évora. 
MSc. Giselda Shirley da Silva – CIDEHUS.UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas 

e Sociedades - Universidade de Évora. 
Drª Karla D. Martins – UFV. 

Dr. Cairo Mohamad Ibrahim Katrib– UFU. 
Dra Maria Célia da Silva Gonçalves – FINOM. 

Dra. Margareth Vetis Zaganelli – UFES. 
Dr. Francisco José Pinheiro- UFC. 

Dra Alexandra Maria Pereira – FCJP. 
Dr. Mauro Dillman Tavares – UFPEL. 

Dennys Silva Reis – UFAC. 
 
 
 
 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

4 

 
Vandeir José da Silva 

Giselda Shirley da Silva 
Antónia Fialho Conde  

Olga Magalhães  
Organizadores 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História 
nas mudanças societais 

 

 

1ª edição 

 

 

DOI 10.5281/zenodo.10511353 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

João Pinheiro – Minas Gerais 
Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro  

- 2023- 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

5 

Copyright © 2023 by Vandeir José da Silva, Giselda Shirley da Silva, Antónia Fialho Conde, 
Olga Magalhães. 

 
Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro 

Rua: Juca Niquinho Nº 220-Centro 
João Pinheiro –Minas Gerais – Brasil CEP: 38770-000 

Telefone: (38) 3561 5437 - culturajoaopinheiro@hotmail.com 
 

Capa: Márcio Gomes da Silva 
 

Catalogação da Publicação na Fonte. 
Secretaria de cultura, turismo 

 
Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais / Organizadores 
Vandeir José da Silva, Giselda Shirley da Silva, Antónia Fialho Conde & Olga Magalhães – 1. 
Ed. – João Pinheiro: Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro, 2023. 

219 p.  

Inclui referências bibliográficas. 

ISBN: 978-65-00-88848-5 

DOI 10.5281/zenodo.10511353 
 

Seção I, Cultura e Patrimônio. Seção II, Religiosidade e Identidade. Seção III, Cidades e 
edificações. Seção IV, Políticas Afirmativas. Silva, Vandeir José da (Org.). II Silva, Giselda 
Shirley da, (Org.), III Conde, Antónia Fialho, (Org.), IV Magalhães, Olga (Org.), (Org.). 

 
 

Os textos publicados nesta obra e sua revisão são de responsabilidade de seus autores 

 

Bibliotecária: Marina Batista Ferreira Leite CRB6 -729 

 

DIREITOS RESERVADOS 

 

A reprodução total ou parcial desta obra é proibida por qualquer meio, sem que haja 
autorização de seus autores. 

A transgressão dos Direitos Autorais (Lei nº 9.610/98) é crime instituído através do artigo  

184 do Código Penal.  

 

e-book 2023



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

6 

    

PREFÁCIO 
DOI  10.5281/zenodo.10576192 

 
 
 
 
 
 

brimos nossa observação com a seguinte frase: "[...] A história é a 

reconstrução sempre problemática e incompleta do que não existe mais. A 

memória é um fenômeno sempre atual, um elo vivido no eterno presente, a 

história a liberta e a torna sempre prosaica."1 Esta passagem de Nora na distinção História e 

Memória e uma rápida definição remete-nos a mesma questão proposta no Livro: Sociedade, 

Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais, cuja significação é diversa, 

aberta e, que por isso mesmo, nos conduz ao salão mais vasto das relações humanas no tempo 

e no espaço. Uma contribuição de diálogos científicos entre Brasil e Portugal. Atual ou 

reatualizada, a memória e suas manifestações é o grande mistério para o pesquisador no mundo 

de hoje, construtor de conhecimento e aparador de ideias. O Livro em questão nos apresenta 

esse desafio de saberes distintos, porém afinados. 

Hoje um inquérito sobre as interfaces de assuntos relativos à história humana e suas 

obras é tão amplo que vai muito além da proposta inicial da Escola dos Annales, 1929, ou seja, 

a interdisciplinaridade e sua teia de ideias. O além aqui não é força de expressão, é um fato, é 

a transposição de abordagens que nos conduz ao cuidado maior em não cair no relativismo 

completo, aliás coisa muito fácil nos dias de hoje. Essa coletânea nos permite um amplo leque 

de possibilidades de pesquisa, de temas e abordagens, todas costuradas de maneira minuciosa 

e inédita numa sinfonia bem orquestrada, exemplificando claramente a possibilidade de 

cruzamentos de assuntos distintos sem a praga do relativismo do “tudo pode”. 

As secções de divisão: cultura e sociedade, religiosidade e identidade, cidades e 

edificações, políticas afirmativas foram apresentadas com pesquisas pontuais e documentadas 

precisamente. As pesquisas: o papel da mulher na educação dos filhos e de jovens no mundo 

Austríaco do século XVIII; o estudo sobre as manifestações turístico-religiosas a partir da festa 

de Nossa Senhora da Penha capixaba, no Estado do Espírito Santo; a análise da Irmandade 

 
1NORA, Pierre. "Entre Memória e História. A problemática dos lugares." Projeto História. Revista do 
Programa de Estudos de Pós-Graduação em História e do Departamento de História. São Paulo. no. 10, 
dez. 1993, p. 7. 

A 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

7 

de Nossa Senhora da Boa Morte da Vila de S. João Del Rei nas Minas Gerais do século XVIII; 

a memória da Folia de Reis na Fazenda Tapera de João Pinheiro, Minas Gerais; o estudo 

sobre o contato linguístico em terreiro de Candomblé numa relação entre língua portuguesa 

e africana; a análise de Poemas da Obra Ay Kakyri decifrando as angustias da identidade 

indígena em cena citadina; a reflexão sobre o Arraial de São Luiz e Santa Ana das Minas do 

Paracatu no século XVIII e sua formação urbana; o estudo dos chafarizes na Alta e Baixa 

Idade Média e outras construções de fornecimento de água e estratégias; a origem das olarias 

de cerâmica; políticas de ações afirmativas no ensino superior do Brasil à luz da Lei de 12. 

711/2012, no seu artigo 3º., que dispõe vagas para Universidades Federais de autodeclarantes 

“pretos, pardos, indígenas e pessoas com deficiência...” dão prova da discussão dessa 

diversidade com ligações intrínsecas nos aspectos: memória, história, identidade e patrimônio 

cultural, já que se baseia em questões sociais de exclusão ao longo do tempo.  

Os autores aqui nos fornecem evidências claras e bem argumentadas em como é 

possível sincronizar vários estudos e discutir assuntos transversais. Uma coletânea como essa 

é desafiadora à medida que convida o leitor a penetrar enredos e neles perceber os processos 

culturais que formam as atividades humanas. O ambiente de Viena e a educação de jovens nos 

mostra que a escola não é o único espaço restrito ao aprendizado, mas se a cidade permite, com 

seus investimentos maiores, a inserção de seus habitantes em cenários motivadores de 

apreciação da música, da arte nas suas inúmeras manifestações, além, é claro, do currículo 

previsto nas escolas de formação, o aprendizado é notadamente maior nos indivíduos, 

formando o senso de civilidade e polidez próprios do Iluminismo e difundidos na Instrução 

Pública, porém à educação também ficava à cargo das “donas do lar”, cujas prendas eram 

apreciadas ao bom gosto aristocrático da época. Nesse caso, falamos da pesquisa sobre o papel 

de Isabel Freire Schaffgotsch, Walburga da Austria e Isabel de Bourbon Parma para o fomento 

educacional das mentes como propõe as autoras do texto: O papel da mulher no século XVIII 

na formação dos filhos, D. Isabel Freire Schaffgotsch e Gomes Freire de Andrade e Castro. O 

capítulo é bem documentado e bem escrito costurando a análise com coerência até o fim.  

Sobre as manifestações turístico-religiosas na sociedade contemporânea: a festa da 

Penha como representação do Patrimônio Capixaba no Estado Brasileiro do Espírito Santo, 

indica o alto índice de atração para a cidade de viajantes: entre devotos, visitantes em geral e 

mesmo curiosos. Nesse cenário tão diverso há a preocupação em se entender as identidades e 

sua conexão com o sagrado. Certa vez, em visita técnica de pesquisa ao Santuário do Caraça, 

a uma hora da Diocese de Mariana em Minas Gerais, um missionário da Congregação da 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

8 

Missão me afirmou com veemência quando inquerido sobre as visitas no local para fins de 

deleite: - não gosto do termo “turismo religioso”, preferindo a ideia de busca por 

espiritualidade. Esse missionário lazarista, que já faleceu, me abriu uma questão sobre o tema: 

a concepção de turismo (que envolve interesses de market, negócios e dinâmica político-

financeira) pode afetar o senso devocional dos indivíduos que genuinamente buscam esses 

locais. Isso talvez ainda não tenha sido devidamente pautado e esclarecido, mas a análise 

proposta pelo então capítulo nos concede algumas chaves para entender esse processo. Em 

outra oportunidade, visitando a Igreja de São Francisco de Assis, em 2019, percebi que a 

proposta do Santo, uma vida dedicada aos pobres, está só na memória local, tudo gira entorno 

de comércio e mesmo a peregrinação é altamente controlada, levando à perda de significado 

inicial. Há de fato busca espiritual no que chamamos de turismo religioso, indo além, até onde 

vai os limites entre devoção e negócio. São questões que nos cercam. De fato, como mostra a 

autoria do capítulo, a festa de Nossa Senhora da Penha atrai todo o tipo de visitante e é difícil 

estabelecer limites de interesses entre eles de um modo preciso. Porém, tal como outros fatores, 

a “Festa” ajuda a se pensar no bem cultural que precisa estar em discussão aqui, sim, porque a 

própria festa é um bem cultural e deve assim ser encarada como manifestação identitária do 

“povo capixaba”. Talvez essa seja uma ideia importante para sair da armadilha conceitual que 

trouxemos brevemente à reflexão.  

As Irmandades também configuraram cenários à afirmação católica, permitindo o 

avanço das ideias religiosas dessa vertente em várias partes do mundo. Em terras mineiras, 

como pontua o capítulo sobre as Irmandades, houve o estabelecimento de práticas e um corpus 

legis que orientaram a vida e os costumes católicos não só das confrarias, mas de indivíduos 

em acordo com textos conciliares vigentes no Brasil e chancelados pela Sede Papal em Roma. 

As regras das Irmandades orientavam desde calendários festivos, vestuário, organizações 

internas à paróquia até as peregrinações que nutriam a vida religiosa, muitas vezes imiscuídas 

ao cenário político e social das localidades aonde tais Irmandades atuavam. Seus estatutos, bem 

analisados no capítulo sobre a Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte em S. João Del Rei, 

no caso das Minas Gerais no Brasil, foram detalhados e relacionados à outras práticas para a 

gerência da vida religiosa local com uma bibliografia atualizada.  

É importante considerar o papel das Irmandades na afirmação católica nas terras das 

Gerais, assim como em outros lugares de gerência portuguesa, justamente porque a expulsão 

jesuíta no século XVIII teria ocasionado complicações no exercício da fé católica. Coube, por 

outro lado, as ordens terceira e leigas, assim como a famílias portuguesas a influência da vida 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

9 

religiosa como bem pontuou Caio C. Boschi em seu Os leigos e o poder, de 1986. A criação 

da Diocese de Mariana, em 1745, foi também um difusor do Catolicismo, mas as Irmandades 

funcionaram como esteio à organização das vilas nessa matéria. Assim, o capítulo nos brinda 

com essa temática tão importante à análise da História das Minas Gerais. Sem entender as 

Irmandades e Confrarias é difícil penetrar o solo complexo das devoções brasileiras e aqui mais 

uma excelente reflexão sobre isso com o texto: Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte na 

Vila de São João Del Rei, na Capitania de Minas Gerais no século XVIII. 

A vibrante história cultural que transborda o cálice da vida, e a memória da folia de 

Reis também são contempladas no Livro com o trabalho sobre essa festividade na Fazenda 

Tapera no município de São João Pinheiro, Minas Gerais. As experiências peregrinas, 

educativas, devocionais e as institucionalizações das crenças foram assuntos abordados aqui 

com maestria. A festa religiosa por si já é um palco de encontros culturais, enriquecidas pelas 

análises da autoria na coletânea e perfeitamente sincronizadas aos estudiosos de festas 

religiosas no Brasil, aqui destaco o trabalho da Historiadora Martha Abreu e seu Livro O 

Império do Divino, de 2000, cuja pesquisa levou a sedimentar outras análises importantes nos 

casos do Brasil em especial sobre cultura imaterial. A presente coletânea nos presenteia com o 

tema, mostrando a confluência entre festas religiosas, identidades culturais e cultura imaterial. 

Nesse capítulo em particular é notória a discussão sobre comunidade, um conceito caro aos 

estudos de patrimônio já que é a legitimidade coletiva grande parte das vezes é a que agrega 

valor aos bens culturais.  

A linguagem como meio de expressão e significação coletiva também foi apresentada 

no Livro, expressando o entrelaçamento e separações no caso particular aqui da linguagem em 

contato em terreiro de candomblé. O estudo linguístico no âmbito do Candomblé explorou 

aspectos interrelacionais da língua portuguesa e africana, na rica dança de significados. Tais 

realidades linguísticas acontecendo em processos históricos e de algum contato, seja 

exploratório ou não, indica a vivacidade cultural que os grupos manifestam mesmo 

potencializando suas diferenças na maior parte das vezes. O capítulo nos chamou a atenção 

para o amplo significado que uma palavra pode fornecer e traduzir uma realidade inteiramente 

nova e interessante. Tais permanências nas linguagens são fruto da complexa rede de relações 

culturais, cuja sobrevivência ancestral silenciosa nos remete à resistência sutil das culturas em 

contato. O pesquisador arguto consegue alcançar esses níveis de sobrevivência, graças ao seu 

olhar sensível sobre os temas. Nas pegadas do semiólogo o fluxo da língua nos apresenta 

complexidades maiores que os ambientes políticos e econômicos aparentes. Um exemplo muito 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

10 

bem trabalhado é o de Tzvetan Todorov em sua Conquista da América, 1983, atentando para 

os níveis complexos das culturas espanhola e asteca. O capítulo em questão trata dessa corrente 

de permanência e morte do dialeto e a força da cultura afro-brasileira em situação específica, 

propondo o juízo sobre as relações entre culturas distintas.  

Nesse mesmo seguimento, há também na coletânea uma interessante análise de poema, 

como caminho para perceber referenciais étnicos e propósito afirmativo do indivíduo em 

situação de alteridade. A mistura de identidades na obra, Ay Kakyri Tama, eu moro na cidade 

de 2018, e a sobrevivência identitária em situação de deslocamento e moradia na urbe. Por 

meio da poesia é possível analisar relações de integração e distanciamento, o que foi feito com 

apurado olhar. Não é uma análise poética, por suas vias estético-métricas, na tecitura linguística 

e rimas, mas uma crítica social ampla bem ao gosto de um antropólogo, sociólogo ou um 

historiador. Em uma passagem do capítulo precisamente se discute o lugar da identidade e me 

atrevo a dizer que a bagagem de um indivíduo está na sua memória não só no lugar.  O uso 

específico de fonte poética para estudos sociais é rico e o capítulo em questão demonstra essa 

possibilidade para os que querem entender mais sobre cultura indígena e sobre poesia. 

A cidade é um conceito que pode ser tratado em muitos aspectos, desde o mundo antigo 

com o célebre e clássico A Cidade Antiga de Fustel de Coulanges, de 2001, até as monografias 

atuais com preocupações diversas, ou ainda, autores modernos como Kevin Lynch, com seu A 

Imagem da Cidade, de 1960 ou David Harvey, com Cidades Rebeldes, de 2014. A emergência 

desse debate fez mais presente a partir do mundo moderno com o avanço da Industrialização e 

os processos econômicos e políticos de distinção espacial campo e cidade. No caso específico 

do estudo de construções urbanas, os aspectos técnicos, em grande parte pelo avanço também 

dos estudos arquiteturais e artísticos, cresceram cada vez mais. As cidades ganharam 

exponencial com os enfoques político-econômicos e, com o tempo, as abordagens culturais 

também entraram com mais afinco nos interesses universitários. Muitos se dedicaram ao tema 

cidade também para pensar a emergência das camadas urbanas, notadamente com o 

aparecimento da burguesia como classe comercial no final do século XVIII, essa reflexão foi 

precisamente feita por Jacques Le Goff em O Apogeu das cidades medievais, de 1992, quando 

trouxe diferenças entre a “burguesia” medieval e moderna. Na Coletânea, os autores analisaram 

técnicas e estratégias para condução de água: fontes, cisternas e chafarizes, na Idade Média, 

trazendo à luz especificidades importantes relativas aos projetos aquíferos do período.  

Ainda no compasso dos estudos de cidade e suas emergências o trabalho sobre o Arraial 

de São Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu no século XVIII, região das chamadas Minas 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

11 

Gerais, excetuando a remoticidade da ocupação antes desse período por tribos indígenas, já 

percebidas em trabalhos acadêmicos, sem sombra de dúvida, os tão sonhados recursos minerais 

e de pedras preciosas deslocou para o sertão, à época do processo de colonização portuguesa, 

um número estimado de habitantes de toda a ordem. Essa faceta já é bem conhecida da 

historiografia sobre as Minas Gerais. No entanto, precisamos considerar monografias e teses 

mais atualizadas que, estudando cartas, inventários e listas nominativas tem se deparado com 

uma realidade, mesmo no século XVIII, de um povoamento que gravitava entorno das 

explorações auríferas, explicando com detalhes, o fornecimento alimentar às vilas mais 

conhecidas à época avançando também para o início do século XIX. Isso mostra, de um modo 

não excludente, a complexidade do processo de urbanização dessas regiões. Essa questão, 

como disse, não exclui em nada a centralidade das explorações auríferas e de pedraria, mas 

como afirma o capítulo: Arraial de São Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu, a malha 

urbana se fez mediante a atração central dessas explorações. Trechos autorais do capítulo 

como: “Esta pesquisa é relevante para conhecermos alguns aspectos da formação urbana 

desse arraial/cidade que foi se despontando no sertão da capitania, possibilitando também 

relacioná-lo a outros arraiais e vilas do ciclo do ouro na colônia portuguesa ultramarina, 

podendo fornecer pistas sobre a ocupação do interior e as dificuldades inerentes à formação 

urbana”, denotam a chamada não somente a entender o processo de ocupação da exploração 

aurífera, bem como criar motivações a pesquisa do “interior” desses arraiais e vislumbrar o que 

se chama de “malha” ou rede urbana aos moldes da época. 

Em outro momento da Coletânea, é possível notar também a importância da produção 

das cerâmicas artesanais com uso ou não de olarias. Esse tipo de estudo é crucial, já que em 

alguns períodos da história humana a cerâmica figura como cultura material disponível para os 

estudos dos costumes, trocas e diz muito sobre hábitos cotidianos.  Em certos casos, a cerâmica 

constituiu o objeto de análise arqueológica por excelência. Essas pesquisas são cruciais para 

compreendermos setores específicos das sociedades e a evolução macro e microeconômicas, 

pequenos empreendimentos que cresceram e foram parte importante do crescimento urbano 

das sociedades agrícolas ao “centro” do mundo antigo e medieval, neste último nos referimos 

aos castelos e fortalezas. Complexas relações de produção e comercialização foram observados 

só pela circulação ceramista no mar Egeu e em alguns casos, artigos científicos pontuaram a 

circulação de cerâmica entre a Grécia, Roma e África. Por meio disso, as intercessões culturais 

podem ser percebidas, destaco aqui o mundo antigo, pela carência documental, o que torna o 

estudo arqueológico das olarias e produção de cerâmica fundamental para entender lacunas 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

12 

históricas, fator já destacado pelo grande autor Moses I Finley, em seu Aspecto da Antiguidade, 

1991. 

Poderia discorrer sobre todos os aspectos que a coletânea remete e aos percursos 

temáticos que aponta e analisa. Porém, cabe meu ponto final, a coletânea demonstra que o 

conjunto de cientistas tem trabalhado intensamente com suas pesquisas para responder a 

diversos problemas tanto dos cenários étnico-culturais, quanto dos empreendimentos urbanos 

e sociais. Uma contribuição que tenderá ao crescimento intelectual dos leitores, sem sombra de 

dúvida.  

Por Dra. Karla D. Martins 

Professora da Universidade Federal de Viçosa, doutora em História Cultural pela 

Unicamp.



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

13 

 
APRESENTAÇÃO 

 
 
 

coletânea “Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas 

mudanças societais” é o resultado de um trabalho feito a múltiplas mãos que 

se dedicaram a tecer histórias e narrativas entrecruzando diferentes objetos 

de estudos, lugares, sociedades e tempos históricos. 

Partindo do chão da História como caminho aberto percorrido pelos autores, temos 

ciência de que essa é uma área de onde emergem incertezas e, simultaneamente, possibilidades 

de diversas interpretações a partir da compreensão do real e das múltiplas narrativas que podem 

emergir com a (re)leitura contínua, palmilhada pelas inquietações que movem o fazer do 

historiador. Percebemos, assim, as diferentes maneiras de compreender o mundo, os objetos 

estudados e os discursos produzidos. 

Conhecedores da importância da pesquisa para a produção e difusão do conhecimento, 

apresentamos esta coletânea em que os autores, de diferentes áreas do saber e universidades do 

Brasil e Portugal, trazem reflexões que permitem conhecer contextos históricos e sociais 

distintos e suas interfaces com a cultura, o patrimônio cultural, a religiosidade e a memória, 

configuradas nos diversos objetos de pesquisas pertinentes às ciências humanas e sociais. Dessa 

maneira, os autores e autoras com olhares aguçados sobre seus objetos de estudo, relacionando 

dinâmicas socioespaciais, tornam cada capítulo um espaço de reflexões que possibilitam o 

exercício da crítica e a percepção dos aportes teóricos, metodológicos, conceituais e empíricos 

pertinentes ao campo historiográfico. 

O livro foi dividido em quatro seções, contendo representações sobre Cultura e 

patrimônio, religiosidade e identidade, cidades e edificações e a última abordando políticas 

afirmativas no Brasil. Essas diferentes representações permitem perceber relações entre os 

objetos estudados, partindo do entendimento de que elas, tal como afirmou Brito (2008, p.33)2, 

“constroem sentidos para a realidade e, por sua natureza social, são sempre plurais, muitas 

vezes contraditórias, representativas dos interesses dos grupos que lutam para dar à realidade 

o sentido resultante de sua leitura do mundo social”. 

A primeira seção engloba cultura e patrimônio.  

 
2 BRITO, Eleonora Zicari Costa de. História, historiografia e representação. In: KUYUMJIAN, Marcia de M. M. 
& MELLO, Maria Thereza F. N.(orgs.) Os espaços da história cultural. Brasília: Paralelo 15. 2008, pp 29-40. 

A 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

14 

O primeiro capítulo de Antónia Fialho Conde e Olga Magalhães apresenta a análise e 

interpretação de um documento setecentista que contém dados sobre a educação para os jovens 

no século XVIII. Trata-se de um estudo de caso do filho de um diplomata português em Viena 

de Áustria em que a intervenção da sua mãe, uma mulher nobre oriunda da Boémia, teve um 

papel central durante a infância e os primeiros tempos da adolescência.  

No capítulo segundo, os pesquisadores Sandra Costa, Susana Sá e José Guilherme 

trazem reflexões sobre patrimônio cultural e sua relação com a educação, buscando 

compreender os contributos para a construção da identidade da comunidade. 

Da segunda seção emergem narrativas sobre a religiosidade e identidade.  

Margareth Vetis Zaganelli, Adrielly Pinto dos Reis e Bruna Velloso Parente, no capítulo 

intitulado “As manifestações turístico-religiosas na sociedade contemporânea: a Festa da 

Penha como representação do patrimônio cultural capixaba”, trazem ponderações 

interessantes sobre o turismo religioso, a Festa da Penha e suas repercussões sobre a identidade 

cultural do Estado do Espírito Santo-Brasil. 

No quarto capítulo, Vandeir José da Silva apresenta a Irmandade de Nossa Senhora da 

Boa Morte existente na Vila de São João Del Rei, na Capitania de Minas Gerais no século 

XVIII. O autor apresenta o Livro de Compromisso da referida confraria e como este 

regulamentava a entrada e permanência dos Irmãos. 

Ainda no aspecto religioso, o capítulo quinto de autoria de Angelita Aparecida Ferreira 

de Souza e Maria Célia da Silva Gonçalves, cujo título é “Tecendo a história cultural e a 

memória da Folia de Reis na Fazenda Tapera: um estudo etnográfico da Tradição Natalina 

em João Pinheiro”, apresenta uma narrativa histórica sobre a Festa de Reis na região Noroeste 

de Minas Gerais, notadamente, da Fazenda Tapera, localizada na Zona Rural do município de 

João Pinheiro. O estudo possibilita conhecer aspectos da religiosidade, do patrimônio imaterial 

e da identidade cultural da região estudada. 

Davidson Martins Viana Alves, no capítulo sexto, intitulado “Contato Linguístico em 

Terreiros de Candomblé: a relação histórica da língua portuguesa com línguas africanas no 

Brasil”, apresentou aspectos constituintes da realidade linguística do Candomblé e a relação 

com a resistência negra por meio da cultura e da tradição africana e afro-brasileira. 

No último capítulo da seção (o sétimo), Maurício Rodrigues e Jéssica Campos 

analisaram o poema "Ay Kakyri Tama" presente na obra Ay Kakyri Tama: eu moro na cidade 

(2018), de Márcia Kambeba, sob a perspectiva dos estudos culturais, com foco na relação entre 

identidade e diferença. A obra possui como pano de fundo a experiência de uma personagem 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

15 

indígena vivendo na cidade e sua busca por preservar sua identidade cultural em meio ao 

contexto do diálogo intercultural. O objetivo foi analisar como a autora aborda os conceitos de 

identidade e diferença, destacando a formação de uma identidade híbrida. Para a análise foi 

utilizado como fundamentação teórica os trabalhos de Homi Bhabha (1998), Stuart Hall (2003) 

e Silva (2000), que discutem a construção identitária, a diáspora e as relações entre identidade 

e diferença. Através da análise da obra, destacaram a importância do reconhecimento cultural, 

da resistência e conscientização social. 

A terceira seção se constitui de textos relacionados a cidades e edificações em 

diferentes lugares e tempos históricos.  

A análise sobre as cidades se inicia com o capítulo oitavo de autoria de Giselda Shirley 

da Silva que apresentou o Arraial de São Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu, no século 

XVIII, perpassando pela formação histórica da malha urbana do arraial que surgiu sob os 

auspícios da mineração na Capitania de Minas Gerais e a construção da infraestrutura urbana 

no arraial em seu principiar. 

Na sequência, Gisele Freitas Estrela e Mário Jorge Lopes Neto Barroca, no capítulo 

cujo título é “Fontes e Chafarizes na Alta e Baixa Idade Média Portuguesa: maneiras de se 

obter, prover e fornecer água”, trazem ponderações interessantes sobre o tema no contexto 

português. 

Do décimo capítulo intitulado “A origem da olaria cerâmica”, de autoria de Paulo 

Tiago Cabeça, emergem representações sobre as olarias no contexto histórico. Segundo o autor, 

o texto é parte integrante da tese de doutoramento em História da Arte sobre a criatividade em 

barro, sobretudo no trabalho de Budja Mihael (2016), para trazer numa apreciação traduzida e 

crítica a história da evolução do processo cerâmico. 

A quarta seção é composta do trabalho de Cairo Mohamad Ibrahim Katrib, Cristiane 

Coppe de Oliveira e Jane Maria dos Santos Reis com o título: “Lacunas abertas... as políticas 

de ações afirmativas no ensino superior no Brasil”. Nele, os autores abordam as ações 

afirmativas, em especial aquelas que se referem à inclusão e permanência dos ingressantes na 

educação superior via cotas raciais, que têm sido objeto de inúmeras reflexões acadêmicas e 

estudos. No entanto, segundo os autores, é perceptível a existência de lacunas nesse processo 

tornando os diálogos ora significativos, ora excludentes. Afirmam ser essas nuanças que 

retroalimentam as lacunas e as reticências em relação à forma como as instituições de ensino 

superior constroem e efetivam suas ações voltadas para a inclusão de pretos, pardos, indígenas, 

dentre outros nos seus processos de acesso e permanência. Assim, o capítulo teve como 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

16 

proposta refletir sobre o papel das ações afirmativas no campo da inclusão e da diversidade no 

contexto das universidades brasileiras, bem como das experiências docentes e administrativas 

no âmbito da Universidade Federal de Uberlândia (UFU), no Triângulo Mineiro, Estado de 

Minas Gerais – Brasil. Consiste em uma análise que visa refletir sobre como as Universidades 

Federais e a UFU, em especial, têm se organizado para garantir a concretização das políticas 

afirmativas, em especial ao cumprimento da Lei 12.711/2012. 

De modo geral, nos onze capítulos que compõem a coletânea, os autores deixaram fluir 

em seus escritos reflexões que permitem ver diferentes contextos, lugares de fala, experiências 

de pesquisas, metodologias, sem perder de vista o chão da história que é o fio condutor da obra. 

Essa diversidade faz da coletânea um lugar de reflexão, de narrativas diversas do experenciar 

humano em diferentes contextos sociais e históricos, por isso, esperamos que as múltiplas 

narrativas apresentadas tragam contributos para o surgimento de novos conhecimentos e 

indagações. 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Vandeir José da Silva - UÉ 
Giselda Shirley da Silva- UÉ 

Antónia Fialho Conde- UÉ 
Olga Magalhães- UÉ 

(Organizadores) 
Dezembro 2023. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

17 

 

 

 

SUMÁRIO 
 
 
 

 

PREFÁCIO ........................................................................................................................... 6 

APRESENTAÇÃO ............................................................................................................ 13 

 
Seção I 

Cultura e Patrimônio 
 

Capítulo I ............................................................................................................................ 21 

O papel da mulher no século XVIII na formação dos filhos: D. Isabel Freire Schaffgotsch 
e Gomes Freire de Andrade e Castro 
 

Antónia Fialho Conde 

Olga Magalhães 
 

Capítulo II........................................................................................................................... 32 

Pela Inclusão do Património no Projeto Educativo 
 

Sandra Costa 

Susana Sá 

José Guilherme 
 

Seção II 

Religiosidade e Identidade 
 

Capítulo III ......................................................................................................................... 41 

AS MANIFESTAÇÕES TURISTICO-RELIGIOSAS NA SOCIEDADE 
CONTEMPORÂNEA: a Festa da Penha como representação do patrimônio cultural 
capixaba 

 
Margareth Vetis Zaganelli 
Adrielly Pinto dos Reis 

Bruna Velloso Parente 
 

Capítulo IV .............................................................................................................................   
IRMANDADE DE NOSSA SENHORA DA BOA MORTE DOS HOMENS PARDOS DE 
SÃO JOÃO DEL REI: religiosidade e organização 

 

Vandeir José da Silva 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

18 

 

Capítulo V ........................................................................................................................... 81 

TECENDO A HISTÓRIA CULTURAL E A MEMÓRIA DA FOLIA DE REIS NA 
FAZENDA TAPERA: Um Estudo Etnográfico da Tradição Natalina em João Pinheiro 
(MG)  

 
Angelita Aparecida Ferreira de Souza 

Maria Célia da Silva Gonçalves 
 
Capítulo VI ....................................................................................................................... 117 

CONTATO LINGUÍSTICO EM TERREIROS DE CANDOMBLÉ: a relação histórica 
da língua portuguesa com línguas africanas no Brasil 
 

Davidson Martins Viana Alves 

 

Capítulo VII ...................................................................................................................... 134 

ENCONTROS CULTURAIS: A MISTURA DE IDENTIDADES NA OBRA AY 
KAKYRI TAMA: EU MORO NA CIDADE, DE MÁRCIA KAMBEBA 
 

Maurício Rodrigues 

Jessica Campos 
 

Seção III 

Cidades e edificações 
 

Capítulo VIII .................................................................................................................... 145 

ARRAIAL DE SÃO LUIZ E SANTA ANA DAS MINAS DO PARACATU: Alguns 
aspectos da formação urbana setecentista 
 

Giselda Shirley da Silva 

 

Capítulo IX ....................................................................................................................... 161 

FONTES E CHAFARIZES NA ALTA E BAIXA IDADE MÉDIA PORTUGUESA: 
maneiras de se obter, prover e fornecer água 

 
Gisele Freitas Estrela 

Mário Jorge Lopes Neto Barroca 
 

Capítulo X ......................................................................................................................... 182 

A origem da olaria cerâmica 
 

Paulo Tiago Cabeça 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

19 

 

Seção IV 

Políticas Afirmativas 

 
Capítulo XI ....................................................................................................................... 205 

LACUNAS ABERTAS... AS POLÍTICAS DE AÇÕES AFIRMATIVAS NO ENSINO 
SUPERIOR NO BRASIL 
 

Cairo Mohamad Ibrahim Katrib 

Cristiane Coppe de Oliveira 

Jane Maria dos Santos Reis 
 

SOBRE OS AUTORES ................................................................................................... 215 

 

 
 
 

 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

20 

 
 

Seção I 
  

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 

Cultura e Patrimônio 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

21 

Capítulo I 
 

 

 

O papel da mulher no século XVIII na formação dos filhos: D. Isabel Freire Schaffgotsch 
e Gomes Freire de Andrade e Castro 

 
DOI 10.5281/zenodo.10511387 

 
Antónia Fialho Conde 

Olga Magalhães 
 

Introdução 

 

 presente texto baseia-se na análise e interpretação de dados sobre a educação para 

os jovens no século XVIII. Trata-se de um estudo de caso, o do filho de um diplomata 

português em Viena de Áustria, e em que a intervenção da mãe, uma mulher nobre 

oriunda da Boémia, teve um papel central durante a infância e os primeiros tempos da adolescência. 

 

La destinée future de tous les hommes, le génie et la manière de 
penser des peuples entiers, ne dependent certainement que 
d’une bonne éducation et de la manière d’élerer les enfants dès 
leur tendre jeunesse.” 
Maria Teresa Walburga de Áustria. 
 

Gomes Freire de Andrade (1757-1817): Percurso de vida 

 

Gomes Freire de Andrade e Castro, tenente general, coronel e general de divisão do 

exército português, está ligado às primeiras manifestações liberais no início do século XIX, 

sendo acusado de traição (conspiração contra o rei). Participou em diversas campanhas militares 

em Portugal, França e na Rússia, destacando-se, em termos de conflitos, a campanha do 

Rossilhão, a Guerra das Laranjas, as campanhas napoleónicas (integra a Legião Portuguesa 

criada por Junot em 1808, chegando a ser promovido a marechal por Napoleão em 1813, tendo 

participado nas campanhas napoleónicas nas batalhas de Wagram, de Smolensk, de Vitebsk e 

O 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

22 

Borodino) e ainda na Guerra Peninsular. Acabou por ser preso, aos 60 anos, e enforcado junto 

da fortaleza de S. Julião da Barra, ficando ligado ao episódio designado da História de Portugal 

como Conspiração de 18173. 

A sua movimentada história vem sendo alvo de alguns estudos, projetos, e jornadas, 

nomeadamente todo o seu percurso ainda em Viena de Áustria até ao momento em que, em 1781, com 

24 anos, ano em que foi armado cavaleiro da Ordem de Cristo na catedral de Santo Estêvão em Viena 

(1780), decide vir para Portugal, conhecer o país dos seus antepassados e servir a Coroa portuguesa. Do 

seu percurso faz também parte a maçonaria, iniciando a frequência de algumas lojas ainda em Viena, e 

colaborando em Portugal na fundação da loja do Grande Oriente Lusitano, de que foi grão-mestre. 

O avô, Gomes Freire de Andrade, foi tenente general de cavalaria e até 1685 serviu no Alentejo, sendo 

depois, já como general, nomeado governador do estado do Maranhão, voltando dois anos depois a 

Portugal, e mais especificamente ao Alentejo, com o posto de general. O seu pai, António Ambrósio 

Pereira Freire de Andrade e Castro (?-1770), fora sargento-mor do regimento de cavalaria no Alentejo, 

que se extinguiu em 1742; este facto conduziu a que Ambrósio fosse chamado, em 1749, para o cargo 

que Sebastião José de Carvalho e Melo deixara vago em Viena de Áustria: o de ministro plenipotenciário 

para a Legação portuguesa, apresentando as suas credenciais ao imperador Francisco I em 1752. 

Ambrósio casou em 1754 com Maria Anna Elisabeth (1738-1787), na altura com 16 anos, aristocrata da 

Boémia, condessa de Schaffgotsch e baronesa de Kynast-Greiffenstein, e ainda parente da segunda 

mulher de Pombal; adotou o nome do marido, mantendo o apelido Schaffgotsch, surgindo então como 

Isabel Freire Schaffgotsch, ou, no documento que analisamos, apenas como Isabel Freire. 

Em ambiente da Corte austríaca dos Habsburgo, dadas as funções diplomáticas do pai, 

António Ambrósio Pereira Freire de Andrade e Castro, o jovem Gomes Freire, antes de iniciar 

uma vida mais intensa na corte e sociedade austríacas, teve oportunidade de experienciar uma 

formação inicial pensada por sua mãe, que, entretanto, enviuvara.  Tanto quanto é possível 

saber-se, esta formação inicial terá decorrido em ambiente doméstico, uma vez que não há 

qualquer registo de uma sua inscrição ou frequência de qualquer escola em Viena (Ovídio, 

2019). Essa formação inicial consta no Planode Educação que se encontra exposto em dois 

fólios na coleção de Reservados da Biblioteca Pública de Évora4, e que passaremos a expor e 

analisar, preenchendo uma lacuna no que até agora se tem escrito acerca deste personagem, e 

 
3 Cf. artigo no Jornal Público de Otília Lage: 
https://www.publico.pt/2020/08/18/culturaipsilon/noticia/gomes-freire-andrade-conspirador-martir-1928324 
4 Biblioteca Pública de Évora, Códice CIX/1-10, nº 38. 

https://www.publico.pt/2020/08/18/culturaipsilon/noticia/gomes-freire-andrade-conspirador-martir-1928324


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

23 

em que precisamente a questão da formação inicial é citada por alguns autores como 

desconhecida (Ovídio, 2019). 

Para a educação dos jovens nobres no Portugal de Setecentos era, segundo Campos 

(2008, p. 157) “de grande utilidade o conhecimento destas três artes de domínio e exibição 

física: a esgrima, a equitação e a dança. Se as duas primeiras eram necessárias para a caneira 

militar, a última era essencial, pelo menos, para uma boa reputação junto das senhoras 

cortejadas. Mas, no geral, são estas as três artes especificas de um cavalheiro, aprendidas, de 

preferência, durante a sua mocidade”. Como adiante se verá, o Plano de Educação contempla 

todas estas áreas. 

 

O Plano de Educação proposto: a influência do ambiente vienense 

 

Maria Teresa de Áustria (1717-1780) estabeleceu, pela Portaria “Schulordnung, Ratio 

Educationis” (1774), uma notável reforma dos estudos nos vários níveis (elementar, médio e 

superior) que procurou estender aos territórios por si governados (Áustria, Hungria, Boémia, 

Croácia, Mântua, Milão, Galícia e Lodoméria, Parma e Países Baixos Austríacos).  Esta 

determinação legal estabelecia não só a escolaridade obrigatória para crianças dos 6 aos 12 anos 

de idade, como diversas categorias de escolas, o lugar onde se deviam estabelecer, regras para 

a sua construção, as matérias a lecionar em cada nível e quem as devia ensinar, os métodos de 

ensino e a exigência de novos manuais, as horas letivas, a obrigação de frequência da escola 

pelas crianças e dos pais e tutores (no caso dos órfãos, por exemplo) de para elas os enviarem, 

além da fiscalização do funcionamento dos estabelecimentos. Em 1777, surgia ainda um 

regulamento contendo questões de disciplina e comportamento, bem como um Plano de 

Estudos. Neste último, ao ritmo dos tempos, as humanidades não se restringiam à aprendizagem 

do latim, estendiam-se ao grego, à língua materna, à Geografia, à História e aos elementos 

matemáticos. Em 1778, de acordo com o proposto por Maria Teresa de Áustria, a duração das 

aulas seria de 2 horas, ocupando a manhã e a tarde, sendo a última meia hora de cada aula 

dedicada alternativamente à História, à Geografia e às matemáticas (Discailles, 1872). 

Esta ampla reforma assentou tanto na experiência pessoal da Imperatriz (especialmente 

dotada para as áreas da dança e da música, particularmente o canto, ensinada por professores 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

24 

italianos 5 ), como em propostas que circulavam na corte vienense. Entre estas, vale a pena citar 

as pensadas por Isabel de Bourbon-Parma, neta de Luís XV. Isabel tivera uma formação muito 

cuidada (onde não faltaram diversas viagens pela Europa) e integrada no contexto do 

Iluminismo; dominava quatro línguas, e era reconhecida em campos como a música, a ciência 

e mesmo a estratégia militar (Freyermuth, 2012). Foi a autora, em 1758, quando tinha 17 anos, 

da obra Remarques politiques et militaires, concebendo depois um sistema educativo na obra 

Réflexions sur l’éducation. Nesta obra critica o autoritarismo e a violência dos professores para 

com os alunos e defende o papel dos pais como educadores (lembremos Rousseau e a 

publicação, em 1762, de Émile). Isabel de Bourbon-Parma viria a desposar o imperador José II, 

filho de Maria Teresa de Áustria. 

Por outro lado, temos ainda que durante a segunda metade do século XVIII os 

pedagogos (Rosseau, Épinay, Genlis) inspiram as mulheres das elites a desempenhar o seu 

papel na educação dos filhos (Goodman, 2007). Baseando-se em discursos coevos, como o de 

Dubois de Fosseux, Marchand, (2007), sublinha ser reconhecido às mães o seu papel ativo na 

formação dos filhos, especialmente nas camadas superiores da sociedade, podendo e devendo 

reivindicar essa função de direção nos estudos dos filhos (ou mesmo com uma intervenção 

precetiva, sendo sugerido que para isso aprendessem latim). 

Neste contexto se enquadra o documento sobre a educação de Gomes Freire, planeado 

por sua mãe. De acordo com fólio inicial do documento, não datado, temos: 

 

“Plano de Educasam/ para meu Filho/ Este plano he de D. Isabel Freire viúva 
de Ambrosio Pereira Freire de An/drade e Castro, assistente em Viena de 
Austria em Alemanha, para a educa/ção de seu filho Gomes Pereira Freire de 
Andrade e Castro./ Os dias santos, e Domingos serão impregados em assistir 
aos officios Divinos, em receber Ins/trusoens sobre a Religiam, e em visitar 
os seus parentes.”6 

 

 

5
 Expressando a ligação entre a dinastia Habsburgo e o catolicismo, os jesuítas desempenharam um papel 

importante na educação de Maria Teresa, sendo a religião, através dos jesuítas, importante no seu programa 
educativo (Bled, 2001); também eles asseguravam o latim e a história, essenciais na educação dos príncipes, sendo 
que as matemáticas surgiram na sua formação através de um preceptor laico. Sabia ainda francês (que se impunha 
como língua internacional), italiano e espanhol (mas sem falar checo ou húngaro, línguas faladas no domínio 
territorial da sua monarquia), não se impondo ainda, em inícios do século XVIII, a aprendizagem do inglês na 
aprendizagem de príncipes e princesas da família imperial. 
6 Biblioteca Pública de Évora, Códice CIX/1-10, nº 38, fl. 1. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

25 

O documento apresenta depois uma Tabela com a distribuição das aulas pelos dias da 

semana, cujo conteúdo a seguir se explana: 

Tabela 1- Plano de Estudos 

Horário 

 

Segundas, Quartas e Sextas-feiras Terças, Quintas-feiras e Sábados 

6h30-8h00 Levanta-se, reza, almoça; e ouvirá missa 
(regra para todos os dias da semana) 

Levanta-se, reza, almoça; e ouvirá missa 

8h00-9h00 Lição de Filosofia (2 anos; nos 3 
seguintes passaria a Direito) 

Lição de Filosofia 

9h00-10h00 Escreverá e traduzirá na Língua 
Portuguesa 

Escrever, e traduzir na Língua portuguesa 

 

 

10h00 – 12h00 

 

 

Irá a picaria e montará a cavalo 

10h00/11h00: Lição de Matemática e 
sucessivamente de Física Experimental 

11h00/12h00: Lição de Debuxo nos 
primeiros anos, e nos últimos estudar 

Arquitetura Civil e Militar 

 

 

12h00 – 13h00 

Repetirá em presença do instrutor a 
Filosofia e a Matemática nos primeiros 2 

anos; nos 3 seguintes aprenderá no 
primeiro o inglês, no segundo o italiano e 

no terceiro o espanhol 

 

 

Repetição da Filosofia e Matemática 

13h00-15h00 Jantará e terá um pouco de recreação Jantará e terá um pouco de recreação 

15h00-16h00 O seu instrutor lhe explicará as diferentes 
partes da História, e Geografia 

Lição de jogar o Florete 

16h00-17h00 Segunda lição de Filosofia pelo seu 
Professor ou Mestre 

Repetição de Filosofia nos primeiros anos, 
nos últimos de Direito 

17h00-18h00 Lição de Dança Lição de Língua Portuguesa 

18h00-19h00 - O seu governador, ou instrutor, lhe aplicará 
as diferentes partes da História, e Geografia 

19h00-20h00 - Leitura útil e deleitosa: no verão o passeio; 
quanto ao mais, como se disse acima. 

 

De acordo com a Tabela 1, salientamos: 

 

- a preocupação pelo intercalar das matérias, alternando os dias da semana; 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

26 

- a sensibilidade da mentora do Plano para a conjuntura europeia em termos de Racionalismo e 

Iluminismo: note-se a presença da Matemática, mas também da Física Experimental e da 

Arquitetura Civil e Militar; 

- a importância dos momentos de recreação dentro do conjunto da formação; 

- o tempo dedicado ao exercício físico, em disciplinas como o Florete ou a equitação (montar e 

picar o cavalo); 

- a preocupação constante da proponente em o filho não esquecer a língua materna, tanto na 

leitura, como na escrita, como ainda na tradução; 

- mantendo essa ligação a Portugal, a visão da mãe procurava integrar o filho, através da 

aprendizagem das línguas – espanhol, italiano e inglês – na sociedade europeia da época, 

apetrechando-o para ler e falar noutras línguas e possibilitando-lhe o acesso ao conhecimento 

(cultura escrita) que circulava na altura; 

- a preocupação da integração do jovem na Corte austríaca, nomeadamente através da 

aprendizagem da dança; 

- a importância dada ao Debuxo (desenho), propiciando a sensibilidade para a cultura artística, 

apetrechando-o para as questões da arquitetura civil e militar; 

- a presença de disciplinas que podemos considerar mais clássicas, como a Geografia e a 

História, com uma forte presença da Filosofia. 

No que se refere à aprendizagem da dança, recordemos que, na corte vienense, estão já 

em uso as danças de salão, que virão a consolidar-se nas cortes europeias sobretudo no século 

XIX.  

Para assegurar esta formação, o documento enuncia ainda o pagamento dos mestres, que 

são divididos entre os dois primeiros anos e os anos seguintes, sendo ainda calculado o total da 

despesa mensal, bem como a anual, que acrescentava outras despesas além do ensino: 

 

Tabela 2 Custo da formação nos 2anos iniciais (em florins e xelins) 

Professor Custo mensal 

Professor de Filosofia 16 fl.56 x 

Mestre de Matemática 12 fl.42 x 

Mestre de Dança 12 fl.42 x 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

27 

Mestre do Debuxo 12 fl.42 x 

Mestre do Florete 18 fl.28 x 

Por aprender a montar a cavalo 16 fl.56 x 

TOTAL 80 fl.12x. 

 

Há uma distinção entre o professor e o mestre, sendo o pagamento ao mestre de florete 

o mais significativo, seguindo-se a Matemática e a equitação, e depois a Filosofia. 

A despesa anual ascendia a 965 floris e 12 xelins, a que se acrescentava a despesa anual 

do governador (300 florins), do vestuário do jovem (200 florins) e 50 florins diretamente para 

o jovem, descrito como sendo para “as suas galantarias”. Assim, a despesa total anual ascendia 

a 1516 florins. 

 

Tabela 2. Custo mensal da formação nos últimos 3 anos (em florins e xelins) 

Professor Custo mensal 

Professor de Direito 25 fl.24 x 

Mestre de Matemática 12 fl.42 x 

Mestre das diversas línguas 12 fl.42 x 

Mestre de Florete 8 fl.28 x 

Por aprender a montar a cavalo 16 fl.56 x 

TOTAL 80 fl.12x. 

 

Nesta fase, os custos anuais da formação ascendiam a 914 floris e 24 xelins, a que se 

acrescentava a despesa anual do governador (300 florins), do vestuário do jovem (200 florins) 

e 50 florins diretamente para o jovem, descrito como sendo para “as suas galantarias”. Assim, 

a despesa total anual ascendia a 1465 florins e 12 xelins. 

Os custos mais significativos radicam no ensino do Direito, a que se seguia a equitação; 

note-se a quebra nos custos do mestre de florete, menos de metade que na fase anterior, dado 

que já teria certamente adquirido alguns conhecimentos. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

28 

Será esta formação plural que lhe permite, já em Portugal, a escrita da obra Ensaio Sobre 

o Methodo de Organisar em Portugal o Exercito relativo á População, Agricultura, e Defeza 

do Paiz7. 

 
Reflexões finais 
 

Um dos aspetos mais interessantes para a reforma do ensino para os primeiros anos, 

quando falamos de reformas que implicam o Estado, tem a ver com o surgir de manuais 

escolares. Tem-se trabalhado, neste domínio (Madl, 2017), sobre a ligação entre estes manuais 

e a afirmação da relação entre o Iluminismo e a afirmação das nações europeias, e 

particularmente relevante na monarquia dos Habsburgos, acelerada pelas reformas do 

despotismo iluminado no final do século XVIII. Surge uma produção escrita muito significativa 

sobre educação (tratados, memórias), e o reconhecimento do seu carácter público e acessível a 

todos, separada da religião. 

Nesta parte do texto, e embora o Plano de Educação apresentado  tenha sido concebido 

para a educação de um jovem em Viena de Áustria, não podemos deixar de sublinhar a realidade 

portuguesa, e o papel de Luís António Verney com a sua obra O Verdadeiro Método de Estudar 

para o ensino em Portugal8. Igualmente importantes são as obras Martinho de Mendonça9, que 

escreveu em 1734 a obra Apontamentos para a educação de hum menino nobre na qual discorre 

sobre aquela que deveria ser, em seu entender, a formação dada à nobreza. Aí se referem as 

letras maternas, leitura e escrita, os clássicos gregos e romanos, a Aritmética, a Geografia, a 

Arquitetura, mas também o exercício da espada, a arte de andar a cavalo e  “a dança, que além 

de dar vigor ao corpo, lhe comunica bom ar, e graça, está hoje entre as nações da Europa como 

divertimento, que faz parte da Civilidade, e se reputa grosseiro quem a ignora” (p. 324). 

Também Ribeiro Sanches10 na obra Cartas sobre a educação da mocidade, de 1760, se 

pronuncia sobre as principais atividades educativas que devem ser seguidas pelos jovens, 

apresentando um plano de estudos que, em parte, coincide com o proposto por D. Isabel Freire. 

 

7
 Gomes Freire de Andrade, Ensaio Sobre o Methodo de Organisar em Portugal o Exercito relativo á População, 

Agricultura, e Defeza do Paiz, Por Gomes Freire de Andrade, Marechal de Campo, Lisboa, Na Nova Oficina de 
João Rodrigues Neves, Anno de 1806. 
8
 O chamado Frade Barbadinho publicou em 1752 esta obra sob a forma de 16 Cartas, dedicando o Apêndice da 

última à educação das mulheres, algo inédito até então. 
9 Martinho de Mendonça de Pina e de Proença (Guarda, 1693-1743) 
10 António Nunes Ribeiro Sanches (Penamacor, 1699 – Paris, 1783) 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

29 

Esta nova visão sobre o ensino, impregnada dos ideais iluministas, viu-se também ela 

concretizada na reforma pombalina dos estudos de 1772, que abrange não só o ensino superior 

como a criação de escolas elementares por todo o território, bem como, logo em 1761 e após a 

expulsão dos Jesuítas, a criação do Colégio dos Nobres. Este colégio, um estabelecimento de 

ensino pré-universitário para jovens da alta aristocracia, apostava, entre outras áreas, no ensino 

da Matemática e da Física Experimental, procurando ser um exemplo em Portugal daquilo que 

Sebastião José de Carvalho e Melo, enquanto diplomata precisamente em Viena de Áustria, 

certamente observara. 

 

Referências 

 

Bled, J. P. (2001). Marie-Thérèse d'Autriche. Paris: Fayard. 
 
Brandão, R. (1917).  1817 - A conspiração de Gomes Freire, Porto: Renascença Portuguesa. 
 
Braga, T. (s.d.). Gomes Freire de Andrade.  Revista de Estudos Livres. 
 
Brouard-Arends, I.; Plagnol-Diéval, M. E (di.s). (2016). Femmes éducatrices au siècle des 
Lumières. Presses universitaires de Rennes. Nouvelle édition [en ligne]. Rennes: Presses 
Universitaires de Rennes. ISBN: 9782753547506. DOI: 
https://doi.org/10.400/books.pur.39332 http://books.openedition.org/pur/39332. 
 
Caetano, C. (2020). O Monumento a Gomes Freire de Andrade em S. Julião da Barra. In Arte, 
Cultura e Património do Romantismo: Actas do 2º Colóquio “Saudade Perpétua”, 30 – 81.I 
SBN: 978-989-8434-46-3. 
 
Campos, Maria Alexandra Canaveira de (2008). Tratados de dança em Portugal no século 
XVIII – o lugar da dança na sociedade da época moderna. Dissertação de Mestrado em História 
Moderna. Faculdade de Ciências Sociais e Humanas, Universidade Nova de Lisboa. 
 
Cavalheiro, A. R. (1928). Gomes Freire, mau portuguêz e mau soldado: a Campanha do 
Roussillon, a Guerra de las naranjas, os motins de Campo de Ourique. Lisboa: s.n. 
 
Costa, F. M. da. (2017).  Gomes Freire de Andrade, O Mártir do Mito: Maçon Cristão 
Trinitário, Escocês Rectificado, Martinista e Templário. Instituto de Estudos Maçónicos e 
Supremo Concelho do REAA para Portugal e sua Jurisdição, Lisboa. 
 
Discailles, E. (1872). Les Pays-Bas sous le règne de Marie-Thérèse (1740-1780). Bruxelas: 
Muquardt. 
 

https://doi.org/10.400/books.pur.39332
http://books.openedition.org/pur/39332


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

30 

Ducreux, M-E., (2000). Nation, État, éducation. L’enseignement de l’histoire en Europe 
centrale et orientale.  In Ducreux, M-E., (dir.).  Histoire et Nation en Europe centrale et 
orientale XIXe -XXe siècles. Paris: Institut National de Recherche Pédagogique - Histoire de 
l’éducation.  86, 5–36.  
 
Ferrão, A. (1917). Gomes Freire na Rússia: cartas inéditas de Gomes Freire de Andrade e outros 
documentos autógrafos acerca desse ilustre português quando combateu no exército russo, 
precedidos dum estudo sobre a política externa de Catarina II. Coimbra: Imprensa da 
Universidade. 
 
Freyermuth, S. (2012). Isabelle de Bourbon-Parme et la rhétorique du désir. Femmes des 
Lumières et de l'Ombre. Un premier féminisme (1774-1830), Nice: Editions Vaillant, 81-91. 
Goodman, D. (2007). Le rôle des méres dans l´’education des pensionnaires au XVIIIème 
siècle, In Femmes éducatrices au siécle des Lumières. Rennes: Presses Universitaires de 
Rennes. ISBN: 9782753547506. DOI: https://doi.org/10.400/books.pur.39349 
https://books.openedition.org/pur/39349. 
 
Hazard, P. (1995). (1ª ed. 1963). La pensée européenne au XVIIIe siècle. De Montesquieu à 
Lessing. Paris, Hachette. 
 
Latino Coelho, J. M. (1874-1891). História política e militar de Portugal desde os fins do XVIII 
século até 1814. Lisboa: Imprensa Nacional. 
 
Lima, Coronel H. C. F. (1919).  Gomes Freire de Andrade – Notas Bibliográficas e 
Iconográficas – Publicadas em Comemoração do 1.º Centenário da morte deste ilustre General 
(1817-1917). Coimbra: Imprensa da Universidade (Separata).  
 
Liris, E. (2007). Le droit à l’instruction: prises de paroles et projets pédagogiques des femmes 
(1789-1799). In Femmes éducatrices au siécle des Lumières. Rennes: Presses Universitaires de 
Rennes. ISBN: 9782753547506. DOI: https://doi.org/10.400/books.pur.39349 
https://books.openedition.org/pur/39349. 
 
Lopes, A. (2003). Gomes Freire de Andrade – Um Retrato do Homem e da sua Época. Lisboa: 
Edição Grémio Lusitano. 
 
Luz Soriano. (1866-1890). História da Guerra Civil e do estabelecimento do governo 
parlamentar em Portugal compreendendo a história diplomática militar e política d’este reino 
desde 1777 até 1834. Lisboa: Imprensa Nacional, tomos I e III. 
 
Madl, C. (2017). Langue et édition scolaire en Bohême au temps de la reforme de Marie-
Thèrese. Retour sur une grande questione t des petits livres. In Madl, C; Monok, I. (eds.). Ex 
Oriente Amicitia. Mélangues offerts à Frédéric Barbier à l’occasion de son 65e anniversaire. 
Budapest: Magyar Tudományos Akadémia Könyvtar és Információs Központ, 235-265. ISBN: 
978-963-7451-31-7.DOI: 10.14755/BARBIER.2017. 
 
Marchand, P. (2007). La part maternelle dans l’éducation des garçons au XVIIIe siècle. In 
Femmes éducatrices au siécle des Lumières. Rennes: Presses Universitaires de Rennes. ISBN: 

https://doi.org/10.400/books.pur.39349
https://books.openedition.org/pur/39349
https://doi.org/10.400/books.pur.39349
https://books.openedition.org/pur/39349


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

31 

9782753547506. DOI: https://doi.org/10.400/books.pur.39349 
https://books.openedition.org/pur/39349. 
 
Ovídio, Luís Sertório. (2019). Delectus, Gomes Pereira Freire de Andrade e Castro: os 
primeiros 23 anos em Viena de Áustria. Revista Militar. Número temático, nº 2605/2606, 223-
231. Disponível em: https://www.revistamilitar.pt/artigopdf/1408. 
 
Pinto, A. F. de Sousa. (1850). Gomes Freire de Andrade. Revista Militar. Lisboa: Imprensa 
Nacional, N.º 4.  
 
Proença, Martinho de Mendonça de Pina e (1734). Apontamentos para a educação de hum 
menino nobre. Lisboa Occidental: Na Officina de Joseph Antonio da Sylva,  em 
https://permalinkbnd.bnportugal.gov.pt/viewer/92755/download?file=sa-2184-p_0000_capa-
capa_t24-C-R0150.pdf&type=pdf&navigator=1. 
 
Ribeiro Sanches, António Nunes (19--), Cartas sobre a educação da mocidade – 1760. Porto: 
Editorial Domingos Barreira, Coleção Portugal/Joaquim Ferreira, nº25,  em 
https://permalinkbnd.bnportugal.gov.pt/viewer/93089/download?file=sc-16289-p_0000_capa-
239_t24-C-R0072.pdf&type=pdf&navigator=1. 
 
Sardinha, António. (1959).  Gomes Freire (Revisão dum Processo). In  Ao Princípio era o 
Verbo. Lisboa: Editorial Restauração, (2ª ed.), 59-9

https://doi.org/10.400/books.pur.39349
https://books.openedition.org/pur/39349
https://www.revistamilitar.pt/artigopdf/1408
https://permalinkbnd.bnportugal.gov.pt/viewer/92755/download?file=sa-2184-p_0000_capa-capa_t24-C-R0150.pdf&type=pdf&navigator=1
https://permalinkbnd.bnportugal.gov.pt/viewer/92755/download?file=sa-2184-p_0000_capa-capa_t24-C-R0150.pdf&type=pdf&navigator=1
https://permalinkbnd.bnportugal.gov.pt/viewer/93089/download?file=sc-16289-p_0000_capa-239_t24-C-R0072.pdf&type=pdf&navigator=1
https://permalinkbnd.bnportugal.gov.pt/viewer/93089/download?file=sc-16289-p_0000_capa-239_t24-C-R0072.pdf&type=pdf&navigator=1


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

32 

 Capítulo II 
 

 
 

 
Pela Inclusão do Património no Projeto Educativo 

 
DOI 10.5281/zenodo.10511432 

 
Sandra Costa 

Susana Sá 
José Guilherme 

 

Introdução 

 

 Património nas suas distintas vertentes, merece ser preservado, explorado 

e divulgado, podendo complementar as aprendizagens recorrendo a valores 

simbólicos, históricos, entre outros, como fatores de incrementação 

cultural. Este estudo pretende refletir sobre a pertinência da inclusão do estudo do património 

no projeto educativo e se poderá reforçar a identidade da comunidade. Considera-se que a 

ação da escola pode ser transformadora na sua tarefa educativa, recorrendo a uma forte 

liderança e a um Projeto Educativo que reflita sobre o valor histórico e identitário dessa 

comunidade.  

 

Identidade 

 

Hall (2006) refere que o conceito "identidade", é demasiadamente complexo, muito 

pouco desenvolvido e muito pouco compreendido. Já Roldão (2020, p. 26), considerou que “o 

desenvolvimento endógeno é quase sempre a expressão de uma forte identidade territorial”, 

na sua reflexão, identifica o sentido de pertença como um dos fatores determinantes do 

desenvolvimento local. Aliena o simbolismo, o sentimento, a socialização a um produto no 

qual se baseia o desenvolvimento das identidades locais retrospetivas e prospetivas. 

 

Comunidade 

 

Em alguns conceitos explorados por Fernandes (1975), a ideia de comunidade remete 

ao sentimento de vida em comum, fundado nas relações de parentesco e vizinhança, baseado 

O 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

33 

na reciprocidade, norteado por laços afetivos que ligam indivíduos que convivem no mesmo 

espaço físico. Para Paiva (2003), por exemplo, comunidade e sociedade não podem ser vistas 

como diferenças absolutas, mas, sim, como modos de relacionamento humano 

complementares. 

 

Património 

 

A definição de património surgiu em 1972 na Convenção Sobre Proteção do 

Património Mundial e Cultural Natural, promovida pela Organização das Nações Unidas 

para a Educação, Ciência e Cultura (UNESCO): “O património cultural é composto pelos 

vestígios físicos da história”, (Unesco, 2015). 

Na Convenção para a Salvaguarda do Património Cultural Imaterial – UNESCO (2015):  

Artigo 2.º: Definições  

1. Entende-se por “património cultural imaterial” as práticas, 
representações, expressões, conhecimentos e aptidões – bem 
como os instrumentos, objectos, artefactos e espaços culturais que 
lhes estão associados – que as comunidades, os grupos e, sendo o 
caso, os indivíduos reconheçam como fazendo parte integrante do 
seu património cultural. Esse património cultural imaterial, 
transmitido de geração em geração, é constantemente recriado 
pelas comunidades e grupos em função do seu meio, da sua 
interacção com a natureza e da sua história, incutindo-lhes um 
sentimento de identidade e de continuidade, contribuindo, desse 
modo, para a promoção do respeito pela diversidade cultural e 
pela criatividade humana. Para os efeitos da presente Convenção, 
tomar-se-á em consideração apenas o património cultural 
imaterial que seja compatível com os instrumentos internacionais 
existentes em matéria de direitos do homem, bem como com as 
exigências de respeito mútuo entre comunidades, grupos e 
indivíduos e de desenvolvimento sustentável (p. 41). 
 

Convenção para a Salvaguarda do Património Cultural Imaterial – UNESCO (2003). O 

conceito e âmbito do património cultural, de acordo com o artigo 2.º do Decreto-lei nº 

107/2001 de setembro (Dec. Lei nº 107/2001): 

 
1 — Para os efeitos da presente lei integram o património cultural todos os 
bens que, sendo testemunhos com valor de civilização ou de cultura 
portadores de interesse cultural relevante, devam ser objecto de especial 
protecção e valorização.(…) 
3 — O interesse cultural relevante, designadamente histórico, 
paleontológico, arqueológico, arquitectónico, linguístico, documental, 
artístico, etnográfico, científico, social, industrial ou técnico, dos bens que 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

34 

integram o património cultural reflectirá valores de memória, antiguidade, 
autenticidade, originalidade, raridade, singularidade ou exemplaridade. 
4 — Integram, igualmente, o património cultural aqueles bens imateriais que 
constituam parcelas estruturantes da identidade e da memória colectiva 
portuguesas. 
5 — Constituem, ainda, património cultural quaisquer outros bens que como 
tal sejam considerados por força de convenções internacionais que vinculem 
o Estado Português, pelo menos para os efeitos nelas previstos. 
6 — Integram o património cultural não só o conjunto de bens materiais e 
imateriais de interesse cultural relevante, mas também, quando for caso 
disso, os respectivos contextos que, pelo seu valor de testemunho, possuam 
com aqueles uma relação interpretativa e informativa. 
7 — O ensino, a valorização e a defesa da língua portuguesa e das suas 
variedades regionais no território nacional, bem como a sua difusão 
internacional, constituem objecto de legislação e políticas próprias. 
8 — A cultura tradicional popular ocupa uma posição de relevo na política 
do Estado e das Regiões Autónomas sobre a protecção e valorização do 
património cultural e constitui objecto de legislação própria. 

Liderança 

 

Liderança é a influência de uma pessoa sobre outra ou sobre um grupo de acordo a 

uma determinada situação e aplica-se através do processo de comunicação humana de forma 

a atingir objetivos específicos.  (Kotter,1990) define o conceito como um processo de orientar 

um grupo numa determinada direção, através de meios geralmente não coercitivos. Considera 

que a liderança efetiva é aquela que produz movimentos encaminhados aos interesses do grupo 

a longo prazo. Uma definição bastante complexa, uma vez que trata de um conceito que se 

baseia em múltiplos aspetos.  

A evolução do conceito apresentou-se como uma alteração de atitude concebendo-se 

a liderança como uma incitação à mudança. As teorias de liderança classificam-na baseando-

se em diferentes abordagens, porém a investigação não encontrou apoio para muitas delas uma 

vez que não existe unanimidade na distinção de um bom ou mau líder. Foram identificadas 

algumas características comuns, relacionadas com a capacidade de liderança, que se mostram 

eficazes em determinadas situações, mas ineficazes noutras. Não existe, portanto, um perfil 

comum apesar de existirem algumas características presentes na maioria deles, nomeadamente 

o facto de ser membro do grupo que lidera e de organizar, dirigir e motivar o grupo.  

 
Os resultados observados contribuem para os estudos sobre liderança 
transformacional e seu impacto nas organizações, ao constatar que tais 
comportamentos estão associados a atitudes mais positivas entre 
trabalhadores, mesmo quando sua inerente tendência à afetividade 
positiva e negativa é considerada, o que reforça a importância de 
desenvolver competências transformacionais entre aqueles que 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

35 

exercem funções de liderança nas organizações. (Abelha, Carneiro, & 
Cavazotte, 2018, p. 528). 

 

Projeto Educativo (PE) 

 

Alves (2003, p. 30) refere-se à formalização do projeto de escola, enquanto “documento 

orientador da ação da escola, onde se registam os alvos a atingir, as opções estratégicas a 

seguir, em função do diagnóstico realizado e dos valores perfilhados, no quadro das 

competências e funções que lhe são atribuídas”. 

A importância do planeamento de um projeto educativo eficaz, a “carta magna” de cada 

escola e do processo de tomada de decisão pelos órgãos de liderança, permite estabelecer o 

caminho que a organização escolar deve seguir, para uma implementação eficaz do plano 

operacional. A estrutura informal, por outro lado, também influencia ou pode influenciar o 

clima organizacional que segundo Barracho e Martins (1997, p.519) “é a qualidade ou 

propriedade do ambiente organizacional que: a) é percebida ou experimentada pelos 

membros da organização; b) e influencia o seu comportamento”. 

Esta relação entre a escola e a comunidade educativa foi e é objeto de variadíssimos 

estudos de investigação. Castilla e Murillo (2014) analisaram os conceitos de comunidade e 

comunidade educativa e inevitavelmente destacaram o projeto educativo, as parcerias e redes 

de comunicação. O sentido do projeto educativo serve estrategicamente as finalidades das 

linhas orientadoras do desenvolvimento das práticas de autonomia consagradas pelo poder 

central. Como refere Castro (2017, pp. 67-68), "só com uma margem alargada de autonomia, 

será possível a cada escola construir e desenvolver projetos educativos próprios, como 

expressão de verdadeira personalidade e identidade da sua comunidade educativa". Segundo 

Macedo e Gonçalves (2000, p.120) “está ao alcance da escola aproveitar esta oportunidade de 

entrega do poder e da responsabilidade da administração central aos contextos locais e às 

escolas”, para desenvolver práticas de autonomia e de relação com a comunidade em que se 

insere.  

Castro (2017), considera que o elemento fundador da emancipação da escola é o projeto 

educativo (PE), o qual deve resultar de uma reflexão participada de todos os interessados no 

processo educativo, expressa num conjunto de princípios, valores e políticas, “capazes de 

mobilizar a ação e servir de orientação na tomada de decisões. O PE aparece, assim, como 

polarizador de um conjunto de intenções, sem o qual não faz sentido falar de comunidade 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

36 

propriamente dita”, (Castro, 2017, p. 266). Para o autor, o PE é ainda “o instrumento crucial 

da construção da autonomia e, por conseguinte, da escola comunidade educativa. É mediante 

a concretização do seu PE que a escola se constitui como uma organização com identidade e 

capacidade de auto-organização, correspondendo às solicitações do meio que a envolve” 

(p.265). O PE deve incorporar o projeto de desenvolvimento interno da própria organização 

e, simultaneamente, o projeto de desenvolvimento decorrente da relação com a realidade 

circundante. Assim, o documento final deverá integrar um conjunto definido de intenções, 

fruto de uma reflexão alargada, sobre os problemas educativos.  

Neste âmbito, o Decreto-Lei n.º 75/2008 refere:  

 

(…) A autonomia da escola concretizasse na elaboração de um projeto 
educativo próprio, constituído e executado de forma participada, 
dentro de princípios de responsabilização dos vários intervenientes na 
vida escolar e de adequação a características e recursos da escola e às 
solicitações e apoios em que a comunidade se insere.  

 

O atual regime, prevê a elaboração e aprovação partilhada do PE, entendido como o  

(…) documento que consagra a orientação educativa do agrupamento de 
escolas ou da escola não agrupada, elaborado e aprovado pelos seus órgãos 
de administração e gestão para um horizonte de três anos, no qual se 
explicitam os princípios, os valores, as metas e as estratégias segundo os 
quais o agrupamento de escolas ou escola não agrupada se propõe cumprir a 
sua função educativa (cfr.art.9.º, nº1,al.c) do Decreto -Lei n.º 75/2008, de 22 
de abril).  

 

Assim, cabe ao conselho geral o desenvolvimento das relações entre a escola e a 

comunidade, competindo-lhe nomeadamente, “aprovar o projeto educativo e acompanhar e 

avaliar a sua execução” [(art.º13, n.º1, alínea c)] . Para protagonizar todas estas valências, a 

administração escolar aponta para a importância das escolas disporem de um diretor 

devidamente preparado ao nível da competência técnica e da capacidade de liderança 

organizacional, capaz de influenciar todos os elementos da organização a atuar no sentido dos 

objetivos da mesma. Segundo Castro (2017, p.268), cabe ao diretor enquanto líder, motivar 

todos os elementos da organização para a ação, “dirimindo conflitos e encorajando o processo 

de transformação no sentido acordado pela comunidade”. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

37 

É pois, necessário compreender as dinâmicas que as escolas estabelecem com a 

comunidade local, no sentido de envolverem diferentes protagonistas, para a resolução de 

problemas sociais locais, avaliando o papel do estudo do meio envolvente, na procura de 

soluções para a formação integral do aluno. 

 

Algumas Considerações  

 

A importância da inclusão do estudo do património no projeto educativo, apresentou-se 

como um desafio para refletir a escola sobre a caminhada para a autonomia curricular. 

Considerando não só a procura de valores patrimoniais associados às "atitudes", que podem 

revelar uma predisposição para responder de um modo consistente e em termos favoráveis ou 

desfavoráveis face uma situação ou ideia (Lima, 2011), todos os inquiridos consideraram o 

estudo do património como um símbolo do querer e do empenho de uma comunidade 

educativa para a formação dos seus jovens. 

É neste contexto que se levantam grandes interrogações de quem se recusa a ver e sentir 

o ensino do lado de fora, sem que dos seus atos resulte pelo menos a reflexão dos outros. É 

possível ou não concretizar iniciativas que garantam a possibilidade de conceber e concretizar 

projetos da responsabilidade da escola, e de perceber que daqui se perspetiva uma 

possibilidade de afirmação de outras respostas inclusivas de trabalho, para alunos e 

professores, naturalmente contando com a participação da comunidade onde se insere. 

Considerando o Projeto educativo como um documento enquadrador da atividade da 

escola e um meio privilegiado para garantir uma maior eficiência, de ações estruturantes e 

tendo em conta os princípios orientadores e objetivos do regime de autonomia, administração 

e gestão dos estabelecimentos públicos de educação (artigo 4.º do Decreto-Lei n.º 75/2008, 

22 de abril, na sua redação atual), e as opções estruturantes de natureza curricular, nos termos 

do n.º 2 e do n.º 3 do artigo 19.º; algumas das estratégias para alcançar as referidas metas, que, 

sem prejuízo de outras que se mostrem pertinentes, consideramos que a inclusão do 

património no projeto educativo, pode desempenhar uma função fulcral no desenvolvimento 

dos alunos e da comunidade em que estão inseridos, para a construção de uma escola de 

qualidade. Partilho a da perspetiva de Castilla  e Murillo (2014, p. 517): 

 
A existência de escolas que não aprendem a aprender é um primeiro 
passo na existência de desigualdades na educação e na sociedade. Nós 
dificilmente podemos ter sistemas de educação de qualidade, 
sociedades justas, inclusivas e democráticas, se não dedicarmos todos 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

38 

os nossos esforços para ajudar essas escolas em situações difíceis a 
sair desta situação. 

Referências  
 
Abelha, D. M., Carneiro, P., & Cavazotte, F. N. (2018). Liderança transformacional e 
satisfação no trabalho: avaliando a influência de fatores do contexto organizacional e 
características individuais. Revista Brasileira de Gestão de Negócios, 20(4), 516-532. 
https://doi.org/10.7819/rbgn.v0i0.3949. 
 
Alves, J. (2003). Organização, Gestão e Projetos Educativos das Escolas. 6ª. Edição. Lisboa: 
Ed. Asa. 
 
Barracho C. & Martins C. (1997). Liderança e Género. Lisboa: Edições Silabo Castilla & 
Murillo (2014). Cómo son las escuelas donde los niños no aprenden? un estudio de casos, 
In Isabel Fialho, José Verdasca, Marília Cid & Marília Favinha (Orgs.), Políticas Educativas, 
Eficácia e Melhoria Das Escolas (pp. 509-520), Évora, Centro de Investigação em Educação 
e Psicologia – Universidade de Évora. 
 
Castro, E. V. (2017). Formação Continuada de Docentes de Educação Básica: Construindo 

e reconstruindo os conhecimentos na prática pedagógica (LASEB). Belo Horizonte: 
Autentica Editora. 
 
Decreto-Lei n.º 75/2008, de 22 de abril de 2018. Série I - A, Assembleia da República. 
Lisboa.  
 
Decreto-lei n.º 107/2001 de setembro, Diário da República 209/01 Série I - A, Assembleia da 
República. Lisboa. Estabelece as bases da política e do regime de proteção e valorização do 
património cultural. 
 
Hall, S. A (2006). A identidade cultural na pós-modernidade. Rio de Janeiro: DP&A. 
Kotter, J. P. (1990).  A Force for Change: How Leadership Differs from Management. New 
York: Free Press. 
 
Lima, L. C. (2011). Administração escolar: estudos. Porto: Porto Editora. Fernandes, F. 
(1975) Comunidade e sociedade no Brasil. São Paulo: Nacional.Macedo, M. E., & Gonçalves, 
L. M. A. (2014). Notas sobre os conceitos de comunidade, comunicação comunitária e 
dialogia / Notes on the concepts of community, community communication and dialogue. 
Comunicação & Educação, 19(1), 39-49. https://doi.org/10.11606/issn.2316-9125.v19i1p39-
49. 
 
Paiva, R. (2003). O espírito comum – Comunidade, mídia e globalismo (pp. 10-11). Rio de 
Janeiro: Mauad. 
 
Roldão, M. C. (2000). Formar professores: Os desafios da profissionalidade e o currículo. 
CIFOP. Universidade de Aveiro. 
 
UNESCO (2003). Convenção para a Salvaguarda do Património Cultural Imaterial. 

Consultado em: 

https://doi.org/10.7819/rbgn.v0i0.3949
https://www.hbs.edu/faculty/Pages/item.aspx?num=142
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9125.v19i1p39-49
https://doi.org/10.11606/issn.2316-9125.v19i1p39-49


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

39 

https://unescoportugal.mne.gov.pt/images/Comunicação/convencao_para_a_salvaguarda_do
_patrimonio_imaterial.pdf. 
 
UNESCO (2015). Unesco 2015. Consultado em: 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000244834. 

https://unescoportugal.mne.gov.pt/images/Comunicação/convencao_para_a_salvaguarda_do_patrimonio_imaterial.pdf
https://unescoportugal.mne.gov.pt/images/Comunicação/convencao_para_a_salvaguarda_do_patrimonio_imaterial.pdf


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

40 

Seção II 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Religiosidade e Identidade 
 
 
 
 
 
 
 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

41 

 
 
 
 
  

Capítulo III 
 

 

 

AS MANIFESTAÇÕES TURISTICO-RELIGIOSAS NA SOCIEDADE 
CONTEMPORÂNEA: a Festa da Penha como representação do patrimônio cultural 

capixaba 
 

DOI 10.5281/zenodo.10511440 
 

Margareth Vetis Zaganelli 
Adrielly Pinto dos Reis 
Bruna Velloso Parente 

 

Introdução 

 

erifica-se que o turismo se mostra como um dos principais processos de 

movimentação humana, sendo que esse pode ser definido como o 

“fenômeno social, cultural e econômico, que envolve o movimento de 

pessoas para lugares fora do seu local de residência habitual” (UNITED NATIONS, 2010, p. 

01). Dentre os fatores responsáveis por impulsionar tal deslocamento intersubjetivo é possível 

ressaltar a modalidade de turismo religioso, o qual, segundo dados apurados no I Congresso 

Global sobre Turismo Religioso, realizado pela Organização Mundial do Turismo em 2014, 

movimenta cerca de 300 a 330 milhões de pessoas aos diversos destinos sacrossantos 

localizados pelo mundo. 

Entende-se por turismo religioso a atividade pela qual os indivíduos se deslocam 

seguindo uma motivação de cunho espiritual ou com o objetivo de participar de algum evento 

dessa natureza, de maneira que “o sagrado migra como estrutura de percepção para o 

cotidiano, para as atividades festivas, o consumo e o lazer” (AZEVEDO, 2008, p. 31). Dessa 

forma, o turismo religioso envolve a realização de viagens a locais sacrossantos, locais esses 

que são considerados ambientes sagrados para uma determinada religião e aos seus 

praticantes. 

V 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

42 

De maneira geral, as atividades usualmente realizadas e buscadas pelos turistas sacros 

são a participação em eventos como romarias, peregrinações, visitas a locais de cunho sagrado 

e a participação em festas espirituais. Nesse sentido, consideram-se tais atividades incluídas 

no âmbito do excursionismo porque os viajantes se utilizam dos mesmos instrumentos e da 

mesma logística colocada à disposição dos visitantes tradicionais. Assim, entende-se que “o 

turismo religioso apresenta características que coincidem com o turismo cultural (...). Mas 

também deve-se ter em conta que as motivações não são exclusivamente culturais, já que, para 

falar de turismo religioso, devem estar presentes também as motivações religiosas” (DIAS, 

2003, p. 17). Pode-se apontar então que a grande diferença entre as modalidades referidas 

seria que a tradicional se mostra predominante a procura pelos elementos imateriais e 

simbólicos, ainda que continue voltado aos hábitos de consumo característicos deste 

(BARBOSA, 2021, p. 113). 

É possível encontrar as origens das visitações espirituais desde as primeiras 

civilizações, em suas mais diversas manifestações e modalidades de culto. No que concerne 

especificamente às religiões cristãs, tem-se que um dos seus principais movimentos foram as 

cruzadas, nas quais se tinha peregrinação até o túmulo de Cristo. Atualmente a jornada até a 

cidade de Jerusalém ainda permanece como importante destino para três grupos religiosos: os 

cristãos, os judeus e os muçulmanos. 

Isto posto, no Brasil, o turismo religioso está diretamente ligado às grandes 

festividades em homenagem aos santos padroeiros, as quais se iniciaram ainda no Período 

Colonial e que até hoje direcionam um grande fluxo de visitantes às mais diversas cidades do 

país. Tais eventos são motivados em render graças aos rituais de pagamento de promessa, em 

as pedir ou em participar das várias procissões (ARAGÃO; MACEDO, 2011, p. 400). Além 

disso, verifica-se que eles se encontram vinculados à história do Brasil, sendo importantes 

integrantes do patrimônio cultural nacional porque tais “festejos religiosos mantém viva a 

tradição das comemorações dentro dos espaços das cidades coloniais, possibilitando assim, 

que os acontecimentos festivos, tornem-se um verdadeiro patrimônio cultural” (ARAGÃO; 

MACEDO, 2011, p. 400). 

Dentre os diversos festejos sacros que fazem parte da cultura nacional, o presente 

trabalho destaca a Festa da Penha, considerada a maior festa religiosa do Estado do Espírito 

Santo e a terceira maior em projeção nacional, a qual ocorre em homenagem à Nossa Senhora 

da Penha, a santa padroeira do referido estado. Observa-se, então, que o evento se mostra 

como parte relevante da história e da construção identitária do povo capixaba, além de atrair 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

43 

mais de 1,3 milhões de pessoas para visitações entre turistas e moradores locais durante os 

nove dias de celebração, segundo estimativas realizada pelo governo estadual. 

Nessa perspectiva, o presente artigo aborda o turismo religioso, analisando as suas 

características principais, bem a sua relação com o patrimônio cultural constituído para a 

preservação das manifestações sacrossantas, na perspectiva dos eventos relacionados à Festa 

da Penha realizada no Estado do Espírito Santo. 

 

O patrimônio e a identidade cultural do povo: a participação do Estado na sua 

preservação e difusão 

 

Há de se compreender, hodiernamente, que o termo cultura remete ao “conjunto dos 

traços distintivos espirituais e materiais, intelectuais e afetivos que caracterizam uma 

sociedade ou um grupo social e que abrange, além das artes e das letras, os modos de vida, as 

maneiras de viver juntos, os sistemas de valores, as tradições e as crenças” (UNESCO, 2002). 

Dessa forma, ela corresponde a “tudo o que caracteriza uma população humana” ou, ainda, ao 

“conjunto de modos de ser, viver, pensar e falar de uma dada formação social” (SANTOS, 

1996). 

Nesse contexto, observa-se que a cultura se transmuta conforme as modificações 

tempo-espaciais, ou seja, ela traz consigo diversidade patente da originalidade e da pluralidade 

que compõem os diversos grupos e sociedades humanas, tratando-se de primordial fonte “de 

intercâmbio, de inovação e de criatividade” (UNESCO, 2002). Por isso, ela se adquire a forma 

de um direito social humano, a ser assegurado por todos, inclusive meio da ação dos Estados, 

de organizações privadas e, ainda, da sociedade civil, conforme tanto o art. 27, da Declaração 

Universal dos Direitos Humanos, quanto a Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural, 

especialmente os seus arts. 4° a 6°, a ver: 

 

Declaração Universal dos Direitos Humanos 

Artigo 27.1. Todo ser humano tem o direito de participar livremente da vida 
cultural da comunidade, de fruir as artes e de participar do progresso 
científico e de seus benefícios (g.n.) (UNITED NATIONS, 1948). 

Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural 

Artigo 4 – Os direitos humanos, garantias da diversidade cultural. 

A defesa da diversidade cultural é um imperativo ético, inseparável do 
respeito à dignidade humana. Ela implica o compromisso de respeitar os 
direitos humanos e as liberdades fundamentais, em particular os direitos das 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

44 

pessoas que pertencem a minorias e os dos povos autóctones. Ninguém pode 
invocar a diversidade cultural para violar os direitos humanos garantidos 
pelo direito internacional, nem para limitar seu alcance.  

Artigo 5 – Os direitos culturais, marco propício da diversidade cultural  

Os direitos culturais são parte integrante dos direitos humanos, que são 
universais, indissociáveis e interdependentes. O desenvolvimento de uma 
diversidade criativa exige a plena realização dos direitos culturais, tal como 
os define o Artigo 27 da Declaração Universal de Direitos Humanos e os 
artigos 13 e 15 do Pacto Internacional de Direitos Econômicos, Sociais e 
Culturais. Toda pessoa deve, assim, poder expressar-se, criar e difundir suas 
obras na língua que deseje e, em particular, na sua língua materna; toda 
pessoa tem direito a uma educação e uma formação de qualidade que respeite 
plenamente sua identidade cultural; toda pessoa deve poder participar na 
vida cultural que escolha e exercer suas próprias práticas culturais, dentro 
dos limites que impõe o respeito aos direitos humanos e às liberdades 
fundamentais.  

Artigo 6 – Rumo a uma diversidade cultural accessível a todos  

Enquanto se garanta a livre circulação das ideias mediante a palavra e a 
imagem, deve-se cuidar para que todas as culturas possam se expressar e se 
fazer conhecidas. A liberdade de expressão, o pluralismo dos meios de 
comunicação, o multilinguismo, a igualdade de acesso às expressões 
artísticas, ao conhecimento científico e tecnológico – inclusive em formato 
digital - e a possibilidade, para todas as culturas, de estar presentes nos meios 
de expressão e de difusão, são garantias da diversidade cultural (g.n.) 
(UNESCO, 2002). 

 

Consequentemente, mobilizada a partir do predicado de adoção de práticas para a sua 

preservação, a cultura incorpora três dimensões constitutivas: (i) a simbólica, na qual se 

vincula à sua compreensão como “totalidade de crenças, hábitos e formas de reconhecimento”, 

materializando-se na própria diversidade e na identidade dos povos; (ii) a econômica, voltada 

à “geração de trabalho, emprego e renda e, portanto, à produção de bens e serviços culturais”; 

e (iii) legal, que se constrói com base nas categorias supramencionadas, sob a forma de 

cidadania cultural (ALVES, 2010, p. 558). 

Assim sendo, para se garantir a proteção dos direitos culturais dos indivíduos, em suas 

manifestações materiais e imateriais, com temor de suas perdas e de seus desaparecimentos, 

principalmente diante das constantes e velozes transformações sociais experimentadas com o 

advento do mundo globalizado contemporâneo, fortalece-se a concepção de patrimônio 

cultural a ser preservado. Ou seja, embora viabilizem condições de diálogos e de renovações 

entre diferentes grupos e comunidades sociais, o fenômeno da mundialização também pode 

gerar desafios à diversidade cultural, como, por exemplo, a intolerância, ameaças de 

deterioração de seus bens pela falta de recursos para suas salvaguardas ou o fortalecimento da 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

45 

cultura industrializada, e, em razão disso, a adoção de medidas protetivas, preventivas e 

conservativas de tais patrimônios crescem aos olhos da sociedade civil e do Estado 

(DUARTE, 2010, p. 47). 

Nesse sentido, os patrimônios culturais se mostram uma herança e uma propriedade 

das comunidades sociais, formando-se pela conjunção de uma decisão política estatal para 

legitimá-lo como tanto e a sua aceitação junto à população. Eles corresponderiam, por sua 

vez, a “elementos mediadores entre diversos domínios sociais e simbolicamente constituídos, 

estabelecendo pontes e cercas entre categoriais cruciais, tais como passado e presente, deuses 

e homens, mortos e vivos, nacionais e estrangeiros, ricos e pobres, etc.” (GONÇALVES, 

2005, p. 16-17). Desse modo, revelam-se responsáveis não somente por expressar a sociedade, 

mas também por evidenciar “as vias de acesso entre o material e o simbólico, entre o sujeito 

e o seu meio, entre uma razão prática e uma razão simbólica”, tal como verdadeiros fatos 

sociais (PAES, [s.a.], p. 2). 

Em razão do exposto, é possível se entender que a interpretação de tais patrimônios 

envolve, necessariamente, a história sociocultural que se busca preservar, destrinchando-se 

em dimensões cultural, técnica e política. Detalha, pois, Maria Tereza Duarte Paes ao abordar 

cada uma das esferas supramencionadas: 

 

Cultural, porque somos nós, homens, no exercício da cultura, que elegemos 
o que deve ser preservado, imprimindo uma dimensão valorativa aos bens 
materiais ou intangíveis. Técnica, pois devemos desenvolver saberes, 
instrumentos e normas para levar a termo o processo de preservação. 
Política, porque esta seleção e normatização dos bens que devem ser 
patrimonializados envolvem ações e decisões, resultantes de conflitos de 
interesses, que devem ser normatizadas – o tombamento é, assim, uma ação 
cultural, técnica e política ([.s.a.], p. 2). 

 

Diante disso, ao se adotarem medidas dedicadas às preservações e conservações de 

patrimônios culturais, as três dimensões referenciadas devem ser observadas, para que se 

evitem prejuízos às representações das suas comunidades. Consciente de tal percepção, então, 

há de se orientar a atuação do Estado para gerir e executar os seus acautelamentos, atuando, 

inclusive, com a participação da sociedade civil, em uma democratização do direito de acesso 

à memória e aos bens culturais (VOGT, 2008, p. 29). 

Em consonância, traz-se o conteúdo disposto nos arts. 215 e 216, da Constituição 

Federal Brasileira, os quais dispõem acerca do entendimento nacional acerca do seu 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

46 

patrimônio cultural e da atuação conjunta do governo com a sua sociedade civil para a 

concretização de políticas de promoção e proteção, como se pode observar: 

 

Constituição Federal Brasileira 

Art. 215. O Estado garantirá a todos o pleno exercício dos direitos culturais 
e acesso às fontes da cultura nacional, e apoiará e incentivará a valorização 
e a difusão das manifestações culturais. 

§ 1º O Estado protegerá as manifestações das culturas populares, indígenas 
e afro-brasileiras, e das de outros grupos participantes do processo 
civilizatório nacional. 

§ 2º A lei disporá sobre a fixação de datas comemorativas de alta 
significação para os diferentes segmentos étnicos nacionais. 

§ 3º A lei estabelecerá o Plano Nacional de Cultura, de duração plurianual, 
visando ao desenvolvimento cultural do País e à integração das ações do 
poder público que conduzem à: 

I defesa e valorização do patrimônio cultural brasileiro; 

II produção, promoção e difusão de bens culturais;  

III formação de pessoal qualificado para a gestão da cultura em suas 
múltiplas dimensões;  

IV democratização do acesso aos bens de cultura; 

V valorização da diversidade étnica e regional. 

Art. 216. Constituem patrimônio cultural brasileiro os bens de natureza 
material e imaterial, tomados individualmente ou em conjunto, portadores 
de referência à identidade, à ação, à memória dos diferentes grupos 
formadores da sociedade brasileira, nos quais se incluem: 

I - as formas de expressão; 

II - os modos de criar, fazer e viver; 

III - as criações científicas, artísticas e tecnológicas; 

IV - as obras, objetos, documentos, edificações e demais espaços 
destinados às manifestações artístico-culturais; 

V - os conjuntos urbanos e sítios de valor histórico, paisagístico, artístico, 
arqueológico, paleontológico, ecológico e científico. 

§ 1º O Poder Público, com a colaboração da comunidade, promoverá e 
protegerá o patrimônio cultural brasileiro, por meio de inventários, 
registros, vigilância, tombamento e desapropriação, e de outras formas de 
acautelamento e preservação. [...] (g.n.) (BRASIL, 1988). 

 

Destaca-se, ademais, ainda no contexto brasileiro, a competência legislativa dos seus 

municípios para a preservação dos patrimônios em gestão descentralizada, nos termos do art. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

47 

30, inciso IX, da Constituição Federal Brasileira. Cuida-se, destarte, de medida voltada a 

assegurar uma aproximação entre a atuação estatal às necessidades identificadas pelas 

comunidades locais onde os bens culturais se encontram e para as quais se forma íntima 

relação identitária, em respeito às próprias concepções determinantes que perfazem os 

institutos. 

Nessa compreensão, a capacidade dos patrimônios culturais de representarem uma 

identidade simbolicamente constitui elemento determinante ao seu entendimento, algo que 

também deve ser observado pelo Estado na adoção de medidas protetivas. Isto é, entre o grupo 

de indivíduos que se relacionam com os bens culturais se formam também estreitos vínculos 

intersubjetivos, formando-se uma concepção identitária coletiva, que não pode ser violada em 

respeito ao direito à cultura (SILVA, 2000, p. 219).  

Com base nisso, portanto, deduz-se que a preservação dos patrimônios culturais 

materiais e imateriais, em realidade, corresponde à proteção das identidades de diversos 

grupos e de comunidades sociais e de seus direitos. Isto, entretanto, não impede que haja o 

seu encontro com atividades turísticas, desde que haja compatibilidade entre a rentabilidade 

econômica e o desenvolvimento social, algo que já se encontra deveras sedimentado na 

contemporaneidade em escala mundial, inclusive no que diz respeito a bens culturais como as 

manifestações religiosas (SILVA, 2000, p. 220-222). 

Assim, as manifestações religiosas, que adquirem proteção estatal enquanto 

patrimônios culturais imateriais por comporem a identidade coletiva dos seus devotos, 

vivenciam justamente tal encontro com o incentivo de atividades turísticas. Com isso, elas se 

encontram no patamar da preservação de suas características espirituais com os aspectos do 

mundo material envolvido na seara do turismo. 

 

Considerações acerca do turismo religioso e a sua relação com a identidade local e com 
o patrimônio cultural das comunidades 

 

É possível observar a presença de movimentações intersubjetivas com fins de alcançar 

locais ou eventos de cunho religioso desde o início da história humana. Contudo, é certo que 

o fenômeno da globalização impulsionou sobremaneira tais atividades, vez que mitigou as 

barreiras interpessoais ao facilitar a movimentação dos indivíduos. Dessa forma, a 

globalização beneficiou diretamente a atividade turística, inclusive em sua modalidade 

sacrossanta, afinal, ao estimular e facilitar os deslocamentos, tal fenômeno proporciona uma 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

48 

modificação nas maneiras de se vivenciar a religião, possibilitando a sua experimentação 

amplificada em âmbito individual e comunitário (ABUMANSSUR, 2018, p. 92). 

Nesse sentido, o turismo religioso se mostra como importante instrumento na 

promoção e no fortalecimento de suas crenças, servindo como forma de reforço catequético 

na educação e na fé (ABUMANSSUR, 2018, p. 92). Além disso, observa-se que a religião se 

apresenta enquanto manifestação cultural de um determinado povo, ou seja, é parte importante 

da cultura desse. Nessa perspectiva, considerando que toda cultura se caracteriza por ser 

“singular, geograficamente ou socialmente localizada, objeto de expressão discursiva em uma 

língua dada, fator de identificação dos grupos e dos indivíduos e de diferenciação diante dos 

outros” (JALUSKA; JUNQUEIRA, 2012, p. 341), pode-se inferir, então, que a religião integra 

a identidade cultural das comunidades e que essa ampliação do turismo sacro proporciona um 

maior contato dos viajantes com a cultura local, e vice versa, sendo um relevante meio de 

projeção da história regional. 

Diante disso, é possível se sustentar que as celebrações de cunhos espirituais são 

componentes da cultura brasileira, podendo se constatar tal fato a partir da verificação das 

mais diversas festividades que ocorrem ao longo do ano no país, nas quais os elementos 

principais que as permeiam se inserem no patrimônio cultural de cada região. Ou seja, “faz 

parte dos acontecimentos festivos da Igreja o patrimônio cultural, humano, sonoro e religioso 

que têm significação própria, porém se inter-relacionam para a concretização da festa” 

(ARAGÃO; MACEDO, 2011, p. 401). Dessa forma, afirma-se que as festas religiosas 

populares no Brasil são verdadeiras expressões da religiosidade nacional, principalmente no 

que tange ao catolicismo, sendo, pois, de suma importância na compreensão das características 

das comunidades locais. 

Confirma-se tais conclusões, quais sejam de que o Brasil possui fortes raízes culturais 

intrínsecas na fé e na religião, quando se observa que mais de 340 municípios possuem 

comemorações e festividades voltadas a tais propósitos e que, ao todo, 513 delas são 

cadastradas nos meios devidos, segundo levantamento realizado pelo Ministério do Turismo 

no ano de 2019. Ademais, no que concerne à temática das comemorações, tem-se que muitas 

homenageiam um santo de devoção, outras pedem graça ou agradecem por um pedido 

atendido, reunindo muitas vezes outros elementos tradicionalmente brasileiros como, por 

exemplo, comidas típicas, danças, rituais, músicas. 

Entretanto, é importante salientar que tais eventos não são restritos àqueles que buscam 

o elemento religioso por si só, mas também ao turista interessado em “conhecer novas 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

49 

culturas, novos significados, a materialidade cultural de um povo e o mistério envolvido na 

atividade turística religiosa, até porque o contato com os artefatos e as edificações de cunho 

religioso induz a uma reflexão particular e agrega novos conhecimentos ao indivíduo” 

(JALUSKA; JUNQUEIRA, 2012, p. 342).  

Nessa esteira, é relevante apontar a maneira como se organiza o turismo religioso, ou 

seja, que tipos de atividades lhe envolvem, em linhas gerais. Para Ribeiro (2010, p. 13-17) as 

atrações passíveis de serem encontradas são de seis tipos: (i) santuários de peregrinação; (ii) 

espaços sacrossantos de grande significado histórico-cultural; (iii) encontros e celebrações de 

caráter espiritual; (iv) festas e comemorações em dias específicos; (v) espetáculos artísticos 

de cunho sacro; e (vi) roteiros de fé. 

A primeira das modalidades supramencionadas, os santuários de peregrinação, por sua 

vez, são conhecidos por serem locais que podem “adotar algum tipo de restrição; ou suas 

características histórico-culturais podem apresentar tanto força motivacional como valores 

espirituais; ou há aqueles que apresentam, de vez em quando, em datas especiais, 

manifestações de massa significativas” (RIBEIRO, 2010, p. 14). Como exemplo de tais 

destinos, no Brasil, podem ser apontados o Santuário Nacional de Nossa Senhora Aparecida 

na cidade de Aparecida/SP e a Basílica Santuário de Nossa Senhora de Nazaré localizada no 

município de Belém/PA. Já os espaços religiosos de grande significado histórico-cultural são 

locais físicos considerados atrações turístico-religiosas, sendo normalmente, por si só, obras 

artísticas e construções de grande importância histórico-cultural, exemplificando-se com o 

Convento de Nossa Senhora da Penha lotado na cidade de Vila Velha/ES, um dos locais em 

que ocorre, inclusive, a Festa da Penha, que será futuramente abordada em detalhes no 

presente trabalho. 

Em seguida, os encontros e celebrações de caráter espiritual são celebrações que têm 

por escopo “organizar e definir diretrizes, doutrinação, reafirmação da fé” (RIBEIRO, 2010, 

p. 15), como ocorre por exemplo nos encontros carismáticos da Igreja Católica. As festas e 

comemorações em dias específicos são eventos destinados a símbolos determinados, a datas 

importantes do calendário litúrgico ou a manifestações de devoção da fé popular.  É nessa 

categoria que se insere a Festa da Penha, por exemplo. Os espetáculos artísticos de cunho 

religioso se caracterizam pela encenação justamente dos eventos sacros que representam, 

como ocorre na Encenação da Paixão de Cristo realizada na cidade de Brejo da Madre de 

Deus/PE. Por fim, os roteiros da fé são caminhadas sacrossantas organizadas previamente 

num itinerário turístico-religioso, como acontece por exemplo nos Passos de Anchieta, trilha 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

50 

realizada no estado do Espírito Santo, em que se percorre trecho entre os municípios de Vitória 

e Aracruz. 

Já, na concepção de Andrade (2001, p. 78), a organização do turismo religioso pode 

ser subdividida em romarias, peregrinações e penitências. As primeiras seriam os 

deslocamentos realizados de maneira livre a lugares sagrados sem que haja pretensões de se 

obter recompensas materiais ou espirituais, ao passo que as segundas envolveriam, nesses 

mesmos deslocamentos, a finalidade de se pagarem promessas feitas e as terceiras seriam uma 

espécie de viajem de reparação, ou seja, os deslocamentos teriam por objetivo redimir-se dos 

pecados cometidos. 

Independentemente do tipo de atração turístico-religiosa oferecida, contudo, é certo 

que cada uma delas influencia diretamente na comunidade onde está inserida, sendo parte 

fundamental da identidade local e do patrimônio cultural da região. Isso se dá porque tal 

patrimônio cultural e religioso é “socialmente construído a partir de símbolos e memórias 

coletivas, que são entrelaçadas cultura, identidade e fé” (FARIAS, 2013, p. 55). Nessa lógica, 

é comum que a condição de lugar sagrado, bem como a própria construção eventos e locais 

religiosas tenham advindo de mitos e narrativas a seu respeito, acentuando-se o caráter 

miraculoso destes e servindo ainda como razão para as peregrinações e romarias 

(ABUMANSSUR, 2017, 112). 

Tal situação ocorre, por exemplo, no principal local de celebração da Festa da Penha, 

qual seja o Convento de Nossa Senhora da Penha, que é cenário de algumas lendas que 

permeiam a identidade cultural capixaba e são compartilhadas àqueles que o visitam. Uma 

delas envolve, inclusive, a própria construção do Convento, como se pode observar: 

 
Certo dia desapareceu o painel da Virgem da capela de São Francisco. O 
devoto franciscano encheu-se com isto de profunda tristeza e imediatamente 
andou à procura de seu tesouro nas matas espessas da montanha. Depois de 
longa procura, encontrou no alto da penha entre as duas palmeiras. Feliz ele 
recolocou o painel na capela de São Francisco, mas o desaparecimento 
repetiu-se mais duas vezes, sendo o painel sempre encontrado no mesmo 
lugar. Frei Palácios reconheceu nestes sinais a vontade de Nossa Senhora em 
querer que se construísse uma capela no local indicado (CONVENTO DA 
PENHA, online). 

 

Além disso, outra lenda digna de menção diz respeito à invasão dos holandeses no século XVII 

e sua tentativa de assaltar o Convento da Penha, os quais foram “impedidos por soldados a pé e a 

cavalo que desciam das nuvens, em torno do Santuário, para fazer a sua defesa” (CONVENTO DA 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

51 

PENHA, online). Tal lenda, ainda, foi retratada em quadro que se encontra exposto na galeria do 

Convento (Figura 1), a ver: 

 

Figura 1 A Visão dos Holandeses (Benedito Calixto, 1927). Fonte: CONVENTO DA PENHA. 454 Anos de 
História. Vila Velha, 26 mar. 2022. Disponível em: https://conventodapenha.org.br/454-anos-de-historia/. 
Acesso em: 26 mar. 2022. 
 

Pode-se entender, portanto, que a identidade cultural de uma região se encontra ligada 

também às manifestações religiosas dessa comunidade, de maneira que as celebrações, as 

festas, os monumentos, as construções, em suma, todos os aspectos materiais e imateriais 

ligados àquelas integram o patrimônio cultural nacional. Uma vez entendido isso, é possível 

inferir que as práticas de turismo espiritual são um instrumento efetivo para a compreensão 

dessa identidade por parte dos próprios habitantes, bem como possuem o condão de projetar 

tais manifestações sagradas para além das fronteiras locais, estando a celebração da Festa da 

Penha capixaba incluída nesse contexto. 

 

A celebração da Festa da Penha enquanto representação do Patrimônio Cultural 
Capixaba 

 

Aponta-se, primeiramente, que a Festa da Penha é a maior festa religiosa realizada no 

Estado do Espírito Santo, sendo a terceira maior festa mariana no cenário nacional. Realizada 

desde o ano de 1570, ela é a celebração religiosa mais antiga do Brasil e se dedica a festejar a 

padroeira de todo do estado brasileiro, qual seja Nossa Senhora da Penha. Trata-se, pois, de 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

52 

festividade que se inicia no domingo de Páscoa e tem fim oito dias após, em uma segunda 

feira, data esta que é considerada o dia dedicado à Santa e também feriado estadual.  

No que concerne às origens da festa, segundo consta nos escritos do Frei Venâncio 

Willeke (1973, apud SILVA, 2020, p. 51), o Frei Pedro Palácios, fundador do Convento da 

Penha, teria feito o pedido para que Deus somente o levasse após a realização da primeira 

Festa em homenagem à Nossa Senhora, sendo que, após a concessão do pedido, com a 

celebração da festa em 1570, o Frei teria sido encontrado morto de joelhos e mãos postas 

dentro da capela de São Francisco de Assis, construída por ele aos pés do monte da Penha, 

atualmente chamado de Campinho. Tal local, junto com as instalações do próprio Convento 

da Penha e do Parque da Prainha, são os espaços físicos onde as principais festividades 

ocorrem nos oito dias de festejo (Figura 2). 

 

Figura 2. Mapa com Identificações dos Espaços Físicos Onde Ocorrem as Festividades. Fonte: GOOGLE. 2022. 
Convento da Penha. Google Maps: https://goo.gl/maps/rp6TpmeY4CrqjBkd8. 
 

Assim, no Convento da Penha se concentram as visitações públicas (Figura 3), já no 

Campinho do Convento ocorrem as missas de menor público e a missa de abertura no domingo 

https://goo.gl/maps/rp6TpmeY4CrqjBkd8


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

53 

de Páscoa (Figura 4) e, por fim, no Parque da Prainha se concentram as festividades mais 

concentradas (Figura 5) (SILVA, 2020, p. 46). 

 

Figura 3. Convento da Penha. Fonte: CONVENTO DA PENHA. Conhecendo o Convento. Fotografia. 
Disponível em: https://conventodapenha.org.br/conhecendo-o-convento/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 

 

Figura 4. Campinho do Convento.Fonte: CONVENTO DA PENHA. Conhecendo o Convento. Fotografia. 
Disponível em: https://conventodapenha.org.br/conhecendo-o-convento/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

54 

 

Figura 5. Parque da Prainha. Fonte: GAZETA. Festa da Penha: milhares de pessoas passaram pelo evento desde 
1991. Fotografia. Disponível em: https://www.agazeta.com.br/es/gv/festa-da-penha-milhares-de-pessoas-
passaram-pelo-evento-desde-1991-0420. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 

Quanto às festividades propriamente ditas, por sua vez, verifica-se que a programação 

conta com procissões marítimas, missas e apresentações culturais, além de diversas romarias: 

dos ciclistas, das mulheres, dos homens, dos motociclistas, dos cavaleiros, das bandas de 

congo da cidade de Vila Velha. 

Outrossim, um dos eventos mais conhecidos da Festa da Penha corresponde à romaria 

dos homens, a qual foi introduzida na celebração em 1955, a princípio como um evento diurno, 

mas que, a partir de 1958 por determinação do bispo da Arquidiocese de Vitória à época, 

passou ao seu horário atual: noturno (Figuras 6 e 7). Também, foi a partir dessa data que 

estabeleceu-se que somente os homens poderiam participar na missa da romaria, sob o 

argumento de que a evangelização para os homens era mais difícil do que a das mulheres, 

sendo então a Festa da Penha uma oportunidade de catequizar os homens (ROBERTO, 2019, 

online). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

55 

 

Figura 6. Romaria dos Homens de 1958. Fonte: CONVENTO DA PENHA. Curiosidades e histórias da festa da 
padroeira. Fotografia. Disponível em: https://conventodapenha.org.br/festadapenha2021-curiosidades-e-
historias-da-festa-da-padroeira/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 

 

Figura 7. Romaria dos Homens de 2014. Fonte: GAZETA. Romaria dos homens completa 61 anos de história 
na Festa da Penha. Disponível em: https://www.agazeta.com.br/es/gv/romaria-dos-homens-completa-61-anos-
de-historia-na-festa-da-penha. 
0419#:~:text=Nessa%20%C3%A9poca%20um%20fato%20curioso,dos%20fi%C3%A9is%20do%20sexo%20
masculino.. Acesso em: 26 mar. 2022.  
 

https://www.agazeta.com.br/es/gv/romaria-dos-homens-completa-61-anos-de-historia-na-festa-da-penha
https://www.agazeta.com.br/es/gv/romaria-dos-homens-completa-61-anos-de-historia-na-festa-da-penha


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

56 

Tal evento, então, conta com o percurso da romaria superior a 14 km (quatorze 

quilômetros) e parte da Praça da Catedral, localizada na cidade de Vitória, com saída às 19hs, 

até alcançar o Parque da Prainha, local onde se realiza a missa de encerramento da Festa de 

Nossa Senhora da Penha. Ressalta-se, contudo, que a missa, atualmente, não é restrita a 

homens, participando dela também mulheres e crianças. 

Outros destaques importantes a se fazer sobre a Festa da Penha, observam-se nas cores 

predominantes na Imagem de Nossa Senhora da Penha, que correspondem àquelas 

encontradas na bandeira do Estado do Espírito Santo: rosa, azul e branco, respectivamente, a 

veste de Nossa Senhora, o seu manto e a veste do Menino Jesus (Figura 8). 

 

Figura 8. Imagem de Nossa Senhora da Penha. Fonte: CONVENTO DA PENHA. Curiosidades e histórias da 
festa da padroeira. Fotografia. Disponível em: https://conventodapenha.org.br/festadapenha2021-curiosidades-
e-historias-da-festa-da-padroeira/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 

Ademais, em decorrência da pandemia do Covid-19, nos anos de 2020 e 2021, as 

celebrações da Festa da Penha ocorreram em formato estritamente virtual e interativo. Porém, 

em 2022, a previsão é de que a festa volte ocorrer presencialmente entre os dias 17 e 25 do 

mês de abril. Como em todos os anos, por sua vez, a Festa da Penha possui temáticas que 

refletem as preocupações que permeiam o mundo, bem como os pedidos realizados pelo Papa 

e os acontecimentos que rodeiam a Igreja, de forma que no ano corrente, o seu tema é “Saúde 

dos enfermos, rogai por nós”, trecho extraído da Ladainha de Nossa Senhora (Figura 9), 

remetendo-se à necessidade de se retomarem com cautela as atividades em meio à pandemia: 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

57 

 

Figura 9. Tema da Festa da Penha de 2022. Fonte: CONVENTO DA PENHA. Festa da Penha 2022 é lançada no Convento 
da Penha. Fotografia. Disponível em: https://conventodapenha.org.br/festa-da-penha-2022-e-lancada-no-convento-da-
penha/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 

 

Assim sendo, por intermédio deste breve relato acerca da maior festa religiosa 

capixaba, mostra-se plenamente possível se depreender a importância de tal celebração para 

o povo capixaba, eis que faz parte de uma tradição de mais de 400 anos, agregando elementos 

religiosos, culturais, artísticos e populares da comunidade. Cuida-se, então, de derradeiro traço 

identitário de seu povo, a ser preservado em respeito ao direito à cultura, inclusive por meio 

da identificação de parte dos monumentos que compõem a festividade como patrimônios 

culturais. 

 

Considerações finais e apontamentos 

 

Percebe-se, com base no exposto no presente trabalho, que o direito à cultura se perfaz 

na própria identificação pessoal e social dos indivíduos, formando-se em caráter diversificado 

a partir das noções espaço-temporais. Ou seja, a diversidade cultural se mostra fenômeno cuja 

preservação se encontra intimamente vinculada à proteção dos elementos e dos bens típicos 

dos grupos e das comunidades sociais, melhor dizendo, dos seus patrimônios culturais. 

Dessa forma, diversas camadas de proteção, em níveis internacionais por meio da 

Convenção Universal dos Direitos Humanos e da Declaração Universal sobre a Diversidade 

Cultural e, no cenário brasileiro, com base em sua Constituição Federal, constroem-se para 

garantir o respeito às formações identitárias dos diversos grupos, principalmente diante do 

fortalecido temor do esquecimento que permeia o cenário hodierno em razão de sua 

configuração global, acelerada e massificada. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

58 

Todavia, a necessidade da adoção de medias protetivas das manifestações culturais, 

não impede que elas sejam objeto de atividades turísticas, apenas que estas se realizem com 

observância de um equilíbrio da rentabilidade econômica e o desenvolvimento social. Afinal, 

o turismo viabiliza tanto as suas preservações ao trazer consigo recursos para que se adotem 

medidas necessárias à manutenção de locais e de eventos, quanto oferece-lhes visibilidades 

para além das comunidades identitárias. Dessa forma, não há obste para que se reconheça 

como patrimônio cultural alguma manifestação turístico-cultural. 

Nesse contexto, a Festa de Nossa Senhora da Penha, realizada no Estado do Espírito 

Santo no mês de abril, com início no domingo de Páscoa e fim somente após oito dias, em 

homenagem à sua Santa padroeira, embora tenha viés também turístico, guarda consigo seu 

caráter cultural-religioso, compondo inclusive a identidade da comunidade local. Em razão 

disso, portanto, ela se enquadra como manifestação turístico-religiosa cuja expressão 

contemporânea representa patrimônio cultural capixaba. 

 

Referências 

ABUMANSSUR, Edin S. A força do mito: tensões e acomodações narrativas em torno das 
imagens de devoção. In: Academia Marial de Aparecida. Aparecida, 300 anos de fé e 
devoção. Aparecida: Santuário/Academia Marial de Aparecida, 2017. p. 111-117. 
 
ABUMANSSUR, Edin Sued. Turismo religioso e identidade nacional. Horizonte, Belo 
Horizonte, v. 16, ed. 49, jan/abr 2018. Disponível em: 
http://periodicos.pucminas.br/index.php/horizonte/article/view/17011. Acesso em: 26 mar. 
2022. 
 
ALVES, Elder Patrick Maia. Diversidade Cultura, Patrimônio Cultural Material e Cultura 
Popular: a Unesco e a construção de um universalismo global. Revista Sociedade e Estado, 
v. 25, n. 3, set./dez., 2010, p. 539-560. Disponível em: < 
https://www.scielo.br/j/se/a/ngLws5Chz4nfv6qxw7hHGnS/?format=pdf&lang=pt >. Acesso 
em: 27 mar. 2022. 
 
ANDRADE, José Vicente de. Turismo: fundamentos e dimensões. 8. ed. São Paulo: Ática, 
2001. 
 
ARAGÃO, I.; MACEDO, J. R. Turismo religioso, patrimônio e festa: Nosso Senhor dos 
Passos na cidade sergipana de São Cristóvão. Caderno Virtual de Turismo. Rio de Janeiro, v. 
11, n. 3, p. 399- 414, dez. 2011 
 
AZEVEDO, Andrelle Paule Mendonça. São José de Ribamar: um santuário de fé no 
Maranhão. Orientador: Rosélis de Jesus Barbosa Câmara. 2008. Trabalho de Conclusão de 
Curso (Graduação em Turismo) - Universidade Federal do Maranhão, [S. l.], 2008. 
Disponível em: 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

59 

https://sigaa.ufma.br/sigaa/verProducao?idProducao=971985&key=e4273b891adda462cc1c
2355005c45dd. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
BARBOSA, Ivo Francisco. Hierópolis de Aparecida-SP: lugar de fé, turismo religioso e 
espaço político do Brasil. Orientador: Zeny Rosendahl. 2021. 247 p. Tese (Doutorado em 
Geografia) - Universidade Estadual do Rio de Janeiro, Rio de Janeiro, 2021. Disponível em: 
https://www.bdtd.uerj.br:8443/bitstream/1/17309/2/Tese%20-
%20Ivo%20Francisco%20Barbosa%20-%202021%20-%20Completa.pdf. Acesso em: 26 
mar. 2022. 
 
BRASIL. Constituição Federal. Brasília: Senado Federal, 1988. Disponível em: < 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm >. Acesso em: 27 mar. 
2022. 
 
CALIXTO, Benedito. A visão dos holandeses. 1927. Pintura. 
 
CONVENTO DA PENHA. 454 Anos de História. Vila Velha, 26 mar. 2022. Disponível em: 
https://conventodapenha.org.br/454-anos-de-historia/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
________. Conhecendo o Convento. Fotografia. Disponível em: 
https://conventodapenha.org.br/conhecendo-o-convento/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
________. Curiosidades e histórias da festa da padroeira. Fotografia. Disponível em: 
https://conventodapenha.org.br/festadapenha2021-curiosidades-e-historias-da-festa-da-
padroeira/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
________. Festa da Penha 2022 é lançada no Convento da Penha. Fotografia. Disponível 
em: https://conventodapenha.org.br/festa-da-penha-2022-e-lancada-no-convento-da-penha/. 
Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
DIAS, Reinaldo. Turismo Religioso: ensaios e reflexões. Ed. Alínea, 2003. 
 
DUARTE, Alice. O Desafio de Não Ficarmos pela Preservação do Patrimônio Cultural 
Imaterial. Actas do I Seminário de Investigação em Museologia dos Países de Língua 
Portuguesa e Espanhola, Universidade do Porto, 1. v., 2010, p. 41-61. Disponível em: < 
https://repositorio-aberto.up.pt/handle/10216/23630 >. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 
FARIAS, Mayara Ferreira de. Turismo Religioso na Cidade da Santa: a percepção da 
comunidade sobre a construção do complexo turístico e religioso de Alto de Santa Rita, Santa 
Cruz/RN. Orientador: Maria Lúcia Bastos Alves. 2013. 119 p. Dissertação (Mestrado em 
Turismo) - Universidade Federal do Rio Grande do Norte, Natal, 2013. Disponível em: 
https://arquivos.info.ufrn.br/arquivos/201418525162d517945276aba7ed5d03f/Mayara__Fer
reira_de_Farias.pdf. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
GAZETA. Festa da Penha: milhares de pessoas passaram pelo evento desde 1991. 
Fotografia. Disponível em: https://www.agazeta.com.br/es/gv/festa-da-penha-milhares-de-
pessoas-passaram-pelo-evento-desde-1991-0420. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
________. Romaria dos homens completa 61 anos de história na Festa da Penha. 
Disponível em: https://www.agazeta.com.br/es/gv/romaria-dos-homens-completa-61-anos-



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

60 

de-historia-na-festa-da-penha-
0419#:~:text=Nessa%20%C3%A9poca%20um%20fato%20curioso,dos%20fi%C3%A9is%
20do%20sexo%20masculino.. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
GOOGLE. 2022. Convento da Penha. Google Maps: 
https://goo.gl/maps/rp6TpmeY4CrqjBkd8. 
 
GONÇALVES, José Reginaldo Santos Gonçalves. Ressonância, Materialidade e 
Subjetividade: as culturas como patrimônios. Horizontes Antropológicos, Porto Alegre, v. 
11, n. 23, p. 15 – 36, jan./jun., 2005. Disponível em: < 
https://www.academia.edu/5825022/Resson%C3%A2ncia_materialidade_e_subjetividade_a
s_culturas_como_patrim%C3%B4nios >. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 
JALUSKA, Taciane Terezinha; JUNQUEIRA, Sérgio Rogério Azevedo. A utilização dos 
espaços sagrados pelo turismo religioso e suas possibilidades como ferramenta auxiliar para 
o estabelecimento do diálogo entre as nações. Turismo: Visão e Ação, Balneário Camboriú, 
v. 14, ed. 03, set/dez 2012. Disponível em: 
https://www6.univali.br/seer/index.php/rtva/article/view/3142/0. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
PAES, Maria Tereza Duarte. Patrimônio Cultural, Turismo e Identidades Territoriais: um 
olhar geográfico, Scribd, [s.a.]. Disponível em: 
<https://pt.scribd.com/document/358439417/ARTIGO-Patrimonio-Cultural-Turismo-e-
Identidades-Territoriais-Um-Olhar-Geografico>. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 
RIBEIRO, Cristiane Menezes. Turismo Religioso: fé, consumo e mercado. Revista Facitec, 
[s. l.], v. 05, ed. 01, ago/dez 2010. 
 
ROBERTO, Frei Paulo. Romaria dos homens completa 61 anos de história na Festa da Penha. 
Entrevista concedida a Sullivan Silva. A Gazeta, Vitória, 2019. Disponível em: 
https://www.agazeta.com.br/es/gv/romaria-dos-homens-completa-61-anos-de-historia-na-
festa-da-penha-
0419#:~:text=Nessa%20%C3%A9poca%20um%20fato%20curioso,dos%20fi%C3%A9is%
20do%20sexo%20masculino.. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
SANTOS, José Luiz dos. O que é cultura. 16. ed. São Paulo: Brasiliense, 1996. Disponível 
em: 
<https://docs.google.com/viewer?a=v&pid=sites&srcid=ZGVmYXVsdGRvbWFpbnxvaWt
vc2ZpbG9zb2ZpYXxneDo0YTY3NzJlM2QwOWY2NGJl>. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 
SILVA, Elsa Peralta. Património e Identidade: os desafios do turismo cultural. 
Antropológicas, n. 4, 2000, p. 217-224. Disponível em: < 
https://revistas.rcaap.pt/antropologicas/article/view/932/734 >. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 
SILVA, Luciane Freitas da. Da patrimonialização de celebrações católicas no âmbito do 
IPHAN à construção de memórias orais: o caso da Festa da Penha em Vila Velha/ES. 
Orientador: Kátia Brasilino Michelan. 2020. 160 p. Dissertação (Mestre em Preservação do 
Patrimônio Cultural) - Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, [S. l.], 2020. 
Disponível em: http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/SILVA_Luciane-
Dissertacao_PEP.pdf. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

61 

UNESCO. Declaração Universal sobre a Diversidade Cultural, 2002. Disponível em: < 
https://www.ghc.com.br/files/DIVERSIDADE_CULTURAL_UNESCO.pdf >. Acesso em: 
27 mar. 2002. 
 
UNITED NATIONS. International Recommendations for Tourism Statistics 2008. 1. ed. 
Nova York: United Nations Publication, 2010. Disponível em: 
https://unstats.un.org/unsd/publication/seriesm/seriesm_83rev1e.pdf. Acesso em: 24 mar. 
2022. 
 
________. Declaração Universal dos Direitos Humanos: adotada e proclamada pela 
Assembleia Geral das Nações Unidas (resolução 217 a III) em 10 de dezembro de 1948, Paris: 
United Nations Publication, 1948. Disponível em: < 
https://www.unicef.org/brazil/declaracao-universal-dos-direitos-humanos >. Acesso em: 27 
mar. 2022. 
 
VOGT, Olgário Paulo. Patrimônio Cultural: um conceito em construção. Dossiê Métis: 
história, memória institucional e gestão patrimonial, v.7, n. 13, out., 2008, p. 13-31. 
Disponível em: < http://www.ucs.br/etc/revistas/index.php/metis/article/view/687 >. Acesso 
em: 27 mar. 2022.



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

62 

 

Capítulo IV 
 
 
 
 

IRMANDADE DE NOSSA SENHORA DA BOA MORTE DOS HOMENS PARDOS 
DE SÃO JOÃO DEL REI: religiosidade e organização 

 

DOI 10.5281/zenodo.10511448 

 

Vandeir José da Silva 

Introdução 
 

 irmandade neste texto é entendida, como escreveu Conde (2005), enquanto 

iniciativas confraternais que favorecem o pobre, seja na maneira material, seja na 

espiritual. 

 Este texto tem por objetivo refletir sobre o Compromisso da Irmandade de Nossa 

Senhora da Boa Morte dos Homens Pardos11, sediada na Matriz de Nossa Senhora do Pilar, 

na vila de São João del Rey, Comarca do Rio das Mortes12. A cartografia histórica abaixo, que 

apresenta a Comarca do Rio das Mortes, foi feita por José Joaquim da Rocha a pedido de D. 

Antônio de Noronha, governador e capitão-general dessa capitania no ano de 1777. 

 

Figura 1: Mapa da Comarca do Rio das Mortes. 

 
11 Optamos por manter a grafia do Livro de Compromisso, o que será observado pelo leitor ao longo do texto. 
12 Segundo Fonseca (2011), o arraial de São João del Rey tornou-se vila em 1713, e essa vila foi uma das 
principais povoações da malha urbana da Capitania de Minas Gerais. Seu surgimento ocorreu em decorrência da 
atividade mineradora nos córregos e ribeiros.  

A 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

63 

 

Figura10:http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_cartografia/cart530294/cart530294.ht
ml. Acesso em 12 de julho de 2023. 

 

 Na cartografia histórica, apresentamos a Comarca do Rio das Mortes e inserimos um 

símbolo na cor amarela com contorno em azul para situar o local onde estava inserida a vila 

de São João del Rey, cabeça da referida comarca. Com a povoação que surgiu em decorrência 

da mineração, essa se tornou uma das principais vilas da capitania no século XVIII. A vila de 

São João del Rey, localizada próxima ao Rio das Mortes, pode ser mais bem percebida no 

recorte da cartografia realizado pelo pesquisador. 

 

Figura 2: Mapa da Comarca do Rio das Mortes. 

http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_cartografia/cart530294/cart530294.html
http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_cartografia/cart530294/cart530294.html


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

64 

 

Figura 11: http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_cartografia/cart530294/cart530294.html. 
Acesso em 12 de julho de 2023. 

 

 O advento dessa vila aconteceu no limiar do século XVIII, com a exploração aurífera 

e o surgimento de núcleos populacionais próximos às áreas de mineração, originando o Arraial 

Novo de Nossa Senhora do Pilar ou o Arraial do Rio das Mortes. Ele foi elevado à condição 

de vila em 1713, tornando-se, desde então, São João del Rey, em homenagem ao monarca 

português D. João V (Fonseca, 2011). Nesse cenário de arraial, foram construídas as primeiras 

igrejas, nas quais se erigiram irmandades; entre elas, a de Nossa Senhora da Boa Morte. 

Segundo Reis (1991), as irmandades eram agremiações de ajuda mútua, cuja finalidade 

envolvia laços de solidariedade formados através de hierarquias sociais estabelecidas dentro 

da confraria. 

 A metodologia desta pesquisa consiste na análise documental do Livro de 

Compromisso, que está sob a guarda do Arquivo Histórico Ultramarino (AHU)13. O Estatuto, 

redigido em 1794, apresenta 21 páginas e 23 capítulos, e seu conteúdo aborda questões acerca 

da referida irmandade; entre elas, sua constituição e sua historicidade.  

 Em relação à materialidade do livro, ele possui capa de couro na cor marrom-claro, 

seu miolo é composto de folhas com textos manuscritos, e não há imagens, letras capitulares 

ou vinhetas. 

 Justificamos a escolha desse manuscrito da Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte 

dos Homens Pardos como objeto de estudo em decorrência das análises realizadas em livros 

de compromisso de irmandades leigas no período setecentista que temos realizado no 

doutoramento em História na Universidade de Évora (UÉ). 

 
13 AHU – Livro 1675, Minas Gerais. 

http://objdigital.bn.br/acervo_digital/div_cartografia/cart530294/cart530294.html


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

65 

 O objetivo do trabalho é analisar como ocorreram a organização, a composição e a 

elaboração das regras que os irmãos deveriam seguir e que determinavam quais pessoas 

poderiam participar dessa confraria. 

 A problemática de pesquisa se relaciona à maneira como foi organizada a Irmandade 

de Nossa Senhora da Boa Morte dos Homens Pardos de São João del Rey no referido Estatuto. 

 A relevância do trabalho consiste em contribuir para os estudos sobre irmandades 

leigas setecentistas nas Minas Gerais, com enfoque específico na Irmandade da Boa Morte. 

Essa irmandade, como as demais, procurou, ao longo do século XVIII, período abordado neste 

estudo, sempre prestar culto de devoção a esse orago e realizar práticas de auxílio a seus 

irmãos em vida e após a morte. Durante a vida, os seus membros buscavam manter laços com 

obrigações de rituais católicos, participando de missas, procissões e festejos a Nossa Senhora 

da Boa Morte.  

 De acordo com os dados coletados no termo de compromisso, que data de 1794, sua 

organização inicial antecede muito a esse período, conforme apontamento no Livro de 

Compromisso. O registro descreve que, na mesma matriz, uma numerosa irmandade de 

homens pardos venerava a imagem de Nossa Senhora da Boa Morte, dedicando culto a ela. 

Esses homens afirmaram que a confraria havia sido erigida e que se congregavam há mais de 

50 anos. Ela teria sido autorizada e aprovada pelo Ordinário, estando debaixo de decência, e 

todos os anos se realizavam festividades solenes e pomposas ao orago.  

 Como podemos observar, o culto de influência portuguesa nessa capitania na vila de 

São João del Rey, segundo as informações, iniciou-se na primeira metade do século XVIII.  

 

A constituição da irmandade e os desafios para a aprovação dos monarcas 

 

 No período colonial, houve grande afloração de irmandades em todas as capitanias. 

Essas irmandades deixaram valiosos legados de suas existências através dos livros de 

compromisso, locais onde se registraram todas as suas ações.  

 Quanto à irmandade deste estudo, o capítulo 22 descreve quais livros ela possuía e 

suas finalidades.  

Nesta Irmandade haverão os Livros seguintes: hum de receita e depezas da 
Irmandade = outro para recibos das ditas despezas q. se fizerem = outro para 
os termos das entradas dos Irmaons = outro para nelle se lançarem as 
Certidoens das Missas dos Irmaons que falescerem, e sufrágios que se lhe 
fizerem = outro para os termos, e Acordaons da Meza = outro para registo 
de alguns papeis, e documentos pertencentes a Irmandade = outro para as 
Eleiçoens, e posses dos Mezarios = outro para as cargas dos annuaes, e 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

66 

mezadas dos Irmaons = e outro para Inventario dos bens, trastes, e mais 
ornamentos e alfayas da irmandade14. 

 

 Esses livros ficavam sempre em poder do Escrivão, sendo rubricados e numerados 

pelo Juiz da irmandade, que tinha a função de administrá-la. Como pode ser percebido, oito 

são os manuscritos criados e mantidos com diferentes finalidades, de maneira que os registros 

dessem condições de perceber as entradas, as saídas e serem mais bem fiscalizados.  

 Em relação a essa situação, essa prática foi muito recorrente e fazia parte das normas 

das Constituições Primeiras Sinodais do Arcebispado da Bahia. Essa Constituição, produzida 

por D. Sebastião Monteiro da Vide, quinto arcebispo do Arcebispado da Bahia15, trouxe 

diversas implicações, normatizando a vivência e as práticas culturais e sociais que a sociedade 

do ultramar deveria cumprir. De acordo com essas Constituições, as confrarias deveriam ser 

organizadas com uma única finalidade: trabalhar para o serviço de Deus e prestar veneração 

aos santos16. 

 Desse modo, elas introduziram regulamentos diversos nos capítulos dos livros de 

compromisso e normatizaram a vida da confraria em conformidade com as Constituições do 

Arcebispado da Bahia. 

 No que se refere ao Estatuto que analisamos, ele serviu como local de registro da 

Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte. Por meio dele, foi possível compreender as ações 

cotidianas e as normas impostas para se tornar um irmão ou uma irmã, o que esteve sempre 

regulamentado pelos estatutos, além de conhecer o patrimônio que a irmandade construiu. O 

Estatuto também serviu como instrumento para perceber quais foram os mecanismos de 

cobrança monetária para participar da irmandade e os meios utilizados para fiscalizar a entrada 

e a saída dos recursos ou expulsar algum irmão por não cumprir os regulamentos descritos 

nos capítulos.  

 Nesse sentido, como as demais, essa confraria estava submissa ao poder da Igreja e do 

Estado. Em relação às normativas das Constituições do Arcebispado da Bahia, seus capítulos 

foram organizados de modo que as implicações iniciaram com o título LXII dessa 

Constituição, que rezava que os oficiais das confrarias, todos os anos, deveriam prestar contas 

de suas entregas, incorrendo também as missas que deveriam realizar – modelo seguido pela 

Irmandade da Boa Morte, como os demais apresentados ao longo do texto. 

 
14 AHU – Minas Gerais – 1675. 
15 Novos Reservados n. 935 – 37 Casa Forte BPE. 
16 Novos Reservados n. 935 – 37 Casa Forte BPE. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

67 

 Quanto aos Oficiais recém-empossados e aos velhos, o documento determinava que, 

após as eleições, no prazo de 15 dias, deveriam se reunir na igreja ou em local conveniente, 

sendo um dia de domingo ou dia santo de guarda. Além disso, tanto os Oficiais velhos quanto 

os novos deveriam prestar contas, através do livro de receita e despesas, atestando se eles ou 

outros membros ficaram devendo. Nesse caso, a confraria descrevia no livro de receita e 

despesas, que era assinado por todos. Essa questão demonstra que, quando se fala em 

assinatura dos irmãos, compreende-se que os confrades passavam a ficar sabendo da situação 

de quem era devedor, sendo que se prosseguia com a estipulação de prazos para o pagamento 

e o assento da regularização ou com a indicação do cumprimento ou não da legalização17.  

 Foi nesses e em outros argumentos que a confraria sustentou sua fundação, mas vale 

ressaltar que a irmandade que quisesse ser legalizada e reconhecida pela Igreja e pelo Estado 

passava por um processo de envio do Livro de Compromisso para a Mesa de Consciência e 

Ordens, onde o(a) soberano(a) português(a) proporcionava o consentimento para sua 

legalização, o que se aplicou à Confraria da Boa Morte. Sublinhamos, porém, que muitas 

vezes os monarcas, através das provisões, decidiam se os capítulos poderiam permanecer 

como redigidos ou determinavam alterações, tendo a irmandade que fazer adequações como 

indicado. Esse processo envolvia, no ultramar, a participação de bispos e párocos locais. 

 Para esse processo, inicialmente a associação se organizava e posteriormente criava, 

entre seus membros, uma Mesa diretora com cargos hierarquizados, sendo composta por 

Juízes, Thezoureiro, Escrivão, Procurador e Irmãos de Meza. 

 Com a organização da irmandade, os irmãos procuravam normatizar a existência da 

confraria através de uma solicitação enviada a Lisboa, para obter de Sua Majestade a licença 

e a legalização para a sua existência.  

 A partir do despacho do Livro de Compromisso realizado pela confraria, os irmãos 

esperavam seu retorno; em muitos casos, como observado em diversos livros de compromisso, 

a resposta levava anos para chegar, ou sequer chegava. Essa morosidade pode ser percebida 

no caso da Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte, da vila de São João del Rey, em que 

a troca de correspondência entre as autoridades reais e o monarca demonstra a complexidade 

e o tempo para iniciar a análise a fim de conceder a autorização de funcionamento de uma 

irmandade. Segundo o documento, a alteza ordenou que subisse à sua Real Presença, e sem 

 
17 BPE. Novos Reservados n. 935 – 37 Casa Forte. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

68 

perda de tempo, a consulta, que fora determinada através do aviso de 8 de fevereiro 1795, o 

qual já se encontrava em data prolongada de espera há mais de quatro meses18. 

Nesse sentido, em 16 de junho de 1795, Mauro de Mello Castro, S. Conde de Rezende, 

assinou um documento avisando que o D. João V mandou remeter ao Conselho Ultramarino 

a consulta com a inclusão da Mesa de Consciência e Ordens, dando conhecimento ao provedor 

das capelas da vila de São João del Rey do Rio das Mortes que a Mesa dispunha de consulta 

do Conselho Ultramarino e do Monarca. 

Essa correspondência demonstra a lentidão que se arrastava entre um e outro local para 

dar sequência a um pedido, mas era somente com o consentimento do Rei ou da Rainha que 

se obtinha permissão para seu funcionamento. 

No próximo subitem, demonstraremos como essa irmandade, assim como as demais, 

teve a preocupação de informar quais eram as pessoas que poderiam integrá-la e, acima de 

tudo, salientou que seus membros deveriam ser pessoas de bem, cumpridoras das práticas 

exigidas pela Igreja Católica e pelo poder real. 

 
A REGULAÇÃO DOS CAPÍTULOS E SUAS EXIGÊNCIAS 
 
 Uma confraria era organizada a partir de capítulos, e cada um deles indicava os 

diferentes papéis e obrigações que os irmãos deveriam cumprir.  

 Em relação à confraria de Nossa Senhora da Boa Morte, da vila de São João del Rey, 

seus capítulos demonstravam os direitos instituídos para os irmãos no Livro de Compromisso, 

bem como as atribuições de responsabilidade às quais seus membros estavam submetidos, sob 

pena de punição.  

 O capítulo 1, das obrigações e do comportamento dos Oficiais de Mesa, reza que, para 

o governo e para a boa administração da irmandade, seria realizada anualmente uma mesa 

composta pelos seguintes membros: um Juiz, um Escrivão, um Thezoureiro, um Procurador e 

doze Irmãos de Meza19. Segundo Scarano (2001), as irmandades leigas dispunham de uma 

mesa com a finalidade de organizar e dirigir a confraria. 

 Esses membros eleitos tornavam-se importantes, influenciando as eleições, as decisões 

e as determinações que a confraria seguiria. Porém, era reservado aos irmãos que já haviam 

servido por três anos como Juiz o direito de serem votados em todas as mesas. 

 
18 AHU – Minas Gerais – 1675. 
19 AHU – Minas Gerais – 1675, p. 9. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

69 

 Salientamos o papel importante que ocupava um Juiz, porque, na falta do Rei da 

confraria, ele se tornava o membro mais importante da Mesa diretora, cabendo a ele presidir 

e coordenar as sessões, mas essa situação poderia variar de acordo com a irmandade. Era 

comum a essa autoridade desempenhar o papel de convocar os irmãos, coordenar as sessões 

e estar vigilante aos deveres dos membros da Mesa e à conduta dos integrantes da confraria.  

 Nesse sentido, Araújo (2001) afirma que aos juízes era dado tratamento distinto, sendo 

eles seguidos por toda a Mesa, desfilando com a vara. Como podemos observar, essa 

autoridade era muito respeitada. 

 O capítulo 2 tratou da obrigação de os irmãos assistirem, na Igreja Matriz, as eleições, 

e a sua ausência sem justa causa poderia levar a punição, expulsão ou multas aplicadas pela 

Meza. O capítulo descrevia ainda que anualmente, nos dias 14 e 15 de agosto, como de 

costume, os irmãos comemorariam com devoção a festa e o júbilo à Gloriosa Assunção de 

Nossa Senhora, Mãe de Deus. Para essa comemoração, no dia 14 pela manhã, era realizada a 

eleição, que acontecia no consistório da irmandade, na presença de Juiz, Escrivão, 

Thezoureiro, Procurador, assim como da Mesa, composta por 12 irmãos, que eram assistidos 

pelo Reverendo Pároco. Nessa reunião, eram propostos pela Mesa três irmãos de conduta 

idônea, sendo eles zelosos e beneméritos, para assumirem cargos, de acordo com o disposto 

no capítulo 3. 

 A forma como se procedia nas eleições foi tratada também no capítulo 3, tendo sido já 

anunciada de maneira breve no capítulo 2. Dessa maneira, a Mesa, reunida com a presidência 

do Reverendo Pároco e do Juiz, declarava a todos os presentes o juramento aos Santos 

Evangelhos, e, em um de seus livros, era redigida sem malícia a eleição para os cargos.  

 Colocava-se um vaso em que se depositariam os votos, tendo cada irmão, de acordo 

com seu lugar, papéis pretos e brancos, os quais eram lançados conforme o voto. A aprovação 

do cargo para a pessoa proposta era indicada por branco, e a desaprovação por preto.  

 Dessa maneira, o Juiz dava licença para a votação do primeiro proponente, e, após 

todos votarem, os papéis eram lançados na mesa e contados pelo Juiz e pelo Escrivão. Os 

brancos eram de aprovação para o Escrivão, com lembrança do número anotado em folha de 

papel. Seguiam-se os votos para o segundo e o terceiro propostos, e o que mais votos tivesse 

seria o Juiz. Dava-se prosseguimento para os Oficiais, e, finalizando, dava-se início à eleição 

da Juíza e dos 12 irmãos e irmãs de Mesa, com as mesmas exigências de idoneidade. Entre as 

funções da Juíza, estava a de pacificar a conduta dos irmãos que apresentavam exaltação em 

períodos de eleições. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

70 

Quando ocorria empate entre os proponentes, o Juiz desempatava de comum acordo 

com o Reverendo Pároco. Tinha-se como prerrogativa que um oficial ou um Irmão de Meza 

do ano anterior fosse chamado para servir de referência ao do mesmo cargo do ano vigente, 

pois a Mesa deveria estar completa para esse momento. A votação se iniciava por Juiz, 

Escrivão, Thezoureiro e Procurador, dando sequência aos Irmãos de Meza, que votavam em 

segredo, sob juramento e de maneira que ninguém tomasse conhecimento do seu voto. 

Também se eximiam de comunicar uns aos outros em quem votariam, para que assim se 

evitassem subornos. Essas precauções eram tomadas, já que, de acordo com o Estatuto, essa 

situação acontecia e fazia com que, muitas vezes, pessoas incapazes ocupassem os cargos de 

Meza.  

 Diante desse acontecimento, o texto informa que era comum nascerem discórdias, 

ironias, inimizades, bem como haver consequências graves. A conduta de manter os irmãos 

sem se comunicarem nesse evento tinha por finalidade atalhar orgulhos ou imaginações que 

afloravam a perversidade de determinados irmãos, os quais, por ódio ou vingança, não 

trabalhavam a serviço de Deus e para o bem da confraria. Por isso, três outros cargos faziam 

parte do evento: Escrivão, Procurador e Thezoureiro. 

 O primeiro tinha como responsabilidade o registro dos livros de assento, especificando 

todas as entradas, saídas e doações, mas, sobretudo, o registro do livro de contas. Como pode 

ser percebido, tal cargo dava poder a esse irmão, que detinha o controle do pagamento da 

anuidade da irmandade. Outra atribuição importante desse irmão é que, na falta do Juiz, cabia 

a ele presidir a Mesa. 

 Já o Procurador tinha a função de intermediar relação entre a confraria e a sociedade, 

uma vez que estava em seu poder recolher aluguéis dos bens de raiz e cobrar anuidades dos 

irmãos que estivessem atrasados.  

 O Thezoureiro era responsável pela contabilidade, controlando as entradas e saídas dos 

recebimentos e detendo a posse da chave do cofre da irmandade. Cabia a ele também fazer as 

retiradas e os depósitos, mas somente com o consentimento do Juiz e do Rei e sempre na 

presença do Escrivão. 

 De acordo com o capítulo 4, após realizada a eleição, era prudente manter segredo e, 

sob juramento, era colocado em um cofre com quatro chaves, sendo que cada uma ficava na 

posse do Juiz, do Escrivão, do Thezoureiro e do Procurador da irmandade. Nesse mesmo 

cofre, seriam guardados o rendimento da confraria, dinheiro, ouro, prata e as alfaias. Essa 

prudência era tomada para não serem retirados o rendimento e as esmolas sem que a Mesa 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

71 

tomasse conhecimento desses bens. A publicação do resultado deveria acontecer pelo 

Pregador, ou Reverendo Capelão, da irmandade, sendo assinada por quatro Oficiais da Meza 

e pelo Reverendo Vigário no dia 15, quando se comemorava o festejo a Nossa Senhora, como 

era o costume. 

 A obrigação do Juiz foi descrita no capítulo 5. Segundo esse capítulo, após ser 

publicada a eleição e após os membros da nova Mesa serem empossados, o Juiz deveria ter 

muita cautela e muito desvelo, tanto na administração como no governo da confraria. Cabia 

também a ele advertir que os irmãos investidos do cargo deveriam satisfazer as obrigações a 

eles impostas na Mesa, determinando colocar em arrecadação a fábrica e os rendimentos 

pertencentes à confraria, além de cobrar o que lhe era devido. Quanto aos ornamentos e às 

roupas de Nossa Senhora, elas deveriam estar sempre limpas e asseadas.  

 Esses irmãos eram obrigados a assistirem todas as funções da irmandade, como ir a 

procissões, acompanhar enterros e levar a vara caminhando. Aqueles que pertenciam à Meza, 

atrás da corporação, tinham a função de defender as regalias e as isenções da irmandade que 

por direito lhe pertencessem. Deveriam convocar a Meza sempre que precisassem e teriam 

votos dela por servirem naquele ano, mas os irmãos deviam também respeitar e obedecer o 

Juiz, sendo ele presidente e cabeça da confraria, a qual pagava, como mesada ao Juiz, a quantia 

de 24 mil réis, sendo feito o mesmo à Juíza. 

 Já o capítulo 6 trata da obrigação do Escrivão de ter asseio e manter os livros em ordem, 

sendo responsável pelos assentos da receita e da despesa, de maneira que os irmãos sempre o 

louvassem pelo zelo e pela inteligência. Se, em algum momento, o Escrivão não tivesse 

condições de assistir algum evento ou alguma função da irmandade, por não ter sido justo, ele 

seria substituído pelo Escrivão anterior, e este procederia também com zelo e com cuidado, a 

partir da recomendação do atual, que lhe pagaria, como sua mesada, o valor de 12 mil réis.  

 O capítulo 7 orientou acerca da obrigação do Thezoureiro, salientando que, para esse 

cargo, deveria haver ponderação, pois ele requeria consciência e pureza a fim de que suas 

contas encontrassem crédito pelos irmãos. Ele deveria despertar confiança, uma vez que, nesse 

cargo, seria digno de confidência e estava a serviço da Mãe de Deus. Do Thezoureiro, 

dependia a proteção de todos os bens; ele deveria fazer os gastos necessários que a Mesa 

estipulasse por escrito e fossem assinados pelos Oficiais, para serem aprovados em seguida. 

Caso não procedesse dessa maneira, o Thezoureiro era responsável pelo ressarcimento do 

prejuízo. Por último, se houvesse impedimento que justificasse assistir alguma obrigação, ele 

adotaria a mesma postura do Escrivão e pagaria de mesada 6 mil réis. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

72 

 No capítulo 8, foram determinadas as obrigações do Procurador, que diziam respeito 

a conservar os bens anteriores e aumentar os pertences, requerer cobranças e arrecadações, 

tudo conforme seu dever. Determinavam-se, através do Andador, avisos aos irmãos nos dias 

de festa e enterro, para que estivessem prontos. Na sua falta, deveria praticar a mesma conduta 

dos Oficiais, dando, de mesada, 3 mil réis. 

 O capítulo 9 declarava que, para serem aceitos, os irmãos deveriam ser brancos, pardos 

legítimos ou libertos. A exigência demonstra a exclusão dos negros cativos e libertos, 

enquanto eram aceitos homens e mulheres que, por sua devoção, servissem a Mãe de Deus e 

Nossa Senhora. Havia a prerrogativa de que não havia limite para a entrada na irmandade, 

desde que se atendessem os requisitos. 

 O Escrivão lavraria termo de entrada somente após a ordem da Meza por escrito e 

assinada por todos. Dessa maneira, era necessário ser aceito pela Meza, a quem o pretendente 

recorria para sua admissão. Após o cumprimento dessas exigências, o requerente assinava um 

termo de irmão ou irmã no livro próprio, o que, para ter efeito, em seguida era lavrado pelo 

Escrivão.  

 Com a assinatura, o novo irmão se comprometia, depois de ser admitido, com o dever 

de guardar e cumprir todas as determinações do Estatuto. Obrigava-se, a partir daquele 

momento, a pagar a entrada de 1.800 réis e de um valor anual de 600 réis. Para os irmãos e 

irmãs de Meza, no ano que vierem a servir o cargo, o valor era de 3 mil réis. A confraria 

apresentava a justificativa de que isso ocorria em razão de a irmandade não ter outro 

rendimento para suprir as grandes despesas com ornamentos, festividades e sufrágios de seus 

irmãos. 

 

Capítulos 10, 11, 12 e 13: festividade de Nossa Senhora, capelão da irmandade e ritos da 

morte 

 

 O capítulo 10 se inicia tratando do compromisso dos irmãos de anualmente 

organizarem uma festa em celebração a Nossa Senhora, no dia 14 de agosto. Essa celebração 

deveria acontecer com missas cantadas e sermões no altar de Nossa Senhora, feito pelos 

irmãos, local onde havia a imagem de Nossa Senhora morta dentro de um esquife, que deveria, 

segundo as obrigações, estar limpo, como de costume.  

 O ritual acontecia à tarde, com a saída da irmandade com o esquife contendo a Nossa 

Senhora morta. Ela era levada em procissão pelas ruas, sendo carregada por sacerdotes 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

73 

paramentados. Após a procissão se recolher, ela deveria ser retirada do esquife pelos mesmos 

sacerdotes e depositada no túmulo que ficava no seu Altar. À noite, os sacerdotes deveriam 

oficiar matinas. Na manhã do dia 15, o dia em que acontecia, segundo a crença católica, a 

Assunção de Nossa Senhora, celebravam-se missas cantadas, além do sermão com exposição 

do sacramento no Trono da Capela Maior.  

 À tarde, ocorria a procissão solene com a presença do Sacramento, levado pelas ruas, 

e da Senhora da Assunção em seu andor, que era conduzido pelos irmãos com solenidade e 

pompa. Outro ritual era a novena que acontecia para a Senhora da Boa Morte, ritual assistido 

pelos irmãos vestidos de opa azul com murça branca.  

 Para as ritualísticas festivas com novenas matinais que aconteciam com a exposição 

do Santíssimo Sacramento, era encenada a Assunção da imagem da Senhora Morta, em ritos 

que aconteciam entre os dias 14 e 15 de agosto. Nesse acontecimento, era necessária a 

provisão do ordinário, por se tratar de festividades previstas no Estatuto, consistindo em uma 

lei de compromisso. Desejosos de poder organizar a festividade, no capítulo 10, rogavam que, 

por graça, eles imploravam à Majestade o seu Real beneplácito para a concessão e a 

confirmação desse capítulo. 

 Com a organização da irmandade, eram pensadas condições mínimas para a sua 

existência e o seu amparo legal. Uma delas era a de possuírem um representante da Igreja 

Católica com a finalidade de serem assistidos e demonstrarem que estavam imbuídos das 

normas católicas com a presença de um capelão. Esse assunto é tratado no capítulo 11, no qual 

se afirma que eles teriam um Capelão Sacerdote, eleito com a aprovação da Mesa. Ela 

escolheria um que satisfizesse as obrigações da capelania, e, ajustando com ele, seria lavrado 

termo nos livros da irmandade e assinado por todos. 

 O religioso seria obrigado principalmente a rezar missas da capelania por intenção dos 

confreires vivos e defuntos, de acordo com os dias determinados pela Meza. Essas celebrações 

deveriam acontecer no altar da irmandade, tendo a assistência de dois irmãos vestidos de opas 

e portando tochas para dar a perceber o zelo. A devoção dos irmãos era demonstrada pela 

ajuda nas missas. 

 Apontou-se que, na falta do Thezoureiro, respondia o Procurador, ordenando que o 

Capelão não celebraria as missas fora do Altar e que, se o fizesse, seria lançado para fora da 

capelania, pois era pago pelo seu trabalho. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

74 

 Esses apontamentos nos levam a perceber que o capítulo 11 harmoniza com o 12, pois 

ele inter-relaciona obrigações do conhecimento do Capelão quanto à natureza frágil do 

moribundo no leito de morte e no pós-morte.  

 Essa cultura religiosa profusa, como temos observado, era uma herança portuguesa de 

migrantes que vieram do Norte de Portugal, uma vez que, de acordo com Ramos (2008), 

muitos foram os que atravessaram o Atlântico para essa parte do ultramar e trouxeram consigo 

seus valores culturais e sociais, introduzindo-os na sociedade. Dessa forma, observamos que, 

além da introdução das Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia, houve também 

fatores de interferência de costumes portugueses.  

 Retomando a reflexão do Livro de Compromisso, o capítulo 12 assegurava que a 

irmandade possuía um esquife para a condução dos seus irmãos falecidos até a sepultura e 

garantia a celebração de 12 missas em sufrágio de sua alma, sendo que, ao fim de cada ato, 

passava-se a certidão, jurada nos livros da irmandade.  

 Outra questão se relacionava às missas que eram distribuídas pela Mesa para os 

Reverendos irmãos Sacerdotes de maneira alternativa. Para os irmãos pobres que não 

possuíssem condições de pagar o acompanhamento, a irmandade distribuiria missas, pagando 

ela própria o valor de 600 réis como esmola por cada missa rezada. 

 Os irmãos eram obrigados a fazer acompanhamento do falecido até sua sepultura e, 

para isso, eram avisados pelo Andador. Na marcha do ritual fúnebre, somava-se a presença do 

Capelão. Cada irmão também tinha a obrigação de rezar uma coroa de Nossa Senhora em 

intenção da alma do falecido. 

 Toda essa movimentação, como se vê, era marcada por um compasso em que os ritos 

da morte realizados pelos irmãos mostravam o sentido da dualidade entre a vida e a morte. É 

nessa percepção que observamos a aliança que a confraria estabeleceu com os representantes 

da Igreja. Eles eram os representantes de Deus; eram necessários e importantes, pois 

estabeleciam uma ponte entre o terreno e o Divino.  

 A presença do Capelão era necessária na vida religiosa dos irmãos, como podemos 

observar, uma vez que a alma, considerada o bem mais valioso de um fiel, precisava ser bem 

encomendada. Sua presença e seu conhecimento quanto a evangelizar, consagrar, celebrar a 

eucaristia, rezar missas, batizar, ministrar o sacramento da cura, abençoar os fiéis, ouvir as 

confissões e fazer a extrema-unção constituíam aquilo que os tornava desejados como 

membros das confrarias. Outro aspecto relevante é que o fato de que haver uma autoridade da 

igreja ao dispor da confraria fazia com que ela fosse mais respeitada. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

75 

 Essa conexão formou um quarteto no ultramar: irmandade, representantes da Igreja 

Católica, de Nossa Senhora da Boa Morte e da Coroa Portuguesa. Isso causava, na sociedade 

aqui analisada por nós, um resultado social, cultural, religioso e econômico que marcou, de 

maneira indelével, a sociedade setecentista em São João del Rey e nas outras localidades da 

capitania de Minas Gerais20. 

 Retomando os estatutos. Para uma boa morte, era preciso haver onde enterrar o 

cadáver. Por isso, o capítulo 13 constrói uma narrativa demonstrando preocupação quanto às 

sepulturas que a irmandade teria de fornecer, em decorrência do seu grande número de irmãos 

e por ser obrigada a dispor de sepulturas livres da Matriz para seus membros.  

 Diante dessa necessidade de covas, os irmãos peticionaram ao monarca D. João V para 

obterem a aprovação de seis sepulturas livres e isentas de fábrica. Alegaram que a fábrica se 

encontrava por beneplácito em poder de sua Majestade, sob a administração da Irmandade do 

Santíssimo Sacramento, alojada na Igreja Matriz, onde a Irmandade da Boa Morte tinha um 

altar colateral. Justificaram o pedido argumentando que essa irmandade mantinha reparos da 

Matriz. Em nome de Nossa Senhora, suplicaram a paternal caridade do monarca para que ele 

concedesse as sepulturas solicitadas e para que fossem, como mencionado, livres e isentas da 

fábrica. Também indicaram quais seriam os locais desejados: duas ao pé do altar que 

construíram para seus Oficiais de Meza e mais quatro, localizadas no corpo da Igreja. O 

argumento utilizado foi o considerável rendimento que a fábrica apresentava e o fato de que 

a irmandade suplicante entregava vultosa quantia, todos os anos, nos períodos das festividades 

e dos enterros dos irmãos; por vários anos, haviam dado uma soma que chegava a dez mil 

cruzados, o que poderia ser conferido nos seus livros. Finalizaram dizendo que, por esses 

motivos, deveriam ser atendidos. 

No capítulo 14, apresentaram a punição sobre os irmãos que não pagassem suas 

obrigações à irmandade. Diante da omissão, o dever da confraria era alertar que o irmão que 

falecesse em negligência e, por falta de zelo ao culto de Nossa Senhora, não fizesse os 

pagamentos de anuais e mezadas além de desencaminhar seus bens, sem cumprir com a sua 

obrigação como católico, sofreria punição. Essa ação seria penalizada, porque, de acordo com 

esse capítulo, era com as expensas pagas que se celebravam os ofícios divinos, cultos a Nossa 

Senhora e sufrágios aos irmãos falecidos. 

 
20 Temos consciência de que em todas as capitanias houve resultados que se assemelham a essas questões, em 
decorrência da leitura de vários livros de compromisso da colônia ultramar, mas nos detemos especificamente a 
esse Livro de Compromisso. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

76 

Acrescentaram que, por esse desleixo, a irmandade não seria obrigada a fazer seu 

sufrágio, acompanhar-lhe e dar-lhe sepultura. Ressaltaram ainda que aqueles que caíssem em 

pobreza, mas sempre tivessem cumprido com suas obrigações com os pagamentos no tempo 

que fosse possível, sem culpa de omissão e negligência, estavam desobrigados de pagar pelo 

infortúnio que lhe acontecesse. 

Prevendo qualquer adversidade nos pagamentos, o capítulo 15 descreveu as obrigações 

dos irmãos de pagarem àqueles que deviam. Toda essa preocupação de pagamento estava 

assentada no discurso de que, uma vez que se oficializavam como irmãos, deveriam ter o 

cuidado de pagar o que devessem todos os anos, tanto as anuais como as mesadas. De acordo 

com o capítulo, a quantia solicitada era destinada para sustentar a irmandade com ornamentos, 

alfaias, limpeza do altar, ornatos para Nossa Senhora, bem como sua festividade e os cultos 

rendidos a Ela. 

 Caso houvesse omissão de pagamento por dois anos sucessivos e tendo posses o irmão, 

ele era acionado pela Justiça Ordinária executiva, por ser de utilidade para o Culto Divino e 

para os sufrágios dos irmãos. Essa ação era do interesse de todos, pelo benefício que resultava 

às suas almas, apelando-se para o mérito caritativo do cumprimento de suas obrigações 

monetárias em favor dessas razões. 

 Caso houvesse descumprimento, o castigo empregado era a desobrigação da 

irmandade de fazer seu sufrágio e seu enterro. Além disso, em razão de seu mau exemplo e de 

sua falta de zelo católico, se a Meza decidisse, seu nome seria riscado do livro, como aponta 

o capítulo 18. 

 Segundo os capítulos, a disciplina era uma maneira de estabelecer os limites da relação 

entre os irmãos. Desse modo, o capítulo 16 estabeleceu aos irmãos outra norma para aqueles 

que quisessem que a irmandade os enterrasse e acompanhasse a sua sepultura, abrindo 

possibilidades para aqueles que não fossem membros.  

 Nesse sentido, decretou-se que, se alguma pessoa que não participasse da irmandade 

desejasse ser carregada no esquife até a sepultura, ela daria uma esmola de 12 mil réis, mas, 

se a opção fosse somente pelo acompanhamento, daria 6 mil réis. Permitia-se, dessa forma, a 

abertura também àqueles em estado de morte, ou em idade decadente, com mais de 50 anos. 

Estes pagariam como esmola 24 mil réis. Esse último valor era estipulado em razão de essas 

pessoas não terem servido ou sido úteis à irmandade, a qual tinha despesas com enterros e 

sufrágios. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

77 

 No capítulo 17, volta-se a falar do Thezoureiro, sendo feita a exigência de que, ao 

findar seu pleito pelo período de um ano, ele logo prestasse contas e saísse, o que nos leva a 

notar um nível de tensão com a exigência de sua saída. O prazo para que ela ocorresse era de 

15 dias após a publicação da nova eleição. Imputa-se, ainda, uma pena de multa pelos novos 

componentes de Meza, com valor de 16 libras de cera para o Altar. 

 Não havendo cumprimento, o Thezoureiro pagaria com seus bens, recorrendo-se à 

execução judicial, como apontado no capítulo 15. Essa sentença estava acompanhada da 

responsabilidade da Meza de cobrar as dívidas com a irmandade. Para efeito de cobrança, 

valia-se do Escrivão responsável pelos livros de receitas e despesas, que lhe apresentava suas 

dívidas, mostrando ser verdadeiro seu débito com a confraria. 

 Como pode ser observado, vários requisitos eram exigidos para participar da 

irmandade, e o capítulo 18 dedicou-se à advertência para que não fossem aceitas pessoas com 

vícios e costumes prejudiciais à irmandade. Salientou-se que a confraria não aceitaria homem 

ou mulher que não fosse temente a Deus, bem como à justiça do Monarca; deveriam ainda 

possuir bons costumes e serem de boa conduta. 

 Para assegurar que esses critérios fossem cumpridos, a Mesa deveria ter vigilância. 

Essas observâncias ocorreriam para evitar a admissão de pessoas orgulhosas, enredadeiras, 

maldizentes, semeadoras de desavença e discórdia, propensas a furtos, bebedoras que perdiam 

o juízo e aquelas que praticassem outros atos que as tornassem incapazes de permanecerem 

entre os bons. Essa conduta, de acordo com o capítulo, tinha a finalidade de separar os irmãos, 

para não se perverterem. Dessa maneira, a recomendação era uma forma de manter o exemplar 

comportamento, honrando o serviço de Deus e de sua santíssima Mãe, intitulada naquela 

confraria de Boa Morte. 

 A admoestação segue o curso alertando que, diante de tais recomendações, Deus não 

permitiria haver irmão possuidor de tais vícios. Se acontecesse esse infortúnio, a Mesa o 

expulsaria da irmandade e faria termo mandando pôr cola no local de entrada do seu nome no 

livro de assento, e o nome seria riscado por causa do defeito ou do vício. Diante dessa situação, 

era fechado e cancelado o termo de entrada, para que não houvesse mais memória do irmão 

exilado. 

 Essa punição era muito severa e deixava a pessoa exposta para a sociedade, visto que 

não faria mais parte da confraria. Desse ponto de vista, o indivíduo perdia muito, pois 

participar de uma confraria significava ser reconhecido social, cultural e religiosamente em 

uma sociedade. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

78 

 Como pode ser observado, a Mesa Diretora tinha um papel fundamental na vida da 

confraria, de modo que, no capítulo 19, foi reservada uma condição especial para aqueles que 

eram devotos ou que fizeram promessa para ocupar algum cargo na Mesa, bem como para 

aqueles que quisessem ser reeleitos. Para isso, era examinada a situação, e, se os irmãos 

achassem que isso era útil para servirem a Nossa Senhora, o postulante era admitido no cargo 

desejado. Se os irmãos fossem contrários à solicitação, o pedido era recusado. 

 No capítulo 20, foi atribuída aos irmãos de Mesa que servissem no ano vigente a 

obrigação de cada um, sendo estipulado um mês, de tirar esmolas pelas ruas da vila, com bacia 

e vestido de opa da irmandade. Essa ação de diligência foi considerada indispensável, e 

aqueles que não cumprissem essa determinação sem justa causa ficavam responsáveis pelo 

prejuízo causado à irmandade. Isso porque, de acordo com esse capítulo, as esmolas eram 

consideradas para a compra de cera para todo o ano e colocadas no altar, ficando o Juiz com 

a responsabilidade da arrecadação das esmolas.  

 Dessa maneira, foi estipulada como penalidade a multa de quatro libras de cera para 

os irmãos que não cumprissem de forma satisfatória sua obrigação e se faziam carga para o 

Thezoureiro que as arrecadava. E, para que nenhum irmão de Mesa tivesse descuido e alegasse 

ignorar com desculpas esse dever, o Juiz lavrava pauta e fixava em local público, declarando 

a nomeação dos irmãos a tirarem esmolas em cada um dos meses. 

 O capítulo 21 atribuía a cada Meza, ao final de seu mandato, a obrigação de fazer o 

inventário de todos os bens que a irmandade possuísse, declarando ornamentos e alfaias para 

o novo Thezoureiro no ato da posse da nova Mesa.  

Para consolidar esse ato, o Escrivão lavrava termo de recebimento e entrega assinado 

pelo novo Thezoureiro e pelo Juiz da Mesa anterior; também se declaravam no Inventário os 

bens que foram acrescidos e aqueles que diminuíram no ano vigente. Essa atitude propiciava 

que não houvesse descaminho dos bens sem que os Mezarios ficassem cientes. Sabendo da 

real situação, se necessário, eles providenciariam o que fosse justo. Havia cuidado e vigilância, 

e, se detectado descaminho dos bens, o Thezoureiro se responsabilizaria, com seus próprios 

bens se fosse necessário, pelos prejuízos em decorrência de sua omissão e sua negligência.  

 Para assegurar a história, os rituais e os bens constituídos pela confraria, o capítulo 22 

foi destinado a informar quais livros ela compunha e sua finalidade: receita e despezas, recibos 

das despezas que se fizerem termos das entradas de Irmãos, lançamento das Certidões das 

Missas dos Irmãos que faleciam e sufrágios que se lhe fizessem termos e acordos da Meza, 

registo de alguns papéis e documentos pertencentes à irmandade, eleições e posses dos 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

79 

Mezarios, cargas dos anuais e mezadas dos irmãos, inventário dos bens, trastes e mais 

ornamentos e alfaias que possuíam a irmandade, os quais eram escritos por seu Escrivão. 

Advertiram que todos os livros estariam sempre em poder do Escrivão, sendo rubricados e 

numerados pelo Juiz da confraria e afirmaram ainda que se daria fé e crédito ao que escrever 

o Escrivão. 

 O Estatuto encerra-se no capítulo 23, fazendo alertas para os irmãos que fizessem 

oposição às determinações da Meza. Nesses termos, definiu-se que fossem expulsos e riscados 

para sempre da confraria qualquer irmão ou irmã sem remissão que demonstrassem 

desrespeito e praticassem desobediência de maneira formal, opondo-se oralmente ou através 

de escrita em relação às determinações, resoluções e decisões da Mesa.  

 A apreensão apontou também para as normas de acordo com as determinações que 

foram estabelecidas pelo Estatuto, salientando que, com a aprovação e a confirmação do 

monarca, esse documento servia de lei para a governança da irmandade. Outro ponto de 

admoestação alertava aqueles que fermentassem ou sustentassem maquinações, orgulhos, 

acompanhamento de outros com tais pensamentos, bem como discórdias de qualquer natureza. 

Com isso, concluem-se os 23 capítulos elaborados pela Irmandade da Boa Morte. 

 

Considerações finais 

 

 Diante da apresentação dos capítulos da Irmandade de Nossa Senhora da Boa Morte 

para ter aprovação da Coroa Portuguesa, foi possível perceber as normas de submissão ligadas 

às Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. Notamos que, mesmo se servindo dessa 

Constituição, a Irmandade da Boa Morte construiu capítulos que atendiam aos seus interesses, 

elaborando regras e cobrando dos irmãos comportamentos que deveriam seguir. 

 Os 23 capítulos evidenciaram os cargos da Mesa diretora, os rituais da festividade ao 

orago e o culto da morte, mostraram o poder e a cobrança de cada membro ao ocupar 

determinado cargo, elucidando a contratação de membros da Igreja para que houvesse 

legitimação de sua confraria e esta realizasse o trabalho ministerial a serviço de Deus, dos 

confreires e das confreiras.  

 No que diz respeito aos pontos de tensão, eles apareceram sob a forma de multas, 

expulsão e riscamento do nome do livro de assento dos irmãos que não cumprissem com os 

estatutos, estendendo-se para a cobrança da saída do Thezoureiro após a eleição anual de 

Meza. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

80 

 Além disso, a confraria estabeleceu que aceitaria como irmãos aqueles que fossem 

brancos, pardos legítimos e libertos, vetando negros cativos, livres e libertos de fazerem parte 

dela. 

 Assim, o estudo desse Estatuto contribuiu para pensarmos sobre as diferentes 

representações construídas por associações leigas em Minas Gerais, mostrando-nos que, em 

cada agremiação, seus membros procuraram formas de manter autonomia nos diferentes 

espaços de convívio social. 

 Não atribuímos palavras finais para este estudo; por certo, ele nos auxiliou na 

compreensão de uma sociedade colonial dinâmica, servindo para relacionar as formas de 

poder exercidas pelas confrarias mineiras e aquelas de outras capitanias do Brasil que 

mantiveram características portuguesas. Por fim, essas implicações se abrem em novas 

perguntas.  

 
Referências 
 
CONSTITUIÇÕES primeyras do Arcebispado da Bahia feytas, & ordenadas pelo 
Illustrissimo e Reuerendissimo Sor D. Sebastião Monteyro da Vide, Arcebispo do 
Arcebispado, & do Conselho de Sua Magestade, propostas e acceytas em o Sinodo Diocesano 
que o dito Senhor celebrou em 12 de junho do anno de 1707. Lisboa Occidental: na Officina 
de Paschoal da Sylva, Impressor de Sua Majestade, 1719. 
 
ARAÚJO, Marta Maria Lobo de. A confraria do Santíssimo Sacramento de Pico de 
Regalados (1731-1780). Coimbra: ATAHCA, 2001 p. 86. 
 
FONSECA, Cláudia Damasceno. Arraiais e vilas d’el rei: espaço e poder nas Minas 
setecentistas. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2011. 
 
RAMOS, Donald. Do Minho a Minas. Revista do Arquivo Público Mineiro. Belo Horizonte, 
v. 44, n. 1, jan./jun., p. 132-153, 2008. Disponível em: 
https://www.siaapm.cultura.mg.gov.br/acervo/rapm_pdf/RAPM%2006%202008_do%20min
ho%20a%20minas.pdf. Acesso 20 de novembro 2022. 
 
REIS, João José. A morte é uma festa: ritos fúnebres e revolta popular no Brasil do século 
XIX. 2. ed. São Paulo: Companhia das Letras, 1991. 
 
SCARANO, Julita. Devoção e escravidão: a Irmandade de Nossa Senhora do Rosário dos 
Pretos no Distrito Diamantino no Século XVIII. 2. ed. São Paulo: Ed. Nacional, 1978. 

https://www.siaapm.cultura.mg.gov.br/acervo/rapm_pdf/RAPM%2006%202008_do%20minho%20a%20minas.pdf
https://www.siaapm.cultura.mg.gov.br/acervo/rapm_pdf/RAPM%2006%202008_do%20minho%20a%20minas.pdf


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

81 

  

Capítulo V 
 

 

 

TECENDO A HISTÓRIA CULTURAL E A MEMÓRIA DA FOLIA DE REIS NA 
FAZENDA TAPERA: Um Estudo Etnográfico da Tradição Natalina em João Pinheiro 

(MG) 
 

DOI 10.5281/zenodo.10511460 
 

Angelita Aparecida Ferreira de Souza 
Maria Célia da Silva Gonçalves 

 
Introdução 

 
“O que é escrito, ordenado, factual nunca é suficiente 
para abarcar toda a verdade: a vida sempre transborda 
de qualquer cálice. ” (Boris Pasternak) 

 

 estudo da história e cultura local é uma importante contribuição que um 

historiador pode oferecer à sua sociedade. Ao dar voz e registrar as 

memórias de personagens pouco conhecidos na historiografia tradicional, 

os historiadores locais ajudam a afirmar a identidade da comunidade e a preservar sua história 

para as gerações futuras. Ao catalogar memórias, colecionar fatos e escrever sobre a vivência 

da população, eles constroem um legado que permite que a sociedade conheça e valorize seus 

saberes e fazeres. Dessa forma, a cultura e a história local são valorizadas e preservadas. 

Partindo dessa constatação é que esta pesquisa tem como objetivo investigar como se dá o 

processo educativo popular nas Folias de Reis na comunidade da fazenda Tapera, localizada 

no município de João Pinheiro (MG).  

 João Pinheiro é um município localizado na porção Noroeste do Estado de Minas 

Gerais, com uma extensão territorial de 10.727,097 km², o que o torna o maior município do 

estado em termos de área. Devido à sua vasta extensão territorial, é considerado um verdadeiro 

vazio demográfico. Sua população estimada é de 47.990 pessoas, de acordo com dados do 

IBGE de 2021. O município está localizado na região conhecida como sertão, conforme 

definido por Guimarães Rosa em "Grande Sertão: Veredas". 

Para Guimarães Rosa (1986) em "Grande Sertão: Veredas", o sertão não é apenas um 

lugar geográfico, mas um estado de espírito, um modo de vida, uma condição humana. O 

O 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

82 

sertão é descrito como um lugar de conflito, isolamento e dificuldade, onde as pessoas lutam 

para sobreviver e se relacionam em uma rede complexa de alianças e rivalidades. O sertão é 

também um espaço de transcendência, onde a natureza e o divino se fundem e os personagens 

experimentam uma profunda transformação interior. Nesse sentido, o sertão é uma metáfora 

para a condição humana e suas lutas, desafios e possibilidades. 

Desde a época da colonização, as Folias de Reis fazem parte da cultura brasileira como 

autos natalinos, e sua celebração evoluiu ao longo do tempo em diversas regiões do país. Em 

João Pinheiro, essa tradição popular é uma das mais importantes e é transmitida de geração 

em geração por meio da memória, dos mais velhos para as crianças, como destacado por 

Gonçalves (2011). 

Ainda de acordo com a historiadora Maria Célia da Silva Gonçalves, a prática festiva 

do Natal tem como objetivo retratar a visita dos Três Reis Magos ao Menino Jesus e celebrar 

a união familiar. Para aqueles que seguem a doutrina religiosa, essas celebrações trazem 

momentos emocionantes e afetuosos, especialmente para aqueles que já receberam graças por 

meio de promessas e fé. Conforme Gonçalves (2011), as celebrações têm um impacto 

significativo na cultura e na religiosidade da comunidade de Pinheiros, assumindo a 

importante função de preservar um conhecimento singular, a invocação dos santos para a cura 

e resolução de questões materiais e espirituais. Além disso, as folias têm o papel de recriar 

identidades e incorporar indivíduos marginalizados pela sociedade. 

A Folia de Reis, em seu legado, transmite aos seus seguidores uma sensação de alegria, 

proporcionando uma oportunidade para despertar a integração espontânea dos jovens e de toda 

a família. Como bem afirma Silva et al. (2021, p.19), "esperamos transmitir um pouco do que 

ouvimos, vimos e sentimos da grandeza, riqueza e beleza que envolvem as Folias de Reis 

nestas distantes plagas". 

 

Metodologia  

 

A metodologia utilizada nesta pesquisa sobre a história cultural da Folia de Reis da 

Fazenda Tapera foi baseada na pesquisa etnográfica de André (1995). Essa abordagem incluiu 

o acompanhamento do giro e a entrevista com 12 membros da comunidade relacionados à 

folia. Além disso, para a realização das entrevistas gravadas, utilizou-se a metodologia da 

História de Vida Temática (MEIHY, 2005), a qual consiste em explorar os temas e questões 

que emergem da narrativa do entrevistado. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

83 

Percebe-se que o método etnográfico é apresentado como uma solução para a 

efervescência do momento e para a compreensão mais aprofundada do contexto investigado. 

A pesquisa de um determinado grupo social exige um verdadeiro "mergulho" em seu universo, 

e a etnografia é uma ferramenta que possibilita isso. Por meio da etnografia, as pesquisadoras 

puderam não apenas registrar as situações de interação entre os sujeitos, mas também 

compreendê-los em seu contexto social, cultural e histórico. Dessa forma, foi possível obter 

uma visão mais completa e complexa da dinâmica das folias de reis e dos grupos que as 

praticam. 

Depois de coletados, os dados das entrevistas foram transcritos integralmente e 

apresentados aos narradores, que os leram e concordaram ou propuseram mudanças e 

acréscimos de algumas outras lembranças. Os sujeitos participantes da pesquisa assinaram o 

Termo de Consentimento Livre e Esclarecido (TCLE) e concordaram com a divulgação de 

suas identidades. 

As entrevistas foram transcritas com uma breve revisão ortográfica, mantendo a escrita 

próxima da fala do entrevistado para respeitar o universo cultural dos narradores. Com isso, 

buscou-se compreender a história e a importância da Folia de Reis na construção da identidade 

cultural dos pinheirenses, a partir das perspectivas e vivências dos próprios foliões (MEIHY, 

2005). 

De acordo com a explicação dada por Le Goff (1996), a opção por utilizar a História 

Oral como método de pesquisa se justifica pelo fato de que a memória desempenha um papel 

crucial no estudo da história regional. É por meio da memória que as tradições, costumes, 

histórias e experiências dos habitantes de uma região são transmitidos de geração em geração, 

tornando-se um elemento fundamental do que se chama de identidade, seja individual ou 

coletiva. Le Goff (1996) destaca que a busca pela identidade é uma das atividades 

fundamentais dos indivíduos e das sociedades, sendo realizada na febre e na angústia. Essas 

lembranças são importantes para a compreensão da identidade cultural e social de um povo, 

permitindo a análise da evolução dos costumes e valores de uma sociedade ao longo do tempo. 

A memória engloba um conjunto de práticas, saberes e experiências compartilhadas 

que são transmitidos de geração em geração, contribuindo para a construção da identidade e 

história das comunidades locais. É importante destacar que a memória é um processo de 

reconstrução contínua do passado, que é influenciado pelo presente e pelas relações sociais e 

culturais, como afirmado por Silva, Gonçalves e Silva (2011). 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

84 

O início, as raízes deste ritual  

 

A partir deste ponto, iniciaremos o relato de uma história etnográfica sobre a origem 

do festejo comunitário e do Terno de Folia da Fazenda Tapera, além do seu desenvolvimento 

ao longo de quase 60 anos de existência. Inicialmente, entrevistamos o precursor dos foliões, 

um dos primeiros a aderir ao grupo e que ainda é muito respeitado pela comunidade, apesar 

de não ter participado da Folia nos últimos anos devido a problemas de saúde. Ele sempre faz 

questão de estar presente todos os anos, movido pela fé aos santos. O nome dele é Benedito 

Batista de Souza, conhecido como "Benedito Preto", que foi folião do Terno desde a sua 

fundação em 1957, quando tinha vinte anos de idade, até o ano de 1984. 

Benedito Preto se lembra de todas as datas e nomes envolvidos na fundação do Terno, 

e nos conta detalhadamente como tudo aconteceu. 

 

O nome da Folia começou com esse nome mesmo, Fazenda Tapera. Não 
tinha folia na época aqui. O capitão Geraldo Gomes tinha deixado a folia 
lá de cima e estava sentindo falta. O Jovenço chamou para unir e montar a 
folia. Mas não tinha folião, porque os foliões ficaram lá em cima, no Riacho 
Fundo, porque a folia era de lá. O motivo que acabou foi a implicação deles 
uns aos outros. Aí largou lá, mas na época ele ainda queria foliar. Jovenco 
chamou ele para ser o capitão e ele veio como capitão. (Entrevista com 
Benedito Batista de Souza: folião, de quando iniciou) 
 

 Na narrativa de Benedito Preto, podemos perceber que a Folia da Fazenda Tapera 

surgiu após o fim de outra folia da região, a Folia da Fazenda Riacho Fundo, que acabou 

devido a desavenças entre os membros. Jovêncio Luiz Gonzaga, morador da Fazenda Sangue 

próxima à Tapera, viu uma oportunidade de criar uma nova folia e convidou Geraldo Gomes 

para ser o capitão. Geraldo aceitou com entusiasmo, mas ainda faltavam outros membros para 

compor o grupo.  Benedito Preto nos conta os nomes dos primeiros integrantes e como foi o 

primeiro ano de existência da Folia da Fazenda Tapera. 

 

Aí, Jovênço chamou todos, e aí começou. Juntou Ricardo Gonçalves, que 
era reposta, Osvaldo Ferreira, João Ferreira, Venâncio Cardoso, Zé 
Cardoso, Manoel Cardoso e Tonho Baguaçu, que era o caixeiro, e eu, que 
era o quarto voz. Foliávamos de 57 até 84, quando eu me afastei. Todo 
mundo era daqui da Fazenda Tapera, não veio nenhum folião do Riacho 
Fundo, só Geraldo Gome. A primeira festa foi na casa do Taviano Ismera, 
lá na Maiadinha. Jovenço fez a saída da folia aqui, mas a festa foi lá. 
Naquela época tinha gente demais, na saída era igual a uma festa de reis de 
hoje, tinha gente demais. Tinha ano que nós foliávamos do dia vinte e cinco 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

85 

até dia três, dormia uma noite e andava outra noite, a pé, para parar nessa 
época, dia dois, três de janeiro. Nós iniciamos com doze foliões, que é o 
certo, mas depois já estávamos com dezoito. Mas hoje não tem uma folia 
que tenha doze foliões. (Entrevista com Benedito Batista de Souza) 
 

A Folia da Fazenda Tapera iniciou com doze integrantes, mas posteriormente esse 

número aumentou. Segundo Benedito Preto, eles eram moradores das fazendas vizinhas. No 

primeiro ano, realizaram a saída e a festa de Reis. A festa de Reis foi realizada no distrito de 

Malhadinha e a saída foi feita pelo fundador da folia, Jovêncio. Naquela época, havia uma 

multidão de pessoas até mesmo na saída, e todos participavam assiduamente. 

Após a saída, o giro era feito do dia 25 de dezembro até 3 de janeiro, dormiam uma 

noite e giravam em outra, a pé. Essas informações são frequentes nas narrativas dos foliões 

mais velhos, evidenciando a importância do ritual das Folias de Reis na construção da 

identidade do pinheirense. É interessante destacar que, segundo Stuart Hall (2006), a 

identidade não é algo fixo ou natural, mas sim um processo que é influenciado pelas relações 

de poder e pela forma como as diferenças são representadas na sociedade. Para Hall (2006), a 

identidade é formada por múltiplos aspectos, como raça, etnia, classe social, cultura, 

sexualidade, entre outros. Sendo assim, a identidade é vista como um processo dinâmico de 

"tornar-se" e de "ser reconhecido como", em constante transformação e influenciado pelas 

relações sociais. O ritual das Folias de Reis, portanto, pode ser entendido como um elemento 

importante na construção da identidade do pinheirense, uma vez que ele envolve e representa 

muitos desses aspectos que formam a identidade das pessoas. 

Durante uma conversa com um folião que possui boa memória, foi afirmado que a 

Folia da Fazenda Tapera foi bastante rigorosa durante seus anos de existência. Em 1978, o 

capitão Geraldo Gomes faleceu, e o capitão "Didico" assumiu por um ano. Em seguida, 

Francisco Borá, mais conhecido como "Chico Borá", tornou-se o capitão em 1979, mas 

afastou-se do cargo por motivos de saúde, passando a liderança para o Sr. Elizeu Pereira 

Batista em 1997, que ainda é o capitão da Folia hoje. Em 1984, Sr. Benedito abandonou a 

folia, sendo o único folião ainda vivo entre os membros fundadores da Folia de Reis da 

Fazenda Tapera. 

A análise da foto abaixo revela aspectos importantes relacionados à Folia da Tapera, 

uma festa com raízes culturais em uma comunidade específica. Primeiramente, a resistência 

da tradição é evidente, já que a festa continua sendo realizada após mais de seis décadas de 

sua criação, mantendo suas características e significados. Além disso, a foto destaca a 

importância da memória na manutenção dessa tradição, uma vez que a casa antiga onde a festa 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

86 

começou em 1957 ainda está presente na imagem, reforçando a ideia de que a história da festa 

está presente na mente dos participantes e da comunidade em geral. A imagem também mostra 

a continuidade da tradição, que se renova a cada ano e é transmitida de geração em geração, 

reforçando a identidade e a cultura da comunidade. Por fim, é possível perceber que a tradição 

da Folia da Tapera é fortemente baseada na comunidade, em suas relações sociais e culturais, 

o que reforça a importância da festa como um evento de coesão e identidade para aqueles que 

a celebram. 

 

 

Figura 1 Casas da realização da festa de Santos Reis. Acervo: Angelita Aparecida Ferreira de Souza- 
02/01/2023. 
 

Antes de deixar a Folia, o Sr. Benedito relembra que durante os giros não havia meio 

de transporte, nem mesmo animais como cavalos ou bois. A forma de girar era muito rigorosa 

e as ordens do capitão deveriam ser cumpridas estritamente. Nas suas reminiscências, era 

assim que acontecia: 

"Diapé, diapé, debaixo de muita chuva, não tinha cavalo, diapé, molhando, 
ficando na beira de córrego cheio esperando baixar as águas, era desse tipo 
direto. Não podia tomar banho nem trocar de roupa, nós tomamos uma vez, 
e o capitão brigou para danar com nós, aquilo ali você suava, mas tinha que 
tolerar. Não podia passar os instrumentos debaixo da cerca e nem as 
toalhas, como nós andávamos diapé, chegava na cerca e tirava as toalhas. 
Não ia e voltava com a folia não, não podia ir e voltar do meio do caminho 
não, sempre para a direita, que não podia voltar. Diziam eles que andava 
uma perseguição atrás, se voltasse, topava briga. Não podia topar uma folia 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

87 

com a outra que dava problema, e nós evitávamos. Aqui para toda banda 
tinha folia, nós íamos no Justino ali, e eles iam também. Aconteceu de ir e 
eles estavam chegando, e nós voltamos. E Venâncio Cardoso era bem de 
idade e ele sempre corrigia isso aí." (Entrevista com Benedito Batista de 
Souza: folião) 
 

Durante a conversa com o Sr. Justino, ele explicou como foi sua inserção no terno da 

Folia da Fazenda Tapera. Anteriormente, ele participava da Folia do Espírito Santo e morava 

do outro lado do rio. Ao se casar e mudar para o lado onde a Folia da Tapera pertencia, ele 

desejava que cantassem em sua casa. No entanto, na primeira vez que o terno da Tapera 

chegou para apresentar seus cantos de Folia, foram surpreendidos por outro grupo de Folia 

que já estava lá. Isso obrigou o terno da Tapera a voltar para evitar que suas superstições 

fossem concretizadas. O Sr. Justino explicou que, depois desse episódio, ele foi convidado a 

participar do terno da Tapera e assim passou a fazer parte da tradição. A história do Sr. Justino 

evidencia como a Folia de Reis pode unir comunidades e como a participação em uma tradição 

cultural pode levar à formação de novas relações sociais. 

 

Eu comprei uma viola novinha, fiquei esperando a folia lá em casa, eles ia 
até a casa de “Martinzão”, sua tia “Maria Chata”, e de lá eles voltava e 
não acabava de chegar aqui, aí a folia de Zé Caixeta de lá do rio cruzava o 
rio e veio cantar aqui, aí eu dei a viola pra folia de Zé Caxeta, no outro ano, 
a folia da tapera, foi até Maria Chata de novo e não veio até aqui, aí eu 
peguei a esmola e mandei levar onde eles estava, aí eles acabaram de 
chegar , foi lá em casa, e foi indo eu passei a acompanhar eles e eles me 
chamou pra ser folião, mas eu foliei só uns quatro, cinco ano. 
 

De acordo com os entrevistados, havia regras que precisavam ser cumpridas. Os relatos 

do Sr. Justino corroboram com a fala do Sr. Benedito, que evitava visitar a casa do Sr. Justino 

por medo do encontro das duas folias. É possível que a visão do morador tenha sido distorcida 

pelas atitudes do terno de folia. Para dar continuidade a este assunto, que possivelmente não 

foi resolvido na época, um terceiro entrevistado, Elizeu Pereira de Batista, conclui com um 

possível motivo para a exclusão do Sr. Justino na rota do giro da Folia Fazenda Tapera. 

 

Então, antigamente tinha essa burocracia mesmo, que uma pessoa, por 
exemplo, eu morava do lado de lá do rio, casei com uma moça do lado de 
cá do rio, tá entendendo, então eu fiz uma casa do lado de cá do rio, então 
às folia não ia naquelas casa, lá era desse tipo, tinha as reservas, os setores, 
podia sair não. Igual, a minha vó morava ali perto do Valdemaro, pouco 
por baixo de onde tem uns pé de macaúba, pode olhar dentro do pasto tem 
uns pé de macaúba, ela morava ali, então eles ia ali, e não ia vinha cá no 
Justino, porque o Justino tinha casado com uma moça de cá do rio, então, 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

88 

porque a dona “bastiana” era do lá de cá do rio, casou e morava lá onde o 
“laore” mora, então, como a moça era do lado de cá do rio, eles numa ia 
na casa deles, tinha essa burocracia, então a folia de cá, ia lá no Justino e 
não ia no Valdemaro.  (Entrevista Elizeu Pereira de Batista) 

 
Conforme mencionado anteriormente, os membros e líderes das Folias de Reis 

mantinham e ainda mantêm certa resistência em misturar a folia com a comunidade. Essa 

atitude pode ser vista como uma forma de respeito, mas, segundo os relatos dos fiéis, também 

pode ser vista como uma forma de impedir essa mistura. Durante a participação do Sr. 

Benedito neste terno de Folia, ele relatou as dificuldades enfrentadas para a realização da festa. 

A falta de doações foi um grande obstáculo e, mesmo aqueles que tinham melhores condições 

financeiras, negaram ajuda. 

 

Antigamente não tinha contribuição de ajuda não, inclusive a gente passava 
muito aperto, como eu mesmo passei, meu pai passou, a prioridade que 
existia numa festa para nós na época, era vaca, o povo o povo disse que 
tinha, e os que tinha, não vendia as vezes fiado para a gente, aconteceu com 
nós dois, não tinha ajuda, tinha ajuda assim, de esmola, de mantimentos, um 
frango tinha, agora hoje não, hoje ninguém não faz conta de vaca, qualquer 
um dá, não tá nem aí, na época era difícil. Hoje ajuda, hoje todo mundo 
ajuda, até quem não é da comunidade de dentro, que é mais de fora, ajuda, 
contribui. (Entrevista com Benedito Batista de Souza: folião)  
 

Assim Sr. Benedito vai comparando a realidade atual com a do passado, onde a ajuda 

era escassa e muitas vezes limitada a esmolas e mantimentos básicos. Eles mencionam que a 

prioridade na época era ter uma vaca, mas mesmo quando havia, as pessoas não vendiam fiado 

para sua família. No entanto, eles notam que agora as coisas mudaram e que há mais ajuda 

disponível, não apenas de dentro da comunidade, mas também de fora. Ele está fazendo 

referência à algumas parcas políticas públicas de preservação das Folias de Reis no município 

de João Pinheiro (MG).  

Além das dificuldades, desabafa o Sr. Benedito, nem sempre eram bem recebidos pelos 

moradores enquanto giravam, segundo ele ouvia reclamações e conversas “travessadas” para 

servir para eles desta forma, “Ah! Isso aí, até hoje é assim, muitos recebiam de braços abertos, 

e agora muitos cê via que não. Quando nós chegamos na casa de “fulano”, um dia ele falou: 

ixi, mundo vei de home andando atoa e eu apertado de serviço. Cê via que…. Falou com nós”. 

(Entrevista com Benedito Batista de Souza: folião)  

 As dificuldades foram sendo superadas ao longo do tempo. As festividades eram um 

espetáculo à parte e ocorriam nos arredores da casa da festa, sempre com muitos cavalos 

adornados com arreios bonitos, forrados com "cachonilo" de confecção artesanal. As pessoas 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

89 

que não iam a pé usavam carroças, carros de bois ou, na maioria das vezes, seus próprios 

animais. Nos dias de hoje, é raro encontrar animais amarrados nas cercas dos currais, pois 

foram substituídos por centenas de carros. 

As pessoas que tinham alguma função na festa, como cozinheiras, foliões, serventes, 

floristas, fogueteiros e rezadores de terço, geralmente chegavam à festa uma semana antes 

para ajudar nos preparativos. A cada vez que alguém se aproximava da festa, os foguetes eram 

soltos para anunciar a chegada. Tudo era feito com muita devoção, sem abusos, eram servidos 

vinho durante a semana, a alegria era a marca da festa. Mas, tudo isso foi se dissipando, os 

foliões foram substituindo uns aos outros, muitos deles faleceram, a zona rural estava sendo 

trocada  pela cidade, a festa que antes era uma das maiores da comunidade, foi sofrendo 

alterações, as pessoas da comunidade que tinham mudado para a cidade, encontrava 

dificuldades para regressar na data da festa, eram estradas de chão, mal cuidadas, sempre na 

época chovia muito, as estradas alagavam, nem todos tinham condições de carro próprio, sua 

única condição da cidade até a fazenda era o ônibus circular , que não tinha boas condições 

de uso, trazendo muita canseira a quem utilizava. 

 
Figura 2: Giro da Folia Tapera em 2023. Acervo: Angelita Aparecida Ferreira de Souza- 02/01/2023. 
 

Apesar das mudanças e transformações que a Folia da Tapera passou ao longo do 

tempo, ainda é evidente a preservação da tradição das Folias de Reis do mundo rural de Minas 

Gerais. Os foliões continuam a fazer o giro a pé, enfrentando as chuvas típicas do mês de 

dezembro/janeiro, passando por córregos cheios e trovoadas, demonstrando sua resistência e 

perseverança em manter viva essa importante manifestação cultural. Essa resistência é um 

exemplo da força das tradições populares e sua capacidade de sobreviver e se adaptar ao longo 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

90 

do tempo. A Folia da Tapera é uma forma de manter viva a história e a cultura de uma região, 

e é um testemunho do compromisso dos foliões em preservar suas raízes e tradições. 

 

A fé repassada por gerações 
 

Durante todo o processo de pesquisa, foram realizadas diversas perguntas aos 

entrevistados com o intuito de compreender melhor a função e a motivação que os levou a 

participar da Folia de Santos Reis. A seguir, apresentamos alguns trechos das entrevistas 

realizadas com os foliões. 

 

Com doze anos, eu via meu pai cantar, meu avô cantar, eu fui invocando 
com aquilo, meu tio cantar, e fui invocando com aquilo, meu tio era capitão 
da folia, era primeiro capitão daquela folia lá, meu pai cantava quinta voz, 
cantei na sexta voz, cantava na sexta voz, o último lá, depois foi mudando, 
mudando, cantando resposta, mudando de lugar até chegar a ser capitão. 
(Entrevista com Elizeu pereira Batista: Capitão) 
 
Desde menino, desde criança, ouvindo folia, eu criança lá em Olhos 
D´Água, acompanha a folia do Filipe, não era folião mas acompanhava 
desde menino, acompanhava de manhã, de dia, tarde e noite, de dia saia 
para as roças com eles, passava a noite toda com eles, giro de folia inteiro. 
Na verdade, papai era folião, hoje é folião, mas na época que eu era criança 
e que eu seguia, ele não foliou, ele não foliava. Ele até veio foliar agora já, 
bem depois, que eu já tinha ingressado na folia, foi que ele voltou a foliar 
de novo. Aí, mas foi mesmo chamado de Deus mesmo, chamado de Santos 
Reis mesmo, gostar e pronto. (Entrevista com Mailton Oliveira Santos: 
Capitão regente) 

 
Ambos os depoimentos destacam a influência da tradição familiar na participação na 

folia de Santos Reis. Elizeu conta como desde menino ele viu seu pai, avô e tio cantando e 

isso o inspirou a seguir a tradição. Já Mailton conta como acompanhou a folia desde criança 

junto com seu pai, mesmo que na época ele não fosse folião. Ambos destacam também o papel 

da devoção religiosa como fator importante na escolha de participar da folia e ser chamado de 

capitão. Nos relatos dos entrevistados é muito comum perceber que os foliões das Folias de 

Reis ingressarem nas Folias seguindo o exemplo de familiares, principalmente pais, avós, tios, 

irmãos e outros parentes que já fazem parte da tradição. Isso ocorre porque as Folias de Reis 

são uma tradição familiar e comunitária que é transmitida de geração em geração. 

 
Herança do meu avô, minha avó era capitão de folia, assim que eu dei de 
entender para gente, minha vontade era foliar mesmo, está com quarenta e 
dois anos que eu tô na folia. Simplesmente eu entrei na folia né, comecei 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

91 

assim sem às vezes até nem saber bem direitinho o que que era folia, na 
verdade eu entrei muito novo, eu entrei na folia eu estava cum quatorze 
anos, quinze anos por aí que eu estava. (Entrevista com Adão Soares Silva: 
Caixeiro) 
 

A participação na Folia de Reis é uma prática cultural que tem grande importância na 

transmissão da cultura e tradição popular, assim como na formação de laços familiares e 

comunitários. As crianças crescem observando seus familiares participarem das folias, 

aprendendo as músicas, danças e tradições, o que naturalmente acaba despertando o interesse 

em participar também. Além disso, muitas famílias têm o hábito de formar grupos familiares 

de folia, reunindo parentes e amigos próximos para participar da tradição juntos. Essa 

participação ativa na tradição ajuda a manter viva a cultura popular, transmitindo-a de geração 

em geração. A pesquisadora Gonçalves (2011), ao estudar as Folias de Reis de João Pinheiro, 

destacou essa importância da participação familiar e comunitária na tradição, e esse fato 

também se aplica à Folia de Reis da Tapera. 

 

Comecei no ano de noventa e dois, quando tinha dezessete anos, o que me 
incentivou a participar da folia  foi o nosso gesto de fé, a devoção aos três 
reis santos, cada um tem um  santo da sua devoção, e a gente, claro que a 
gente respeita todos os santos, mais tem os três reis santos o nosso santo da 
nossa devoção, o nosso santo que é a  nossa tradição religiosa aqui da 
tapera né, e do município de João Pinheiro inteiro né, é um dos santos mais 
falado aí, e a gente quer dar continuidade a essa devoção aí. E por incentivo 
de outros foliões, são várias as funções: sanfoneiro, capitão, 1º voz, 2º voz 
e outros. (Entrevista com Célio Ferreira de Souza: Sanfoneiro) 
 
Primeira vez que eu participei, foi porque eu tinha um problema na perna, 
meu pai fez uma promessa, deu andar na folia, carregando um instrumento, 
qualquer instrumento de folia, dia todo, de a pé,aí eu andei, graças a Deus 
valeu, eu nunca mais senti, depois disso pra cá eu continuei sendo folião. 
Eu já fui quase tudo na folia, mas hoje eu sou terceira voz, mas só tem uma 
voz que não faço na folia, o resto tudo eu faço, só a cinco. (Entrevista com 
Silvano Alves da Silva: 3º voz:) 

 
As histórias contadas pelos foliões evidenciam que a devoção religiosa é um dos 

principais motivos que levam as pessoas a participar da Folia de Reis. A tradição de honrar os 

três reis santos é algo muito importante para a comunidade, e muitos foliões cresceram 

ouvindo seus familiares cantarem e participarem da festa. Além disso, o convívio com outros 

foliões e o incentivo deles também é um fator importante que leva as pessoas a se juntarem à 

folia. Muitos foliões começaram com uma função específica, como carregar um instrumento 

ou cantar uma determinada voz, mas com o tempo foram se envolvendo cada vez mais e 

aprendendo novas funções na folia. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

92 

 
Quando eu entrei na folia de reis, assim que eu casei, com meu marido que 
é folião né, sempre eu incentivando ele na folia, porque, eu acho que é o que 
esposa de um folião tem de estar sempre fazendo, porque é uma grande obra 
de estar evangelizando as pessoas. Porque, desde o nascimento do menino 
Deus, naquela casinha de palha numa manjedoura, que tem as tradições de 
estar sempre levando o nome de Jesus, dos três reis, da família de Nazaré, 
de São José e Maria. Então é uma tradição muito importante, que a gente 
tem de estar sempre incentivando as pessoas, e principalmente a gente que 
é esposa, tem que tá assim ao lado né, porque não é fácil, eles enfrentar 
chuva, sol, pra tá levando essa evangelização pra cada um, então é isso aí 
que eu acho que me incentivou mais, foi à tradição religiosa. (Entrevista 
com Vicentina de Fatima Quintino: Cozinheira e Florista) 
 
Sou filha de capitão de Folia de Reis, e por coincidência ou ironia do 
destino, esposa de folião (Entrevista com Edneia Tolentino dos Santos: 
Cozinheira) 

 
As respostas dos entrevistados corroboram com o que foi teorizado por Gonçalves 

(2011) quando ela afirma que a fé é um elemento fundamental para os foliões das Folias de 

Reis, pois a tradição está profundamente ligada à religiosidade e à devoção aos Santos Reis, 

também conhecidos como os Três Reis Magos. Acreditando na figura dos Reis Magos, os 

foliões buscam na tradição das Folias de Reis um meio de expressar e fortalecer sua fé. Para 

os foliões, a participação nas Folias de Reis é uma forma de demonstrar sua devoção aos 

Santos Reis, bem como agradecer por graças alcançadas e fazer pedidos e preces. A tradição 

envolve orações, cânticos e danças que são realizados em homenagem aos Santos Reis, além 

de uma peregrinação pelas casas da comunidade em busca de bênçãos e proteção. 

Assim, a importância da fé para os foliões das Folias de Reis está ligada não apenas à 

crença nos Santos Reis, mas também ao fortalecimento dos laços comunitários e à preservação 

de uma tradição cultural e religiosa que é passada de geração em geração. Para os foliões, 

participar da tradição é uma forma de manter viva a memória dos Santos Reis e celebrar a fé 

em comunidade (GONÇALVES, 2022).  

Sem dúvida, existem dois motivos que levaram os entrevistados a participar pela 

primeira vez na Folia de Reis, um ritual religioso. Um dos motivos foi o incentivo da família 

ou amigos que, como participantes, incentivaram outras pessoas com suas atitudes. O outro 

motivo foi a fé religiosa, a devoção aos Santos e o respeito por esses protetores milagrosos, a 

vontade de ser um seguidor dos Santos Reis. Isso está em consonância com o que Brandão 

(1981) afirmou, onde há crianças, sempre existem possibilidades e capacidade para 

acompanhar e experimentar tudo que seus pais têm a ensinar, seja qual for o ensinamento, e 

elas não precisam de muita inspiração para buscar por si mesmas. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

93 

 

 

Figura 3: Foliões da Folia da Tapera. Acervo: Angelita Aparecida Ferreira de Souza- 06/01/2023. 
 

As culturas são mantidas e as memórias construídas através dos espaços de 

convivência e das relações humanas. Os costumes e tradições de um povo são transmitidos de 

geração em geração, e ao longo do tempo, vão se ampliando e enriquecendo com a 

incorporação de novos saberes e práticas. As manifestações culturais são uma forma 

importante de expressão e de transmissão de saberes. Elas ajudam a preservar a história e as 

tradições de uma comunidade, além de promover a identidade cultural e o sentimento de 

pertencimento. Por meio das manifestações culturais, é possível transmitir valores e 

conhecimentos, além de promover a cooperação, a solidariedade e a coesão social 

(BRANDÃO, 1981). 

Assim, a valorização e preservação das manifestações culturais e dos espaços de 

convivência são fundamentais para a construção e preservação da memória coletiva, além de 

serem importantes para o desenvolvimento social, cultural e educacional das comunidades. A 

Folia de Reis é uma manifestação cultural que transmite valores e crenças religiosas, mas 

também está associada a outros aspectos da cultura popular, como a música, a dança e a 

culinária. Ela é um exemplo de como a fé pode ser transmitida de geração em geração através 

de práticas culturais, e como essas práticas podem ser importantes para a preservação da 

identidade cultural de um povo. 

Além disso, a Folia de Reis também pode ser vista como uma forma de resistência 

cultural, já que ela é uma manifestação popular que sobreviveu ao longo do tempo, mesmo 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

94 

em um contexto de mudanças culturais e sociais. Por isso, é importante valorizar e preservar 

essas manifestações culturais, que são parte fundamental da história e da identidade de um 

povo.  

Perguntamos aos entrevistados como a Folia de Reis da Tapera contribuiu na sua 

educação. Abaixo categorizamos as respostas. 

 

Trouxe muita educação sim para os jovens, porque se não tivesse, tinha 
acabado. Se não tivesse assim, tinha acabado mesmo. Se ninguém 
influenciasse naquele assunto, ia acabando. Os velhos acabavam. Então 
teve educação e nunca vai acabar. Acredito que não, e sempre vai 
influenciar alguns e tomar atitude. Você falando em esses trens de pessoa 
incentivar, você pode tirar por você mesmo. Eu te perguntei muitas vezes 
quem é que pegou a coroa porque eu fiquei uns anos sem vir. Você falou "eu 
não sei, vim na festa para dançar, não presto atenção em nada disso não". 
Você falou muitas vezes isso. Hoje você está por dentro porque você 
incentivou naquele assunto e contribuiu com sua educação. (Entrevista com 
Benedito Batista de Souza: folião, desde quando iniciou) 
 
Traz ensinamentos não só pelas as crianças, mas também pelas as outras 
pessoas também, que lá era meio bagunçado, cê sabe que era, aí a gente 
entrou lá, através de conversa, com o pessoal tudo, mudou demais, que hoje 
cê chega na casa parece que todo mundo é irmão, que antigamente era igual 
cachorro cum gato, agora todo mundo é irmão graças a Deus. E através da 
vocação, aquelas pessoas que por exemplo, o pai, o avô, o parente já é 
folião, então eles já vêm com aquela vocação, parece que de sangue né, 
então já vem de sangue, aí já vai passando para as crianças, vai passando 
para as outras crianças, e já vem seguindo, é muito importante as crianças 
nas folias. (Entrevista com Elizeu Pereira Batista: Capitão) 
 
Tem muito jovem que vem para se divertir, mas quando chega e vê os cantos 
da folia, acaba atraindo eles e eles ficam prestando atenção, fica muito ali, 
acaba gostando e já se oferece e já não quer perder mais, já não vem por 
conta de diversão, mais vem também para a devoção. Não só jovem não, 
mas muitas pessoas que vem e às vezes até para divertir na festa, porque 
tem muita diversão, acaba, vê os cantos da folia, tem admiração por eles, e 
acaba cedendo, e se coloca à disposição de querer ajudar, aí acaba se 
apaixonando pela festa e se dispõe. Temos muitos jovens hoje na folia, quem 
ouvi a folia de Reis gosta e acaba sendo seguidor da folia. (Entrevista com 
Célio Ferreira de Souza: Sanfoneiro) 

 
É notável que a tradição da Folia de Reis não apenas sobrevive, mas também é 

transmitida de geração em geração. Os foliões entrevistados enfatizam a importância da 

educação e do incentivo da família na preservação dessa tradição. Além disso, é evidente que 

a Folia de Reis tem um papel significativo na comunidade, não apenas como uma expressão 

de devoção religiosa, mas também como um meio de união e amizade entre os moradores 

(GONÇALVES, 2022).  Outro aspecto que merece destaque é o poder que a Folia de Reis 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

95 

possui em atrair pessoas, especialmente os jovens, que inicialmente comparecem para se 

divertir, mas acabam se envolvendo com a devoção e a tradição da festa. Isso revela como 

essa manifestação cultural é capaz de despertar interesse e fascínio em pessoas de diferentes 

idades e origens. 

 

Figura 4: Foliões da Fazenda Tapera- giro de 2023. Acervo: Angelita Aparecida Ferreira de Souza- 02/01/2023. 
 

É importante destacar o papel dos foliões como agentes ativos na preservação da Folia 

de Reis. Eles não só mantêm a tradição viva, mas também a renovam e a adaptam às novas 

gerações, garantindo que ela continue sendo uma parte importante da cultura e da identidade 

da região. Como pode ser observado nas narrativas de Adão e Solano. 

 

Educação trouxe sim uai, e muita, com certeza que trouxe, porque né, a 
gente morava lá nas roças lá, não conhecia quais nada, através da folia que 
foi pegando religião, entendendo o que que era religião, essas coisas, sendo 
que esse santo é um santo muito milagroso. (Entrevista com Adão Soares 
Silva: Caixeiro) 
 
Eu acho que sim, 30% servia de educação, porque ali, nos estava talvez 
brincando, tomando uma pitiula de trás da moita, as vezes  jogando bola, 
quando falava que ia rezar, ia orar, a mãe da gente ali chamava a gente 
largava aquilo ali tudo e ia rezar, ou se não, entre aspas, se a gente não 
fosse rezar, a gente ficava ali de fora ouvindo ali, aquelas oração, então eu 
acho que é um ato de obediência, de educação, porque nos dias de hoje, na 
cultura de hoje, ninguém não  respeita nada, ninguém não tá nem aí por 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

96 

nada.se falar alguma coisa, a mãe ou pai, meu fio larga isso aí vem aqui 
orar, rá, é muito difícil alguém obedecer, naquela época não, agente 
obedecia ou então entrava na “peia” e também no dia 24 da saída de folia 
daquela tradição de não comer carne, a mãe falava pra gente não comer, 
agente obedecia, porque? Porque se não obedecia entrava na “peia”então 
era um ato que a gente estava se obedecendo a palavra da mãe da gente, 
dos mais velho, então é ato de educação. (Entrevista com Solano Ferreira de 
Souza: fiel)  

 
Estes relatos destacam como a tradição da Folia de Reis pode ter um papel importante 

na educação e formação de valores das pessoas envolvidas. Alguns foliões mencionam que a 

Folia ajudou a mudar a cultura de suas comunidades, criando um senso de união e irmandade 

entre as pessoas. Outros ressaltam a importância da obediência e do respeito aos mais velhos 

e às tradições, valores que foram aprendidos através da participação na Folia. Além disso, a 

tradição também é apontada como uma forma de aprendizado sobre a religião e a fé, 

mostrando aos participantes o poder da devoção e dos milagres. 

 

A folia da fazenda tapera para mim foi onde eu cresci vendo e participando 
das festas onde eu adquiri minha vocação por folias. O que me levou foi 
acreditar e ter fé nos três reis, adquirido pelo os meus pais avós, esse ritual 
é uma linda formação religiosa, pois você gosta de folias, você está 
envolvido com a igreja e resgata muitas orações do passado, aí muitas 
crianças escolhe o caminho católico por causa de folia que aprende a gostar 
com os pais. (Entrevista com Gezo Silviamar Gomes Tavares: Fiel) 

 
As Folias de Reis também contribuem para o fortalecimento da identidade cultural e 

religiosa das comunidades onde são praticadas. Elas representam uma forma de expressão da 

fé católica popular, misturando elementos do catolicismo com as tradições locais. As 

festividades envolvem não só as apresentações das Folias, mas também a preparação dos 

enfeites, das comidas típicas e da decoração das casas (GONÇALVES, 2011). 

Por fim, as Folias de Reis também possuem um aspecto solidário, já que os integrantes 

visitam diversas casas pedindo esmolas e doações para ajudar na realização das festividades 

e para distribuir entre os mais necessitados. Essa tradição de solidariedade também ajuda a 

fortalecer os laços comunitários e a promover ações de caridade e assistência aos mais 

necessitados. 

Os integrantes das Folias de Reis são geralmente pessoas simples e humildes, muitas 

vezes ligadas ao campo e às tradições populares. Eles aprendem a cantar, dançar e tocar 

instrumentos por meio da tradição oral, passando de geração em geração. Assim, as Folias de 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

97 

Reis têm um papel importante na transmissão de conhecimentos e habilidades de forma não 

formal (GONÇALVES, 2011). 

Além disso, as Folias de Reis também podem abordar temas como a solidariedade, a 

fé, a justiça social e a esperança, por meio das músicas e das encenações que realizam. Dessa 

forma, elas podem promover valores e ideais importantes para a construção de uma sociedade 

mais justa e fraterna. Por esses motivos, as Folias de Reis podem ser vistas como um espaço 

de educação popular, onde são transmitidos conhecimentos e valores importantes para a 

cultura e a sociedade brasileira. 

 
Momentos do ritual que propagaram a Festa de Santos Reis 

 

Durante todos estes anos de realização da Festa de Reis, muitos foram os fatores que 

deixaram saudades, sejam eles bons ou ruins. Nenhum deixou de ser memória, como o clarear 

da luz de lampiões e lamparinas a querosene ou óleo queimado, hoje substituídos pelo sistema 

de luz elétrica para todos. Também há saudades do forró pela madrugada, feito apenas por 

instrumentos usados na folia, como a sanfona, violão, caixa e pandeiro, regados por pequenas 

doses de pinga que sustentavam a garganta de quem arriscava cantar uns versos. Sentimos 

falta das fogueiras que aqueciam as noites durante toda a madrugada e das despedidas mais 

esperadas do ano, onde cada um dos participantes reservava seu lugar em destaque para assistir 

o palhaço "Boneco" se despedir dos festeiros e foliões. Não havia emoção maior: as lágrimas 

corriam, as lembranças dos familiares e foliões falecidos eram fortes. O "boneco" era cercado 

por uma roda de pessoas, e os festeiros e foliões ficavam em lugares que ele tinha acesso. 

Assim, ele se despedia pegando na mão de cada um à sua volta, balançando o corpo e 

cantando. “Adeus meu irmão, até o ano que vem, adeus meu irmão, até o ano que vem, se 

Deus não mandar o contrário, nossa Senhora também, se Deus não mandar o contrário, nossa 

Senhora também”. (Entrevista com Angelina Fagundes dos Santos) 

Assim, ele prosseguia até se despedir de cada colaborador desta festa. Hoje, não temos 

esse sentimento tão puro, pois os palhaços brincam, fazem palhaçadas e trocam a emoção 

pelos risos. Faltam até mesmo os temidos "valentões", causadores de confusões sempre que 

uma moça usava o direito de dizer não a uma dança. Esse "não" era encarado como abuso 

durante essas festas de fazenda, como conta a Sra. Angelina Fagundes dos Santos, a anfitriã 

mais antiga deste festejo e também dona da casa onde são realizadas as festas anuais. 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

98 

Dava franga aquela moça  assim, que era saudável, moça simples, que 
prestava atenção todo mundo, então ali vinha um mal-arranjado, ou veio, 
elas não iam dançar cum eles, chamavam “franga”, e aí aquelas pessoas 
ficava nervosa, arrastava revólver, restava garrucha para atirar nas moças, 
cortava o vestido das moças. Um dia, Joãozinho de Esteve, é porque eu 
comecei a dançar cum rapaz, que não sabia dançar, aí nós estávamos 
esperando o toque firmar, e ele disse que tinha me chamado, e não tinha 
chamado, e foi e falou que eu tinha dado nele uma franga, aí ele restou um 
revólver para o outro rapaz.  (Entrevista com Angelina Fagundes dos 
Santos) 
 

Além desses tipos de confusões, também ouvimos causos de um outro conflito nos 

primeiros anos de deste festar, pessoas que segundo os guardiões ficavam “possuídos” por 

algo de outro mundo, veja 

Pelo ao menos uma vez aconteceu, aconteceu que eu pelo ao menos quando 
vi aquilo, eu peguei minha mochilinha e casquei fora, fui embora, o capitão 
estava, sei lá sô, ele estava dopado, esquisito, então, um folião, revoltou 
aquele, queria bater nele, foi e pegou a viola, quebrou tudo, viola novinha, 
só que ele não estava vendo nada daquilo. (Entrevista com Benedito Batista 
de Souza) 

 
Algumas décadas atrás, a participação de certas pessoas nas festividades de Santos 

Reis causava problemas. Algumas compareciam com o objetivo de serem desagradáveis, 

enquanto outras se consideravam privilegiadas por serem parentes dos foliões ou festeiros, 

tentando furar a fila ou obter outros favores que não lhes eram de direito. Era comum ouvir 

que essas pessoas "faziam figura", e se orgulhavam de serem conhecidos como "bigode de 

ouro", um apelido dado tanto aos poderosos da região, respeitados por sua posição social, 

quanto àqueles que causavam problemas e abusavam de sua autoridade. Todos temiam esses 

indivíduos, que usavam a situação para menosprezar os menos favorecidos. Felizmente, com 

o passar do tempo, esses comportamentos foram sendo eliminados, permitindo que as 

festividades sejam celebradas de forma mais pacífica e inclusiva. 

Essas lembranças trazem à tona a importância da memória coletiva na construção da 

história de uma comunidade. Como afirmou o historiador francês Jacques Le Goff (1996), a 

memória coletiva é um processo social em constante evolução, que reflete as preocupações, 

os valores e os desafios de uma sociedade em determinado momento histórico. No caso da 

Folia de Reis da Tapera, as memórias dos foliões e organizadores sobre as tradições e regras, 

mas também sobre as situações difíceis e os personagens marcantes, contribuem para a 

preservação e a renovação dessa manifestação cultural ao longo do tempo. Além disso, a 

lembrança dessas situações pode ser uma oportunidade para refletir sobre as relações de poder 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

99 

e as desigualdades que podem ocorrer em um contexto festivo e buscar formas de tornar a 

celebração mais inclusiva e participativa para todos. 

Comportamentos como estes podem ter contribuído para a desmoralização desta festa, 

fazendo com que grupos diferentes se sintam relutantes em participar, devido ao medo de 

violência, que foi uma ocorrência constante durante vários anos. Assim, este evento festivo 

frequentemente esteve à beira do abismo, prestes a chegar ao fim. As pessoas foram se 

afastando, e a saída só era frequentada pelos foliões, que jantavam e logo depois iam embora, 

sem ter pessoas suficientes para formar pares de dança. Alguns preferiam voltar para casa e 

retornar no dia seguinte para o início do giro, enquanto outros dormiam na casa da saída 

mesmo. 

Durante anos, a festa perdeu o prestígio e o nome, e tornou-se pequena diante de tantas 

outras próximas à cidade, com muito mais entusiasmo e diversão. Muitos obstáculos 

impediam as pessoas de participar, e às vezes, alguns foliões seguravam a coroa para o ano 

seguinte, para não ver a festa que fez parte de toda a sua vida acabar. Adão Soares da Silva 

relata: "Eu já peguei a coroa duas vezes para que a festa não acabasse naquele dia, porque 

eu não queria vê-la acabar, a festa não vai acabar." (Entrevista com Adão Soares da Silva) 

Estes relatos, ao mesmo tempo que entristecem, também renovam uma das maiores 

manifestações religiosas deixadas pelos ancestrais locais, que devem continuar sendo 

realizadas para manter viva a memória da comunidade de alguma maneira. Durante a minha 

vida adulta, eu ouvia comentários nesse sentido. Era doloroso para quem tinha como 

referência de toda a sua infância aquela festa. Mas Santos Reis tinha força naquela região, e 

um grande número de fiéis o tinham como pilar em suas vidas. Assim permaneceu por alguns 

anos a tradição, parada, quase encerrada, mas nunca houve um ano em que os foliões não 

cantassem e fizessem cumprir a devoção dos anos atrás. 

Mas a fé nos santos era maior. Os foliões e suas famílias viraram guerreiros ao 

sustentar esta festa, independentemente de quantos participassem. As promessas de fazer a 

festa de Santos Reis em troca de uma graça recebida nunca deixaram de existir, mas as pessoas 

preferiam fazê-las em locais de fácil acesso e com mais glamour, com maior fluxo de pessoas. 

Foi aí que surgiu uma alternativa vinda dos seguidores: trocar a data da realização da festa, 

uma vez que no dia 05 de janeiro havia muitas outras festas nos arredores da cidade com maior 

acessibilidade e com maior número de pessoas. Assim, acordado entre os organizadores e 

foliões, a data foi alterada e este festejo passou a ser realizado sempre um final de semana 

após o dia de reis. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

100 

No primeiro ano, surpreendeu a todos com o número de pessoas, chegando até a ser 

"motivo de preocupação" para todos. Ou seja, a participação foi além do esperado e não havia 

comida suficiente preparada. Então, na concepção dos entrevistados, mais uma vez, os 

milagres de Santos Reis se fizeram presentes. As pessoas continuavam chegando, a todo 

instante havia filas de carros apontando no alto da fazenda. Os foliões, festeiros um tanto 

assustados e preocupados, receberam algumas críticas dos próprios organizadores quanto à 

mudança de data. Mas o jantar foi servido, as tradições como de costume foram seguidas, e 

para os narradores, Santos Reis abençoou e multiplicou aquela ceia que era servida pelos 

serventes fiéis que usavam a toalha bordada no pescoço com as iniciais dos Santos em ato de 

devoção. Nas representações dos entrevistados graças aos Santos, a comida ficou a noite toda 

em cima da mesa. 

Os narradores seguem desfilando suas lembranças 

 

Entre saídas de folias e festas eu fiz oito, teve duas festas que foi promessa 
que fiz, todas elas a gente recebeu a graça, as outras, é mesmo porque a 
gente gosta, a gente tem fé e a gente gosta. (Entrevista com Benedito Batista 
de Souza: ex folião)  
 
Graças eu já recebi foi muito, quase direto eu recebo graça, não só por mim, 
mas por toda pessoa que eu peço a Santos Reis, todo mundo é valido, graças 
a Deus. Já fiz festa, já foi concluída graças a Deus, primeira festa que eu fiz 
foi para pagar promessa do meu sogro que eu nem conheci, que ele morreu 
devendo uma promessa, então os filhos dele não quiseram fazer a festa, foi 
quando eu casei, ele vivia atormentando a família dele, aí eu fiz promessa a 
Santos Reis, se eu fizesse a festa ele largasse a família dele, ele nunca mais 
perturbar, participar, ele ficava descendo, era só juntar eles tudo, ele 
descia, ficava brigando cum todo mundo. Daí para cá depois da promessa 
nunca mais graças a Deus. A outra promessa que eu fiz foi para o meu fio 
formar sem nós ficar devendo ninguém, graças a Deus foi formado e eu fiz 
a saída, graças a Deus foi formado, trabalhar hoje e nós não deve uma 
prata. Só comigo e com meu filho, com a família, não foi comigo, eu pedi 
pelos os outros e fui valido. Eu pedi para uma outra dona que estava doente, 
até é a Belcholina de João Preto, aí nós cumprimos a promessa lá na casa 
do Valdeci, esses tempos o Valdeci me ligou contando que ela ia fazer uma 
cirurgia do útero, tinha dado câncer, eu pedi para ela, ela fez o almoço, foi 
valido, foi fazer exame não deu nada, para você ver, isso é uma graça que 
a gente recebi né? Então eu agradeço demais aos Santos Reis, que tudo que 
eu peço eu sou valido, não só por mim, mas por todos que eu peço sou valido 
graças a Deus. (Entrevista com Elizeu Pereira Batista: Capitão)  
 
Já recebi muitos milagres, inclusive eu fiz a festa três a quatro ano, 
promessa que eu fui valido e tudo eu fiz. Santos Reis é milagroso e não tenho 
dúvida, protege a gente muito, pessoa tenho fé ele é valido. (Entrevista com 
Adão Soares da Silva: Caixeiro) 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

101 

As Folias de Reis são conhecidas por serem um ritual religioso que envolve promessas 

e graças recebidas pelos fiéis. Como mencionado pelos depoimentos, muitos foliões fazem 

promessas aos Santos Reis, acreditando que receberão uma graça em troca, e muitos afirmam 

ter recebido essas graças após a realização das festas. Essas promessas podem ser feitas por si 

próprio ou em nome de outras pessoas que precisam de ajuda ou cura. (GONÇALVES, 2011)  

Para os fiéis, a importância das Folias de Reis não está apenas na tradição cultural, mas 

também na crença de que os Santos Reis têm o poder de conceder milagres e bênçãos às 

pessoas que acreditam e buscam sua intercessão. Essa crença é reforçada pelos depoimentos 

dos foliões que afirmam ter recebido graças após as festas e promessas cumpridas. 

Dessa forma, as Folias de Reis são uma maneira de expressão da fé popular e um 

exemplo de como a religiosidade pode ser vivenciada de maneiras diversas e criativas, 

envolvendo tradições culturais e devoção religiosa. Fato que pode ser verificado nas narrativas 

dos entrevistados: 

 

Já fiz promessa de fazer festa de reis, fiz né, quando eu fiz a cirurgia eles 
fizeram a promessa né, foi belezinha, senti nada, e graças a Deus tô bão até 
hoje. (Entrevista com Justino Luíz Nogueira: ex folião) 
 
Graças? E como recebi, por isso enquanto tiver vida quero dar o meu suor 
para os três reis, e o que tem a oferecer. Tive no fundo do posso com 
depressão, pedi a eles que me dessas forças para seguir em frente e só achei 
graças. (Entrevista com Gezo Silviamar Gomes Tavares: fiel) 
 
Uma graça não, várias, todos os dias eu recebo, ontem mesmo eu recebi. Eu 
tinha que cortar minha perna, hoje eu era para ter só uma perna só, graças 
a Santos Reis eu tenho as duas boas. Sempre recebo graças de Santos Reis. 
O meu fio quando era novinho, passou de 40° graus de febre e desmaiou, 
pedi a Santos Reis que se ele voltasse, eu ia fazer uma saída de folia, graças 
a Deus voltou e nós fizemos. (Entrevista com Silvano Alves da Silva: 3º voz) 
 

Ante o exposto acima, Brandão (1981, p.22) afirma que "a educação participa do 

processo de produção de crenças e ideias, de qualificações, especialidades que envolvem as 

trocas de símbolos, bens e poderes que, em conjunto, constroem tipos de sociedades. E esta é 

a sua força". Para o autor, a educação envolve uma série de fatores que garantem a identidade 

de uma sociedade, entre eles o envolvimento e a interação das pessoas entre si para fortalecer 

essa construção, seja através de crenças ou gestos simbólicos, ideologias e saberes. 

Durante todo esse processo de construção da comunidade, as festas e costumes foram 

chegando e se permeando aos poucos. A Folia de Reis era a mais majestosa, por permitir um 

maior número de famílias reunidas. Isso não desmerece as comemorações de outros santos, 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

102 

que também eram exuberantes em suas respectivas datas, mas a festa de Santos Reis se 

destacava mais. Talvez pelo fato de iniciar na véspera de Natal, envolvendo duas datas e a 

espera pelos guardiões em suas casas, no nascimento de Cristo, onde geralmente os chefes de 

família, tanto quanto as crianças, recebem férias e pode participar toda a família, mesmo 

morando em áreas urbanas. 

Essa construção está baseada em crenças e nos milagres atribuídos aos Santos Reis, 

que foram responsáveis por conceder muitas graças aos fiéis, conforme abordado em episódios 

anteriores. Embora muitos não consigam distinguir a diferença entre um milagre e uma graça 

recebida, há convicções de que ambas têm definições distintas. A graça recebida é resultado 

de uma promessa que o indivíduo faz, geralmente envolvendo algum tipo de sacrifício pessoal, 

com o objetivo de receber algo em troca, especialmente em situações em que a solução para 

um problema de saúde delicado é limitada. Embora, se essas graças forem concedidas pelos 

Santos, também podem ser consideradas milagres. No entanto, em outras concepções, os 

milagres podem ser definidos como resultados instantâneos que são presenciados por muitos, 

mas acreditados apenas por poucos, especialmente aqueles que possuem a fé dentro de si. Isso 

fortalece ainda mais as afirmações de fé nos milagres atribuídos aos Santos Reis. 

Durante o período etnográfico, foi perguntado aos entrevistados se já presenciaram 

algum milagre de Santos Reis. Abaixo, elencamos fragmentos dos relatos dos foliões. 

 

Aqui, na folia de São Felipe, um milagre, que um não gostava do outro, não 
podia ir na casa dele, ele não queria ir, e o capitão fez ele ir. Ele apanhou 
uma espingarda e puxou várias vezes, não saiu nada, foi lá por riba da 
bandeira, puxou e não saiu nada, e foi e o outro agiu e deu nada, só porque 
aí ele convenceu, ele pediu perdão, e ele deu mão de amigos e depois daí 
acabou. Aconteceu outro entrevisto também, eles estavam rezando o terço, 
os foliões, fulano chegou, pegou um foguete, soltou, estava bêbado, 
alcoolizado, fazendo os filhos de menor beber, pegou um foguete soltou lá, 
as bombas ficaram no meio deles lá, e não estourou, ficou lá, eu cheguei vi 
elas lá, que na hora eu não estava, cheguei vi elas lá, não estourou, só pode 
ser milagre de Santos Reis. (Entrevista com Benedito Batista de Souza: fiel) 
 

As Folias de Reis são cercadas de muitos relatos de milagres e intervenções divinas, 

como descrito nas histórias compartilhadas pelos fiéis. Esses milagres podem ser interpretados 

de diversas maneiras, dependendo da crença e da perspectiva de cada pessoa. Para os fiéis, 

eles são prova da proteção e da intercessão dos Santos Reis em suas vidas, enquanto para 

outros, podem ser vistos como coincidências ou eventos fortuitos. Independentemente da 

interpretação, os milagres são parte integrante da tradição das Folias de Reis e contribuem 

para a sua riqueza e diversidade cultural. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

103 

 

Olha um dos milagres de Santos Reis, em uma festa de Santos Reis, que 
presenciei, foi o seguinte: o pessoal em oração com a tradição, depois da 
chegada da festa, começaram a rezar o terço de Santos Reis, então, um moço 
embriagado, queria um tira gosto na cozinha, e as cozinheiras falou que 
ainda não tinha, então ele não gostou, porque em uma festa de reis, o que 
mais tem é comida, tudo, é muita fartura com a graça de Santos Reis, então, 
ele embriagado, nervoso, pegou dois foguetes, dois fogos, daqueles rojão 
mais grosso, e foi pra sala, lá onde estava todos em oração, quando ele 
apontou e riscou o isqueiro, ele apontou no lado do altar, para que 
estourasse aquela bomba dos foguetes nos foliões e no altar, para que 
parassem de rezar, ele riscou o isqueiro, os foliões continuaram a rezar, e 
ele virado com aquele rojão, o rojão pegou fogo e não estourou, a bomba 
ficou dentro do rojão, ele jogou aquele rojão no chão, o fogo apagou e não 
estourou, ele pegou o outro, fez a mesma tentativa e nada do rojão estourar, 
ou seja, um grande milagre naquela hora estava acontecendo, porque dois 
rojão falhar assim, sendo que todos os outros que foram estourados durante 
o terço, todos estouraram, mais esses dois que ele tentou. E eles 
continuaram em orações, os foliões juntos com aquelas pessoas ali ao lado, 
aí eles guardaram a caixa de fogos para que aquele moço não voltasse lá, 
novamente e pegasse, mas eu acredito que naquele momento foi um ato de 
grandeza, e de divindade de Santos Reis, foi uma graça presenciada. 
(Entrevista com Vicentina de Fátima Quintino: cozinheira e florista). 
 
Quando Sidneys operou, chorando para ir pra Patos fazer uma ligação, 
chegou em Patos na rodoviária, ele deu vontade de ir no banheiro, que ele 
obrava pela sonda né, deu vontade de ir, a tripa escapuliu e ligou sozinha, 
sem operar. Sidneys era capitão de folia, indo para Patos para operar deu 
vontade de ir no banheiro dentro da rodoviária, ir no banheiro, fazer cocô, 
foi e obrou, chorava coitado, foi no doutor e ele disse: quem é que ligou essa 
tripa? Milagre de Deus, cê pode ir embora, já está ligada, ele contava, aí cê 
chorava viu, fé e milagre dos três reis santos. Santos Reis é muito milagroso, 
muito milagroso. (Entrevista com Severiano Pacheco: Ex folião). 

 
Os relatos de milagres nesta comunidade evidenciam a presença divina na vida das 

pessoas, na concepção dos entrevistados. Durante uma festa, dois narradores compartilharam 

o mesmo acontecimento milagroso, reforçando a ideia de que aqueles que protegem e 

respeitam a fé são abençoados pelos santos, enquanto aqueles que desrespeitam as tradições 

enfrentam a fúria divina. Esses momentos se tornam inesquecíveis e servem como apoio e 

fortalecimento para o grupo, além de serem exemplos para aqueles que são rebeldes ou 

estranhos às crenças. 

Na comunidade, muitos se mobilizam em defesa da fé e das tradições, valorizando a 

cultura e impedindo que ela seja esquecida. Isso mostra como a comunidade preserva sua 

identidade coletiva e destaca o papel dos personagens que representam os Santos Reis dentro 

das folias. Conforme enfatizado por Gonçalves (2011), as folias contribuem para (re) elaborar 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

104 

identidades e incluir pessoas ignoradas pela sociedade, tornando as práticas performáticas 

desses atores sociais elaboradas e cautelosas. 

Desta maneira, esses personagens assumem o papel de destaque durante todo o giro. 

Um grupo de no mínimo doze pessoas saem visitando as casas, levando orações, encenando 

o nascimento de Cristo e seus visitantes, deixando os moradores na expectativa da visita para 

que sejam abençoados por Santos Reis por mais um ano. Esses personagens fazem a diferença 

neste lugarejo, pois são os mesmos que giram do dia 25 até próximo à data de Reis e retornam 

à casa da festa para preparar a maior parte da organização. Agindo assim, eles são forçados a 

ignorar muitas regras que os identificariam como "diferentes" dos demais, regras que serão 

motivo de discussão nos próximos parágrafos. 

Durante a pesquisa de campo, foi observado que alguns detalhes da organização da 

festa foram modificados. As flores de papel crepom nos instrumentos musicais e nas coroas 

dos festeiros foram substituídas por artificiais, alegando que as flores originais eram frágeis e 

não suportariam água de chuva ou suor. As toalhas das mesas, antes de tecido chitão, foram 

substituídas por TNTs e os utensílios esmaltados foram trocados por descartáveis. As bebidas 

quentes, como vinho, foram substituídas por cerveja vendida no bar da festa. O som mecânico 

foi utilizado em vez do toque da sanfona e outros instrumentos da folia, e durante os momentos 

de oração, as pessoas não respeitam o silêncio. 

Apesar de as mudanças algumas permanências ainda se mantêm, fato que pode ser 

comprovado com a arte de fazer as Flores de Reis que se mantém na fazenda Tapera. 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

105 

 

Figura 5: Flores para a festa de Reis da Fazenda Tapera 2023. Acervo: Angelita Aparecida Ferreira 
de Souza 02/01/2023 
 

As pessoas ainda se preparam para a festa, comprando novas roupas para ficarem 

bem apresentáveis. Até mesmo o palhaço "boneco" era acostumado a esse modelo de tradição, 

recebendo uma nova fantasia todos os anos. No entanto, nos últimos anos, algumas tradições 

são deixadas de lado em prol da organização e preparo da festa, já que a falta de voluntários 

para eventos religiosos torna o trabalho árduo para os poucos presentes. Dessa forma, um 

pequeno grupo de pessoas trabalha arduamente para preparar a festa, e qualquer coisa que 

possa facilitar esse processo é aceita pela maioria, mesmo que isso signifique deixar de lado 

algumas tradições passadas de geração em geração. O folião e principal organizador, Célio 

Ferreira de Souza comenta sobre esse assunto. 

 

Pode dizer que não tem dificuldade, tudo que a gente faz, a gente faz com 
muito amor e carinho, então a gente não chama de dificuldade, tem algumas 
coisinhas que são difícil a organização, a organização é um pouco difícil, 
mas tudo que a gente faz com amor e carinho não tem nada difícil, a gente 
faz é por amor a Deus e aos Três Reis Santos.  (Entrevista com Célio 
Ferreira de Souza) 

 
Segundo ele, as dificuldades são superadas, porque a fé que os move se torna maior diante de 

qualquer problema. Assim, perguntamos se existiam tradições no grupo desta folia de Reis que 

por algum motivo foi quebrada, e quais eram elas. Segue parte das respostas 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

106 

Nós antigamente nós não comíamos, carne não, eles diziam que aquele dia 
era de respeito, de jejum, mas no outro dia Jesus tinha nascido, já podia 
comer. Aqui na região toda já come, eu não. A mesa dos Foliões 
antigamente era separada, agora não separa mais. Porque na época que 
Jesus andava com os apóstolos dele, era 12, andava com os apóstolos dele, 
então a ceia deles era separada, tinha outras comitivas mais a deles era 
separada, era só ele com os 12. (Entrevista com Benedito Batista de Souza: 
Ex folião)  
 
A mesa dos foliões é o seguinte: ela representa a mesa dos 12 apóstolos, ela 
tem que ser separada, então, muitas vezes, por conta que estava juntando 
pouca gente, então nós fazíamos tudo junto para não ficar separado, agora, 
como está juntando muita gente, vai ter que tornar a separar as mesas, a 
mesa da janta dos foliões tem que ser separada, já conversei com eles, está 
todo mundo de acordo. Que na verdade, agora vai ter que ser separado, já 
conversei com eles e eles todos está de acordo. A bandeira, onde a bandeira 
dormir os foliões       tem de dormir, eu só durmo onde a bandeira dorme, do 
dia que sai com a folia eu só durmo onde a bandeira dorme. Muitos vão 
para casa deles, dorme cum as mulheres deles, e não podem. Isso aí mudou 
muito, eles teriam de dormir junto cum nós. Banhar pode banhar, não pode 
é trocar de roupa, eu tomo banho todo dia, eu não troco de roupa, eu banho 
nesse calorão, até três vezes, mais visto a mesma roupa, eu levo a roupa, 
não é porque eu não levo, eu levo, porque assim está nas escrituras, a 
limpeza do corpo é normal, agora trocar de roupa durante o giro num pode 
não. (Entrevista com Elizeu Pereira Batista: capitão)  

 
Estes depoimentos mostram algumas das tradições e costumes ligados à celebração 

dos Santos Reis na Fazenda da Tapera.  No primeiro depoimento, Vicentina de Fatima 

Quintino relata um suposto milagre ocorrido durante a festa de Santos Reis, quando um 

homem embriagado tentou interromper a oração com fogos de artifício, mas estes falharam 

em explodir. A narrativa indica a forte crença na intervenção divina por meio dos Santos Reis. 

Já o segundo depoimento, de Benedito Batista de Souza, fala sobre a tradição de se jejuar no 

dia da festa dos Santos Reis e de se separar a mesa dos foliões, que representa a mesa dos doze 

apóstolos. Ele também relata a mudança nessa tradição, com a junção das mesas dos foliões. 

Por fim, Elizeu Pereira Batista menciona a importância de se manter a higiene do corpo 

durante a festa, mas sem trocar de roupa, o que seria contrário às escrituras. Esses depoimentos 

mostram a riqueza e complexidade das tradições ligadas aos Santos Reis, que variam de 

acordo com a região e as crenças locais. Como pode ser observado nas narrativas a seguir 

 
Na véspera não podia comer carne, era nascimento de Cristo, na véspera 
do dia 24 não podia, não comia não. Comia era mistura, jiló, macarrão, 
verdura, abóbora      verde, angu, arroz, feijão, não comia carne não. 
Véspera de nascimento de Cristo, dia 25 já comia, eu não como até hoje. 
Dia 25 tinha o almoço né, era frango, tudo quanto era tipo de comida, 
rumava na mesa, primeiro era os foliões é que comia, depois comunidade, 
mesa dos foliões era separar,      festeiro era junto com os foliões, era muito 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

107 

bem organizado, nossa senhora. (Entrevista com Severiano Pacheco: ex 
folião)  
 
Ah! Foram várias quebradas, está saindo fora totalmente do que tem de ser 
a nossa folia, não serve mais mesa dos foliões, não tem horário de rezar 
terço, não tem compromisso com Santos Reis, com sinceridade, está fazendo 
festa para agradar o povo e não com Santos Reis, para seguir as tradições. 
Girando em ordem contrária. (Entrevista com Silvano Alves da Silva: 3ª 
voz) 

 
Conforme descrição acima, os entrevistados estão convictos que algumas mudanças 

que ficaram ausentes  a este festar podem ser resgatas novamente, uma vez que ficou 

transparente a insatisfação dos mesmos. Mas assim se constrói tudo que envolve pessoas, com 

diálogo, renúncia, sujeitar se em prol de um objetivo, esta comunidade não é diferente, sempre 

estão habituados a novas escolhas, bons exemplos e acolhimento das ações que beneficiam 

toda a comunidade. 

Com certeza, o diálogo é fundamental para que se possa chegar a um consenso em 

relação às mudanças que serão realizadas nas festividades. É preciso ouvir as opiniões de 

todos os envolvidos, respeitando as tradições e crenças de cada um, mas também considerando 

a evolução e as necessidades da comunidade. A renúncia e a sujeição em prol de um objetivo 

comum são atitudes muito importantes para o sucesso dessas mudanças. É necessário que as 

pessoas estejam dispostas a abrir mão de algumas coisas em nome do bem-estar coletivo e da 

continuidade das tradições. Com um bom diálogo e disposição para mudanças, é possível 

resgatar e preservar as tradições culturais, ao mesmo tempo em que se adapta às novas 

realidades da sociedade. 

Aos poucos, as mudanças vão acontecendo. A cada ano, algo novo aparece e as 

gerações não conseguem acompanhar e manter o mesmo padrão de costumes deixados como 

herança pelos seus pais, seja por falta de dedicação ou mesmo por opção pela mudança. Nada 

nem ninguém consegue ser igual o tempo todo, nem mesmo a si próprio, senão o mundo ficaria 

padronizado, sem diferenças, trocas de cultura, sem novidades, sem avanços. O papel das 

gerações congelaria no tempo. 

Conforme observado por Gonçalves (2011), a Festa de Reis em João Pinheiro preserva 

elementos de uma forma tradicional de devoção e não está fechada nem vulnerável às 

transformações provenientes de um mundo urbanizado. Nesse contexto, as histórias são 

significativamente recriadas e, por vezes, contrapõem-se às interpretações ortodoxas.  

Se analisarmos as Festas de Reis produzidas há alguns anos e as mais recentes, 

percebemos mudanças nos enfeites, comidas, bebidas e formas de organização, o que 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

108 

corrobora com a afirmação da autora anterior. Os costumes variam de folia para folia. Desde 

2011, a comunidade da Fazenda Tapera vem realizando essa festa no mesmo local, buscando 

entender essa mudança. Antigamente, as festas eram realizadas na casa de quem pegava a 

coroa, ou seja, o local variava dentro da comunidade. No entanto, a Sra. Angelina Fagundes 

dos Santos, proprietária da fazenda onde a festa tem sido realizada consecutivamente desde 

2011, explica que o importante é manter a tradição viva e preservar a cultura local. 

 

É porque não tinha mais como fazer, que de primeiro tinha muita coisa, 
buriti, cada um fazia seu barraco, então hoje, os buritis e as florestas tão 
cabano tudo, então quem pegou não tinha onde fazer, e o Célio foi e me 
pediu para fazer aqui, sempre ele pede, e agora não precisa pedi mais que 
eu já deixo. (Entrevista com Angelina Fagundes dos Santos) 

 
Esta fazenda é um ponto de referência para a Festa de Reis, e a cada ano, novas ideias 

são adicionadas aos costumes para melhorar a experiência dos participantes. Banheiros, casas 

com telhado, cozinha e enfeites nas cercas são adicionados ao pátio, onde os foliões chegam. 

Mesas fixas são colocadas para servir toda a comida da festa, diminuindo o trabalho de um 

grupo mínimo de pessoas. 

Durante a semana anterior à festa, tudo é feito com muito carinho e detalhamento. Os 

organizadores são receptivos e calorosos, trabalhando desde a madrugada até que o corpo peça 

socorro. Geralmente, um grupo de 15 pessoas consegue preparar de duas a três vacas, três a 

quatro porcos, cortando, moendo, fritando, fazendo linguiças, frangos caipiras, granja, pelotas 

e enlatando. Cerca de 60 kg de doce de leite são preparados na mesma semana, além de flores, 

bandeirinhas e correntes. Eles lavam, passam, varrem e limpam com sorriso no rosto. Este 

trabalho não é definido por sexo e é feito no momento da precisão, independentemente da 

posição ou sexo ocupados. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

109 

 

Figura 06: Cozinheiras preparando o doce de leite. Acervo: Angelita Aparecida Ferreira de Souza 02/01/2023. 

 

Os voluntários são agentes de múltiplas performances e são enriquecidos pela força da 

fé. Além de participar do terno de folia, atuam como destaque desde o preparo da comida até 

fazer com que a ordem durante este período de 24 dias até o dia de Reis aconteça. Alguns 

acusam esses personagens de serem privilegiados, mas o Sr. Benedito, pioneiro dos foliões, 

explica: “Eles dizem isso porque a mesa dos foliões era separada, aí eles diziam que os foliões 

eram privilegiados. Isso é até hoje, os foliões são uma autoridade na festa e têm a 

responsabilidade de corrigir a festa e ajudar a manter a ordem. ” Esses papéis são 

desenvolvidos dentro do grupo. Alguns têm afinidade com um tipo de serviço e são motivados 

a participar através da família ou observação, enquanto outros têm melhor desempenho na 

cozinha, como diz Edneia Tolentino dos Santos. 

 
No início do meu casamento, eu simplesmente era mais uma das tantas 
pessoas que iam na festa apenas por diversão, com o passar dos anos, tudo 
foi mudando, eu que ia na cozinha para pegar um prato de comida que 
minha amiga e comadre me servia, fui aos poucos me tornando intima dos 
tachos de comida, acho que na verdade, é porque as cozinheiras mais 
antigas, foram deixando a cozinha aos poucos, e eu que gosto de cozinhar, 
fui me encaixando ali, hoje, é como se eu fosse uma espécie de líder da 
cozinha, uma vez que meu marido, é o principal responsável pela 
organização e realização da Festa de Reis fazenda Tapera, apesar que não 
sou e nem me acho melhor que as outras, acho que em uma comunidade 
todos são e devem agir por igual.  (Entrevista com Edneia Tolentino dos 
Santos.) 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

110 

 
Como vimos, os papéis vão se encaixando de maneira que vão participando e deixando 

de ser meros expectadores. Não houve relatos de que os foliões tenham feito algum tipo de 

cursinho ou aula instrumental para atuar com seus instrumentos dentro do terno de folia. Mas 

sim, que vão se aproximando e sendo curiosos ao observar como são operados. Chega a ser 

intrigante esta observação, uma vez que, se há boa intenção e humildade, a sabedoria vai sendo 

construída para desenvolver um papel dentro da comunidade. Existem pessoas que 

desenvolvem um dom e fazem dele uma ferramenta para servir a Santos Reis, como a Sra. 

Angelina. 

A primeira      vez que cozinhei foi em 77, eu fiz comida para a folia de reis, 
voluntariamente, com fé em Santos Reis, trabulava para o santo, e depois 
passei a ser florista, cozinhei uns 7 anos, tem uns dez mais ao menos que 
sou florista. Ninguém nunca me ensinou, fiz por conta própria, toda vez que 
eu pedia alguém me ensinar, caçoava de mim, eu aprendia fazer sozinha, 
olhando pelos buracos, fazendo conta própria. Ensinei para o cêis, para 
muita menina jovem, toda menina aqui que tinha em volta, toda menina que 
quis eu ensinei. (Entrevista com Angelina Fagundes dos Santos) 
 

 Para fomentar essa discussão, mais uma vez, Gonçalves (2011, p. 220) argumenta que 

"observa-se uma grande importância atribuída às Folias por parte desses atores sociais. Os 

foliões percebem a folia como um "desígnio de Deus" e não medem esforços para cumprir 

suas obrigações dentro delas". Isso explica o motivo de tanto esforço e renúncia de muitas 

outras atividades para se manter a serviço dos Santos. Segundo a autora, ser um folião é o 

mesmo que ser escolhido para desempenhar um papel importante solicitado por alguém que 

também se tornou importante em suas vidas. Assim, eles se tornam dispostos a cumprir com 

seu papel dentro da comunidade e aplicam com responsabilidade o mesmo.  

 O Sr. Benedito, com sua memória infalível nos traz também quem foi a primeira 

florista desta festa, “Foi Joaquina Ferreira, foi a primeira florista desta festa, depois passou 

para fia dela, Vicentina, depois Maria Chata fez alguns anos também junto cum Joaquina, 

sempre era junto, Joaquina era parente de dois folião e meu também, depois sua mãe Angelina 

e agora parou”. (Entrevista com Benedito Batista de Souza) 

Podemos relacionar as informações fornecidas por Sr. Benedito com o conceito de 

identidade proposto por Stuart Hall (2006). A identidade é uma construção social e cultural 

que é formada e transformada ao longo do tempo e é influenciada por fatores como gênero, 

raça, classe social e cultura. Através das informações fornecidas por Sr. Benedito, podemos 

ver como os papéis de gênero na festa mudaram ao longo dos anos e como as mulheres 

desempenhavam diferentes funções na celebração. Isso nos mostra como a identidade dos 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

111 

participantes da festa foi moldada e transformada pela cultura e pelas mudanças sociais ao 

longo do tempo. 

Por meio dessa memória, podemos perceber que a tradição da Folia de Reis é uma 

prática dinâmica e que sofreu mudanças ao longo dos anos. As informações fornecidas pelo 

Sr. Benedito sobre as mulheres que desempenharam o papel de florista ajudam a dar vida à 

história da festa e a mostrar como a tradição foi passada de geração em geração. 

(GONÇALVES, 2010) 

A comunidade fazia trabalhos ricos e artesanais somente com folhas de papel crepom 

e cola. Durante o festejo, a participação da comunidade era acolhedora, desde o acolhimento 

aos foliões no momento do giro até a preparação para o dia da Festa de Santos Reis, com 

isoladas exceções. Embora boa parte dos moradores resida na área urbana atualmente, muitos 

mantêm suas fazendas com algum parente morando, ou os que já não possuem terras, nesta 

época se abrigam na própria casa da festa ou vizinhos mais próximos, mas fazem questão de 

manter o vínculo participativo durante essa programação do festar.  

Além de buscar informações sobre a participação da comunidade na Festa de Reis da 

Fazenda Tapera, é importante destacar o papel social desse evento. A celebração da tradição 

cultural não se limita apenas à diversão e entretenimento dos participantes, mas também é um 

momento de união e fortalecimento dos laços sociais e culturais entre os membros da 

comunidade. Por isso, entender como a comunidade se envolve e participa dessa festa é crucial 

para compreender a importância da preservação da tradição e da cultura local. Nas 

representações dos entrevistados: 

 

Tem pessoas que vem por obrigação, que é obrigado, tem pessoas que vem 
por gostar, trabalha por amor, tem pessoas que não conseguem ficar sem o 
serviço a disposição de trabalhar nas festas de Reis, e é assim por diante, 
aquelas pessoas que trabalha acho que é mais é por amor, já acostumou a 
todo ano, já fica reservando aquele tempo para  trabalhar pros Santos Reis, 
igual é o meu caso,  já tiro o mês de dezembro, quando vejo que tá 
aproximando o natal, já me coloco a disposição, o meu trabalho é dos Três 
Reis Santos, ajudou      na construção das casas, ajudou      a juntar 
mercadoria de fazer a festa,  acho que a gente faz, a gente faz é por amor, 
acho que todo mundo faz é por amor. (Entrevista com Célio Ferreira de 
Souza: Sanfoneiro)  
 
Uai, comunidade com muito respeito, que a hora que a gente vai com a folia 
nas casas todo mundo para o que eles estão fazendo para receber as folias. 
Para nós é um orgulho muito grande, que a gente chega cum as folias lá na 
casa deles, todo mundo para o está fazendo para receber os foliões e só para 
depois que a gente sai. (Entrevista com Elizeu Pereira Batista: capitão)  
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

112 

Muito participante, constante na festa, tudo participa bem, toda comunidade 
lá é presente. (Entrevista com Adão Soares da Silva: Caixeiro)  
 
Pessoa que descobri isso, cada vez fica mais surpreendido com o tanto que 
é bão. A pessoa que não tem noção, acha que isso é uma brincadeira, é uma 
palhaçada, é uma farra, é pra cachaça e não tem nada disso, uma pessoa 
que põe uma toalha  dessa no pescoço, e sai no giro, a responsabilidade 
dela é representando os doze apóstolo,      é tudo uns irmãos.(Entrevista com 
Silvano Alves da Silva: 3ª voz)  
 
Eu acho bão demais, se eu pudesse ficava dirá cantando folia né. (Entrevista 
com Justino Luiz Nogueira: ex folião)  
 
Significado é tudo. Pra mim é tudo, porque eu largo tudo que eu tenho que 
fazer pra ir lá né, então pra mim representa tudo lá, então eu tenho grupo 
de folia aqui de João Pinheiro, larguei tudo aqui, nós tinha 22 folião aqui 
eu larguei tudo pra servir a eles lá porque lá era mais pouco, e não estava 
tendo quem assumisse compromisso né, tinha os folião, mas não assumia o 
compromisso, aí eu fui pra lá e assumi, aí o Célio apareceu pra mim ajudar 
também e graças a Deus nós vai levando a vida, então foi uma graça grande 
demais. Parece que Deus estava me falando pro cê ir lá, que lá eles tá 
precisando mais que aqui, nós só temos      que dar graças      a Deus. 
(Entrevista com Elizeu pereira Batista: Capitão) 
 
Para mim significa a minha formação religiosa e o gosto pelos Três Reis foi 
onde aprendi que Deus é tudo em nossas vidas, sem ele jamais seremos 
felizes tudo que já me aconteceu sempre agarrei nas mãos de Deus e pedi 
aos Três Reis e Nossa Senhora Aparecida que intercedesse a Deus por mim. 
(Entrevista com Gezo Silviamar Gomes Tavares: fiel) 

 
As respostas dos entrevistados revelam a profunda importância da Folia de Reis em 

suas vidas, indo além de uma simples tradição cultural ou festa religiosa. Para Silvano, a Folia 

de Reis representa uma grande responsabilidade de representar os doze apóstolos, e destaca a 

importância da união entre os irmãos do grupo de folia. Justino expressa seu amor pela Folia 

de Reis, afirmando que cantaria o dia todo se pudesse. Já Elizeu relata que a Folia de Reis se 

tornou uma missão em sua vida, deixando tudo para servir os foliões da fazenda Tapera. E 

para Gezo, a Folia de Reis é fundamental em sua formação religiosa e representa a intercessão 

dos Três Reis e Nossa Senhora Aparecida junto a Deus em sua vida. 

Conforme apontado por Gonçalves (2011), a Folia de Reis não se limita à dimensão 

cultural e religiosa, sendo também um elemento de união, amor, missão e fé para seus 

participantes. A autora destaca que fazer parte dessas manifestações populares requer 

habilidade, dedicação e, acima de tudo, crença no milagre que envolve toda a razão de ser e 

de perpetuar da Folia de Reis, como uma força divina que anuncia prodígios e realiza milagres. 

Segundo a autora, a participação nessa festividade é um sinal de Deus e exige ouvir o chamado 

e acreditar Nele 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

113 

Ministrar esta dedicação que desemboca na fé aos Santos, traz a esta comunidade 

segurança e sensação de dever cumprido. A população que tem como alicerce os santos de 

devoção e são a eles que se apegam pelo simples fato dos santos não especificar o poder 

aquisitivo a que ela pertence, sua humildade se torna o seu maior tesouro.  

Esta folia provocou sentido nesta comunidade, uniu gerações, desencadeou princípios 

e respeito às pessoas, a fé religiosa. Este grupo viveu e ainda vive momentos de expectativas 

e devoção à espera dos milagres  recebidos dos santos. Esta comunidade encontra na fé 

motivos para servir, ser um operário a serviço de Deus.  

De gerações a gerações, saberes foram repassados, a educação religiosa ligada ao 

respeito, simplicidade, amor, união. Bases como essa que identificou esta comunidade e a fez 

diferente das demais. Os jovens carregam em suas atitudes o respeito ao próximo, aos pais, 

devido a participação contínua dentro deste processo que foi a base religiosa e devoção ao 

Santos. 

Ano a ano muita coisa pode ser variada, transformada, inclusive as memórias e 

tradições, independentemente do costume, nada permanece inalterado, pois o sistema rigoroso 

do avanço tecnológico engloba toda uma nação, mesmo que as mudanças sejam por menores, 

elas têm que acontecer para que esta mesma geração possa deixar suas marcas na história. 

Enquanto algumas tradições deste grupo foram quebradas, outras foram colocadas no lugar, 

talvez com maior facilidade de conduzir, resguardar e temporalizar, assim, foram identificadas 

muitas quebras da natureza real da tradição da festa e seus preparos, mas a memória está 

protegida nos corações de quem nele se insere. 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

114 

 

Figura 7 : Pagamento de Promessa durante a Festa de Reis na Fazenda Tapera. Acervo: Angelita Aparecida 
Ferreira de Souza- 06/01/2023. 

 

A elaboração deste trabalho teve como objetivo viajar pelas gerações de legado da 

comunidade Fazenda Tapera. Para isso, foram recordadas e especificadas as manifestações 

religiosas que nortearam a mesma, com destaque para a Folia de Reis. Essa tradição 

permaneceu por quase 60 anos na comunidade, trazendo em seu contexto guerreiros que se 

mantiveram presentes mesmo diante das dificuldades, protegendo a identidade do grupo. 

Além disso, a Folia de Reis também exerce um importante papel social, unindo e 

fortalecendo os laços comunitários. Ao longo dos anos, essa tradição tem sido uma forma de 

manter viva a cultura e a história da região, contribuindo para a preservação do patrimônio 

cultural brasileiro. 

Portanto, esta mesma comunidade cumpriu e ainda o faz de resguardar o papel cultural 

dentro desta manifestação, e tem o cuidado em preservar a memória através das gerações e 

garantindo os direitos fundamentais da educação dos jovens e adultos que nela se insere, 

tornando-os homens e mulheres, educados nos princípios e bons costumes neste processo 

histórico. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

115 

É interessante notar como a tradição da Folia de Reis na Fazenda Tapera não se limita 

apenas a uma manifestação religiosa, mas também possui um papel cultural importante para 

a comunidade. A preservação da memória e dos costumes através das gerações é uma forma 

de manter viva a história e a identidade desta comunidade. Além disso, a educação transmitida 

por meio da tradição ajuda a formar indivíduos com valores e princípios que contribuem para 

a construção de uma sociedade mais justa e solidária. É importante reconhecer e valorizar a 

importância da cultura e da tradição em nossas comunidades, pois elas são fundamentais para 

a nossa identidade cultural e para a preservação da diversidade cultural do nosso país. 

 

Considerações finais 
 

A pesquisa realizada sobre a tradição cultural da Folia de Reis da Fazenda Tapera 

revelou a importância da transmissão da educação pelos idosos às crianças por meio da 

memória. Através deste estudo, foi possível compreender que a Folia de Reis é mais do que 

apenas uma manifestação cultural, mas também um ambiente de aprendizagem constante. 

Essa tradição é um exemplo da riqueza cultural do país e deve ser preservada para garantir a 

identidade e a memória da comunidade. 

A teoria do historiador francês Jacques Le Goff sobre a memória coletiva pode ser 

aplicada neste contexto. De acordo com Le Goff (1996), a memória coletiva é uma das 

principais ferramentas que as sociedades usam para construir e manter sua identidade cultural. 

É através da memória que a história é mantida viva e transmitida às gerações futuras. A Folia 

de Reis da Fazenda Tapera é um exemplo desse processo, onde a memória é transmitida de 

geração em geração. 

Além disso, a identidade cultural de uma comunidade é fundamental para a valorização 

da cidade e de seus habitantes. Como afirmado pelo sociólogo Stuart Hall (2006), a identidade 

cultural é um processo contínuo de construção e reconstrução, que se adapta às mudanças 

sociais e históricas. A Folia de Reis da Fazenda Tapera é um exemplo de como a identidade 

cultural pode ser preservada mesmo em uma comunidade que passou por mudanças 

significativas, como o êxodo rural. 

Embora a comunidade da Fazenda Tapera seja atualmente reduzida, a força inabalável, 

cheia de qualidades e humildade dos seus membros, que se unem quando necessário, faz com 

que a tradição da Folia de Reis continue viva e se adapte às mudanças sociais. É essencial que 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

116 

essa tradição seja preservada para garantir a identidade cultural da comunidade e para que a 

memória coletiva seja transmitida às gerações futuras. 

 

Referências 
 

ANDRÉ, Marli Eliza D.A. Etnografia da Prática Escolar. Campinas, SP: Papirus, 1995. 
 
BRANDÃO, Carlos Rodrigues. Sacerdotes de Viola: Rituais Religiosos do Catolicismo 
Popular em São Paulo e Minas Gerais. Petrópolis: Vozes; 1981. 
 
GONÇALVES, Maria Célia da Silva. Os palhaços e as manifestações do excêntrico na 
religiosidade popular das folias de reis em João Pinheiro (MG) Revista Humanidades e 
Inovação. ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.9, n.16. p.163-176. 2022. Disponível em: 
https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/7972. Acesso em 01 
de dez. 2023. 
 
GONÇALVES, Maria Célia da Silva. O papel social dos foliões nas folias de Santos Reis em 
João Pinheiro (MG): significados e representações. In: SILVA, Vandeir José da. et. al. 
Culturas e sociedades: religiosidade, identidades e territórios. Patrimônio Cultural de João 
Pinheiro: João Pinheiro, 2022. p. 212-234. Disponível em: 
https://doi.org/10.5281/zenodo.7734881. Acesso em: 9 abr. 2023. 
 
GONÇALVES, Maria Célia da Silva. As Folias de Reis de João Pinheiro: Performance e 
Identidades Sertanejas no Noroeste Mineiro. Patrimônio Cultural de João Pinheiro: João 
Pinheiro; 2011.  
 
GONÇALVES, M. C. S. Sensibilidades e Performances Femininas nas Folias de Reis de João 
Pinheiro (MG). MOSAICO (GOIÂNIA), v. 3, p. 05-21, 2010. 
 
GUIMARÃES ROSA, J. Grande sertão: veredas. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1986. 
 
HALL, Stuart. A identidade cultural na pós-modernidade. 11. ed. Rio de Janeiro: DP&A, 
2006. 
 
IBGE. João Pinheiro. Disponível em: https://cidades.ibge.gov.br/brasil/mg/joao-
pinheiro/panorama. Acesso em: 01/2023. 
 
LE GOFF, Jaques. História e memória. Campinas, SP: Ed. Unicamp, 1996 
 
MEIHY, J. C. S. Manual de história oral. 5. ed. São Paulo: Loyola, 2005. 
 
SILVA, Avacir Gomes dos Santos, et.al. Os guardiões dos Santos Reis no Vale do Guaporé.  
Porto Velho: Editora Temática, 2021.  
 
SILVA, Giselda Shirley da; GONÇALVES, Maria Célia da Silva; SILVA, Vandeir José da. 
Histórias e Memórias: Experiências Compartilhadas em João Pinheiro. João Pinheiro: 
Patrimônio Cultural de João Pinheiro, 2011.

https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/7972


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

117 

 

Capítulo VI 
 

 

 

CONTATO LINGUÍSTICO EM TERREIROS DE CANDOMBLÉ: a relação histórica 
da língua portuguesa com línguas africanas no Brasil 

 
DOI 10.5281/zenodo.10511480 

 

 Davidson Martins Viana Alves 

 

Introdução 

 

e maneira primordial, inicia-se este texto informando seu locus de 

investigação e discutindo os principais aspectos constituintes de sua 

natureza interpretativista e observacional sobre o objeto de estudo. A partir 

da concepção do antropólogo e líder quilombola de Saco do Curtume (São João do Piauí, PI) 

Nego Bispo, um dos maiores pensadores negros do século XXI, é necessário contracolonizar 

as mentes para se compreender o seu real lugar no mundo, suas práticas e sua performance 

interseccional (sua identidade racial, de gênero e de classe). Bispo (2015) reforça com 

veemência a máxima “quando a favela perder o medo do quilombo e o quilombo se aliar às 

favelas (que também é quilombo em sua essência), o asfalto derrete.” e, ainda, Bispo (2023, 

p. 14) estabelece que “preenchem a língua portuguesa com palavras potentes que o próprio 

colonizador não entende, falam português na frente do inimigo sem que ele entenda. A favela 

adestrou a língua, a enfeitiçou. Temos que enfeitiçar a língua”.  

Não se estuda nem se documenta substancialmente uma língua descrevendo apenas 

seu sistema intralinguístico e os aspectos gramaticais de análise, porque uma língua não existe 

por si só, não é autossuficiente, não subsiste, nem é homogênea. As línguas não existem sem 

seus falantes, que possuem a missão de vivificar e preservar os usos linguísticos, portanto é 

de suma importância que as pesquisas linguísticas versem sobre os sujeitos, seus costumes, 

suas experiências e sua realidade psicológica. Institui-se, então, que a Linguística compõe o 

rol dos estudos sociais e que somente na interrelação e no contato profícuo entre as ciências 

dessa área que o conhecimento humano se materializa, se consolida e se renova.   

D 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

118 

Há muitos trabalhos de descrição linguística sobre a realidade dialetal do Rio de 

Janeiro e da Bahia (vide os trabalhos de pesquisa do Atlas Linguístico do Brasil), contudo há 

poucos que levam em conta o contato inter e intradialetal desses estados, sobretudo das regiões 

de seu interior e periferia, no caso desta pesquisa, Baixada Fluminense e Recôncavo Baiano. 

Quase não se encontram, na historiografia bibliográfica desses estudos, trabalhos que versem 

sobre a realidade linguística do Brasil em contato com línguas africanas ou variedades de uma 

língua portuguesa negra, encontrada em diversas partes do estado, como em terreiros de 

candomblé, comunidades quilombolas e outros territórios negros como as favelas. Além disso, 

este trabalho justifica-se por sua abordagem original, pois nunca se estudou a linguística dos 

terreiros de candomblé jeje e raros são os trabalhos sobre o contato entre línguas africanas e 

variedades de uma língua portuguesa negra. 

Nesta seara, se afilia este trabalho de investigação sobre a realidade linguística do 

Candomblé, que, por sua vez, pode ser compreendido como território remanescente de 

quilombo, de resistência negra e de manutenção da cultura africana e afro-brasileira. 

Baseando-se no fato de que se precisa dar a nós mesmos nossa agência, como sujeitos 

participativos da construção de nossa história, da história do Brasil, esta pesquisa caminha em 

um processo de reconstrução do ser negro a partir do compartilhamento, do reconhecimento 

e do respeito à coletividade ancestral e humanizada em territórios pretos afrodiaspóricos e 

contra a corrente colonial de tentativa de apagamento de nossa memória. Usam-se as armas 

do inimigo em defesa e contra-ataque ao bem maior, à manutenção da riqueza da 

amcestralidade linguística, cultural e social, através da confluência de práticas circulares 

(começo, meio e começo), no estilo Sankofa21, reconhecendo a oralidade como primordial 

mecanismo de fortalecimento de nosso povo, que se constitui por trajetórias rotacionais e 

remissivas e não teorias engessadas que buscam padrões, pureza e homogeneidade. 

 

 

 

 

 

 
21 De acordo com a sabedoria popular e com a filosofia africana, Sankofa (etimologia: san (voltar, retornar), ko 
(ir) e fa (olhar, buscar e pegar)) é um símbolo Adinkra (Gana, África) representado como um pássaro mítico que 
voa para frente, tendo a cabeça voltada para trás e carregando no seu bico um ovo, o futuro. Também se apresenta 
como um desenho similar ao coração ocidental e nas grades de muitos portões e portas de ferro de casas do 
Brasil. Assim, tem-se a máxima: “nunca é tarde para voltar e apanhar aquilo que ficou atrás”. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

119 

DISCUSSÃO TEMÁTICA 

 

 Esta pesquisa traz discussões e análises linguísticas e socioculturais sobre questões que 

relacionam elementos dos estudos sobre Africanidade com base nos pressupostos da 

Sociolinguística de Contato e da abordagem autoetnográfica das ciências sociais. Sobre o 

aporte teórico, se pode afirmar que Weinreich (1953) inaugura a temática com esta 

denominação específica de Contato, mas sabe-se que há muitos trabalhos anteriores com 

enfoque contrastiva e comparativo entre línguas ou dialetos, como o de Bopp (1816) sobre o 

sistema de conjugação da língua sânscrita em comparação com o das línguas grega, latina, 

persa e germânica; o de Humboldt (1838), que tratava sobre a diversidade da estrutura da 

linguagem humana e sua influência sobre o desenvolvimento espiritual da humanidade, em 

que concebia a língua sob a perspectiva do indivíduo, do modo como ele recebe as sensações 

do mundo; Schleicher (1862) com os estudos comparativos das línguas indoeuropeias e 

Schuchardt (1885), que defendia “a inclusão do espontâneo” na língua, a heterogeneidade na 

essência dos idiomas, tratando a gramática a partir das influências externas e não somente de 

regras internas, conforme defendiam os neogramáticos.  

 Para esses autores a língua já estava sendo observada e analisada como produto social 

do meio, através, sobretudo, do método histórico-comparativo, mas só com o advento da 

sociolinguística de contato que esse e outros aspectos se desenvolveriam com maior destaque, 

com Uriel Weinreich (pioneiramente), mas também com William Labov, Charles Ferguson, 

Joshua Fishman, Einar Haugen, Heinz Kloss, Peter Trudgill, Suzanne Romaine, entre outros. 

Em consonância à teoria deste trabalho, adota-se a abordagem metodológica da 

autoetnografia, termo cunhado por Carolyn Ellis em seu livro The Ethnographic I: A 

Methodological Novel About Autoethnography, de 2004. Em Ellis (2004) observa-se que a 

autoetnografia se desenvolveu a partir de abordagens mais tradicionais da pesquisa qualitativa, 

como a etnografia e a história oral e é influenciada por perspectivas pós-coloniais. Nesse 

desenho metodológico, o pesquisador utiliza sua própria experiência pessoal como parte de 

seu objeto de estudo, a partir de uma reflexão crítica sobre sua vivência e buscando 

compreender questões mais amplas relacionadas a grupos linguísticos, sociais, culturais e 

históricos dos quais ele faz parte. 

 A escolha de tal metodologia para essa pesquisa linguística também pode ser vista 

como uma forma de desafiar a hegemonia dos métodos tradicionais investigativos, que com 

muita frequência privilegiam a objetividade exacerbada e a neutralidade cega, em detrimento 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

120 

da subjetividade constitutiva dos seres que formam um corpo social, um coletivo que preza 

pelas experiências pessoais compartilhadas entre si. Ao valorizar a perspectiva do pesquisador 

como fonte legítima de conhecimento, a pesquisa autoetnográfica na linguística pode 

contribuir para uma maior diversidade epistemológica na área, rompendo com o tão enraizado 

paradigma positivista, cartesiano, sistemático e engessado, que coloca tudo em séries 

individuais, imutáveis, sem influência de fatores externos e que não se correlacionam nem 

dialogam entre si, entre séries/grupos. 

 Postulados como os da autoetnografia são movimentos intelectuais que constroem o 

falar de si, o dizer-se com fins de resistência em um campo de análise de dados assumidamente 

subjetivo. A partir de Versiani (2005, p. 19) que diz: “há uma tendência ao apagamento da 

presença do sujeito nos discursos produtores de conhecimento considerado formal”, 

questiona-se práticas falaciosas e problemáticas de desejos de neutralidade, típicas do que se 

sacralizou como discurso acadêmico (lê-se aqui discurso ocidental, do norte global, branco, 

masculino, da classe alta/da norma culta, heterossexual, cristão, europeu e colonizador, porque 

possuir estas características é no que se configura a academia em sua essência, de suas origens 

aos dias de hoje, de forma geral [sabendo que a exceção prova a regra]).   

Assumem-se os riscos a críticas conservadoras, na confiança de uma prática intelectual 

mais viva, que não deixa de ser intelectual porque não segue o paradigma positivista ou 

qualquer outro viés analítico fundacional das ciências. Este trabalho apoia-se no paradigma 

contracolonial dos povos originários, da africanidade e dos povos autóctones, das primeiras 

civilizações da Terra, dos primeiros pensadores da Humanidade como Imhotep. Além disso, 

apoia-se na importância do conhecimento e da sabedoria popular dos povos ameríndios 

astecas, maias e incas com a força estratégica e de resistência de Tupac Amaru e a 

espiritualidade milenar indiana, com a trimúrti, as três formas do ser, Brahma, Vishnu e Shiva, 

que simbolizam respectivamente a criação, a conservação e a destruição/renovação, indicando 

à noção de circularidade já dita anteriormente. Imhotep foi o primeiro médico, filósofo e 

arquiteto da história, ele foi o idealizador da primeira pirâmide de Kemet (Egito) e deixou 

como legado mapas de constelações e a ideia de energia vital, alinhamento dos chacras, como 

caminho alternativo de cura integral. Imhotep viveu durante o Antigo Império Egípcio, entre 

os anos de 2686 – 2613 a.C, possuía o título de nobre hereditário e seu nome significa aquele 

que vem em Paz. 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

121 

 

Figura 1: Estatueta de Imhotep, 332-30 a.C, Período 
Ptolomaico. (Fonte: Metropolitan Museum of 
Art/Domínio Público). 

 

A produção de conhecimento dessas culturas ocorre de maneira cíclica e subjetiva, 

sobretudo pelo ciclo que é compreendido pelo passado como força propulsora do presente e 

único tempo existente, pois a última palavra dita agora neste segundo já passou e constitui-se 

como passado. Já o aspecto do fator subjetivo, compreendido não através da concepção 

ocidental egóica de individualidade, mas de valorização dos sentidos, sensações e sentimentos 

do ser, que são compartilhados em comunidade, tendo o fator coletivo como o maior pilar da 

subjetividade, a coletividade vista como um mosaico da construção de saberes e fazeres de 

cada sujeito de um povo. Toda essa ação, “que ensaia com saber e sabor a difícil travessia 

entre gestos subjetivos, atos empíricos e opções de sua descrição e teorização” (VERSIANI, 

2005, p. 13), é uma produção autoetnográfica e sabe-se que está ganhando cada vez mais 

espaço e aderência no meio acadêmico nas perspectivas contracoloniais, tratando-se de uma 

prática na qual se unem teorização intelectual transdisciplinar, empreendimentos analíticos 

não-canônicos e, fundamentalmente, re/desaprendizagens de si.  

A partir disso, nesse vazio de estudo científico é que se deseja observar, analisar e 

divulgar este estudo. Baseando-se em Spivak (2010, 86), que diz “devemos acolher também 

toda recuperação de informação em áreas silenciadas, como está ocorrendo na antropologia, 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

122 

na ciência política, na história e na sociologia”, este trabalho busca colaborar para a inserção 

da Linguística nesse rol de ciências que são, de fato, humanizadas e conscientes racialmente. 

Esta pesquisa configura-se como uma voz de dentro dessas comunidades negras tradicionais, 

que foram e são silenciadas historicamente, sobretudo na academia, pois sim pode o 

“subalterno” falar. Ademais, este trabalho – guiada pelo cumprimento e difusão da Lei nº 

10.639/03, que torna obrigatório o ensino da História e Cultura da África e Afro-brasileira nas 

escolas, em todas as disciplinas da educação básica - objetiva ser referência para a promoção, 

o fomento e a preservação das manifestações culturais negras.  

Desse modo, analisa-se a situação etnolinguística de comunidades-terreiros de 

Candomblé jeji mahi do Brasil. Essa vertente das religiões de matriz africana tem sua origem 

na atual República do Benim (antigo Daomé), área de etnia fon, na costa oeste africana. Nestas 

comunidades, estão presentes o português, como língua de superestrato, e o fɔngbé (origem 

Benim), o yorùbá (origem Nigéria) e o kimbundu (Origem Angola), como línguas de 

substrato. Baseando-se em Couto (2002), a língua destas comunidades pode ser descrita como 

um anticrioulo, pois apresenta o léxico de línguas africanas e a gramática do português, 

derivando de intensa erosão linguística, não sendo língua materna de ninguém dentro da 

comunidade, mas possuindo o status de língua sagrada, código secreto destinado somente aos 

iniciados ao culto ancestral.  

Baseando-se em Mudimbe (2013, p. 26), que discute sobre o etnocentrismo 

epistemológico, “a crença de que cientificamente não há nada para aprender com os negros, a 

menos que já seja do ou venha do branco”, esta pesquisa surge a partir da necessidade urgente 

de investigação científica sobre estes territórios pretos marcados pelo contato, principalmente, 

entre as línguas fon e portuguesa. Em relação ao uso linguístico do Fongbè em terras 

brasileiras, sabe-se, a partir da experiência pessoal do pesquisador, que é iniciado ao culto em 

uma casa tradicional, que esta língua é fortemente encontrada em terreiros de candomblé jeji 

maxi, de origem ewe-fon, do Benim/Togo, até os dias de hoje. Os praticantes desta fé falam 

em fongbè (principalmente no nível lexical), sobretudo para manter segredos, preservar o 

sagrado. Muitas vezes, na história do povo fon essa era uma estratégia de proteção de seus 

valores e sua riqueza simbólica, não informar nada ao estrangeiro, não passar nada ao 

diferente, ao estranho, ao branco, porque esse bem nas mãos erradas poderia ser deteriorado 

e extinguido, intencionalmente, pois até então brancos eram vistos, pelas suas práticas 

históricas, como inimigos, algozes, o sinônimo de dor e perdas para o povo negro.  



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

123 

Sobre as comunidades de prática investigadas, cabe informar que inicialmente o 

contato se dá com os principais e mais tradicionais terreiros deste segmento de religião de 

matriz africana, alguns com fundação em cerca de 1680. São eles: Zògbódó Bògún Màlé 

Sɛ̀jáhùnɖé (Roça do Ventura, instituída pelos africanos Ludovina Pessoa, Seu Tixareme e Seu 

Zé do Brechó, em Cachoeira-BA), Zògbódó Bògún Màlé Hundó (Terreiro do Bogun, também 

instituída pelos africanos Ludovina Pessoa, Seu Tixareme e Seu Zé do Brechó, em Salvador-

BA) e, mais tarde, o novo terreiro tradicional ao vodun Sakpata, o Hùnkpámè Ayíonò 

Hùntoloji (Inaugurado por Gàyakú Luiza de Oyá, sob as mãos de Doné Romana de Kposu 

com a ajuda de muitas vodunsì (pessoas iniciadas ao culto) do Seja Hundé e do Bogun, em 

Cachoeira-BA).Vale ressaltar que o Acè Kpo Eji (Terreiro Cacunda de Yayá, edificada pela 

africana Gàyakú Satu) foi um terreiro criado no tempo daqueles dois primeiros citados, mas 

que infelizmente não prosseguiu a dinastia, com a dissipação de seus descendentes. Assim, os 

africanos jeje antigos tiveram o intuito de criar três grandes casas, uma para cada panteão de 

vodun Dan, Hevioso e Sakpatá. 

Outro dado histórico importante a ser mencionado, com base nos estudos e nas 

pesquisas de Carvalho (2006) e Parés (2007), trata-se da unificação da Roça de Cima à Roça 

do Ventura, dando origem ao que hoje conhecemos como Kwe Seja Hunde. Inicialmente eram 

duas roças vizinhas, tendo aquela um vínculo grande com o calundu da rua do pasto, com o 

Obitedô (quilombo Obá Tedô, dirigido por Tiraxeme, localizado na antiga estrada de Belém 

acima da Recuada e primeiro espaço onde se estabeleceram os fundamentos da nação jeje de 

Cachoeira) e com a Casa Estrela (localizada no centro de Cachoeira, rua Ana Neri, n 41, era 

o quartel-general da comunidade negra jeje, sede de Irmandades negras católicas e onde se 

iniciavam os novos membros da religião que faziam as obrigações rituais no Obitedô). 

Posteriormente, entra-se em contato com três terreiros do Rio de Janeiro, um terreiro 

filial a cada casa matriz da Bahia citadas acima. São eles, o terreiro de Hùngbónò Dado de 

vodun Olisá, Hùnkpámè Danmifidó (descendente da Roça do Ventura, Zògbódó Bògún Màlé 

Sɛ̀jáhùnɖé), o terreiro de Hùngbónò Antony de vodun Odé, Kwèrègbètán Kpósú Húnjèkán 

(descendente do Terreiro do Bogun, Zògbódó Bògún Màlé Hundó) e o terreiro de Mèjitó 

Marcos de vodun Gbésèn, Hùnkpámè Hùndàngbèna (descendente do Terreiro de Gàyakú 

Luiza, Hùnkpámè Ayíonò Hùntoloji). 

Assim, a partir de uma delimitação geográfica e demográfica das comunidades de 

práticas mencionadas, esta pesquisa se baseia nos dados linguísticos dos terreiros: 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

124 

1. Zògbódó Bògún Màlé Sɛ̀jáhùnɖé (Roça do Ventura), fundado em 1858 (ramificação da 

antiga Roça de cima, cuja liturgia remonta ao século XVIII), cidade Cachoeira, Recôncavo da 

Bahia. Possui cerca de 30 membros. 

2. Zògbódó Bògún Màlé Hundó (Terreiro do Bogun), fundado em 1719, bairro Engenho Velho 

da Federação (uma das maiores favelas da cidade), cidade Salvador, Capital da Bahia. Possui 

cerca de 30 membros. 

3.  Hùnkpámè Ayono Huntoloji (Runtoloji), fundado em 1952, Cachoeira, Recôncavo da 

Bahia. Possui cerca de 30 membros. 

4. Hùnkpámè Danmifidó, sub-bairro favela Carobinha, bairro Campo Grande, Zona Oeste do 

Rio de Janeiro. Possui cerca de 100 membros.  

5. Kwèrègbètán Kpósú Húnjèkán, fundado em 15/04/2012 por Sinhá Tókwènsì, Deré do 

Bogun e do 3º barco de Doné Hunhó, localizado atualmente no sub-bairro Rancho Fundo, 

bairro de Santa Rita, cidade Nova Iguaçu, Baixada Fluminense do Rio de Janeiro. Possui cerca 

de 30 membros. 

6. Hùnkpámè Hundangbena (Ninho da Serpente), fundado em 09/01/2011 por Gàyakú Regina 

de Avimaje, sobrinha carnal e herdeira legítima do trono de Gàyakú Luiza, bairro localizado 

em Jardim Barro Branco, distrito Imbariê, cidade Duque de Caxias, Baixada Fluminense do 

Rio de Janeiro. Possui cerca de 100 pessoas. 

 

DESENHO METODOLÓGICO 

 

 O foco de investigação desta pesquisa é interdisciplinar, seja pelo viés histórico, 

político e de contato linguístico que há no processo de escravização de negros africanos 

multilíngues, seja pelo viés social e da configuração de comunidades de práticas 

antropologicamente situadas (ECKERT, 2000). 

  Desse modo, sabendo que o conjunto de técnicas de coleta e de análise de dados se 

molda a partir dos objetivos específicos de cada pesquisa, esta pesquisa pode ser caracterizada 

de cunho etnográfico, com análise documental e de descrição linguística, com ênfase no nível 

lexical.  

  Em relação ao corpus (1) Documentação dos arquivos da Irmandade do Senhor Bom 

Jesus dos Martírios, observam-se os livros do Compromisso da referida Irmandade, 

destacando, principalmente, as características linguísticas e, em paralelo, os aspectos 

culturais, sociais e antropológicas dos membros negros africanos de nação Jeji Maxi.  



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

125 

Esta pesquisa documental se refere aos arquivos da Irmandade do Senhor Bom Jesus 

dos Martírios, associação dos irmãos negros africanos jeji que foi fundada em 1765, ereta no 

Convento de Nossa Senhora do Monte do Carmo, Cidade de Cachoeira, Recôncavo da Bahia. 

Será analisado, principalmente, o livro de assentamento e a ata da Irmandade do Senhor Bom 

Jesus dos Martírios, que deu origem à famosa Irmandade da Boa Morte.  

  Sobre o corpus (2) Documentação dos arquivos pessoais dos sacerdotes do culto 

ancestral, analisa-se parte do vocabulário de terreiro, categorizando-o em grupos temáticos e 

dando as possíveis traduções ao português, de acordo com os ensinamentos dados pelos mais 

velhos nas comunidades em questão. Serão observados os itens lexicais e as expressões 

idiomáticas das línguas africanas presentes nesses documentos, de acordo com o conceito de 

etnoterminologia.  

  A partir da coleta desses arquivos pessoais dos representantes principais do culto, 

poderá se observar melhor em que estágio de preservação linguística estão as línguas africanas 

e até que ponto há interferências de outras línguas, como o português, o francês e o árabe. Já 

se tem em mãos do pesquisador alguns dados cedidos pela sacerdotes, suas anotações sobre 

vocabulário diverso, rezas e cânticos. (In)felizmente alguns trechos terão de ser omitidos pela 

não-autorização da divulgação de determinadas informações do culto, que é genuinamente 

restrito, haja vista a premissa basilar o sagrado é segredo.   

 

ANÁLISE DE DADOS INICIAIS 

 

Analisam-se partes do livro do Compromisso da Irmandade Bom Senhor Jesus dos 

Martírios, ereta no convento de Nossa Senhora do Monte Carmo, na cidade de Cachoeira - 

Recôncavo da Bahia - em 1765, pelos pretos da Nação Gege, destacando, principalmente, as 

características linguísticas e, em paralelo, os aspectos culturais, sociais e antropológicas dos 

membros negros africanos de nação Jeji Maxi. 

  As Irmandades de Homens Pretos fizeram parte do cotidiano da Bahia Setecentista e 

eram controladas por africanos e crioulos. Essas irmandades buscavam ajudar os irmãos com 

a demonstração de sua fé sincrética entre catolicismo e candomblé, através de manifestações 

culturais como festas, procissões e ritos fúnebres.  A irmandade do Bom Senhor Jesus dos 

Martírios, fundada pelos Jeji, uma nação africana que englobava os maxi, mina, mudubi, 

savalu e mussurumi e que convivia com outras nações como ao nagos, os bantu e os sudaneses, 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

126 

buscava acima de tudo estar perto dos indivíduos de uma mesma nação, objetivando a união 

e a solidariedade entre seu grupo étnico-racial.  

Neste documento analisado constam as obrigações que os irmãos tinham com a Irmandade, 

os cargos e suas atribuições, a organização e a participação nas festas e, sobretudo, a 

regulamentação administrativa da Irmandade. Assim, analisam-se e discutem-se os modos de 

vida social dos membros dessa agremiação, observando o perfil antropológico, político, 

econômico e sociocultural desses irmãos pretos Jeji com base nas fontes históricas 

encontradas. Desse modo, analisa-se o perfil linguístico, uma vez que nesta pesquisa a 

Linguística é concebida como mais uma ciência social e a noção de língua perpassa 

substancialmente os componentes científicos das Humanidades mencionados acima. 

 

 
Figura 2: Compromisso da Irmandade. (Fonte: Arquivo do 
presidente da Irmandade cedido à pesquisa). 

 

No início do livro há o seguinte dizer latino Inillo tempore: Postquam confummati funt 

dies ohto, ut circunderetur peur: vocatum eft nomem ejus Jefus, quod vocatum eft ab Angelo 

priufiquam in utero conciperetur, que, de modo geral, significa que naquele tempo, depois de 

alguns dias se pôde invocar o nome de Jesus, juntamente com o anjo purificador do útero de 

sua concepção.  Por este trecho, pode-se analisar a filiação total ao Catolicismo que estes 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

127 

negros africanos precisavam demonstrar. Era preciso possuir a devoção a santos católicos, ser 

homem de boa fé e boa conduta para ser respeitado na sociedade setecentista.  

Na figura 2, tem-se a apresentação do livro da Irmandade, com as informações de 

região geográfica (Villa de Nossa Senhora do Rosário da Cachoeira, que hoje equivale ao 

município de Cachoeira-BA), o ano de fundação (1765) e a especificação da etnia e raça dos 

membros da associação.  

 Seguindo a observação das três funções da filologia – adjetiva, substantiva e  

transcendente,  percebe-se nesta análise a importância principal da codicologia, que é a 

disciplina filológica que tem por objeto o códice, ou seja, o livro manuscrito, além do apoio 

do critério filológico de contextualização histórica ao perceber a citação do ano de datação do 

documento. 

 

 
Figura 3: Evidência de autoria. (Fonte: Arquivo do presidente da 
Irmandade cedido à pesquisa). 

 

Na figura 3, o critério filológico de análise adotado se refere à etapa de autoria. No 

documento consta o nome do presidente José Maria Belchior. Este senhor é uma figura 

popularmente conhecida pelas comunidades de terreiro jeji de Cachoeira como Zé do Brechó, 

salakó (aquele que nasceu com o cordão umbilical preso ao pescoço). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

128 

Sabe-se que as irmandades tinham uma forte organização hierárquica, que pode ser 

percebida pela composição da mesa, ficando cada irmão a cargo de uma função determinada 

e específica, fato que repercute até hoje nas comunidades-terreiro de candomblé jeji maxi, em 

que a Gàyakú/Hùngbónò ou a Doné/Doté ou a/o Mejitó assumem a posição de líder daquela 

comunidade associativa e seus filhos e descendentes lhes devem respeito, admiração e 

submissão, até certa medida. 

A seguir, há um exemplo de um documento do acervo pessoal de uma das sacerdotisas 

dos terreiros investigados, nesse caso, Gàyakú Regina de Avimaje, do Terreiro Hùnkpámè 

Huntoloji.  

 

 
Figura 4: Língua do Gêge. (Fonte: Acervo pessoal). 

 

Na figura 4, pode-se observar uma categorização léxico-semântica do vocabulário em 

animais e frutas. Além disso, em outras partes do documento notam-se também outras 

categorias de substantivos, como partes do corpo, utensílios de casa e alimentação.  

A seguir, na tabela 1, há as principais palavras relacionadas às áreas temáticas (1) 

Alimentação, (2) Partes do corpo e (3) Fauna/Flora do vocabulário dos terreiros aqui 

estudados. Foi necessário fazer um recorte para este trabalho, pois posteriormente a totalidade 

dos dados será publicada como resultado de pesquisa da Tese de Doutoramento do autor.  

Neste breve glossário, os critérios de classificação léxico-semântico foram seguidos, 

desde a organização por grupo de itens lexicais de mesmo domínio cognitivo e campo 

semântico à designação entre parênteses da origem do vocábulo, se é de origem fongbè (língua 

da nação Jeje), yorubá (língua da nação Ketu/Nagô) ou bantu (kimbundu, kikongo, umbundu, 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

129 

línguas da nação Congo-Angola). Além disso, foi colocada a tradução ao português ao lado 

da palavra de língua africana utilizada na roça de candomblé.  

 

 VOCABULÁRIO DE TERREIROS JEJE MAHI 

Alimentação Partes do corpo Fauna/Flora 

1 mavé (fon) acaçá itá (fon) cabeça avun (fon) cachorro 

2 cucuruesin 

(fon) 

ovo eti (yoruba) orelha auí (fon) gato 

3 frevi (fon) quiabo afó (fon) pé adié (yoruba) galinha 

4 oran (fon) manteiga ofó (yoruba)  boca akikó 

(yoruba) 

galo 

5 lobassa (yor.) cebola vi (fon) dedo êlê (yoruba) pombo 

6 arikun (fon) feijão oló (fon) mão agutan 

(yoruba) 

carneiro 

7 arefin (fon) farinha nokun (fon) olho pepeié (fon)  pato 

8 areia (fon) arroz ekanã (fon) unha degun (fon) camarão 

9 oín (yoruba)  mel pakó (fon) costas ajapá 

(yoruba) 

cágado 

10 epô (yoruba) azeite adun (fon) dente agruzá (fon) porco 

11 ahan (fon) cachaça dé (fon) língua dan (fon) cobra 

12 amakró (fon) café okan 

(yoruba) 

coração imbuê (bantu) boi 

13 dengué (bantu) mingau nodun (fon) osso amã (fon) folha 

14 jessupó (fon) açucar jiká (fon) ombro atin (fon) árvore 

15 zeperê (fon) sal aiá (yoruba) peito esin (fon) água 

Tabela 1: Vocabulário de terreiro “Alimentação”, “Partes do corpo” e “Fauna/Flora”. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

130 

 

  Além dessas 45 entradas lexicais, desses três grupos linguísticos, nesses terreiros de 

candomblé observam-se outros vocábulos que tem sua origem no francês e no árabe, como as 

expressões “petite”, que designa criança ou algo pequeno; “gbenoi”, que vem do benoît, 

abençoado em francês, e é utilizado para um determinado grupo de iniciados ao vodun dan 

pedir e tomar sua benção aos seus irmãos de fé; a expressão “majeroá”, que vem do francês 

manger roi, usado para quando se come e oferece o alimento a seus irmãos, fazendo alusão 

que naquela casa deve-se comer bem, como um rei; “merê”, que designa as mulheres da casa, 

as mães do culto, com origem na palavra mère do francês, que significa mãe e, ainda, 

“momimonger”, que equivale à fruta caju, fruto brasileiro, inexistente em terras africanas no 

período escravocrata e por isso a alusão à cor dele, clara, esbranquiçada, como de uma múmia. 

Assim, momie manger, comer a múmia. A seguir, é possível ver todas essas informações 

sistematizadas na tabela 2. 

 

VOCABULÁRIO DE TERREIROS JEJE MAHI 

 Língua do terreiro Origem francesa Tradução ao PB 

1 petite petit Criança, algo pequeno 

2 gbenoi benoît, A benção 

3 majeroá manger roi Servido? Bom apetite. 

4 merê mère Mulher, mãe 

5 momimonger momie manger caju 

    Tabela 2: Vocabulário de terreiro, contribuição da língua francesa. 

 

  Por fim, produziu-se o gráfico 1 para melhor explicitar algumas informações dos dados 

lexicográficos da tabela 1.  

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

131 

 
    Gráfico 1: Vocabulário de terreiro “Alimentação”, “Partes do corpo” e “Fauna/Flora”. 

 

Pode-se observar que dentre os 45 vocábulos analisados na tabela 1, 31 são de origem 

fongbè, 12 são de origem yorubá e 2 de origem bantu. Sendo assim, 70% dos itens lexicais 

são de origem jeje, 25% de origem Nago e 5 % de origem Congo-Angola. A partir disso, 

comprova-se a hipótese de que os yoruba tiveram muito mais tempo em contato com os fon 

no decorrer da história desses povos no território orinário dessas nações do candomblé, ou 

seja, na cidade de Cachoeira, no Recôncavo da Bahia. A influência bantu será mais expressiva 

nas casas yoruba do sudeste, no Rio de Janeiro e em Minas Gerais, onde esses dois grupos 

etnolinguísticos mantiveram maior tempo de convívio e troca simbólica. 

 

OBSERVAÇÕES FINAIS 

 

 Como produto da observação-participante do trabalho de campo, ouvindo os membros 

dos terreiros produzirem os vocábulos nesses 10 anos de convívio com estas comunidades e 

participação ativa e efetiva nos últimos 7 anos , esboçou-se uma importante consideração: o 

uso linguístico do fɔngbé – como língua ritual – manteve-se preservado porque os mais velhos 

recorriam a esse código linguístico em suas práticas sagradas, as quais eram protegidas na 

clandestinidade dos espaços mais diversos. Ou seja, a premissa de salvaguarda da língua do 

terreiro como um precioso bem simbólico, imaterial, foi comprovada e determinante para seu 

uso ainda permanecer vivo. 

Em curto prazo, considera-se que esta pesquisa contribui ao povo de santo, fornecendo 

um organizado mosaico de informações das línguas de terreiros jeje mahi, até então espaços 

multilíngues não estudados e muito menos observados em conjunto, por haver sempre 

1900ral

1900ral

1900ral

1900ral

1900ral

1900ral

1900ral

Alimentação Partes do corpo Fauna/Flora

Fongbé

Yorubá

Kimbundu



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

132 

problemáticas questões pessoais envolvidas entre seus membros. Desse modo, este trabalho 

fará o povo de terreiro suspirar de felicidade pela possibilidade concreta de união entre as 

casas irmãs e, sobretudo, cumprirá com o papel de toda pesquisa acadêmica, que é atravessar 

os muros da universidade, transpor os limites entre o científico e o social, relacionar 

intimamente esses dois construtos e criar uma efetiva e real contribuição para camadas 

periféricas e subalternizadas da população. 

Nessa perspectiva de observação e análise final deste estudo, em longo prazo, espera-

se que este trabalho contribua para minimizar o racismo estrutural na medida em que, ao trazer 

esse novo projeto científico para a academia, promova a valorização da heterogeneidade dos 

sujeitos e desloque o foco das pesquisas da universidade para as resistentes manifestações da 

potente cultura afro-brasileira.  

 

Referências 
 
BISPO, Antonio. Colonização, Quilombos. Modos e Significações. Brasília:INCTI/UnB, 2015 
[2007]. 
 
______. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Editora Ubu, 2023. 
 
BOPP, Franz. Über das Conjugationssystem der Sanskritsprache in Vergleichung mit jenem 
der griechischen, lateinischen, persischen und germanischen Sprache. Nebst Episoden des 
Ramajan und Mahabharat in genauen metrischen Uebersetzungen aus dem original texte und 
einigen Abschnitten aus den Veda’s. Herausgegeben und mit Vorerinnerungen begleitet von 
Dr. K. J. Windischmann, Frankfurt am Main: Andreäische Buchhandlung, 1816. 
 
CARVALHO, Marcos. Gayaku Luiza e a trajetória do jeje-mahi na Bahia. Rio de Janeiro: 
Editora Pallas, 2006. 
 
COUTO, Hildo H. do. Anticrioulo: manifestação linguística de resistência cultural. Brasília: 
Thesaurus, 2002. 
 
ECKERT, Penelope. Linguistic Variation as Social Practice. Oxford, U.K.: Blackwell, 2000. 
 
ELLIS, Carolyn. The Ethnographic I: a Methodological Novel about Autoethnography. 
Lanham, Maryland: AltaMira Press, A Division of Rowman & Littlefield Publishers, 2003. 
 
HUMBOLDT, Wilhelm von. Uber die Verschiedenheit des menschlichen Sprachbauesund 
ihren Einfluss auf die geistige Entwickelung des Menschengeschlechts. Berlim: Konigliche 
Bibliothek, 1836. 
 
MUDIMBE, Valentin-Yves. A invenção de África. Gnose, Filosofia e a Ordem do 
conhecimento. Lisboa/Luanda: Edições Pedago/Edições Mulemba, 2013. 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

133 

PARES, Nicolau. A formação do candomblé: história e ritual da nação jeje na Bahia. São 
Paulo: Editora da UNICAMP, 2006. 
 
SCHLEICHER, August. Compendium der vergleichenden Grammatik der indogermanischen 
Sprachen. Stuttgart: J. B. Metzler, 1862. 
 
SCHUCHARDT, Hugo. Ueber die Lautgesetze. Gegen die Junggrammatiker. Berlin: 
Oppenheim, 1885.  
 
SPIVAK, Gayatri C. Pode o subalterno falar. Tradução: Sandra Regina G. Almeida, Marcos 
P. Feitosa e André P. Feitosa. Belo Horizonte: Editora da UFMG, 2010. 
 
VERSIANI, Daniela Beccaccia. Autoetnografias: conceitos alternativos em construção. Rio 
de Janeiro: 
7Letras, 2005. 
 
WEINREICH, Uriel. Languages in Contact. The Hague: Mouton, 1953. 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

134 

Capítulo VII 
 

 

 
ENCONTROS CULTURAIS: A MISTURA DE IDENTIDADES NA OBRA AY KAKYRI 

TAMA: EU MORO NA CIDADE, DE MÁRCIA KAMBEBA 
 

DOI 10.5281/zenodo.10511484 

 

Maurício Rodrigues 
Jessica Campos 

 

Introdução 
 

 literatura poética desempenha um papel fundamental ao compartilhar a 

subjetividade do autor, tornando-se um meio de comunicação capaz de dar 

voz a diferentes povos, revelando suas identidades e as relações 

estabelecidas entre indivíduos de diversas culturas por meio da identidade e da diferença. 

Nesse contexto, a obra Ay Kakyri Tama: Eu moro na cidade (2018), escrita por Márcia 

Kambeba, destaca-se como um conjunto de 32 poemas que convidam o leitor a refletir sobre 

a identidade indígena em meio à vivência urbana. 

A autora, Márcia Wayna Kambeba, pertencente ao povo Omágua/Kambeba do Alto 

Solimões (AM), nasceu na aldeia Belém do Solimões, do Povo Ticuna, e atualmente reside 

em Belém (PA). Em seus poemas, ela retrata a importância de manter sua identidade indígena. 

Por meio de suas palavras, o leitor é levado a explorar as diversas camadas de identidade, 

levantando questões cruciais sobre pertencimento, preservação cultural e o confronto entre 

tradição e contemporaneidade. Essa ideia é esclarecida já na apresentação do livro, quando a 

autora afirma: 

A luta do povo Omágua/Kambeba e dos demais povos não se resume apenas 
a defender seus limites territoriais. Lutam também por uma forma de 
existência presente no modo diferente de viver, ver, sentir, pensar, agir e de 
seguirem construindo sua história, exigindo seus direitos, tendo como um 
dos objetivos o ensino da língua materna. (Kambeba, 2018, p.08) 

 

Fica evidente o objetivo da autora em reafirmar a identidade da população indígena 

diante do convívio com a cultura colonizada e colonizadora da cidade urbanizada. Essa obra 

A 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

135 

engloba narrativas que transmitem um sentimento de resistência e denúncia, pois nas 

entrelinhas é possível perceber as dificuldades enfrentadas pelos povos indígenas em 

preservar suas culturas em meio ao "encontro cultural", que muitas vezes acaba encobrindo a 

cultura do outro. A obra enfatiza a resistência dos povos Omágua/Kambeba e de outros povos 

indígenas na defesa de sua forma de existência e identidade. 

O presente artigo tem como objetivo analisar como a autora retrata os conceitos de 

identidade e diferença em sua obra, buscando preservar e reafirmar a cultura indígena frente 

às influências urbanas. A análise da obra proporciona espaço para reflexões sobre temas 

culturais, como o modo como o indivíduo lida com questões de pertencimento e como as 

tradições culturais se transformam para formar uma identidade híbrida que seja autêntica, 

através da obra. 

A análise da obra será realizada por meio do poema "Ay kakyri tama", que retrata o 

choque cultural entre o indígena e o homem branco. O poema explicita o diálogo cultural 

através da subjetividade do ser indígena presente na obra. Para embasar essa análise, serão 

utilizados teóricos dos estudos culturais, como Homi Bhabha (1998), Stuart Hall (2003) e 

Tomaz Tadeu (2000), juntamente com outros autores relevantes nessa área. 

A estrutura deste artigo segue a seguinte ordem, inicialmente, serão abordadas as 

teorias e os conceitos sobre identidade e diferença, apresentando os principais autores para 

uma melhor compreensão da análise que será realizada. Em seguida, será feita uma leitura 

atenta do poema, destacando versos e estrofes para análise, com apoio nos teóricos supraditos. 

O objetivo é evidenciar o foco deste estudo, que é a relação entre identidade e diferença e os 

resultados que surgem dessa interação. 

 

CONCEITOS SOBRE IDENTIDADE E DIFERENÇA 
 

Compreender a identidade humana é uma tarefa complexa, porém fundamental para o 

desenvolvimento social, uma vez que promove o reconhecimento da cultura do outro, 

valorizando a diversidade cultural presente em nossa sociedade. O estudo da identidade está 

intimamente relacionado à forma como nos percebemos e nos relacionamos com os demais, 

reconhecendo a heterogeneidade social. Por sua vez, a diferença se manifesta por meio das 

diversas expressões de identidade que existem no contexto social em que vivemos. 

Como mencionado anteriormente, compreender a identidade individual é de suma 

importância. No entanto, percebe-se que devido à colonização profundamente enraizada na 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

136 

psique humana, torna-se mais desafiador incorporar uma nova cultura, devido às diversas 

falácias disseminadas de maneira pejorativa, resultado da falta de interesse no assunto, 

causada pela persistência da colonização ao longo do tempo. 

Conforme delineado por Da Silva (2000), a identidade se define como a expressão da 

própria essência, refletida em declarações como: "sou homem", "sou negro", "sou 

heterossexual", "sou jovem". Nessa perspectiva, a identidade é delimitada, referindo-se 

exclusivamente ao indivíduo. Sob essa ótica, ela é percebida como algo constante e 

inalterável, uma espécie de "fato" sobre o sujeito. No exame da concepção da diferença. Ao 

contrário da identidade, a diferença é compreendida como a caracterização do outro, expressa 

em afirmações como "ela é italiana", "ela é branca", "ela é homossexual", "ela é velha", "ela 

é mulher". Em resumo, a identidade representa quem eu sou, enquanto a diferença refere-se à 

caracterização do outro. (Da Silva, 2000, p.74). 

Essa concepção da diferença como uma entidade existente, assim como a identidade, 

negligencia as relações de poder e as hierarquias sociais que permeiam as interações humanas. 

Fica evidente, a partir da perspectiva de Da Silva (2000), que a identidade e a diferença estão 

interligadas, pois quando um indivíduo se identifica como parte do grupo "x", implica que 

existem outros indivíduos que não pertencem ao mesmo grupo. Como afirma Da Silva: “Em 

um mundo imaginário totalmente homogêneo, no qual todas as pessoas partilhassem a mesma 

identidade, as afirmações de identidade não fariam sentido” (2000, p.75). 

Portanto, compreende-se que a identidade e a diferença são construídas por meio das 

interações sociais, permitindo uma troca cultural. Pratt (1999), aborda esse espaço de troca 

cultural como "zonas de contato": 

“Zonas de contato”, espaços sociais onde culturas díspares se encontram, se 
chocam, se entrelaçam uma com a outra, frequentemente em relações 
extremamente assimétricas de dominação e subordinação – como o 
colonialismo, o escravagismo, ou seus sucedâneos ora praticados em todo o 
mundo (Pratt, 1999, p.27). 

Pratt (1999) destaca que nessas zonas de contato, as culturas podem se chocar e se 

entrelaçar, resultando em uma mistura de elementos culturais. No entanto, é importante 

reconhecer que essas interações nem sempre são igualitárias, e muitas vezes há relações de 

poder desequilibradas, onde uma cultura domina e subordina a outra, isso nos faz refletir sobre 

a complexidade das relações culturais e a importância de abordar o diálogo intercultural de 

maneira respeitosa, valorizando as contribuições de todas as culturas envolvidas. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

137 

Bhabha (1998) defende a relevância do contato entre culturas diferentes, pois é nessa 

interação que emergem novas expressões culturais, desde que haja uma postura respeitosa em 

relação às diferenças. Sobre esse assunto, Bhabha argumenta: 

 

O que é teoricamente inovador e politicamente crucial é a necessidade de 
passar além das narrativas de subjetividades originárias e iniciais e de 
focalizar aqueles momentos ou processos que são produzidos na articulação 
de diferenças culturais (Bhabha, 1998, p.20). 
 

Essa perspectiva desafia a noção de existência de identidades puras ou essências 

culturais, destacando a natureza fluida da nova identidade que surge a partir das interações 

culturais, resultando no fenômeno conhecido como hibridismo. É importante ir além das 

noções fixas de identidade e valorizar os processos de interações que acontecem nessas 

fronteiras culturais. Bhabha (1998), enfatiza que esses momentos de articulação são ricos em 

possibilidades de transformação, desafiando a ideia de cultura estática.  

Ao abordar as identidades unificadoras e hegemônicas, Hall (1992) propõe uma nova 

abordagem para pensar essas culturas, argumentando: “Em vez de pensar as culturas nacionais 

como unificadas, deveríamos pensá-las como constituindo um dispositivo discursivo que 

representa a diferença como unidade ou identidade” (Hall, 1992, p.61-62).  

Assim como a perspectiva de Bhabha (1998), essa abordagem também questiona a 

noção de uma cultura nacional única e estável, reconhecendo a complexidade, diversidade e 

influências múltiplas que permeiam as culturas. Ela sugere que a identidade cultural não é 

uma entidade fixa, mas sim uma construção discursiva que busca unificar e representar a 

diversidade dentro de um contexto nacional. 

As perspectivas desses autores são de grande relevância para a próxima seção deste 

trabalho, juntamente com outros estudiosos que serão abordados. Ao compreender a dinâmica 

da identidade e da diferença, bem como a relação entre elas e o conceito de hibridismo na 

vivência cultural, é possível perceber como a identidade é representada na obra objeto deste 

artigo. 

 

ANÁLISE DA OBRA AY KAKYRI TAMA 

 
O poema Ay Kakyri Tama: Eu moro na cidade (2018), nos convida a refletir sobre a 

identidade e a diferença experimentadas por aqueles que vivem na cidade, mantendo ao 

mesmo tempo uma conexão com suas raízes culturais indígenas. Através de uma narrativa 

poética, o poema aborda diversos elementos que exemplificam a experiência dessa identidade 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

138 

e as complexidades da relação identitária que se estabelece em um contexto urbano, como 

pode ser observado na primeira estrofe: 

 

Ay kakyri tama 
Ynua tama verano y tana rytama 
Ruaia manuta tana cultura ymimiua 
Sany may-tini, iapã iapuraxi tanu ritual 
[tradução] 
Eu moro na cidade 
Esta cidade também é nossa aldeia 
Não apagamos nossa cultura ancestral 
Vem, homem branco, vamos dançar nosso ritual 
(Kambeba, 2018, p.24) 
 

Desde o início, o poema destaca a identidade da pessoa que reside na cidade. Ela 

expressa que a cidade também é sua aldeia, revelando uma consciência de pertencimento e 

uma tentativa de integrar a cultura ancestral na realidade urbana. Essa afirmação aponta para 

a ideia de que a identidade não é fixa, mas sim construída em relação ao ambiente em que se 

vive. 

Ou seja, um conjunto vivo de relações sociais e patrimônios simbólicos 
historicamente compartilhados que estabelece a comunhão de determinados 
valores entre os membros de uma sociedade, com cada uma das quais 
poderíamos nos identificar, ainda que temporariamente (Ritzel,2016 ,p.139). 

 

Essa perspectiva enfatiza a importância de reconhecer a diversidade de identidades 

culturais existentes em uma sociedade, permitindo que cada indivíduo se conecte e se 

identifique com diferentes grupos e valores ao longo de sua vida. A identidade cultural, 

portanto, é um processo contínuo de pertencimento e de relação com os outros, refletindo a 

complexidade e a fluidez das experiências humanas. 

A autora reforça a conexão com a cultura ancestral ao mencionar a importância de 

preservar sua cultura e trazer à tona rituais tradicionais. Ao convidar o homem branco para 

participar do ritual, há um diálogo entre a identidade indígena e a presença de outras 

identidades, indicando uma abertura para o reconhecimento e a valorização das diferenças 

culturais, Da Silva (2000) aborda a formação e negociação das identidades em um contexto 

cultural diverso.  

A personagem que reside na cidade, mas mantém sua identidade indígena juntamente 

com outras identidades, protagoniza uma narrativa que caminha em direção à criação de uma 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

139 

identidade híbrida, resultante da combinação de elementos culturais diversos em uma única 

identidade. A origem indígena da personagem se revela nas estrofes seguintes do poema, 

quando ela descreve sua vida na aldeia. 

 

Nasci na Uka sagrada 
Na mata por tempos vivi 
Na terra dos povos indígenas 
Sou Wayna, filha de Aracy 
Minha casa era feita de palha 
Simples, na aldeia cresci 
Na lembrança que trago agora 
De um lugar que nunca esqueci 
(Kambeba,2018, p.24). 
 

A narradora revela sua origem indígena ao mencionar que nasceu na "Uka Sagrada" e 

viveu na mata por um longo período. Essa conexão com a terra e com os povos indígenas 

estabelece uma base sólida para sua identidade, mesmo que agora ela resida em um ambiente 

urbano. Essa base é o que a diferencia de outras identidades, ao mesmo tempo em que reafirma 

sua própria identidade diante das demais diferenças, conforme argumenta Da Silva (2000), a 

identidade e a diferença são elementos interdependentes, influenciando-se mutuamente. 

A transição da vida na aldeia para a cidade é retratada como uma mudança 

significativa. A autora menciona que sua casa era feita de palha, destacando o contraste com 

a realidade urbana, onde a natureza é substituída por construções de pedra. Essa transformação 

física é um reflexo simbólico das mudanças vivenciadas pela narradora, que também afetam 

sua rotina e percepção de si mesma. Essas transformações são consequências da diáspora, que, 

conforme Hall (2003), resulta em uma multiplicidade de identidades. 

Hall (2006), ao abordar a relação entre identidade cultural e diáspora, destaca a 

importância da identidade como um processo contínuo de construção e negociação. No 

poema, a protagonista enfrenta o desafio de equilibrar sua identidade com as influências da 

sociedade urbana. Podemos considerar esse processo de negociação como uma forma de 

resistência cultural, pois ele preserva e valoriza sua cultura ancestral, apesar das pressões 

assimilacionistas da sociedade urbana. 

É possível perceber a hibridização da identidade nas seguintes estrofes: 

 

Meu canto era bem diferente 
Cantava na língua Tupi 
Hoje, meu canto guerreiro 
Se une aos Kambeba, 
aos Tembé, aos Guarani 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

140 

Hoje, no mundo em que vivo 
Minha selva em pedra virou 
Não tenho a calma de outrora 
Minha rotina também já mudou 
(Kambeba, 2018, p. 24). 
 

A identidade híbrida da narradora é enfatizada ao mencionar que seu canto era 

diferente, cantado na língua tupi. Essa diferença linguística ressalta sua conexão com sua 

cultura ancestral e seu desejo de preservá-la, ao mesmo tempo em que sugere, como resultado 

da diáspora, uma transformação em sua conduta. Esse momento no poema nos convida a 

refletir sobre as ideias de Hall (2006) quando aborda a construção da identidade: 

 

A identidade não é tão transparente ou desproblematizada como gostamos 
de pensar. Por isso, em vez de pensarmos na identidade como um facto, que 
encontra representação a posteriori em práticas culturais novas, talvez 
devamos pensar na identidade como uma "produção'; algo que nunca está 
completo, que é sempre processual e sempre constituído no quadro, e não 
fora, da representação. (Hall, 2006, p. 21) 

 

Ou seja, a identidade não é um fato pré-existente, mas sim uma produção contínua e 

em constante processo de formação. A identidade é construída no contexto das relações sociais 

e culturais, sendo influenciada pelas representações que são atribuídas a um indivíduo ou 

grupo. 

A união do canto guerreiro da narradora com outros povos indígenas, como os 

Kambeba, Tembé e Guaraní, revela a diversidade de identidades indígenas presentes na 

contemporaneidade, reconhecendo a riqueza dessas diversas identidades e valorizando suas 

contribuições para o surgimento de novas culturas. Essa relação entre identidade e diferença 

resulta em uma cultura híbrida, conforme sugerido pelo conceito de "entre-lugar" proposto 

por Bhabha (1998), que destaca: “Esses entre-lugares” fornecem o terreno para a elaboração 

de estratégias de subjetivação – singular ou coletiva – que dão início a novos signos no ato de 

definir a própria identidade” (1998, p.20). 

É possível perceber, nos dois versos analisados, que a personagem do poema encontra-

se em um espaço de troca cultural, representado como "zonas de contato" por Pratt (1999) e 

"entre-lugares" por Bhabha (1998). Essa perspectiva demonstra que esse processo não é 

estático, mas sim em constante transformação, de acordo com as relações estabelecidas pelo 

indivíduo.  



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

141 

A seguinte ideia reafirma o pensamento de Hall (2006) sobre o processo de surgimento 

de uma nova cultura:  

 

As interações do eu com o outro (entendendo esse outro também como um 
fator social) acontecem de diversas formas e são frequentes. As identidades, 
assim, não se fixam, não são construtos imutáveis, elas estão em constante 
mudança (Amaro, 2020, p.12). 

 

As interações sociais desempenham um papel fundamental na formação e 

transformação das identidades individuais e coletivas. Ao nos relacionarmos com os outros, 

somos expostos a diferentes perspectivas, valores, crenças e experiências, o que pode levar a 

uma reelaboração de nossa própria identidade. Essa perspectiva desafia as noções fixas de 

identidade e nos leva a refletir sobre a diversidade e a multiplicidade de identidades possíveis. 

Nas duas últimas estrofes, a personagem conclui enfatizando a importância de 

preservar sua identidade, mesmo diante do diálogo cultural presente: 

 

Em convívio com a sociedade, 
Minha cara de “índia” não se transformou 
Posso ser quem tu és 
Sem perder quem sou 
Mantenho meu ser indígena 
Na minha identidade 
Falando da importância do meu povo 
Mesmo vivendo na cidade 
(Kambeba, 2018, p 25). 
 

Na conclusão do poema, a narradora confronta o estereótipo negativo associado ao 

termo "índia", frequentemente utilizado de forma pejorativa no contexto urbano. Ela rejeita a 

ideia de perder sua essência indígena ao se relacionar com o outro, enfatizando a possibilidade 

de ser quem o outro é sem abrir mão de sua própria identidade. Isso evidencia o diálogo 

cultural híbrido resultante da interação entre identidade e diferença, reforçando a natureza 

relacional da identidade, construída em constante diálogo com outras identidades. 

O poema enfatiza a relevância de preservar a identidade indígena e manter vínculos 

com sua comunidade, mesmo em um ambiente urbano, onde podem surgir resistência para a 

cultura urbana em reconhecer e aceitar a nova cultura que se integra ao seu meio, bem como 

a cultura híbrida resultante dessa interação. Essa mensagem enfatiza a necessidade cultural, 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

142 

tanto individual quanto coletivamente, de preservar e afirmar identidades marginalizadas em 

um contexto de diálogo intercultural. 

 

Considerações Finais: 
 

O objetivo deste artigo foi analisar como a autora Márcia Kambeba retratou os 

conceitos de identidade e diferença em sua obra Ay Kakyri Tama: Eu moro na cidade (2018), 

reafirmando a cultura indígena diante da cultura urbana. O poema apresentou elementos e 

narrativas que possibilitaram compreender a formação da identidade híbrida, resultante da 

interação entre diferentes culturas e influenciada pela diáspora vivenciada pela personagem. 

Ao longo do poema, são evidenciadas as dificuldades enfrentadas pelo indivíduo 

indígena ao se inserir em uma sociedade com uma cultura distinta. A personagem ressalta a 

importância de preservar sua própria cultura como uma forma de resistência, além de apontar 

para a necessidade de conscientização social e respeito à alteridade dos povos indígenas. 

A análise desta obra revelou-se de extrema importância, uma vez que abordou temas 

relevantes dentro dos estudos culturais, como a diáspora vivenciada pelo indivíduo, neste caso 

específico, o indígena. Além disso, explorou questões amplamente discutidas, como 

identidade e diferença, e sua inter-relação no surgimento de uma nova cultura híbrida. É 

imprescindível adquirir conhecimento sobre esses temas e compreender como são abordados 

na literatura. 

 Isso ressalta a relevância da análise literária como ferramenta para desvendar, tanto 

para leitores acadêmicos quanto não acadêmicos, a importância de compreender essas 

questões culturais por meio da literatura, compreendendo como acontece os tipos de relações 

culturais, e como contribuem para a construção da sociedade, proporcionando uma reflexão 

mais profunda sobre a cultura do outro. 

 

Referências 
 

AMARO, Luiz Eduardo Rodrigues. Construindo Identidades. In: CAPAVERDE, Tatiana da 
Silva; AMARO, Luiz Eduardo Rodrigues; NOGUEIRA, Mara Genecy Centeno. Relações 
Identitárias e Intertextuais. UFRR, 2020. p. 11 - 15. 
 
BHABHA, Homi K. O local da cultura. Belo Horizonte: UFMG. Humanitas, 1998. 
 
DA SILVA, Tomaz Tadeu. Do livro: Identidade e diferença. Rio de Janeiro: Editora Vozes, 
2000 p. 73-102. Vozes, p. 73-102, 2000. 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

143 

HALL, Stuart; SOVIK, Livia. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo 
Horizonte: UFMG. Humanitas, 2003. 
 
HALL, Stuart. Identidade cultural e diáspora. Comunicação & Cultura, n. 1, p. 21-35, 2006. 
 
KAMBEBA, Márcia Wayna. Ay Kakyri Tama:eu moro na cidade. 2. ed. São Paulo: Pólen, 
2018. 
 
PRATT, Mary Louise. Os Olhos do Império. Relatos de viagem e transculturação. Bauru, 
EDUSC, 1999. 
 
RITZEL, Lusilene Mariano de Sá. Identidade Indígena da Amazônia Equatoriana. In: 
FERREIRA, Carlos Roberto Wensing; PISSINATTI, Larissa Gotti; Ferreira, Uryelton de 
Sousa (Org.). Pós-Colonialismos: uma leitura política dos textos literários. São Carlos: 
Scienza, 2016. p. 139 - 150.



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

144 

Seção III 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cidades e edificações 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

145 

Capítulo VIII 
 

 

 

ARRAIAL DE SÃO LUIZ E SANTA ANA DAS MINAS DO PARACATU: Alguns 
aspectos da formação urbana setecentista 

 
DOI 10.5281/zenodo.10511488 

 

Giselda Shirley da Silva 

 

Introdução 

 

o presente estudo, visamos apresentar elementos para responder a 

inquietações acerca da formação da malha urbana do arraial de São Luiz e 

Santa Ana das Minas do Paracatu, termo da Vila Real de Sabará, 

posteriormente, Paracatu do Príncipe e, atualmente, a cidade de Paracatu, no recorte específico 

das obras públicas e equipamentos urbanos construídos entre os anos de 1744 e 1772. 

Paracatu localiza-se na região Noroeste do estado de Minas Gerais e foi edificada em 

terras à margem esquerda do Rio São Francisco, na primeira metade do século XVIII, sendo 

contemporânea de outras povoações que foram palmilhando o território da capitania de Minas 

Gerais, uma das principais do território ultramar.   

Esta pesquisa é relevante para conhecermos alguns aspectos da formação urbana desse 

arraial/cidade que foi se despontando no sertão da capitania, possibilitando também relacioná-

lo a outros arraiais e vilas do ciclo do ouro na colônia portuguesa ultramarina, podendo 

fornecer pistas sobre a ocupação do interior e as dificuldades inerentes à formação urbana.  

Nesse sentido, percebemos a ocupação do território que se constituiu o termo da Vila 

de Paracatu do Príncipe e a formação do arraial como aspectos de relevância para compreender 

o estabelecimento de pessoas e da malha urbana na região. 

A criação do arraial foi um ponto representativo no movimento de ocupação do sertão 

mineiro, bem como a conexão estabelecida com a formação e desenvolvimento ocupacional 

do território goiano, que foi paulatinamente estruturado com a descoberta aurífera na região 

centro-oeste da colônia, que viria a constituir um espaço profícuo de atividade mineradora. 

N 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

146 

Assim, pensar na formação urbana do arraial levou-nos a formular algumas questões, 

entre as quais, elencamos: como se formou o arraial no que tange à ocupação do espaço 

próximo às áreas de mineração? Como foram construídas as obras públicas na estruturação 

desse território? Quem fez essas obras e quem as financiava? Quais eram os critérios adotados 

na sua construção?  

Partindo dessas questões formuladas, estabelecemos como objetivos: investigar como 

se formou o arraial e a ocupação das áreas próximas à mineração; verificar como foram 

construídas as obras públicas na estruturação desse território; identificar como eram essas 

obras e quem as construíam; conhecer quais obras públicas foram apregoadas e arrematadas 

nos leilões no período em estudo e os critérios adotados na sua construção. 

Metodologicamente, o estudo foi realizado na modalidade qualitativa, com análise 

documental do acervo Arquivo Público Mineiro (APM), mais especificamente, o livro das 

arrematações das rendas do Concelho do Arraial, remetido para a Vila de Sabará, Cabeça da 

Comarca, por ordem de seu Doutor Ouvidor. Nesse manuscrito, temos os pregões públicos 

realizados entre os anos de 1744 e 1782, nos quais há importantes informações sobre os 

pregões das obras públicas realizadas no arraial nesse período. Nesse livro, há outros pregões 

de obras públicas que não foram levados em consideração neste estudo, pois utilizamos, como 

critério de seleção dos documentos, aqueles que se relacionavam com as obras realizadas na 

área urbana da vila. 

Na tessitura narrativa, buscamos entrecruzar dados obtidos na pesquisa documental 

com a produção historiográfica, notadamente da história cultural e história urbana, 

estabelecendo um diálogo interdisciplinar, reverenciando a Clio, mas entendendo, também, 

que o historiador “pode iluminá-la com velas de outros altares”, tal como mencionou a 

Professora Maria Thereza Negrão de Mello (2002). 

Essas análises possibilitaram uma releitura da cidade, a partir do lugar e olhar da 

pesquisadora, partindo do entendimento de que é um espaço “alterado por aquilo que, dos 

outros, já se acha nele” (Certeau, 1994, p.110). 

 

Notas introdutórias sobre alguns aspectos da infraestrutura urbana do arraial de São 

Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu no século XVIII 

 

No Brasil, as cidades construídas no período colonial estão relacionadas com 
a história e o passado do país, se apresentando como símbolos de um 
período, representações de um contexto. Da estrutura urbana dessas antigas 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

147 

cidades coloniais brasileiras, nem tudo se conservou tal como era naquele 
período, já que a cidade acompanha o ritmo de cada tempo e, com ele, a 
dinâmica social.  

 

As questões relacionadas à formação das povoações setecentistas na região das Minas 

Gerais são um tema instigante, logo trazem muitas indagações. Todavia, o debate dessa 

relação possibilita diferentes modos de ver e interpretar aqueles espaços urbanos, sua 

estruturação, aspectos físicos e socioculturais.  

Para além da vertente histórica, precisamos entender a malha urbana das cidades 

coloniais no território das minas, na forma como elas se relacionavam com o meio ambiente, 

o relevo e a hidrografia do lugar em que foi estabelecida a povoação.  

Diversos historiadores defendem a ideia de formação espontânea das vilas coloniais, 

como uma das características do urbanismo português, principalmente no que se refere ao 

relevo, pois, no principiar das povoações da região das minas, essas povoações eram 

desenhadas em locais muitas vezes inadequados para a edificação das áreas urbanas, com 

terrenos desnivelados, tal como defendido por Holanda (1995) e Smith (2012). Bicalho (1998) 

afirmou que “as características ligadas à situação geográfica, aos aspectos conceituais e à 

própria morfologia urbana sofreram mudanças”. 

Firmino (2021), ao refletir sobre as cidades coloniais, valores e narrativas, afirmou que 

a criação das vilas na colônia ultramar, pelos portugueses, nas capitanias da região mineradora 

resultou da descoberta aurífera e causou uma “corrida ao ouro”, tanto de moradores da colônia, 

quanto do Reino. Esse fluxo migratório para a região de mineração nessa centúria provocou o 

surgimento e crescimento de áreas urbanas próximo dos riachos, córregos, rios e os morros; 

os rios foram espaços propícios, sendo locais onde o ouro de aluvião foi encontrado, bem 

como os morros próximos, onde se realizava a exploração mineral. Com a descoberta do ouro 

de filão, houve uma ocupação mais acentuada através da construção de ranchos e casas. 

Observamos, nesse sentido, a importância dos córregos e outros cursos de água nessas áreas, 

pois possuíam grande importância econômica, sendo fundamentais às técnicas de mineração 

e abastecimento da população. 

À semelhança do que aconteceu em outras povoações que surgiram na região das 

minas, a atividade mineradora foi, de certo modo, responsável pelo seu caráter urbano no 

principiar do arraial. A ocupação da área que foi se tornando o embrião do arraial e que hoje 

consiste no Núcleo Histórico de Paracatu foi se constituindo de forma espontânea, com aclives 

e vias públicas estreitas, com becos e largos. Dessa forma, podemos perceber a estreita relação 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

148 

entre a exploração aurífera, o caráter comercial que foi se estabelecendo e a urbanização, tal 

como ocorreu com outros arraiais contemporâneos de Paracatu no século XVIII, em Minas 

Gerais.  Como exemplo, citamos Vila Rica, atual cidade de Ouro Preto, anterior a Paracatu e 

cujo processo urbanizatório, segundo estudiosos da região, em seu princípio, deu-se de forma 

espontânea, resultando das soluções que seus moradores encontraram para superar as barreiras 

naturais ali existentes, como as serras, morros e os córregos. 

A formação dos arraiais e vilas coloniais foram objeto de estudo de diversos autores, 

entre eles, Sylvio de Vasconcelos e Suzy de Mello, os quais trazem características e elementos 

comuns à história de outras povoações da capitania, que tiveram a mineração como elemento 

fundante. 

No caso do arraial de São Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu, levantamos a 

hipótese de que a história não fugiu muito a esse contexto de formação de outros arraiais que 

surgiram nas áreas de mineração no interior da colônia. Há indícios de que um pequeno núcleo 

populacional tenha principiado antes do comunicado da descoberta aurífera em 1944, por José 

Rodrigues Fróis, por ser ali um caminho que dava acesso às minas de Goiás, sendo este 

conhecido por Picada de Goiás. Todavia, percebemos que o comunicado da descoberta de 

ouro nos córregos foi crucial para atrair milhares de pessoas para o lugar onde afirmaram ter 

encontrado o tão desejado metal. 

Esse aumento populacional foi mencionado por Gomes Freire de Andrade em 

correspondência à Coroa dando as boas novas referentes à descoberta. Nesse sentido, a 

descoberta aurífera foi decisiva para o estabelecimento do núcleo populacional e para a 

construção de casas de morada próximas às áreas de mineração, bem como para o desenho 

das vias públicas e, consequentemente, a feitura de obras de infraestrutura para os moradores, 

entre as quais, citamos as pontes e os chafarizes. 

A implantação de um espaço urbano foi fundamental para a construção das edificações 

civis e religiosas, instalação do comércio, dos equipamentos públicos e a posse simbólica do 

lugar. Silva et al. (2009) afirmaram que os calçamentos, as pontes, os chafarizes, as 

residências oficiais construídas de materiais perenes contribuíram para essa construção 

simbólica, marcando a presença visual e física do Estado Português. Nesse sentido, o papel 

desempenhado pelo concelho e o estabelecimento de suas rendas foi fundamental para a 

estruturação do arraial. 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

149 

Construções e obras públicas 

 

Fizemos um estudo no manuscrito Traslado do livro das arrematações das rendas do 

Concelho deste Arraial e Minas do Paracatu que vão remetido para a Cabeça da Comarca 

por ordem do Doutor Ouvidor da mesma, sendo este referente aos anos de 1744 a 1782. 

Nesse manuscrito, detectamos informações interessantes sobre o arraial de São Luiz e 

Santa Ana das Minas do Paracatu no período estudado.  

Estudando sobre a fundação e denominação dos núcleos populacionais da capitania de 

Minas, Fonseca (2011) detectou que “as povoações fundadas em Minas Gerais pelos primeiros 

colonos brancos eram designadas, principalmente, pelas palavras ‘arraial’ e ‘rancho’”. 

Esclareceu a pesquisadora que, em Portugal, o termo “arraial” significava acampamentos 

militares, ou feiras e quermesses. Já na colônia, a palavra designava uma povoação rústica, 

uma cidade em sua infância. Em Minas Gerais, Goiás e Mato Grosso, os arraiais eram os 

lugares onde havia sedes de concelho. O termo “povoação”, “tanto no Reino como na colônia, 

era um termo genérico, que podia se referir a todos os tipos de aglomerações, inclusive às 

cidades e às vilas” (Fonseca, 2011, p.28). 

Pensar na estruturação do espaço do arraial, nos equipamentos urbanos e na sua 

historicidade é uma forma de construir hipóteses e narrativas que possibilitem construir uma 

história recuada no tempo. A arrematação de várias obras públicas feitas na área urbana do 

arraial de São Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu (posteriormente, Paracatu do Príncipe 

e, por fim, Paracatu) proporciona algumas pistas para essa tessitura narrativa. Assim, ao 

estudar os processos de construção da área urbana e sua infraestrutura, temos condições de 

levantar hipóteses acerca da formação do núcleo urbano e a constituição de sua materialidade. 

A área urbana do arraial foi edificada próximo à área de extração aurífera, por 

exemplo, o Córrego Rico, o Córrego Pobre e o Morro Cruz das Almas, além da Picada de 

Goiás, condicionada pelas lavras auríferas e pelo caminho que dava acesso à capitania de 

Goiás. 

Localizada a oeste da capitania, região com rala urbanização, longas distâncias entre 

as poucas povoações, e com a falta de recursos financeiros para a execução/construção de 

obras públicas, a formação do arraial de outrora certamente encontrou muitos desafios. Faz-

se mister destacar ainda o Arraial dos Angolas, e o povoado de São Domingos. 

 

Com base nesse mapa e nos demais documentos consultados, pode-se 
imaginar, portanto, que o arraial de Santana até meados do século XVIII 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

150 

estivesse limitado ao Sul pelo Largo de Santana, a Leste pelo Córrego Rico, 
ao Norte pelo Largo do Rosário, e a Oeste pelo Largo da Matriz e pelo 
Arraial d’Angola. Pelo mapa, podendo-se perceber que o arraial era formado 
por três ruas principais que o percorriam no sentido Norte-Sul (Paracatu, 
2019). 

 

Consideramos um desafio falar da malha urbana de Paracatu nos anos 1700, uma vez 

que a cidade, como um corpo dinâmico, tem sofrido intervenções e modificações ao longo do 

tempo. 

Com a descoberta aurífera, as primeiras edificações civis e religiosas foram 

construídas próximo às áreas de mineração e, com o aumento do fluxo populacional, a área 

urbana foi sendo ampliada e desenhada no contorno dos córregos, de forma espontânea, num 

relevo de certo modo incerto. Essa característica era comum também em outros arraiais e vilas 

fundados nas áreas de mineração em Minas Gerais, característica das cidades de matriz 

portuguesa semeadas no território além-mar, como definiu Holanda (1988), ao apresentar a 

metáfora do semeador e ladrilhador, comparando o processo de formação urbana das cidades 

de origem portuguesa e espanhola. Nesse sentido, Smith (1955, p. 7) mencionou que as 

cidades da América Portuguesa não foram planejadas, mas, sim, semeadas, crescendo “numa 

espécie de confusão pitoresca que é típica das cidades luso-brasileiras, tanto quanto a ordem 

e a clareza são típicas do urbanismo da América Espanhola”.  

Não encontramos, até o presente momento, um documento que comprove haver um 

planejamento prévio para o arraial de São Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu. 

Percebemos, pelos dados encontrados e pelo próprio testemunho material do legado colonial 

presente no Núcleo Histórico de Paracatu, que a configuração urbana foi desenhada a partir 

da relação do homem com o ambiente natural, com a acidentada topografia em alguns locais, 

a existência dos cursos d’água e a necessidade de os transpor.  

Entendemos, também, que o processo de transformação desse ambiente natural e a 

implantação da malha urbana resultou da própria necessidade, que surgia do aumento 

populacional, de melhorar o cotidiano da população, como, por exemplo, a feitura do “Rasgão 

do Nerva”, um canal de mineração nas imediações do Largo de Santana e o Arraial D’Angola. 

O marco do Rasgão ainda se faz presente no Núcleo Histórico22. A construção desse canal nos 

 
22 No dossiê de tombamento municipal enviado ao IEPHA-MG, em 2020, foi delimitada a área tombada e o seu 
entorno, ficando o Rasgão do Nerva nele inserido. Defendeu-se a ideia de que a proteção de seu entorno é 
“importante, não apenas do ponto de vista urbanístico, mas também ambiental, propiciando futuramente que suas 
margens sejam recuperadas e revitalizadas. Trata-se, ainda, de uma área passível da realização de pesquisas 
arqueológicas” (Paracatu, 2020). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

151 

fornece pistas acerca dos sistemas hidráulicos setecentistas usados tanto para o abastecer o 

arraial, quanto para a atividade mineradora. Entendemos ser um dos símbolos do esforço 

humano e da criação de estratégias para solucionar problemas encontrados no cotidiano 

daquelas pessoas que estabeleceram moradia no interior da Colônia. 

Os manuscritos analisados apresentam os termos de arrematação de obras públicas 

feitas pelo concelho, sendo o critério de seleção documental aquelas realizadas na área urbana. 

Segundo Fonseca e Venâncio (2014, p.157), as pesquisas acerca do “desenvolvimento das 

aglomerações de Minas, sobretudo numa perspectiva diacrônica, esbarram em várias 

dificuldades de ordem conceitual e metodológicas. Estas devem ser explicitadas a fim de 

justificar nossa abordagem”. Esses documentos resultam de hastas públicas realizadas no 

principiar do Arraial na porta da casa de morada do juiz ordinário e, posteriormente, na porta 

da cadeia e/ou Casa do Concelho.  

 Com a descoberta dos veios auríferos e o aumento populacional, a área urbana do 

arraial foi crescendo paulatinamente, sendo necessário resolver os problemas do cotidiano, da 

mobilidade dos moradores e da própria infraestrutura da malha urbana.  

 Para Fonseca (2011), os elementos da morfologia urbana eram relevantes na 

constituição das povoações e até pela atribuição de valor dada a elas. Nesse sentido, a autora 

mencionou o tipo do casario, das edificações públicas e religiosas, mas, também, destacou a 

relevância das ruas calçadas, de pontes firmes e da canalização das águas nos chafarizes, sendo 

estes elementos indícios do vigor econômico dos concelhos e da cultura e a urbanidade dos 

moradores. Destacou ainda que a existência de vias públicas com calçamento, pontes de pedra 

e chafarizes era vista como símbolo de desenvolvimento e prestígio das povoações. 

 Essas obras públicas careciam de muitos recursos e foram utilizadas pela elite local 

como um dos argumentos ao solicitarem a criação da vila nas décadas de 1750 e 1770.  

Ao olharmos a cidade contemporânea e vermos as pontes construídas sobre os córregos 

ali existentes, integrando a paisagem urbana, sendo prolongamento das ruas por sobre esses 

cursos de água, dificilmente temos condições de pensar em como essas pontes foram 

importantes para a população que residia no arraial nos anos de 1700, ou que ali essas pessoas 

desenvolviam atividades de trabalho ou mercantis. Os benefícios trazidos pela construção das 

pontes eram grandiosos, principalmente no período das chuvas, em que o aumento do volume 

de água dificultava a passagem das pessoas, por isso era necessário que fossem 

disponibilizados recursos dos concelhos/câmaras para a execução de obras de construção e/ou 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

152 

manutenção, e para mantê-las em bom estado, investindo valores significativos das receitas 

locais.  

A construção das obras públicas na área do arraial, principalmente daquelas que eram 

consideradas de utilidade pública, era publicizada e passava por um ritual de concorrência 

pública envolvendo a comunidade e os interessados. Essas obras podiam ser de edificação, 

reforma e ou conservação de pontes, chafarizes, construção de calçadas e/ou prédios públicos, 

as quais eram pagas com receitas do concelho23, cujas rendas eram limitadas. 

Para garantir a lisura do processo de contratação dos bens e serviços públicos, eram 

feitos leilões ou hastas públicas. Pela análise documental, vimos que o concelho mandava 

fixar edital de arrematação para edificação e/ou reparo das pontes, chafarizes e demais obras. 

No dia previsto, o pregoeiro declarava aberto o leilão em praça pública, gritando sempre em 

alto e bom tom, para que todos tivessem conhecimento da obra sendo passível de arrematação 

a qualquer um que se interessasse pelo produto ou serviço em pregão.  

Observamos, ainda, pela descrição dos ritos, que vencia o processo público aquele que 

menor preço oferecesse e se comprometesse a terminar a obra no tempo previamente 

estipulado, cumprindo condições pré-estabelecidas no edital e no risco, projeto ou desenho de 

construção apresentados pelo contratante. Quem fazia o arremate eram os envolvidos na 

feitura desse tipo de serviço, sendo esses empreiteiros, mestres de obras e pedreiros.  

Essas obras públicas eram onerosas e de custo alto, por isso, era costume haver fiadores 

nos contratos resultantes das arrematações24. Esses fiadores assumiam a responsabilidade da 

construção ou reforma junto com o arrematante. Silva et al. (2009), ao estudarem sobre as 

pontes coloniais, mencionaram que o não cumprimento do contrato, tanto no que se referia à 

qualidade do trabalho prestado, quanto ao cumprimento do prazo, trazia impedimentos legais 

tanto para arrematantes quanto para os seus fiadores. Citaram exemplos ocorridos em Ouro 

Preto, onde o pedreiro foi preso por não terminar no prazo a ponte de madeira que havia se 

comprometido em contrato, bem como os fiadores do arrematante da obra das calçadas e 

quartéis foram autuados e presos por não terem concluído as obras de que tinham sido 

fiadores. A prisão como pena por descumprimento de contrato é descrita no pregão público 

de rematação que faz João da Mota Fernandes das duas pontes, uma no ribeirão de São Pedro 

 

23
 O concelho era composto por homens bons do lugar. 

24 Foram fiadores dos contratados os senhores: Manoel Alvares Maciel, Antônio Pestana Soares e José Pinto da 
Silva. Foram fiadores no leilão de fiadores Manoel Ribeiro da Silva, Luiz da Silva Francisco e Antônio Ferreira 
Palmeira, Paulo João da Silva. Os fiadores assumiam compromisso público de empenharem seus bens a fazerem 
a obra arrematada na falta do arrematante com as condições com que o dito arrematante rematava as obras. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

153 

e outra do ribeirão chamado Capetinga, onde foi explicitado que “com as condições também 

de haver o arrematante, de as dar feitas até meados de dezembro do presente ano, e ficando 

sujeito na falta do cumprimento, ser castigado com as penas de prisão, e mais as que lhe forem 

impostas”25. 

Todos os processos dos pregões ocorriam em praça pública, geralmente na porta das 

Casas do Concelho do arraial. O ritual era escrito pelo tabelião em um livro destinado ao 

registro das “arrematações das rendas do Concelho do arraial”. Por ordem do Ouvidor da 

Comarca, este livro era enviado para a Vila de Sabará, Cabeça da Comarca do Rio das Velhas, 

em cujo território estava inserido o arraial26.  

   Entre as obras públicas, estavam as pontes a serem construídas por sobre os córregos 

nos arredores e no interior do arraial, construção de calçamento, de prédios públicos, abertura 

e manutenção de ruas, entre outras.   

A construção/conserto de pontes tornou-se uma demanda imperativa e teve, desde o 

princípio, olhares dos administradores do arraial. Elas eram equipamentos urbanos que 

viabilizavam a mobilidade e locomoção de pessoas e carros de bois na transposição dos 

córregos e riachos existentes dentro do arraial e/ou que margeavam a sua malha urbana, 

interligando o urbano e o rural. O investimento na construção de pontes e manutenção das 

ruas e estradas era importante na área urbana e na rural, pelos pregões que vimos na 

documentação, sendo fundamentais também no abastecimento do arraial e na sua área de 

entorno. 

Pela configuração do desenho urbano que foi se formando nas proximidades dos 

Córregos Pobre e Rico, às vezes no mesmo ribeirão fazia-se necessária a construção de mais 

de uma ponte de madeira, interligando as duas margens e facilitando a vida das pessoas do 

lugar.  

Conforme escrito pelo tabelião Antônio José da Cunha, em julho de 1750, houve 

arrematação de uma ponte de madeira na passagem do Córrego Rico, arrematada por Antônio 

dos Santos Lisboa e Francisco Machado, que deram o lanço de 1.500 oitavas. No ano seguinte 

(1751), foi feito o aumento no comprimento dessa ponte27. Houve outra arrematação do 

 
25 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
26 Este livro está sob a guarda do Arquivo Público Mineiro, na área dos documentos da Câmara de Paracatu.  
27 “Foi acrescentado em cada uma das partes cinquenta palmos de comprido com a mesma largura da ponte que 
está feita”. APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do 
Conselho do Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

154 

acrescentamento da ponte grande do Córrego Rico e conserto da ponte que fica no meio do 

arraial, passagem que vai para a Rua de Goiás28. 

Foi arrematada, em 1759, uma obra de construção de outra ponte no Córrego Rico, na 

passagem chamada “Tinoco”29. Analisando ainda o mesmo manuscrito, vimos que em 1764, 

foi feito o pregão de arrematação visando contratar um profissional para fazer o conserto da 

ponte do Córrego Rico30, área urbana do arraial. Foi arrematada por Manoel Faleiros por 270 

oitavas de ouro, sendo este valor referente à mão de obra do carapina, pois todo o material 

necessário para a execução da obra seria fornecido. 

Em 1766, foi arrematada em hasta pública a obra de construção da ponte por sobre o 

Córrego Pobre Soberbo e o conserto da outra imediata, que fica no outro Córrego Pequeno, 

ao pé do muro do Capitão Clemente Simões da Cunha31, as duas localizadas na estrada que ia 

do arraial para as minas. O menor preço foi de 142 oitavas de ouro, lançado por Antônio 

Rodrigues Rocha. Foi definido no edital que as madeiras velhas que fossem retiradas desta 

ponte do Córrego Soberbo seriam reutilizadas no conserto da ponte “do outro córrego ao 

diante imediato ao referido que se há ao pé do muro do Capitão Mor Clemente Simões da 

Cunha”. 

Pela análise dos documentos, possivelmente foram construídas duas pontes no Córrego 

Rico, uma no Córrego Pobre e outra em um “córrego pequeno”. Partimos, ainda, do 

entendimento de que, no arraial, houvesse pontes construídas em período anterior ao 

delimitado no estudo, pois houve pregões de consertos de pontes na área do arraial. 

Essas pontes eram construídas de madeira, em sua maioria de cerne e champrões de 

aroeira e outras madeiras de lei, além dos materiais usados na “cabeça” das pontes. Em alguns 

 
28 Esta obra foi arrematada por Antônio dos Santos Lisboa, pela quantia de 300 oitavas de ouro. 
29 Essa ponte teria, de acordo com o termo de arrematação, 75 palmos de comprimento e dezesseis de largura.  
30 Esse conserto deveria se compor de 52 vigas de um palmo de grossura, com o comprimento que pedirem os 
esteios e as que ficarem da parte de fora, mais levantadas que as outras, meio palmo e aterradas de cascalho, e 
da parte deste arraial, um aterro conforme a obra, um esteio da parte de cima a quatro ou cinco tabuões, ou que 
forem necessários. APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas 
do Conselho do Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
31 “Terá a ponte do córrego, chamado córrego Soberbo de comprimento setenta e oito palmos (se hão de entre) 
os esteios nas repartições, terá de largo dezesseis palmos, dos esteios para dentro; no meio hão de ficar os esteios 
mais altos dois palmos na forma do risco, hão de ser embutidas as cintas nos esteios, e dois destes champrões de 
estiva, para boa segurança será aterrada de terra, burgalhão ou cascalho pisados com socadores, com os de taipa, 
com guardas de uma e outra parte, e também será obrigado o arrematante com a madeira velha que sair da dita 
ponte a consertar a do outro córrego ao diante imediato ao referido que se há ao pé do muro do Capitão Mor 
Clemente Simões da Cunha, vinte palmos para uma parte e vinte para outra no mesmo nível em que está a ponte, 
na forma do risco para isso feito. Foram fiadores da obra o Doutor Francisco José de Carvalho Lima e José de 
Freitas Pacheco”. APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas 
do Conselho do Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

155 

dos pregões, foi feito o detalhamento dos paus e figas de aroeira, bem como a exigência de 

ser a feitura da obra conforme o risco.  

Foram construídas também outras pontes na área rural, mas sem maiores 

detalhamentos acerca delas por estarem fora do nosso recorte geográfico, ou seja, fora da área 

urbana do arraial. O pagamento era realizado conforme descrito nos autos do pregão.  

Além das pontes, o feitio de calçadas também esteve entre as prioridades do concelho 

na realização de obras públicas na área urbana do arraial. Refletindo sobre a formação urbana, 

Fonseca (2011, p.522) afirmou que os calçamentos das ruas possuíam grande relevância, 

conferindo “um caráter civilizado às povoações e contribuía para a delimitação do espaço 

urbano, distinguindo-o das zonas rurais circunvizinhas”. 

Em 1760, foi feito o pregão público que resultou na rematação da obra de feitio da 

calçada e entorno do Rasgão do Nerva. A obra principiava na esquina da casa de Alexandre 

Pereira, onde residia o juiz ordinário, o Doutor Manoel de Brito Freire, no entorno do rasgão, 

desde a esquina até por baixo da ponte, passando por todas as casas de baixo, e finalizando na 

porta da casa de baixo do Doutor Francisco de Carvalho Lima, onde morava o capitão João 

Baptista de Aguiar32. Pelas referências explícitas no ritual, vê-se claramente que o calçamento 

seria feito em área de moradia de pessoas de poder aquisitivo maior e de influência no arraial. 

Assim foi descrito o ritual do ato de arrematação protagonizado pelo porteiro dos 

auditórios do arraial33, o qual andava pelas ruas do arraial, de baixo para cima e de cima para 

baixo, a apregoar em alta voz:  

 
Quem quer se lançar na obra da calçada e encontro do rasgão da esquina das 
casas de Alexandre Pereira até por baixo da ponte das casas de baixo do 
Doutor José de Carvalho Lima, para se lançar quem se há de rematar a quem 
por menos pagar, repetiu uma e muitas vezes em se lançar que na dita obra. 
Após o primeiro lanço de 190 oitavas de ouro, andou o Porteiro pelas ruas, 
apregoando em voz alta e inteligível e que não haver quem por menos fizesse 
esta obra34.  
 

Aquele que oferecesse o lance mais baixo recebia, como símbolo público e formal, um 

ramo verde em sinal da sua vitória no processo, sendo-lhe dito: “como não há quem por menos 

faça, faço-lhe a vossa mercê muito bom proveito”. Nessa obra, o arrematante foi Manoel da 

 
32 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
33 Serventuário de Justiça responsável por realizar pregões de abertura e encerramento e hastas públicas em 
praças ou leilões. Cf. Vade Mecum Brasil online. 
34APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

156 

Silva Rosa35, oficial de pedreiro, pela quantia de 190 oitavas de ouro. No livro de recibos da 

câmara, conta o pagamento efetuado a Manoel da Silva Rosa pelas obras das calçadas e 

consertos. 

Em 1763, foi feito outro pregão para arrematação de mais obras de calçamento de vias 

públicas do arraial. Essa obra dava seguimento ao projeto de calçamento, sendo que a calçada 

iniciaria na ponte do Teotônio e iria até a esquina da casa de morada do médico, alcançando 

uma braça de cada parte da rua antes das casas dos moradores, bem como o pedaço da calçada 

do canto da cadeia até a calçada de Antônio Machado da Silva, com 12 palmos de largura de 

cada parte com pedra e tudo mais necessário. O menor preço foi de 140 oitavas de ouro, 

ofertadas por Antônio Rodrigues Calçado. 

Em 1767, foi feito pregão público de arrematação da obra de feitura da calçada da 

cadeia, travessões da rua do Calvário e da calçada da ponte pequena da Rua de Baixo, Largo 

do Rosário e paredão do rasgão, na frente da casa de Alexandre Pereira36. Esta obra iniciaria 

na porta da cadeira, dando prosseguimento na que já estava feita da porta da dita até  

 

O rego do quintal, aonde é calçada de João Rodrigues Teixeira, correndo 
linha de vista, até o dito valo, entulhando de terra bem socado o rasgão que 
se acha feito das aguas, por onde hão de ter a mesma calçada, depois de que 
em tempo algum por mal socada abata a mesma calçada, que terá de largo 
vinte palmos, na calçada da ponte da rua de baixo se fara do comprimento 
que de uma parte e da outra, tem o que dar o suficiente, que só suba e desça 
dela sem violência, três travessões na rua que vai para do Calvário, da largura 
de uma braça cada um e será um no canto da casa de Manoel da Silva a fixar 
na casa de sobrado de Antônio José Pereira Cidade, outro no canto do quintal 
do mesmo Manoel da Silva, atravessando a rua até as casas do Padre Manoel, 
outro no meio. Outra calçada no largo do Rosário, onde se juntam os gados, 
que terá de largo dezesseis palmos, a principiar donde as águas cai na rua de 
Goiás, com o comprimento que se entender de ser preciso, calçadas com as 
pedras para resistir aos carros37. 

 

Conforme descrito no manuscrito, a obra arrematada por Manoel da Silva Rosa, preto 

forro e mestre do ofício de pedreiro, seria feita com uma braça de largura e colocando pedras 

grandes bem enterradas, para que os carros não as retirassem. Fonseca (2011), ao escrever 

 
35 O fiador foi o Doutor Francisco José de Carvalho Lima que por estar presente, disse que se obrigava ao 
complemento desta rematação e finalizar a obra caso o arrematante o não fizesse na forma estabelecida, e de 
como assim se o pregoou e assinou aqui com o Juiz Ordinário e arrematante e por fiador, José Francisco Pacheco. 
APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
36 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
37 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

157 

sobre os danos causados pela população local à infraestrutura urbana, mencionou que muitos 

prejuízos eram causados pelos carros carregados de madeira e/ou pedra, fornecendo esse 

material a particulares que estavam construindo, e que, transitando pelas vias públicas, 

danificavam o calçamento feito com recursos do concelho. Segundo a autora, em algumas 

vilas, passaram a taxar os carreiros, visando utilizar esse recurso para reparar os danos 

causados, como ocorreu em Mariana e Vila Rica. 

A construção e ou manutenção das calçadas era uma das preocupações do concelho, 

que paulatinamente fazia contratos para execução de partes do calçamento das vias públicas 

do arraial, sendo o material mais utilizado as pedras retiradas da região, transportadas em 

carros movidos a tração animal até as obras, como se pode ver no recibo referente ao 

pagamento feito a Manoel de Sousa Nunes pelas carradas de pedra utilizadas nas obras de 

conserto de várias calçadas. 

No principiar do ano de 1769, foi feita a arrematação da obra da calçada do beco da 

Fraga, que desagua entre as casas de Antônio Rodrigues Fraga e do licenciado Manoel 

Rodrigues (Teixeira) Franco. A obra foi arrematada por Manoel Álvares de Souza e seu fiador, 

o Alferes Alberto Duarte Ferreira. 

Em 1782, foi feito o pregão público de arrematação das obras das calçadas da Ruas 

das Flores e da Rua do Ávila. A obra iria iniciar desde o beco da casa de Antônio Netto 

Carneiro, que vem da rua de Goiás, a Rua do Ávila na calçada da porta do falecido Capitão 

Manoel Gonçalves de Mattos, ao da rua das Flores, na calçada da porta do Capitão José de 

Souza Correia Landim. Todas essas calçadas seriam feitas com a largura de 20 palmos. Foi 

arrematada por Manoel Valério Pereira, pela quantia de uma oitava e quatro vinténs de ouro 

por braça de comprimento e 20 palmos de largura. Foi fiador da obra Antônio da Mota Pinto38. 

 Para além das pontes e calçadas, o concelho preocupou-se também com a construção 

do chafariz para resolver o problema da distribuição da água, facilitando, assim, o acesso a 

esse bem fundamental para a sobrevivência dos moradores. Um dos indícios da realização 

dessas obras é o recibo de pagamento efetuado a Manoel Pires no princípio da década de 1770, 

pelo conserto das bicas do chafariz e outros39. 

Em 1766, foi colocada em praça em pregão de venda e rematação a obra de construção 

da fonte no Largo da Cadeia na área central do arraial de São Luiz e Santa Ana. Cumprido o 

ritual do pregão, Manoel Faleiros foi quem deu o menor lance, sendo este de 999 oitavas de 

 
38 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
39 Livro 2. Receitas do Concelho 1770-1772. Fundo: Câmara de Paracatu. APM. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

158 

ouro40. Assim, ele se comprometeu publicamente a construir a obra no prazo de um ano e 

executá-la conforme as condições expressas e descritas no mapa que foi feito pelo Capitão 

José Barbosa de Brito. Ele se comprometeu a fazer a obra com perfeição, sem diminuição 

alguma da que contém no mapa, retirando água do Tijucal, fazendo correr água pelas carrancas 

e melhorar a qualidade de vida da população. Nesse mapa, foi descrito o caminho que a água 

deveria percorrer em bicas de aroeiras desde a sua coleta até a fonte do chafariz no Largo da 

Cadeia, bem como o material a ser utilizado.  

Os chafarizes, pontes e calçadas eram espaços de uso comum e, por isso, fundamentais 

na vivência nas áreas urbanas. No que tange às construções públicas, em 1751, foram 

arrematadas, por Luiz de Souza, em pregão público, as madeiras para a construção da cadeia 

construída defronte à Igreja Matriz de Santo Antônio no arraial41. Ainda em relação a essa 

edificação, consta no livro de recibos da câmara que, no princípio da década de 1770, foi 

efetuado o pagamento a Manoel Pires pelo conserto do telhado da cadeia. Outro pagamento 

foi feito a Manoel da Silva Rosa pela revisão do telhado da cadeia e telhas, conforme o 

documento/recibo de número 9. As coberturas das edificações eram construídas com telhas 

feitas artesanalmente nas imediações do arraial e, por sua falta de uniformidade, era necessário 

que se fizessem reparos nos telhados. 

No mês de janeiro de 1762, foi feito um pregão público de rematação da pintura das 

janelas, portas e balaústres da Casa do Concelho, localizada na área central do arraial. A obra 

foi arrematada por Reinaldo Fragoso de Albuquerque e Julião Pereira de Souza, pelo preço de 

80 oitavas de ouro42. 

Pelo que percebemos no estudo dos autos de arrematações e despesas do Concelho, 

esses serviços eram realizados pontualmente. Não percebemos auto de arrematação para 

prestação de serviços continuados de conservações de pontes, calçadas e fonte nesse período. 

Os materiais construtivos utilizados nas obras públicas que foram construídas ou 

passaram por obras de reforma foram diversos, sendo eles, tijolos de adôbe, telhas tipo capa e 

bica, madeira nos travamentos, pedras no embasamento, entre outros. Embora esses prédios 

públicos licitados no período não existam mais no legado material da cidade contemporânea, 

 
40 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
41 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 
42 APM. Fundo: Câmara Municipal de Paracatu. Livro n.º 1. Livro das arrematações das rendas do Conselho do 
Arraial, e Minas do Paracatu (1744-1836). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

159 

eles foram inseridos no tecido urbano pré-existente, sendo elementos de grande importância 

para a composição e leitura do centro histórico. 

 

Considerações finais 

 

Ao tecer as considerações finais do presente texto, entendemos serem as reflexões 

apresentadas importantes para conhecer alguns aspectos da história de Paracatu, outrora, 

arraial de São Luiz e Santa Ana das Minas do Paracatu, e a formação inicial da sua malha 

urbana.  

Destacamos aspectos da história cultural no diálogo com a geografia, no recorte 

específico das obras públicas e as transformações do espaço, o que nos permitiu pensar na 

cidade em sua infância, algumas pessoas que estiveram envolvidas em sua produção e como 

foi dificultoso o processo em um tempo em que os recursos eram parcos e a administração das 

obras públicas ficavam sob a responsabilidade do concelho e dos homens bons do lugar.  

No que tange à ocupação do espaço próximo às áreas de mineração, vimos que essa 

atividade econômica foi muito importante para o adensamento populacional e influenciou 

diretamente na forma como o casario foi sendo implantado próximo à área da atividade 

mineradora. As obras públicas foram feitas à medida que foi estruturado o território, fazendo 

surgir novas demandas que se relacionavam à melhoria da qualidade de vida da população.  

Os atores sociais envolvidos na construção dessas obras eram pessoas que possuíam o 

conhecimento da construção ou eram empreiteiros que participavam das hastas públicas, não 

havendo, porém, detalhamento de quem de fato fazia o trabalho braçal, ficando este item entre 

os silêncios da história. Ficou visível o papel do concelho na gestão dos recursos destinados 

ao custeio dessas obras e no direcionamento da forma como estas deveriam ser executadas. 

Por fim, entendemos que as ponderações aqui apresentadas resultam do nosso olhar e 

da nossa releitura dessa história, somando-se a outras já produzidas sobre Paracatu, tendo 

ciência de que outras perguntas podem ser feitas a este mesmo objeto e novas narrativas 

podem ser produzidas a partir do olhar do historiador. 

 
Referências  
 
BICALHO, M. F. As Câmaras Municipais no Império Português: O Exemplo do Rio de 
Janeiro. Revista Brasileira de História, 18(36), 251-580, 1998.  
 
BICALHO, M. F. B. A cidade e o Império: o Rio de Janeiro no século XVIII. Civilização 
Brasileira, 2003. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

160 

 
Bicalho, M. F. B. O urbanismo colonial e os símbolos do poder: o exemplo do Rio de 
Janeiro nos séculos XVII e XVIII. Estudos Ibero-Americanos, XXIV, 31-57, 1998. 
Recuperado em 5 de setembro de 2020, de 
http://revistaseletronicas.pucrs.br/ojs/index.php/iberoamericana/article/view/28196/15825 
 
CARRARA, Â. A. Espaços urbanos de uma sociedade rural: Minas Gerais-1808-1835. 
Varia História, (25), 144-164, 2001. 
 
Carrara, Â. A. Espaços urbanos da Capitania de Minas Gerais. Varia História, (25), 144-
164, 2002. 
 
CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano. Artes do Fazer. Petrópolis, Vozes, 1994. 
 
FONSECA, Cláudia Damasceno, e Renato Pinto Venâncio. (2016) 2021. “Vila Rica E a noção 
De ‘grande cidade’ Na transição Do Antigo Regime Para a época contemporânea”. Locus:  
 
HOLANDA, Sérgio Buarque de. Raízes do Brasil. 20ª ed. Rio de Janeiro, José Olympio, 
1988. 
 
MELLO, Maria Thereza Negrão de. Clio, a musa da História e sua presença entre nós. In 
COSTA, Cléria Botelho et alii. Um Passeio com Clio. Brasília, Paralelo 15, 2002.  
 
SMITH, Robert C. “Colonial Towns of Spanish and Portuguese America”, in Journal of the 
Society of Architectural Historians, XIV (4), Philadelphia, dec./1955, pp. 3-12. 
 
SMITH, R. C. (2012). Robert Smith e o Brasil: arquitetura e urbanismo. In Reis Filho, N. 
G. (Org.). IPHAN. (vol. 1). Brasília. 
 
SILVA, Fabiano Gomes da. et al. Pontes coloniais: história e restauração da ponte de cantaria 
de Antônio Dias em Ouro Preto, Minas Gerais. In: A Estrada Real e a Transferência da Corte 
Portuguesa. Programa RUMYS / Projeto Estrada Real. 
 
________. “Urbanismo Colonial no Brasil”, in Bem-Estar. Urbanismo, Habitação. Ano 1(1). 
São Paulo, fev. - Mar. /1958, pp. 14-22 
 
SILVA, M. S. Poderes locais em Minas Gerais setecentista: a representatividade do 
senado da câmara de Vila Rica (1760-1808). Campinas (SP): Tese apresentada ao 
Departamento de História/IFCH da Unicamp, 2003. 
 
Arquivo Público Mineiro (APM), Câmara Municipal de Paracatu (CMP), CMP-01. Termos 
de arrematações e fianças. cx. 22, doc. 63, (1744 – 1836).  
 
PARACATU. Dossiê de Tombamento do Núcleo Histórico. 2020. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

161 

 

Capítulo IX 
 

 

FONTES E CHAFARIZES NA ALTA E BAIXA IDADE MÉDIA PORTUGUESA: 
maneiras de se obter, prover e fornecer água 

 

DOI 10.5281/zenodo.10511490 

 
Gisele Freitas Estrela 

 

Mário Jorge Lopes Neto Barroca 
 

 

Introdução 

 

pós a queda do Império Romano “enquanto entidade político-

administrativa” observa-se na Península Ibérica uma espécie de retrocesso 

em vários setores e nomeadamente no que toca ao bem estar público. Os 

Romanos dispunham de um sistema qualificado de construção e manutenção de obras 

hidráulicas e abastecimento de água para a população. Eram conscientes da importância desta 

e foram os primeiros a aplicar às fontes o conceito de bem comum, podendo dela todos 

fazerem uso (SEGURA GRAIÑO C, 2006, p.11). 

Entre meados do século IV e também durante os reinos suevo e visigodo, o território 

português assiste ao desinvestimento deste tipo de estruturas. Contudo, recursos hídricos 

tornar-se-iam a única opção para abastecimento, fator decisivo à reestruturação das vilas e 

cidades medievais. O sentido público do serviço de águas cairia em desuso – nos reinos 

cristãos – até a níveis impensáveis no período romano, processo que afetou a construção de 

novas fontes (e outras obras), drasticamente reduzidas (TRINDADE, 2014, p. 368). 

Muitos autores afirmam que as fontes e outras estruturas de distribuição de água 

estavam longe de serem eficazes ou de significar qualquer coisa relacionada a progresso 

durante e Idade Média - e quiçá ainda na Moderna - sendo impossível por vezes não traçar um 

paralelo entre a higiene (ou a falta dela) com a má conservação dos canos e a má qualidade da 

água (ANGÉL ESPARZA et al, 2006, p.21). 

A propriedade das fontes e chafarizes era, durante nosso período de estudo, uma 

"potestade" régia, ainda que os Concelhos é que gerissem toda a parte legal referente a elas – 

A 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

162 

obviamente por concessão real. Nas terras senhoriais o cenário difere: a aristocracia e os 

clérigos é que ficavam incumbidos dos direitos sobre as fontes e águas de seus territórios 

(ANGÉL ESPARZA et al., 2006, p.21). Questões relacionadas com o abastecimento de água 

e a construção de fontes, cisternas e chafarizes, tal como as questões relacionadas com a 

construção de vias, eram de domínio “privado”, isto é, a Coroa não assumia o papel de 

coordenação; estavam sujeitas a doações testamentárias e outras obras pias; com o século XIV, 

assiste-se a uma mudança estrutural: a coroa chama a si e aos corregedores, a obrigação de 

assegurarem a construção e manutenção de obras de bem-estar público, as quais se incluem 

no nosso objeto de estudo. 

Este facto pode elucidar, talvez, questionamentos sobre a proliferação destas estruturas 

a partir desta sobredita centúria no território português e também na documentação escrita. 

Assim, percebe-se a presença em quase todas as fontes de armas régias; não porque sejam 

obras pagas pela coroa, mas, por ser de domínio público – monumentos civis (MARQUES, 

p.177) – e, portanto, do chamado “direito real”. 

A medida que avança a Idade Média e se fixa com o crescimento dos núcleos urbanos 

como uma estrutura social em desenvolvimento, a preocupação da gestão com os recursos 

hídricos se torna “meticulosa e especializada até o ponto que começa a integrar-se como 

elemento valioso numa nova definição governamental que reflita as necessidades da 

população” (BONACHÍA HERNANDO e VAL VALDIVIESO, 2012, p. 145). 

 

Maneiras de se obter água 

 

A engenharia hidráulica está diretamente ligada às necessidades do homem e aos 

recursos oferecidos pela natureza. A sociedade que é capaz de captar seus recursos hídricos 

demonstra sua capacidade em melhor administrar o ambiente natural. Fontes e chafarizes 

fazem parte de um dos sistemas da Hidráulica e são conhecidas como Pontos de Distribuição, 

sendo construídas em Castelos, Casas, Hospitais/Albergarias, Jardins, Cidades, Vilas, Aldeias 

e Caminhos (MAGNUSSON, 2001, p.8). 

Leon Baptista Alberti, em 1452, coloca a água como uma das principais necessidades 

do ser humano juntamente com a casa, a comida e o vestuário; relembra-a sendo o princípio 

das "coisas e da agregação humana" citada também por Tales de Mileto (c. 624-546 a.C.). Para 

obtenção de água, enumera quatro pontos básicos que chegam até nosso objeto de estudo: "(...) 

como encontrá-la, conduzi-la, selecioná-la e conservá-la" (ALBERTI, 2011, p. 629; p. 642). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

163 

Na Alta Idade Média era difícil encontrar fontes voltadas para o serviço público; as 

estruturas mais simples, de uso geral, se localizavam em sua maioria por áreas rurais – 

frequentemente em caminhos e perto das pastagens – quase sempre sobre o domínio dos 

senhores das terras (LA RONCIÈRE, 1990, pp.203-204). Para chegar até estes pontos de 

distribuição, a água deveria ser conduzida por dois meios: através de uma conduta ou por meio 

de canos. Faz-se necessário salientar que nas duas maneiras a gravidade é um ponto crucial; 

"(...) a água não se moverá a não ser que o lugar para onde é levada seja mais baixo do que 

o ponto de onde iniciou o movimento". Quando levada por condutas o movimento deveria ser 

contínuo; através de canos a água pode, eventualmente, encontrar elevações pelo percurso 

(ALBERTI , 2011, p. 648). 

Portugal Medieval, assim como o restante da Europa, herda da época Romana a 

tecnologia básica de obtenção de água através de sistemas de baixa pressão de canais e de 

encanamentos. Canos e torneiras também eram, na maioria das vezes, parecidos com os das 

centúrias passadas, sendo em alguns casos facilmente confundidos. Algumas fontes de nosso 

estudo são catalogadas e consideradas inadequadamente por muitos como sendo “romanas”, 

mas são definitivamente do período Medieval – como a Fonte de Linhares (anexo I) por 

exemplo. 

Obviamente isto não basta para dizermos que a engenharia hidráulica do medievo 

simplesmente provém dos Romanos. A utilização ou apropriação das estruturas vai além da 

parte física ou tecnológica; era necessária a “adaptação a outros tempos, a outra sociedade, 

outro modo de vida”. Existiam sim, novas estruturas e novos sistemas em nosso período de 

estudo, mas alteram-se os “patrocinadores”. As fontes, por exemplo, aparecem na Idade Média 

construídas – principalmente – por senhores de terra e mais comumente por Instituições 

Eclesiásticas. Entretanto, a construção de novos sistemas hidráulicos mais complexos parece-

nos ter começado somente no início do século XI, tornando-se cada vez mais propagada 

durante os séculos XII e XIII. As Casas Religiosas foram de facto grandes difusoras na 

construção destes pontos. Alguns mosteiros eram uma espécie de formadores de opinião: seu 

“prestígio espiritual” estimulava a propagação de novas tecnologias, bem como de modelos 

arquitetônicos e decorativos de fontes (MAGNUSSON, 2001, p.7). 

Os mosteiros tinham maior probabilidade de construir um canal por intermédio de redes 

locais de poder bem desenvolvidos e recursos financeiros suficientes para a construção. 

Funcionavam como canais de comunicação vitais na difusão da consciência tecnológica para 

a cidade medieval (MAGNUSSON, 2001, p. 19). Assim como terrenos incultos, prados, matas 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

164 

(apesar destas serem de usufruto comum), as fontes faziam parte das reservas senhoriais, como 

as que se encontravam em domínios de exploração do Mosteiro de Alcobaça. O mosteiro 

"acautelava" seus direitos sobre elas (e sobre as outras cousas citadas) diante da Coroa, e 

"proclamava" sua propriedade. 

Fornecer uma água de qualidade carecia de soluções tecnológicas. Como nos 

mosteiros, as cidades passaram a construir sistemas de admissão artificial (CORREIA, 

1999, p. 259). A água de rios e cursos d’água alimentavam canais de superfície ou canos 

subterrâneos que tinham como destino final os sobreditos pontos de distribuição: as fontes e 

chafarizes (MAGNUSSON, 2001, p. 29). 

Tudo isto seguia um padrão comum: a insatisfação com as condições existentes e com 

o reconhecimento de problemas e necessidades específicas, criou um clima social 

potencialmente receptivo à uma possível inovação na parte hidráulica. No entanto, era um 

sistema de distribuição de água extremamente dispendioso e precisava de manutenção 

constante – vide alguns de nossos anexos documentais, onde é frequente a imposição de 

reparar, limpar e zelar pelas estruturas. 

Alguns pontos sequenciados eram cruciais para moldar este sistema de distribuição. O 

primeiro deles era a “Aquisição de Recursos”; quem fosse construir um condutor de água teria 

dois problemas para solucionar: a obtenção de um chão de água fresca e a disposição de um 

sistema adequado à topografia e a paisagem local. Outra saída para utilizar uma servidão de 

água era a de “alugar” o chão de terra. Ter permissão de seu dono para instalação de um cano 

que levasse a água a outro local (MAGNUSSON, 2001, p. 36). Numa situação de domínio 

eclesiástico sobre essas estruturas, encontramos no Arquivo Distrital da Guarda (disponível 

em: «adgrd.dglab.gov.pt». Acesso em: 18 jul. 2017), documentos do século XV e XVI que 

mencionam emprazamentos de herdades e fontes feitos pelo Cabido da Sé de Viseu a 

moradores da zona. Nas notas sobre os bens do referido Cabido há também apontado prazos 

de chãos e chafarizes. 

Após a coleta da água diretamente de sua fonte natural – nascentes ou rios – fazia- se 

necessário levá-la até seu destino. Alguns subsistemas como “condutores primários” eram 

utilizados. Estes reservatórios também serviriam como uma espécie de purificação da água – 

por vezes existiam outros tanques secundários, que possuíam dispositivos de filtragem: 

componentes que regulavam a pressão e a vazão da água, removendo muitas vezes as 

impurezas. No fim desta rede de abastecimento a recolha imediata da água se fazia por uma 

Fonte. Drenos também eram frequentemente utilizados juntamente com os sistemas de 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

165 

abastecimento, mas estes se instalavam na maioria dos casos separadamente do aparato, 

transportando produtos de resíduos e escoamento superficial, bem como qualquer excesso a 

partir do próprio sistema de alimentação. 

O primeiro componente de um abastecimento de água medieval foi o sistema de 

admissão, que possuía diferentes formas. As mais comumente encontradas foram as câmaras 

de ingestão; as nascentes eram as fontes preferidas para utilização destes sistemas. Embora as 

águas subterrâneas estivessem mais sujeitas à adulteração química, não estariam tão expostas 

à poluição física do que as águas superficiais. Para a retirada das águas de uma nascente, o 

sistema necessitava de um reservatório de entrada, onde a água coletada atingiria o cano 

primário; os veios naturais dispersos recebiam canalizações secundárias que distribuíam uma 

rede paralela para dentro do reservatório principal (MAGNUSSON, 2001, pp. 54-57). 

Nas grandes cidades como Paris e Londres, as autoridades utilizavam a tecnologia de 

aquedutos – que em época tardo-romana eram reservados para a alta aristocracia e para os 

grandes mosteiros – levando a água de rios e nascentes a pontos artificiais de coleta: as fontes. 

Este sistema de captação por gravidade aproveitava um deslize natural do nível do terreno; 

muito utilizado igualmente nas cidades espanholas de Castela e de Oviedo. Na altura do 

reinado de Afonso IV, um aqueduto fora construído para abastecer as fontes da cidade. Este 

tipo de condução de água manteve-se em uso durante toda a Idade Média, com obras de 

conservação e reparação quando necessárias (MARTÍN e VILLANUEVA ZUBIZARRETA, 

2012, p. 131). 

Quanto aos encanamentos de água medievais – e assim como seus precursores 

romanos – eram feitos predominantemente de chumbo, terracota e madeira. Canos feitos em 

cerâmica e madeira também foram utilizados para sistemas de admissão e drenos, embora não 

tenham sido tão comuns. Nestes sistemas, os canais constituíam a grande parte do sistema de 

admissão principal (MAGNUSSON, 2001, p. 61) 

A quantidade de água potável que estes canos forneciam para poços ou fontes, 

destinada para o consumo e para a lavagem de roupas, era restrita; os que não exigiam 

salubridade entregavam um fluxo muito maior (MAGNUSSON, 2001, pp. 63-64). 

Usualmente, os encanamentos eram unidos por uma soldadura autógena, num processo 

de “colagem” com fundição de chumbo. Fazia-se necessário limpar os canos constantemente: 

o depósito de sedimentos poderia entupir as tubagens e isto variava de acordo com a 

quantidade do fluxo; se as velocidades fossem demasiadamente baixas, o sistema não seria 

“auto-limpante” e precisaria de manutenção periódica (MAGNUSSON, 2001, p. 98). Na 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

166 

documentação medieval em Espanha frequentemente encontramos registrado o profissional 

“mestre cañeeiro” ou “mouros cañeros”, indivíduos que tinham como única função cuidar dos 

canos da cidade, sendo a maioria da mão-de-obra para construção e manutenção destas 

infraestruturas em cidades espanholas de origem árabe (MARTÍN e VILLANUEVA 

ZUBIZARRETA, 2012, p.132). Em Portugal existiam magistrados que ficavam encarregados 

de assegurar a manutenção, limpeza e reparação destes, como abordaremos adiante. 

Fontes eram projetadas para fornecer aos usuários a água que eles poderiam transportar 

em recipientes, vasos, jarros, cântaros, barris e usar em outros lugares. Algumas 

funcionavam como pontos secundários de abastecimento, alimentando linhas de derivação 

adicionais com o excesso de água – dividida em canos secundários, que formavam uma rede 

de distribuição urbana (MAGNUSSON, 2001, p.101) 

Estas estruturas eram geralmente para usufruto público e construídas mais por 

intervenção de pessoas influentes (particulares) do que dos próprios governantes 

(GUILLERME, 1985, pp. 185-187). A intenção não era apenas viabilizar um abastecimento 

satisfatório, mas garantir que uma água de qualidade saísse de fontes imponentes, marcando 

a paisagem urbana com um sinal distintivo de monumentos que causariam admiração 

(HEERS, 1990, p.323). 

A obtenção de água em Paris, por exemplo, era feita por três sistemas: através de 

nascentes, águas de rio (sendo o Sena o principal) e poços. Era fácil obter poços na cidade já que 

os lençóis freáticos naturalmente encontravam-se em profundidades que variavam entre 4 e 10 

metros, dependendo da margem onde era escavado (BENOIT, s.d., p. 1). Paris também 

contava com algumas fontes que estavam fora da zona amuralhada, abastecidas por águas de 

nascente que vinham a partir do Norte e, na maioria dos casos, captadas e administradas por 

estabelecimentos religiosos monásticos. 

Vale ressaltar que as fontes oferecidas ao público sem restrições de uso aparecem mais 

tardiamente e permanecem escassas. Além disso, as águas eram frequentemente desviadas 

para usos particulares. Essas capturas, autorizadas ou abusivas, multiplicavam- se; certas 

famílias fizeram com que lhes fossem atribuídas ramificações dos canos e faziam-no a tal 

ponto que as fontes tinham uma fraquíssima corrente de água. Mais uma vez, o abastecimento 

dependia, em última instância, das autoridades e, obviamente, não ir de encontro aos interesses 

privados (HEERS, 1990, p. 324). No ano de 1392, o rei da França, Carlos VI, lembrava saudoso 

de seus antecessores, «pelo grande amor e apoio que sempre tiveram para nossa cidade», que 

tinham em seus feitos a construção de numerosas condutas e canos, «tais e por tanto tempo 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

167 

que não há memória do contrário» para alimentar pelo menos três fontes em Paris (HEERS, 

1990, p. 324). 

Em Estrasburgo e Rouen (a norte) e em Lyon (zona central da França), qualquer obra 

de melhoria urbana ou reformas nas habitações era acompanhada, pelo menos até os anos 1300, 

pela perfuração de novos poços nos cruzamentos de ruas ou em pequenas praças, claustros 

dos mosteiros ou recintos de hospitais e, obviamente, nas casas. Isso não dispensava que 

numerosos habitantes explorassem as águas de rios para benefício próprio. Durante muito 

tempo o abastecimento permaneceu estritamente tributado: era necessário pagar para ter água 

de qualidade, quer seja em poços, fontes ou em rios (HEERS, 1990, p.325). 

Na parte meridional, a exemplo de Provence e Languedoc, eram os príncipes, condes 

de Provence, que dotavam as suas cidades de canais a céu aberto, por vezes cobertos de telhas; 

assim como em Marselha e Perpignan. A cidade de Montpellier só possuía pequenas fontes – 

de pouca água – e condutas construídas por antigos senhores feudais (a dinastia dos Guilhem, 

no século XIII). Por todo sul da França, belas realizações e até mesmo instalações 

indispensáveis permaneceram por gerações em teorias e projetos inacabados – por falta de 

financiamento e meios técnicos. As casas, por exemplo, eram construídas sem que se previsse 

qualquer abastecimento de água. Localizadas nas colinas, novas cidades seriam depois 

conhecidas como «cidades secas» cujos habitantes tinham de ir procurar/buscar água fora dos 

muros (HEERS, 1990, p. 322). 

A maior parte da água para consumo doméstico nestas grandes cidades era vendida 

por transportadores em atividades severamente regulamentadas; estes senhores utilizavam 

dois baldes grandes, contendo um total de trinta litros; juntamente com uma correia e uma 

alça tiravam água de fontes públicas e ofereciam-na aos residentes de bairros. Outros iam até 

o rio e aí enchiam os barris – que transportavam em charretes para longe. Este era um setor 

ativo que tendia ao monopólio, afastando os simples consumidores e particulares das fontes 

ou de lugares de captura de água. Em Portugal eram chamados Aguadeiros, somente 

aparecendo após o século XV nos textos e documentações medievais (HEERS, 1990, p. 325). 

Um facto curioso, em França, é que, para todas as utilizações diárias e, certamente para 

a cozinha, os habitantes da cidade recolhiam água da chuva, através das goteiras dos telhados 

e mesmo aquelas caídas junto ao pavimento das ruas: em janeiro de 1350 um decreto real 

proibia – em Paris – varrer ou limpar o espaço em frente às suas portas, 

«chuvas, ou quaisquer outras coisas que descessem do céu», até que a chuva cessasse 

completamente (HEERS, 1990, p. 325). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

168 

As comunas italianas detinham o poder de intervir em espaços privados e por vezes de 

ameaçar os proprietários a fim de controlar os trabalhos. Consequências mais graves, a partir 

deste ponto de vista, foram as iniciativas para garantir o fornecimento de água limpa/potável. 

Já não era apenas fazer valer uma regulamentação para impor quaisquer precauções ou 

instalações, mas substituir os mestres de grandes propriedades: poços ou fontes da cidade 

deviam gradualmente sair das mãos das grandes famílias aristocratas (HEERS, 1990, p. 314). 

As fontes italianas do século XII e XIII jorravam água em abundância, ao contrário de algumas 

em França. O autor refere-se ao apelido dado a fonte de Saint-Martin em Paris, chamada de 

Pissotte ou Pissolotte: que basicamente significava um fluxo baixo (GUILLERME, 1985, p. 

190). 

É interessante observarmos o caso da cidade toscana de Siena durante os anos de 1250-

1348; abastecida por uma extensa rede de aquedutos (com aproximadamente 26km de 

extensão) e fontes, existia nesta região uma rígida legislação, permitindo que este sistema 

fosse um dos mais completos e eficazes da época medieval. 

Evidências documentais mostram-nos que a cidade tentou a um grande custo manter 

uma água mais pura para o abastecimento. À época da criação desta legislação (séculos XII 

e XV), Siena registava a sua maior densidade populacional: cerca de 50.000 a 70.000 

habitantes. Foram compilados a partir de 1262 até 1545, segundo Kucher (2005), vinte e seis 

estatutos sobre o uso, limpeza e conservação das águas, que procuravam promover o início de 

polícia urbana (HEERS, 1990, p. 299; KUCHER, 2005, pp. 504-505). 

Nestes estatutos, figuravam também medidas como prevenção a incêndios e as mais 

corriqueiras como utilização para atividades domésticas e para o consumo, num conjunto de 

restrições ambientais, políticas, sociais e económicas. Siena era uma cidade com grande 

escassez de águas e isto ajudou a manter a qualidade de vida de seus cidadãos – algo incomum 

para a Idade Média. A cidade situava-se na estrada medieval mais importante deste período: 

a Via Francigena, que ligava a Itália a algumas cidades francesas. Isto nos mostra que as 

autoridades não ficavam indiferentes à vigilância das ruas, praças e às condições das estradas. 

Esta era uma das principais preocupações, sempre lembradas na implementação de um 

verdadeiro arsenal de regulamentos e ofícios especializados. Na maioria das vezes, estes 

regulamentos de vias públicas eram incluídos no conjunto dos estatutos municipais, leis 

fundamentais que regiam a vida pública (HEERS, 1990, p. 299). 

Muito cedo, a cidade de Siena mostrou um forte desejo de construir várias fontes em 

seus domínios e mesmo nas aldeias dos arredores próximos. Afirmou a natureza pública e até 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

169 

mesmo caritativa dessas empreitadas através de “generosidades, legados e doações de 

terrenos” para instalar uma pia ou facilitar o acesso aos moradores; foram consideradas fruto 

de trabalho pio, bem como aqueles oferecidos para a construção de uma ponte ou manutenção 

de um hospital. Destas realizações monumentais, os líderes da cidade de Siena, mestres do 

"governo bom", não deixaram de retirar dos seus concidadãos, alguns lucros; afinal, as fontes 

serviam como propaganda e aumentavam o seu prestígio (HEERS, 1990, p. 317). 

Como tudo na História, não podemos fazer de casos isolados a generalidade. Nem todas 

as cidades da Europa Mediterrânea possuíam os mesmos recursos financeiros para construção 

ou sustentação destas estruturas de abastecimento de água (HEERS, 1990, p. 321). 

Na Península Ibérica, principalmente na região da Meseta espanhola, a água era 

escassa; por isso, várias políticas de implantação de redes hidráulicas foram tomadas a fim de 

suprir as precisões de abastecimento público. A garantia desta água chegar até a população – 

em bom estado – se fazia através dos poderes locais, que lutavam para garantir que esta não 

faltasse. Estas medidas de cuidado e saneamento eram de suma importância em uma época 

onde as epidemias se alastravam pelas localidades (CARDOSO, 2002, p. 157). 

Um destes casos é referido por Plaza de Agustín (2016) nos concelhos de Castela, onde 

verificamos as casas religiosas como detentoras do direito sobre o usufruto da água. Algo 

parecido acontece na cidade Valladolid que trazia água do manancial de Las Marinas até o 

interior do Mosteiro de São Bento. Nos inícios do século XVI, as águas deste manancial foram 

canalizadas para abastecer duas estruturas no interior da vila: a Fonte Argales e a Fonte 

Dourada. Uma outra fonte foi erigida na praça do mercado, a sudoeste da vila conforme 

contrato feito em 27 de fevereiro de 1494. O encarregado desta obra era o mestre engenheiro 

Yuza e seu ajudante Mahomad de Almodóvar, da cidade vizinha de Guadalajara (MARTÍN e 

VILLANUEVA ZUBIZARRETA, 2012, p. 132). 

Guadalajara também tinha sua principal fonte – "la fuente del Sotillo – nos domínios 

do Mosteiro de São Francisco situado fora da cerca. Uma canalização foi construída entre esta 

fonte e o rio Henares de modo que, com a força da gravidade, a água "pasaba de un punto de 

consumo al siguiente". Estas canalizações permitiam o abastecimento de outras fontes 

públicas de Guadalajara como a chamada fonte de Santa Maria – local de encontros de alta 

atividade comercial, nos domínios do convento de Santa Clara – e a Fonte de Santo André, 

próxima a igreja de mesmo nome. Somente em 1376, há notícias de nobres com fruição da 

água, a exemplo da família Mendoza, grandes senhores daquele concelho, que receberam 

doação de um cano de água para suas propriedades. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

170 

No século XV, a situação inverte-se: são os nobres da família Mendoza que doam em 

testamento chãos de água para alguns mosteiros e conventos; um patriarcado urbano que 

demostra seu prestígio através da melhoria infraestrutural das cidades onde residiam (cf. 

FREITAS, 2012, p. 146; PLAZA AGUSTÍN, 2016, pp. 255-256; p. 270). 

As Posturas de León, em Espanha, falam-nos de uma Fonte Ornamental na Praça da 

Regla (XV); a água para abastecer esta estrutura viria de fora da parte amuralhada da urbe, 

vindo através de canos que distribuíam a água pelos pontos fundamentais da cidade. Os direitos 

de mandar construir essas "cañarias" e provavelmente da Fonte estavam em mãos 

eclesiásticas. Documentos da centúria de quinhentos mostram que o Cabido de León recebia 

alguns maravedis pela construção destes canos e de uma fonte próxima a uma das torres da 

Catedral: "Próximo a la fuente de Regla, en puerta OBispo, se hallaba otro caño que fue 

construido igualmente por el cabido en los años sesenta del siglo XV y por el que pagó, en 

1467, cinco mil maravedís” (ACL, 9813, fol.59. v., in CESAR ALVAREZ, 1992, p. 147). 

A construção de fontes, chafarizes e outros instrumentos de distribuição de água 

revelam-se como um dos fatores principais de uma boa administração nos finais do século 

XV. Muitas localidades da Europa começam a desenhar o imaginário urbano com conceitos 

de honra, beleza e enobrecimento e estas infraestruturas passam a ser algo mais do que uma 

questão de abastecimento para se tornar mecanismo de integração social e de orgulho cívico. 

Tudo indica que nestas cidades o abastecimento de água e, especificamente, a instalação de 

fontes foram, no arsenal de intervenções municipais, eficazes instrumentos para afirmar o 

conceito do “bem público” e de áreas comuns, indo contra antigas tradições e estruturas sociais 

centradas em grandes particularidades. Neste sentido, o surgimento deste conceito, uma fonte 

na praça pública, por exemplo, refletia sem dúvida uma mudança das relações de poder 

político. Por outro lado, a falha ou renúncia não era apenas devido à falta de dinheiro, mas por 

certas resistências que ainda existiam (HEERS, 1990, p. 317). 

Ora, além de ser algo imprescindível à vida, a água era um dos principais bens da 

cidade. O futuro rei Henrique IV de Castela adotaria, em 1449, medidas para favorecer o 

abastecimento de Segóvia, sendo uma obrigação dos governos locais de Castela prezar pela 

boa qualidade destes bens públicos. 

Durante anos, a cidade de Sevilha (Andaluzia, Espanha) contentou-se em manter e 

intervencionar somente o aqueduto romano (reconstruído pelos Almoadas) que na época 

medieval encontrava-se dividido em três ramos: um subterrâneo, outro ao nível do solo e o 

terceiro elevado; a parte de manutenção ficava a cargo de um importante oficial, os sobreditos 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

171 

cañeros. A população utilizava basicamente o sistema de poços (em pátios de casas ou em 

pequenos assentos paroquiais), mas, infelizmente, a qualidade não era das melhores. 

Do mesmo modo, em Portugal, há um aumento do protagonismo relativo ao 

abastecimento de água, à medida que se consolida uma nova cultura política nos finais do século 

XIII: o aumento do exercício dos cargos públicos e da prática de um bom governo que buscava 

o bem comum em prol da cidade. A procura de um bem-estar geral tem simultaneamente o 

facto dos governantes procurarem reconhecimento e legitimação própria. O historiador 

francês Jacques Herrs (1990) nos aponta uma indagação sobre tal facto que, obviamente, as 

fontes e chafarizes fazem parte. Deixa para o leitor elucidar se realmente era da vontade da 

administração das cidades da Baixa Idade Média a "solicitude" em proporcionar melhorias a 

seu povo. Neste contexto “a política municipal sobre a água tem sua importância renovada 

no cenário de significados ambivalentes de poder” (HEERS, 1990, pp. 298 e 322; MARTÍN 

e VILLANUEVA ZUBIZARRETA, 2012, p. 134). 

Os investimentos em questões de hidráulica (condutas e redes de abastecimento) eram 

tênues e deficientes na Idade Média Portuguesa de um modo geral. Se tratando de condutas 

para levar água aos pontos de coleta (as fontes), nomeadamente de aquedutos, atentamos uma 

maior preocupação na altura do reinado de D. João II. Em documentação aparece-nos, no ano 

de 1487, iniciativas da construção do Aqueduto dos Arcos, em Setúbal, encomendadas para 

obra do mestre Pero Vaz. Além destas estruturas, num capítulo da crónica sobre o monarca, 

Rui de Pina conta-nos que para maior enobrecimento da vila de Setúbal, bem como a melhoria 

do abastecimento desta, mandou reparar os canos para que a água viesse da Serra até (contra) 

Palmela. Sabemos assim que dentro dos muros da vila, a água circulava por canos 

subterrâneos até chegar às fontes e chafarizes, como por exemplo o da Praça do Sapal e do 

Paço (Crón. D. João II, Capítulo XXXV, p.75). Outras povoações como Torres Vedras, 

Óbidos, Coimbra, Bragança, Vilarinho (Miranda do Douro), também assistiram à construção 

de aquedutos. Mas todas já em finais do século XVI. 

Por vezes, nascentes da vila ou da cidade secavam, fazendo-se necessário mandar vir 

água de outro local. Outro problema também se mostra em relação ao aumento demográfico: 

mais sujidade e maior dificuldade de controlo do saneamento. Deste modo, a água vinda de 

outra localidade também poderia ser mais salubre. Temos o exemplo da cidade de Évora com 

seu aqueduto, eventualmente preconcebido durante o breve reinado de D. João I; mas em 

decorrência do falecimento deste em 1495 as obras só se finalizaram em outra altura, mais 

precisamente com D. João III nos meados de 1530. Lisboa, por sua vez, era uma cidade com 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

172 

intenso crescimento demográfico e territorial no desenrolar da décima quinta centúria. Nesta 

altura já não era possível fechar os olhos para a questão das águas: “A pressão demográfica, 

por um lado, a necessidade de dar aguada aos muitos navios ancorados no Tejo, por outro, 

tornaram inadiável um investimento forte no Campo da Engenharia Hidráulica.” 

(TRINDADE, 2014, pp. 374-377). 

Novamente temos D. João II como primeiro monarca a iniciar as tentativas de melhorias 

no abastecimento da cidade, incluindo importantes obras em dois dos chafarizes que figuram 

em nossa dissertação. No ano de 1487 o monarca manda que se faça uma “profunda 

remodelação” do Chafariz d’El Rei; o erário régio teria repassado 12$000 reais para erguer 

colunas e arcarias de mármore e um grande tanque. Houve uma tentativa – sem sucesso – de 

levar a água deste Chafariz até alguns pontos elevados de Lisboa. O Chafariz dos Cavalos 

também passou por reparações, executadas a Pero Vaz Cavaleiro, vedor das obras da Cidade. 

Entre 1513-1515, anos de grande investimento da parte urbanística em Lisboa, com D. Manuel, 

conferimos a tentativa da construção de um aqueduto que levaria água do Chafariz do Andaluz 

até o Rossio, onde tinham a intenção de construir uma nova fonte. Apesar de orçamentos feitos, 

do dinheiro já disponível para tal feito e da entrega dos trabalhos a João Fogaça, o projeto 

simplesmente não saiu do papel (TRINDADE, 2014, pp.379-380) 

 

Dos Cuidados com a Limpeza das Fontes 

 

A limpeza das vilas e cidades durante a Baixa Idade Média Portuguesa existia, mas 

ainda estava longe de ser eficiente. Alguns esforços foram feitos e podemos ver, tanto nas 

Ordenações, quanto nas Vereações, medidas preventivas de conservação do saneamento. Isto 

segundo alguns autores tem base no aumento de epidemias, já que eram alastradas pelo ar e 

pelas águas. 

"Em cidades e vilas encontravam-se algumas normas de limpeza pública e algumas 
providências no sentido de abastecimento de água. As edilidades faziam construir 
chafarizes e canalizar as águas de certas fontes." (MARQUES e SERRÃO, 1987, 
p. 479) 

 

A crescente procura de água para alimentação, consumo e para a limpeza em geral 

certamente incitou a provisão de recursos desta para a população. Construir fontes públicas 

com melhores condições também facilitaria a difusão de novos costumes. O desenvolvimento 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

173 

implícito de novos preceitos comportamentais era evidente no dia-a-dia desta sociedade. 

Talvez de uma forma não generalizada, mas concretizada por algumas pessoas que começaram 

a preocupar-se com a saúde dos cidadãos. 

O aumento do consumo a nível doméstico e artesanal foi acompanhado, 

consequentemente, por um crescimento na produção de resíduos urbanos: mesmo a cidade 

possuindo várias fontes, estas teriam na maioria das vezes água de péssima qualidade. 

Estatutos municipais abordavam incansavelmente este tipo de problema, como as Posturas e os 

Regimentos que encontramos. 

A água, um dos elementos cujo aproveitamento dinamizou a sociedade urbana da Baixa 

Idade Média, englobava diversas esferas como a política, a económica e a cultural.  Se não 

fosse sua necessidade geral, estes equipamentos certamente não existiriam. Mas engana-se 

quem se põe a pensar que esta era somente para matar a sede. A água proveniente de poços e 

de fontes naturais – as nascentes – eram por vezes demasiadamente insalubres para o 

consumo. Este andaria pelos 20 litros por habitante – "a média da altura" (GUILLERME, 

1985, p. 185). 

Para além dos prós, as fontes tinham suas desvantagens. O fluxo de água era bem menor 

em paralelo com rios. As águas que saíam das bicas – mais salubres – eram restritas. Deste 

modo, transtornos com intensidade e a confiabilidade da água tornar-se- ia um problema muito 

mais frequente com o aumento demográfico. A utilização inicial de complexos sistemas 

hidráulicos em cidades medievais confronta-se com este período de crescimento supracitado. 

Problemas relacionados com a poluição da água retratam a questão de sua qualidade. Na 

tentativa de diminuir doenças que hoje conhecemos como cólera, febre tifoide, hepatite 

infeciosa, disenteria e doença diarreica, melhorar a qualidade da água e ter controle sobre ela 

era o principal argumento para a reparação de muitas fontes (MAGNUSSON, 2001, pp.24-

27). Apesar da sociedade medieval ainda não saber ao certo o que causava algumas 

enfermidades, existem muitos documentos que nos mostram uma grande preocupação em 

manter as águas limpas O fornecimento para o uso doméstico era feito frequentemente por três 

meios: aquedutos, poços, cisternas (públicas ou privadas) e fontes simples em meio rural – 

onde a qualidade da água provavelmente era um pouco melhor, visto que estaria longe da 

poluição dos meios urbanos já contaminados nesta altura. 

Poços e fontes eram instalados nos cruzamentos de ruas e nas praças das vilas; em 

algumas zonas, cisternas surgiam para complementar a distribuição. As cisternas e os poços 

eram mais voltados à fins particulares – no uso doméstico da água. E é comum no século XIV 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

174 

que estes fossem erguidos juntamente com as casas, sob o próprio edifício. Possuir uma 

serventia de água privada era um elemento de conforto: as mulheres não precisariam mais 

caminhar até uma fonte ou até uma nascente, “(...) o que era, decerto, uma distração, mas 

também uma obrigação aborrecida” (OPITZ,  1990, p.394). Era comum estas estruturas 

serem instaladas próximas a hospitais e a albergarias, a exemplos de existentes em Caen e 

Provins (França); afinal, era preciso uma grande quantidade de água para manter a limpeza 

dos locais de hospedagem, tornando-os mais confortáveis (CONTAMINE,  1990, p. 460; LA 

RONCIÈRE, 1990, pp. 203-204; OLIVEIRA, 2015, pp. 102-103; PIPONNIER, 1990, pp. 

448-449; SQUATRITI, 1998, p. 32). 

 

Havia uma diferenciação de funções de uso de algumas fontes. A certa altura, ter 

somente um tanque à frente da Fonte tornou-se ineficaz. Era comum as pessoas utilizarem o 

mesmo espaço para inúmeras atividades: lavar roupas, dar de beber aos animais, lavar os 

vasilhames e retirar água para consumo. As autoridades cívicas tentavam implementar uma 

série de recursos para proteger suas fontes contra o uso indevido. Muitas estruturas passam a 

ter, por volta do século XV, tanques anexos; a premissa era clara: um para consumo, outro 

para dar de beber aos animais. Os tanques secundários aproveitavam, em sua maioria, a água 

excedente que era drenada da bacia principal. Algumas estruturas mais sumptuosas, como a 

Fonte Branda de Siena, na Itália, possuíam vários tanques – chamados piscinas – cada um 

deles destinado a uma função: lavar roupas tingidas ou não; para dar água aos animais; lavar 

objetos ou louças de madeira, etc. 

Em Portugal encontramos alguns modelos de estruturas com tanques secundários e com 

mais de uma tipologia, como a Fonte de Ourém (Ourém); Mijavelhas (Porto) e mesmo alguns 

pequenos complexos como a Fonte do Largo (Vilar de Maçada, Alijó); a Fonte do Cabo 

(Ericeira) e a Fonte das Figueiras (Santarém) com um tanque de mergulho e um tanque principal 

à frente de um pano de muro (espaldar). A Fonte dos Canos (Torres Vedras) e o Chafariz de 

Dentro (Lisboa), também possuíam um segundo tanque, mas que não chegaram aos dias de 

hoje. 

Propiciar água para beber e para serventia doméstica era utilidade prevalente da 

maioria das fontes medievais – mas em geral, outras bebidas, especialmente cerveja ou vinho 

misturados a ela, eram preferidas (MAGNUSSON, 2001, p. 134). Na verdade, estruturas 

utilizadas somente para este fim – consumo próprio – são escassas na documentação e nos 

estatutos – salvo as que eram aproveitadas para comodidade de viajantes. Este tipo de lacuna 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

175 

na documentação levanta questões errôneas – como a que defendia a ideia de não se usar a 

água para beber na Idade Média como nos dias atuais (GONÇALVES, 2011, p. 296). 

O uso da água exclusivamente para beber – mas com cautela – é referido em textos 

medievais, nomeadamente num famoso poema encontrado em manuscritos atribuídos à 

Escola Médica Salernitana (acredita-se ter sido feito entre os séculos XII e XIII), o Regimen 

sanitatis Salernitanum. As páginas deste poema remetem para conselhos sobre o consumo 

comedido: “(...) beber e comer ao mesmo tempo pode ser ruim a saúde, pois a água resfria o 

estômago, e a comida pode se fazer indigesta”. Em contrapartida, a ingestão de vinho (tinto 

ou branco) era aconselhada, principalmente para acompanhar pratos de carne e alguns tipos 

de frutas (RIERA-MELIS, 2001, p. 18). 

Alguns historiadores acreditavam que na utilização corrente de uma mistura entre água 

e vinho, a fim de obter uma bebida que não fosse nociva ao homem; seria mais uma bebida 

lubrificante do que provavelmente para saborear, como nos dias de hoje. Hipócrates também 

aconselhava esta combinação, já na Grécia Antiga, sendo o vinho um agente de higienização 

que tornava a água mais segura para o consumo, pois matava as bactérias que faziam mal à 

saúde (CHARTERS, 2006, pp. 49-50; p. 245). Em prescrições das ordenações da vila de 

Medina del Campo, na província de Valladolid, em Espanha, há uma passagem que 

aconselhava os vizinhos a recorrer aos vinhos das bodegas para matar a sede, devido a 

insalubridade da água. 

Oferecer fontes de água pública era inerente à administração, que começa a moldar uma 

legislação a respeito emitindo autorizações para condução de águas aos grandes centros a 

partir do século XII em algumas localidades da Europa. No norte da França alguns exemplos 

destes equipamentos podem ser citados: a Fonte de Halles (1183) e de Inocents (1274), em 

Paris e a Fonte de Notre-Dame, em Rouen (1278). Ainda em Paris, já cerca do século XIV, 

observamos uma consciência viva da necessidade em ter uma água de qualidade, existindo 

uma maior quantidade de documentos a respeito do tema. 

A cidade de Guadalajara, beneficiava-se do Concelho quando era necessária a 

manutenção das fontes, mas não tinham nenhuma lei específica para tal feito: nem mesmo um 

ofício designado para salvaguardar as estruturas, "Esto provocaba que las reparaciones se 

llevaran a cabo solo cuando eran absolutamente imprescindibles (...)" (PLAZA AGUSTÍ, 

2016, p. 264). Já na Andaluzia, mais precisamente na cidade de Almeria, encontramos um 

documento sobre limpeza de águas e seus equipamentos de abastecimento que diz: "(...) El 

dito señor alcade dixo: que pues esto es bien público e cosa de mucho provecho como la 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

176 

çibdade e veçinos della, que reçebía la dicha postura e baxa, que ha jurado de mirar el bien 

público que lo reçibia en persona e en nombre del Rey e de la Reina Nuestros Señores" 

(Ordenanzas del agua, AMA, leg. 906, núm. 42. p. 1013, in SEGURA GRAIÑO, 1984, p. 

1015). 

No ano de 1502, este mesmo concelho recebia 14.000 maravedis para manter as fontes 

e outros aparelhos relativos ao abastecimento público em bom funcionamento: apesar de 

verificar-se que mesmo assim as águas da cidade continuavam sujas. Tentavam também utilizar 

outras possibilidades para a manutenção dos equipamentos, como por exemplo a de ofertas 

públicas. Colocavam preços por limpeza e esperavam para receber ofertas dos vizinhos 

(SEGURA GRAIÑO, 1984, p. 1009). 

Portugal começa, em meados do século XIV, a moldar e readaptar uma legislação 

referente aos cuidados com estas estruturas e da limpeza da cidade – como vamos abordar mais 

adiante neste estudo. Outras localidades apresentam estas preocupações em tempos mais 

remotos. Na cidade de Siena, em Itália, a comuna encorajava seus cidadãos, já no século XIII, 

a prestar queixas dos que faziam nelas sujidades. Aos infratores era aplicada uma multa e, aos 

delatores, uma bonificação. Casos mais sérios como tentativas de envenenar a água eram 

julgadas em vara criminal. Existia na cidade um Comitê chamado "Podestà"; era deles a função 

de contratar pedreiros e mestres para obras e reparações – tanto nas fontes, como nas estradas 

que levariam até elas (KUCHER, 2005, pp. 511- 524). 

Os Estatutos Municipais proibiam os cidadãos de sacudir as peles de animais, de lavar 

lãs ou tecidos de linho, de tingir os estofos, de fazer correr águas encharcadas de sangue ou 

de sujeira dentro de uma determinada distância das nascentes de água potável: três braças em 

Bordeaux, seis braças a vinte pés em Lucca e Bolonha, por exemplo. Havia também a proibição 

de lavar as toalhas de linho e cânhamo nas valas de recintos comuns, lavar os lençóis 

manchados nos bebedouros e de deixar os cavalos beberem nos tanques das fontes. Em cidades 

do sudoeste francês, os estatutos insistiam firmemente sobre a necessidade de preservar a água 

limpa e castigar os culpados por negligência (HEERS, 1990, p. 312). 

Leis parecidas figuram nas Posturas Antigas de Lisboa (anexo II, Doc.1): numa 

ordenação sobre o Chafariz de Santa Maria de Oliveira, na Rua Nova, em Lisboa, os principais 

magistrados da cidade decretaram que nenhuma pessoa fosse tão ousada a ponto de lavar 

roupas e vasilhames no local referido. Existia um facto curioso sobre as penas aplicadas a 

quem desobedecesse a estas ordens. Para uma primeira infração uma coima de cinquenta reais 

brancos era aplicada; a segunda, cem reais e na terceira vez cento e cinquenta reais. Para 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

177 

aumentar a fiscalização metade deste dinheiro era repartido a quem delatasse o cidadão infrator 

e a outra metade ficava para o Concelho, mais precisamente para obras que fossem 

necessárias; assim como os regulamentos em Itália e França. 

Ainda nas LPAnt., situações de prescrição circulavam, desta vez relativas ao Chafariz 

dos Cavalos e a Fonte da Flor. A premissa não era diferente: ordenava-se que não se fizessem 

lixo nestas nem em outras fontes; nem lançassem esterco, pedras ou barcas de cortiça a elas. 

Advertia-se que, se precisassem jogar sujidades sanitárias nas águas, o fizessem num local 

adequado – para que fosse levado corretamente (anexo III, Doc.2 e IV, Doc.3). 

Desta forma, medidas simples de saúde pública adotadas em várias cidades, 

permaneceram durante um longo tempo com pouco efeito, e não cessavam as repreensões de 

tempos a tempos. No Porto, a Câmara da cidade já demostrava interesse em deixar limpa a 

cidade por volta do século XIV. No Regimento do lugar encontram-se deliberações sobre 

higiene e circulação urbana. Conhece-se nesta passagem, uma medida de 09 de Julho de 1392 

para que não mais se fizessem «grandes sujidões de muitos lixos que se em elas lançavam, e 

dos panos que em elas lavavam, por a qual razão se seguiam grandes danos às gentes e às 

bestas» (Vereaçoens I, nota XXII, p.425). Danos a saúde, certamente; já que se trata de 

pouquíssimo tempo após o advento da Peste Bubónica em Portugal. Povoações como 

Bragança, Porto, Lamego, Marialva, Pinhel, Santarém, Torres Vedras, Lisboa e Évora tiveram 

uma acentuada perda demográfica em decorrência da epidemia (JORGE, 1888, p.91; 

MARQUES, 1997b, p. 181). 

Por isto, falar da limpeza das cidades e das vilas é inerente ao nosso estudo; reflete as 

questões abordadas de novos hábitos sociais que acabariam por “contaminar” as águas das 

fontes e dos chafarizes. Toda esta alteração do espaço e da sociabilidade complexificavam as 

coisas rotineiras. 

A questão urbanística torna-se nesta altura outro fator importantíssimo. A busca por 

melhor qualidade da água obviamente interfere na construção de novas fontes ou na 

realocação de algumas já existentes. Quanto mais próximas da cidade ou, a medida em que a 

cidade cresce fazia-se necessário planear locais adequados para estas estruturas, cada qual 

executando uma melhor função. 

 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

178 

Fontes Impressas 

 

Crón. D. João II = PINA, Rui de – Crónica de El-Rei D. João II, Nova Edição com prefácio 
e notas de Alberto Martins de Carvalho, Atlântida, Coimbra, 1950. 

 

Vereaçoens I = Vereaçoens - Anos de 1390-1395. O mais antigo dos «Livros de Vereações» 
do Município do Porto existentes no seu Arquivo, ed. de Artur de Magalhães Basto, Porto, 
Câmara Municipal do Porto (Col. «Documentos e Memórias para a História do Porto», 2), 
1937 

 

Estudos Gerais 

 

ALBERTI, Leon Battista. Da Arte Edificatória, trad. do Latim de Arnaldo Monteiro do 
Espírito Santo; introdução, notas e revisão disciplinar de Mário Júlio Teixeira Krüger, 
Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, n.205, 2011. 

 

ESPARZA, Ángel et al. “Fuentes abovedadas "romanas" de la provincia de Zamora”, 
Monografías, Castilla y Leon: Arqueología en Castilla y Leon, n°6, 2006. 

 

ANDRÉS LÓPEZ, José; MARTÍN-CARO SAURA, Faustino. ”Organizacion, Distribuicion 
y Problemas derivados de la Administracion del Água en Almeria y su vega en los años 
anteriores a la Reconquista" IN I Coloquio de História y Medio Fisico, El Água en zonas 
áridas: Arqueología e História, Instituto de Estudios Almeirenses, Almeiria: Departamento 
de Historia, pp.1019-1032. Disponível em: < https://goo.gl/J79idE >. Acesso em: 27 jul. 
2016. 

 

BENOIT, Paul – "L'alimentation et les usages de l'eau à Paris du XIIe au XVIe siècle", 
Artigo científico, Paris: Laboratoire de Médiévistique Occidentale de Paris, Université Paris 
1, (pre-print), Disponível em: < https://goo.gl/96Uj9c>. Acesso em: 08 set. 2016. 

 

BONACHÍA HERNANDO, Juan Antonio e VAL VALDIVIESO, María Isabel del. "La 
Cultura del Agua en la Castilla Medieval: Aspectos Materiales", IN Caminhos da Água, 
Paisagens e Usos na Longa Duração, coord. Manuela Martins, Isabel Vaz de Freitas e 
Maria Isabel del Val Valdivieso, Braga: CITCEM, 2012, pp.143-162. 

 

CARDOSO, Isabel Freitas Botelho. "El Agua en las Ciudades Portuguesas Medievales", IN 
Usos Sociales del Agua en las Ciudades Hispánicas de la Edad Media, coord. Maria Isabel 
del Val Valdivieso, Série: Estudios de História Medieval, nº6, Universidad de Valladolid, 
Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial, Valladolid, 2002, pp.156-168 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

179 

CESAR ALVAREZ, Alvarez. La Ciudad de Leon en la Baja Edad Media: El Espacio 
Urbano, Ed.: Sociedad Anonima Hullera Vasco-Leonesa, 1992 

 

CHARTERS, Steve. Wine and Society, the Social and Cultural Context of a Drink, 
Elsevier, Burlington (MA, USA), Disponível em: <https://goo.gl/rfHnXf>, Acesso em: 14 
set., 2016. 

 

CONTAMINE, Philippe. "Os arranjos do espaço privado, Séculos XIV-XV", IN História 
da Vida Privada, Dir. de Philipe Ariès e de Georges Duby, vol. 2 (Da Europa Feudal ao 
Renascimento), trad. e rev. cient. Armando Luis Carvalho Homem, Edições Afrontamento, 
1990, pp.421-501. 

 

CORREIA, Fernando da Silva. Origens e Formação das Misericórdias Portuguesas, 
Lisboa: Livros Horizonte, 1999. 

 

FLORENCIA MENDIZÁBAL, María. "La Aljama Mudéjar de Segovia y el caso de su 
ilustre Alfaquí (ss. XIV-XV)", IN Actas de las Septimas Jornadas Internacionales de 
Historia de España, Tomo X, dir. María Concepción Rodríguez, Buenos Aires: Fundacion 
para la Historia de España, 2011, pp.69-76. 

 

FREITAS, Isabel Vaz de. "A Água no «Livro das Fortalezas» de Duarte D'Armas", IN 
Caminhos da Água, Paisagens e Usos na Longa Duração, coord. Manuela Martins, Isabel 
Vaz de Freitas e Maria Isabel del Val Valdivieso, Braga: CITCEM, 2012, pp. 163-178. 

 

GONÇALVES, Iria. "A mesa itinerante dos nossos primeiros reis", IN A mesa dos Reis de 
Portugal: ofícios, consumos, cerimónias e representações (séculos XIII-XVIII), coord. Ana 
Isabel Buescu e David Felismino, Lisboa: Circulo de Leitores, pp.286-303. 

 

GUILLERME, André. “Puits, Aqueoducs et Fontaines: L'alimentation en eau dans le Villes 
du Nord de la France, Xe-XIIIe Siecles", IN L'Eau au Moyen Age, SENEFIANCE, nº15, 
Publications du Cuer Ma, Université de Provence, Marseille: Editions Jeanne Laffitte, 1985, 
pp.185-200. 

 

HEERS, Jacques. La Ville au Moyen Âge en Occident: paysages, pouvoirs et conflits, Paris: 
Librairie Arthème Fayard, 1990. 

 

JORGE, Ricardo. Saneamento do Porto, Relatório apresentado á Commissão Municipal de 
Saneamento, Porto: Typographya de António José da Silva Teixeira, 1888. 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

180 

KUCHER, Michael. “The use of water and its regulation in Medieval Siena", IN Journal of 
Urban History, Vol. 31, No. 4, Tacoma (Washington) Sage Publications, May 2005, 
pp.504-536. 

 

LA RONCIÈRE, Charles de. "A vida privada dos notáveis toscanos no limiar do 
Renascimento", IN História da Vida Privada, Dir. de Philipe Ariès e de Georges Duby, 
vol. 2 (Da Europa Feudal ao Renascimento), trad. e rev. cient. Armando Luis Carvalho 
Homem, Edições Afrontamento, 1990, pp.163-309. 

 

MAGNUSSON, Roberta J. Water Technology in the Middle Ages: cities, monasteries, and 
waterworks after the Roman Empire, Oklahoma: The Johns Hopkins University Press, 
University of Oklahoma, 2001. 

 

MARQUES, A.H. de Oliveira e SERRÃO, Joel. Nova História de Portugal, Vol. IV, 
"Portugal na Crise dos Séculos XIV e XV", Lisboa: Editorial Presença, 1987. 

 

MARQUES, A.H. de Oliveira. História de Portugal, Vol. I, "Das Origens ao 
Renascimento", Lisboa: 13ª Edição, Editorial Presença, 1997. 

 

MARTÍN CEA, Juan Carlos e VILLANUEVA ZUBIZARRETA, Olatz. "La Cultura del 
Agua en la Castilla Medieval: Aspectos Inmateriales", IN Caminhos da Água, Paisagens e 
Usos na Longa Duração, coord. Manuela Martins, Isabel Vaz de Freitas e Maria Isabel del 
Val Valdivieso, Braga: CITCEM, 2012, pp.125-142. 

 

OLIVEIRA, Ana Rodrigues. O dia-a-dia em Portugal da Idade Média, 1ª edição, Lisboa: 
Esfera dos Livros, 2015. 

 

OPITZ, Claudia. "O quotidiano da mulher no final da Idade Média (1250-1500)"; IN DUBY, 
Georges; PERROT, Michelle – História das Mulheres no Ocidente: a idade média, Vol. 2, 
Porto: Edições Afrontamento, 1990, pp.353-453. 

PIPONNIER, Françoise. "O Universo Feminino: Espaços e Objetos"; IN DUBY, Georges; 
PERROT, Michelle – História das Mulheres no Ocidente: a idade média, Vol. 2, Porto: 
Edições Afrontamento, 1990, pp.441-459. 

 

PLAZA DE AGUSTÍN, Javier. "Agua y desarrollo urbano en la Castilla medieval: 
aportaciones a su estudio en la ciudad de Guadalajara", IN La España Medieval, vol.39, 
Disponível em: <goo.gl/jQQ29b>, Acesso em: 06 set., 2016, pp.249-273. 

 

RIERA-MELIS, Antoni. "Sociedade Feudal e Alimentação (séculos XII-XIII)", IN História 
da Alimentação, Da Idade Média aos Dias Actuais, vol.2, dir. Jean-Louise Flandrin e 
Massimo Montanari, Lisboa: Terramar, pp.11-29. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

181 

 

SEGURA GRAIÑO, Cristina. "Los Oficios del agua", IN Vivir del Agua en Las Ciudades 
Medievales, coord. Mª Isabel del Val Valdivieso, Universidad de Valladolid, Valladolid: 
Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial, Serie: Historia, Estudios de Historia 
Medieval, nº7, 2006, pp.11-24. 

 

SQUATRITI, Paolo. Water and Society in Early Medieval Italy, AD 400–1000, New 
York: Cambridge University Press, 1998. 

 

TRINDADE, Luisa. "A água nas cidades portuguesas entre os séculos XIV e XVI: a mudança 
de paradigma", IN M. M. Lozano Bartolozzi & V. Méndez Hernán, (coord. y ed.), 
Patrimonio cultural vinculado con el agua: paisaje, urbanismo, arte, ingeniería y turismo, 
Mérida: Editora Regional de Extremadura, s/d, pp. 363-376.



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

182 

Capítulo X 
 

 

 

A origem da olaria cerâmica 
 

DOI 10.5281/zenodo.10511494 

Paulo Tiago Cabeça  

 

 

Introdução 

 

Duas trajetórias 

 

esde logo é necessário, para compreender este trabalho, estabelecer alguns 

conceitos que muitas vezes surgem misturados. Socorremo-nos de 

Hommel, P. (2013) e do seu Oxford Handbooks online para isso. Então 

fazemos a distinção entre barro (um material natural argiloso que quando convenientemente 

processado se torna plástico e pode ser moldado em virtualmente qualquer forma), cerâmica 

(que neste contexto normalmente se refere a formas de barro modeladas, secas e 

deliberadamente aquecidas a altas temperaturas com a intenção de produzir assim um objeto 

durável), e olaria (que se refere especificamente a recipientes portáteis cerâmicos). 

Segundo Budja Mihael (2016) existem aparentemente duas trajetórias históricas com 

cerca de 20.000 anos para o início da utilização e “uso episódico” da cerâmica utilitária nas 

sociedades pré neolíticas de caçadores recolectores, nomeadamente da Ásia de leste, mas 

refere que os primeiros objetos cerâmicos conhecidos não foram sequer recipientes de olaria. 

Foram sim pequenos cones de cerâmica – possivelmente usados como contas ou 

marcadores - e estatuetas – representando animais e seres humanos, sobretudo mulheres - 

originariamente descobertos na Europa Central em c. 31 000 cal BC. Budja afirma assim que 

estes originários e primordiais cones e estatuetas, primeiros objetos conhecidos cerâmicos que 

assim passaram pela transformação química através do fogo, não estariam associados a 

nenhuma pré-existente tecnologia de recipientes ou instrumentos para transformar alimentos. 

Ou sejam não estariam de forma alguma associados a uma produção de olaria.   

D 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

183 

Por sua vez os primeiros objetos considerados como recipientes cerâmicos utilitários, 

ou olaria, são originários do leste da Ásia e datados de cerca 20.000 cal BC43. Gibbs, K. (2015) 

afirma que existem provas de contentores cerâmicos – olaria - entre 20.000-18.000 cal BP no 

sul da China. A tecnologia da olaria cerâmica, afirma, aparece em sítios do Pleistoceno 

Superior e do Holoceno Inferior numa ampla gama de zonas ambientais e, eventualmente, 

torna-se um dos tipos de artefactos mais abundantes em sítios arqueológicos pré-históricos em 

todo o Velho Mundo (Barnett & Hoopes 1995; Gibbs & Jordan 2013; Jordan & Zvelebil 

2009). Assim a tecnologia cerâmica, embora não fosse de olaria, aparentemente precede, no 

ocidente, a olaria cerâmica do extremo oriente em aproximadamente onze milénios. 

Procurando uma origem para o fenómeno da invenção da cerâmica Budja M. (2016) 

conclui que será improvável que um único modelo de interpretação arqueológica revele onde 

a (piro)tecnologia cerâmica apareceu pela primeira vez ou quão rápido se terá espalhado ou 

difundido de eventuais "centros de inovação" da antiguidade. As provas atuais mostram 

trajetórias diferentes, embora paralelas, desta tecnologia e produção. A primeira olaria na Ásia 

de leste, sublinha, estava confinada a um pequeno número de localizações e persistiu apenas 

episodicamente num uso de baixa escala até ao início do holoceno. Em África também terá 

existido um centro difusor da tecnologia.  

Neste artigo Budja afirma que poderão ter contribuído para a origem da olaria cerâmica 

vários fatores. Entre os quais a contribuição do trabalho das mulheres; as primeiras perceções 

humanas de recipiente ou de volume contido; interações de artesanato cruzadas 

(conhecimentos e destrezas cruzados) e até a evolução da propriedade privada. Childe V. G. 

(1958), afirma Budja, defendia que a elaboração da olaria era “a primeira utilização consciente 

pelo homem de uma mudança química” associada a “pensar em invenção” e “fazer forma 

onde não havia forma”44. Isso terá eventualmente resultado no recipiente de olaria, afirma 

 
43 O termo científico "cal BP" ou “cal BC” é uma abreviação para "anos calibrados antes do presente" (BP) "anos 
calendário antes do presente" ou antes de Cristo (BC) e essa é uma notação que significa que a data de 
radiocarbono citada foi corrigida usando metodologias atuais. 
A datação por radiocarbono foi inventada no final da década de 1940 e, nas muitas décadas desde então, os 
arqueólogos descobriram oscilações na curva de radiocarbono - porque o carbono atmosférico flutua ao longo 
do tempo. Os ajustes nessa curva para corrigir as oscilações ("wiggles" é realmente o termo científico usado 
pelos pesquisadores) são chamados de calibrações. As designações cal BP, cal BCE e cal CE (assim como cal 
BC e cal AD) significam que a data de radiocarbono mencionada foi calibrada para levar em conta essas 
oscilações; as datas que não foram ajustadas são designadas como RCYBP ou " radiocarbon years before the 
presente” anos de radiocarbono anteriores ao presente. Traduzido de: 
https://www.thoughtco.com/archaeological-dating-cal-bp-meaning-3971061 Consultado a 22 junho de 2022.  
 
44 Traduzido pelo autor. 

https://www.thoughtco.com/archaeological-dating-cal-bp-meaning-3971061


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

184 

Budja, um instrumento para processamento de alimentos de forma mais intensiva, elaborado 

- e aqui cita novamente Childe - “de e para mulheres”.  

 

Mulheres oleiras 

 

Várias razões apontam para essa conclusão segundo Budja. Cita Skibo e Schiffer 

(1995.84) que numa análise do Murdock’s Ethnographic Atlas database of preindustrial 

societies (1967) encontra em 105 sociedades primitivas sedentárias 76% com mulheres 

predominantemente oleiras, 18% com homens como predominantemente oleiros e 6% com 

igual participação. Esta base de dados embora antiga foi recentemente considerada, por 

Bahrami-Rad, Duman, Anke Becker, e Joseph Henrich (2021) como uma fonte significativa 

de informações sobre diversas sociedades humanas. O surpreendente foi que no mesmo estudo 

se confirmou que em 282 sociedades não sedentárias estavam listadas 103 que produziam 

olaria, o que confirma que esta não existia apenas como uma atividade praticada 

exclusivamente de forma sedentária. Portanto não era apenas a elaboração de figurado 

cerâmico que existia em povos caçadores recolectores. A olaria igualmente era praticada por 

caçadores recolectores. A perceção dos vasos cerâmicos como utensílios para processamento 

mais intensivo de alimentos de e para mulheres é referida por outros, afirma Budja, 

exemplificando com Longacre (1995.278) que terá sugerido que a olaria seria uma das poucas 

tecnologias controladas por mulheres há milénios. Para isso existiriam várias razões. Uma 

delas, refere Budja, seria a ligação simbólica entre o vaso e a mulher sugerida por Lévi-Strauss 

(1988.180). Os índios Jibaro no Equador acreditam que o pote é uma mulher e os indios 

Desana na Colômbia e no Brasil, acreditam que o corpo da mulher é uma panela de cozinhar. 

Lévi-Strauss (1988.22, 181) também segundo Budja, afirmava que apenas a mulher pode 

produzir e usar olaria pois esta, e o barro de que é feita, tal como a terra em sí, é uma mulher. 

Budja aponta diversos exemplos mais de culturas onde a estreita relação da mulher 

com a olaria se manifesta. Na África subsaariana (Teilhet 1978.97), a terra é considerada 

feminina e os oleiros têm com ela uma relação especial. Na África Ocidental, o envasamento 

é feminino corresponde amplamente ao forjamento masculino, sendo o oleiro a esposa do 

ferreiro. Entre os Vere, os Dupa e os Dowayo nos Camarões, o acesso à fabricação de olaria 

é sempre restrito às esposas dos ferreiros. Ambos são considerados sujos e ritualmente 

impuros e, portanto, sujeito a inúmeros tabus. São marginalizados e proibidos de entrar nas 

cabanas dos outros membros da tribo. Não podem partilhar comida ou mesmo tirar água da 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

185 

mesma nascente, e nunca comer do mesmo prato. A sua separação é fortemente mantida pela 

crença de que os oleiros podem prejudicar os outros, pois podem causar doenças. Eles não 

têm permissão para possuir gado, devido às suas “mãos quentes” afirma Budja citando Barley 

(1994,64); Vander Linden (2001,140); Pankhurst (2003). 

Budja refere ainda que, na perceção de Arnold (1985.101) em “os primórdios da 

cerâmica como um processo económico”, sugere-se que as mulheres, nas sociedades 

caçadoras-recoletoras, estavam intimamente ligadas às tarefas domésticas e ao lar. Arnold terá 

equiparado a produção cerâmica com gravidez, cuidados infantis, culinária e outras tarefas 

domésticas, porque a fabricação de olaria seria facilmente compatível com as 

responsabilidades de cuidado infantil; era uma tarefa facilmente realizada em casa e não exigia 

períodos de ausência do lar; portanto não seria perigoso e, consequentemente, não oferecia 

perigo para as crianças, sendo relativamente monótona e não exigia grande concentração, 

podia ser realizada apesar das interrupções e igualmente ser facilmente retomada; finalmente 

uma vez iniciado o processo de elaboração de olaria, ele requer atenção quase diária e, 

portanto, é um ofício ideal para mulheres ligadas ao lar.  Budja refere ainda que muito mais 

tarde, e adotando uma perspectiva transcultural, Randi Haaland (2009) também argumentou 

que os vasos ou recipientes se tornam particularmente importantes em atividades relacionadas 

com mulheres e atividades centradas no lar, incluindo cuidar de crianças, coleta de plantas, 

transporte de água, preparação de comida. Paralelamente a essa realidade, refere que a 

tecnologia de cozinhar alimentos que utilizava panelas de cerâmica, pode ter resultado numa 

distribuição mais justa e maior igualdade entre os indivíduos, no valor nutricional dos 

alimentos consumidos. A prática de partilha de carne, entre caçadores recolectores, pode ser 

nutricionalmente e quantitativamente desigual, com as mulheres normalmente a receberem 

porções mais pequenas, mesmo quando grávidas ou doentes. Preparando um prato de carne e 

legumes, cozidos lentamente em panelas de cerâmica, poderia ter melhorado o acesso das 

mulheres a nutrientes essenciais, equalizando a distribuição de alimentos dentro um grupo que 

porventura partilhasse refeições de um único pote, afirma Budja. A produção de olaria poderá 

ter transitado das tarefas de mulheres para as tarefas de homens a partir do momento em que 

se torna uma atividade económica de subsistência ou mesmo lucrativa. Aparentemente 

existirá, afirma Budja, uma estreita ligação entre o homem e a introdução da roda de oleiro, 

instrumento cuja utilização aumenta a eficiência das técnicas da olaria manual (Stark 

2003.205). 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

186 

A olaria na transição para a agricultura 

 

Budja afirma ainda que presentemente existem teorias sobre três possíveis cenários 

sobre a invenção e adoção da olaria ainda em sociedades caçadoras recolectoras ou na 

transição para o sedentarismo. O primeiro relaciona o surgimento dos recipientes de barro 

com possíveis usos e demonstrações de objetos cerâmicos, nas mãos de especialistas como 

por exemplo as mulheres oleiras shamans. O segundo cenário sugere a primeira utilização da 

olaria para tarefas práticas como cozinhar ou guardar alimentos. O terceiro propõe o papel da 

cerâmica e da olaria na alteração e sustentação de relações sociais.  

As descobertas de Karen Vitelli (1999.188) no sítio neolítico da caverna de Franchthi 

em Argolid, atual Grécia, eram recipientes cerâmicos, mas de baixa capacidade para 

armazenar volumes e não mostravam indícios de terem sido utilizados quer para cozinhar quer 

para preservar alimentos. Existem variadas formas de detetar a presença de alimentos nas 

cerâmicas pré-históricas, nomeadamente pela deteção de lípidos. Existem abundantes 

exemplos disso em trabalhos como os de Nieuwenhuyse, O. P et al. (2015); Vieugué, J., 

Garfinkel et al (2016); Roffet-Salque, M., et al., 2016; Courel, B., Robson, et al. 2020; só para 

citar alguns. Karen Vitelli argumentou assim que estes potes descobertos, sem utilização para 

armazenamento ou preparação de alimentos teriam certamente uma função cerimonial e ritual 

que porventura regularia possíveis conflitos sociais nos inícios do sedentarismo (Vitelli 

1993.217). Budja refere que segundo Keally et al. (2003.9); Cohen (2013), da mesma forma 

no extremo oriente (atuais China, Japão e Rússia oriental) surgem vestígios de olaria em 

pequenos números e escassos locais, sugerindo igualmente que estes recipientes primitivos 

poderiam não ter um uso extensivo de preparação diária de alimentos. Seria uma tecnologia 

ainda de fraca sustentabilidade que persistia apenas de forma episódica numa escala de uso 

reduzida.  

Budja introduz-nos Prudence M. Rice (1999.1–54) que descreve a possível introdução 

da tecnologia cerâmica em sociedades que não as usavam, como um “complexo” processo ou 

trajetória dependente de variados fatores. Desde logo intensificação de recursos, que partia de 

uma possível intensificação sociocultural, intensificação tecnológica com o objeto de olaria 

visto como um de prestígio e durabilidade. Rice afirma mesmo que entre o surgir – a invenção 

- deste objeto cerâmico novo (olaria) e a sua adoção – inovação cultural – poderiam ter 

decorrido centenas ou mesmo milhares de anos. Rice colocou também a possibilidade de que 

a tecnologia cerâmica nesta transição para a sua gradual generalizada adoção, pode ter sido 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

187 

particularmente útil para um largo conjunto de estratégias recolectoras nomeadamente de 

alimentos ou produtos que em diversos períodos do ano abundavam como grãos, feijões, 

tubérculos, mariscos.  A preparação de alimentos cozinhados em recipientes permitia também 

juntar diversidade na mesma refeição e oferecer uma variedade nutricional mais rica. Mas de 

particular importância esta possível utilização dos recipientes de barro na eventual maior 

eficiência na recolha e separação ou medida de recursos.  Segundo Budja, Rice relaciona um 

possível intensificar de exploração de recursos selecionados com a emergência de uma 

competição socioeconómica entre indivíduos ou grupos que competiam por poder, prestigio 

ou estatuto através de “banquetes competitivos”45. Na opinião de Rice os recipientes 

cerâmicos poderiam assim ser mais importantes para servir (mostrar) que para preparar ou 

armazenar alimentos, fossem estes mais usuais ou exóticos (como por exemplo cereais). 

Instrumentos, portanto, sociais e de poder. Atrevemo-nos a dizer tal como a Arte, portanto, ao 

longo da sua história. 

Budja introduz Ingold (1983.561–652) que coloca assim a hipótese de os recipientes 

para comida, neste contexto, representarem um código cultural através do qual os indivíduos 

são identificados através da sua propriedade. O armazenamento social, afirma, é a negação da 

partilha e para uma sociedade caçadora recoletora implica também um cálculo do que é 

possível armazenar de forma portátil. Igualmente os recipientes permitem medir unidades de 

volume estandardizadas ou calcular quanto cada indivíduo recebe de esforços comuns 

conjuntos. Budja coloca como possibilidade que esta distribuição por medidas seria uma 

alternativa à partilha geral de comida e assim “torna possível a transformação ideológica de 

caçar para cultivar”. Afirma que a ecologia comportamental nos sugere que a transição para a 

agricultura pode ter evoluído com incrementos graduais de bens públicos para privados, 

nomeadamente nos exemplos de caçadores recolectores de retorno imediato ou de caçadores 

recoletores de retorno atrasado, apontando Codding, Bird (2015. 15); Winterhalder 1983; 

Bird, O’Connell. 2006; Winterhalder, Kennett. 2006; Bettinger et al. 2010 como referências.  

 

Cerâmica e 'engrandecedores' 

 

Para responder à questão “porquê potes de barro?” Budja cita Hayden(2003) que 

sugere um cenário económico sociopolítico baseado na interconexão de “propriedade 

privada”, “economia competitiva” e “tecnologias de prestigio” em sociedades de caçadores 

 
45 “competitive feasts” no original. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

188 

coletores trans igualitárias. Este termo significará uma sociedade que reconhece a propriedade 

privada, usa objetos de prestigio (potes de barro), produz um excesso de alimentos, realizam 

banquetes ou outro tipo de competição económica, contem famílias de mais pobres a mais 

abastadas, mas não tem classes permanentes. Difere de sociedades com classes permanentes 

e sociedades igualitárias sem classes. Hayden postulou assim que realizar banquetes constituiu 

um novo tipo de comportamento humano, uma afirmação social, que desenvolveu a noção de 

propriedade e terá provocado também o surgir de toda uma nova gama de tecnologias, como 

anzóis, redes, fornos, etc. Estes excedentes de caça e recoleção eram propriedade de 

indivíduos ou famílias e usados em suas estratégias de “melhor garantir a sua sobrevivência e 

benefícios reprodutivos”46 (Hayden 2009). A quantidade de potes de barro ou o seu tamanho 

seriam também indicadores de abundância. A realização destes banquetes, o que seria servido 

e como, quem participava neles, como se realizavam, etc… seriam depois a transformação 

destes atos que se convertiam posterior e cronologicamente em complexos rituais sociais e de 

poder. As comidas exóticas seriam certamente também desejadas, mas não tanto como 

comidas e mais como símbolos (van der Veen 2003.415). Budja afirma que o cenário dos 

banquetes competitivos foi relacionado recentemente à teoria do comportamento ecológico. 

Aqueles que não podiam participar nos banquetes eram marginalizados e muitas vezes 

forçados à escravatura. O status de produção de comidas caras e de banquetes tem sido 

sugerido como os causadores das relações despóticas, controlo de trabalho alheio e a evolução 

da hereditariedade e inequalidade na estratificação social.  

Não obstante Budja aponta James Brown (1989.208–212) como defensor de uma 

teoria distinta da de Hayden. Para ele os vasos cerâmicos não seriam objetos de prestígio, 

seriam sim vasos de processamento e produzi-los só faria sentido quando fossem necessários 

em quantidade, uma vez que o esforço de fazer uma fornada cerâmica para uma peça é quase 

o mesmo de a realizar para múltiplas peças. Ou seja, em termos económicos diríamos que o 

preço em trabalho, por unidade, baixa com o aumento da quantidade elaborada, o que para 

outras tecnologias de elaboração de recipientes (cestaria, vasos de pedra ou vasos de madeira) 

não é verdade. O resultado é que os vasos em barro cozido, apesar de mais fracos e de vida 

mais curta que os outros materiais de recipientes, são preferíveis, porque podem ser 

produzidos em maior número (Eerkens et al. 2002). Uma sedentarização sazonal seria sempre 

necessária, uma vez que a elaboração de vasos cerâmicos exige recolha de barro, modelagem 

de peças, secagem e cozedura. Na Eurásia de leste, sublinha Budja, o processo só poderia ser 

 
46 Tradução do autor.  



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

189 

realizado no verão, uma vez que durante o resto do ano é demasiado frio ou húmido   

Zhushchikhovskaya (2005.36–44). Da mesma forma é um facto que o desenvolvimento de 

tecnologias que otimizem a transformação de alimentos facilita a aquisição de nutrientes e 

melhora a saúde nomeadamente por exemplo na elaboração de papas para crianças, como 

substituintes de leite materno, é uma possibilidade que esse facto possa ter aumentado a 

sobrevivência infantil e assim também incrementado as populações Crown, Wills 

(1995b.248). 

Segundo Budja muitos destes potes de barro apesar de bons instrumentos para 

armazenar ou confeccionar alimentos são relativamente frágeis o que não permite o seu 

eficiente transporte pelas sociedades caçadoras recolectoras. É, no entanto, sugerido que 

possam ter existido “potes de esconderijo”47 Eerkens (2003) para evitar o seu deslocamento 

sazonal tornando assim esta tecnologia de armazenamento eficaz. Estas estratégias de 

armazenamento temporário poderiam ter dado origem, afirma Budja, a consequências maiores 

no estilo de vida dos caçadores recolectores. Os locais de potes escondidos originariam laços 

entre as pessoas e geografias especificas, nomeadamente gerando maiores frequências de 

reocupação de locais e até, possivelmente, originando a noção de propriedade de terra e 

territorialidade.  

 

O primeiro figurado cerâmico e a origem da sua tecnologia 

 

Como referimos inicialmente segundo Budja os inícios da tecnologia cerâmica estão 

relacionados com a produção de figuras antropomórficas e zoomórficas. Nalguns destes sítios 

primordiais surgem algumas, muito poucas, peças de incipiente olaria, de variadas espessuras, 

formas simples, sem pinturas ou revestimentos, cozidas a baixas temperaturas. A grande 

maioria destes vestígios cerâmicos primitivos foi depositada em contextos que se entendem 

como cerimoniais, rituais ou de função integrativa Heidke, Stark (2002). 

Desta forma as várias interpretações mencionadas acima sugerem várias 

possibilidades. Que a tecnologia de olaria pode ter aparecido, por um lado, como estratégia de 

armazenamento temporária, proteção de sementes ou de excesso de produção; pode ter a ver 

com a noção de propriedade de terra e territorialidade, também com a proteção da propriedade. 

Por outro lado, pode ter a ver com a evolução das práticas culinárias, economia de escala, 

gestão feminina do ambiente doméstico, comportamento engrandecedor, comportamento de 

 
47 “Caching pots” no original 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

190 

competição, individualista de produção de excedentes alimentares, de prestígio, de poder e 

estatuto. 

Considerando que o Neolítico se determina como o período onde se estabeleceu e que 

ocorrem o início da sedentarização e o início da agricultura convencionalmente entre aprox. 

10.000 aC a 3.000 aC são datas que não estão livres de serem questionadas. No entanto se 

forem estas as consideradas temos que a invenção da cerâmica terá surgido cerca de vinte 

milénios antes e a invenção da olaria pelo menos dez milénios antes. Independentemente de 

quando possamos considerar o início do Neolítico Budja afirma que as provas que temos 

crescentemente revelam que as sociedades caçadoras recolectoras desenvolveram a tecnologia 

cerâmica pelo menos um milénio antes dos primeiros neolíticos, do início do sedentarismo e 

da agricultura quer na Europa quer na Ásia. 

A invenção da tecnologia cerâmica foi considerada um passo inicial no 

desenvolvimento das piro tecnologias. E pode ter estado relacionada com o cruzamento de 

interações artesanais, afirma. O que se compreende como a cópia de formas ou designs de um 

tipo de material (cestarias, recipientes de pedra ou madeira) para outro (vasos cerâmicos). Este 

tipo de transmissão é conhecido por esqueuomorfismo48, segundo Budja pode ocorrer várias 

vezes dentro de uma moldura temporal similar e já foi proposta quer para elaborações 

cerâmicas quer para elaborações metalúrgicas de cobre (Miller 2007.238; Frieman 2013; 

Roberts, Radivojevic. 2015; Radivojevic 2015). A piro tecnologia define-se como o “processo 

deliberado que pressupõe controlo e utilização do fogo” (McDonnell 2001.493), a 

transformação da matéria requer não apenas uma memória de trabalho e a compreensão da 

separação entre diferentes etapas do complexo processo produtivo (Read D, van der Leeuw 

2008.1965) mas também uma mudança de perceção do envolvimento natural.  

Segundo Budja, Benjamin Roberts e Miljana Radivojevic (2015.300–301) sugeriram 

recentemente dois processos que explicariam a introdução das piro tecnologias. Seriam estes 

a invenção e a inovação. A invenção é definida como a descoberta de uma nova ideia, material 

ou processo, deliberadamente ou por acaso, que pode incluir um produto radicalmente 

diferente ou uma adaptação de produtos de uma nova maneira.  A inovação é reconhecida 

como “uma invenção que afeta a evolução do sistema e é transmitida com sucesso nessa 

população e além dela”49. Assim a invenção de uma nova tecnologia evoluiria através da 

acumulação de conhecimento que conduziria a uma reaplicação, recombinação e 

 
48 Skeuomorfism no original 
49 Tradução do autor. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

191 

experimentação e que poderia ocorrer durante várias décadas ou centenas de anos. Poderia ter 

levado várias gerações até que uma determinada invenção fosse utilizada para um fim concreto 

e específico. Budja refere mesmo que o ser humano tem inerentemente um comportamento de 

“inovação pelo risco”, ou seja, a capacidade de inventar e adotar inovações em condições de 

stress, quando os indivíduos são mais encorajados a ser inventivos, nomeadamente em 

períodos de incerteza económica ou ambiental ou de forte competição (Fitzhugh 2001). Esta 

realidade criativa em situações de stress ou de sobrevivência limite vai justamente ao encontro 

da descrição do comportamento criativo como uma ferramenta de sobrevivência, não apenas 

dos humanos, mas de muitos animais. Em Cabeça, Paulo (2021a) a criatividade é descrita 

como mais que um processo, uma verdadeira “arma biológica” que vários animais utilizam 

para garantir melhores possibilidades de sobrevivência, geneticamente implantado na sua 

biologia e processos fisiológicos.  

 

A difusão das tecnologias cerâmicas  

 

Budja afirma também, citando Keally et al. (2003); Cohen (2013) que de facto os 

vestígios de olaria iniciais em sítios de caçadores coletores paleolíticos da Ásia oriental são 

escassos e permanecem residuais em usos de baixa escala episódicos até ao Holoceno50 inicial.  

Os usos iniciais da olaria na Ásia oriental são cronologicamente descritos, segundo Budja, nas 

seguintes localizações e datas: 

19 286 – 18 886 e 16 138 – 15 962 cal BC1 nas cavernas de Xianrendong and 

Yinchuan 

No sul da China, e entre 10 180 – 9691 cal BC no sitio Nanzhuangtou no norte da 

China; em 

14 986 – 13 839 e 13 855–13 536 cal BC nos sítios arqueológicos Odai Yamamoto 1 e 

Kitahara  no Japão; em 14 139–14 297 e 13 735–13 354 cal BC em Khummi e Gasya no 

extremo oriente Russo, e entre 12 206–12 034 e 12 106–11 688 cal BC na Sibéria oriental na 

Rússia.51  

 
50 Holoceno. GEOLOGIA a mais recente época geológica do Cenozoico, correspondente às condições pós-
glaciárias, que abrange, aproximadamente, os últimos 11 700 anos da história da Terra. Porto Editora – Holoceno 
no Dicionário infopédia da Língua Portuguesa [em linha]. Porto: Porto Editora. [consult. 2022-08-23 16:26:20]. 
Disponível em https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa/Holoceno 
51 (para datas de radiocarbono Budja aponta Wu et al. 2012. 1699; Cohen 2013.61–70; Hommel 2014.Tab. 30.1; 
Kuzmin 2015.Tab. 1). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

192 

Refere ainda que existe igualmente a sugestão de que a invenção da olaria na Ásia Sudoeste 

(próximo oriente) estaria possivelmente relacionada com a pré-existência de outras piro 

tecnologias como a de produção de gesso, de figuras e fichas52 cerâmicas.  De qualquer modo 

a invenção da piro tecnologia cerâmica na Ásia oriental será anterior ao seu surgimento no 

próximo oriente em mais de dez milénios (Cohen 2013; Kuzmin 2015; Gibbs, Jordan 2016).  

Segundo Budja, Fabio Silva et al. (2014) e Peter Jordan et al. (2016.590) recentemente 

colocaram a hipótese de existirem dois centros de inovação independentes na piro tecnologia 

cerâmica, nomeadamente um na China e outro em África, considerando que as tradições de 

olaria mais antigas da Europa poderem encontrar as suas raízes num ou em ambos estes 

centros de inovação. Podemos encontrar esta representação de difusão da tecnologia na fig. 1. 

As velocidades de frentes de difusão foram calculadas por análise de regressão e modelagem 

estatística das datas de radiocarbono de 396 sítios arqueológicos com a caverna de 

Xianrendong na China e Saggai no Sudão como os pontos iniciais de partida para cada difusão. 

Foi calculado que a velocidade de difusão no caso da origem asiática era de 1,2km/ano e no 

caso africano 3,3km/ano (Jordan et al. 2016. 595–596, 598) (Fig. 4).  

No entanto, afirma Budja, sobre a questão de onde exatamente terá surgido a 

tecnologia cerâmica, a resposta difere se mudarmos o foco da olaria utilitária para a elaboração 

de figuras antropomórficas e zoomórficas cerâmicas.  Neste caso a origem da tecnologia 

cerâmica não é nem da Ásia oriental nem africana, mas sim como referimos da Europa central. 

 
52 Token no original. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

193 

 

Fig. 1. Modelação da difusão da tecnologia de olaria através da Afro-Eurásia a partir de dois possíveis centros 
de inovação um na China outro em África. Contornos de mil (1000) anos. In: Jordan, P. et al. 2016. 

 
Exogramas e arte de sobrevivência  

 

Mihael Budja (2016) sugeriu que a mais antiga manifestação de piro tecnologia 

cerâmica estaria associada à elaboração de figuras zoomórficas e antropomórficas e não terá 

sido na Ásia oriental nem em África, mas sim na Europa central a sua origem. Não estaria 

associado a nenhum tipo de tecnologia pré-existente de recipientes, transformação ou guarda 

de alimentos. Os vestígios mais antigos de barro queimado ou cozido foram encontrados em 

contextos de Paleolítico Superior Gravetiano53 em Dolni Vestonice e, como referimos no 

início do texto, está relacionado com cones e pellets cerâmicos datados de 30 732–29 956 cal 

BC. Os cones são anteriores a figuras cerâmicas, encontradas noutros sítios arqueológicos, em 

cerca de dois mil anos. Terão sido depositados muito próximo de uma fogueira e 

aparentemente cozidos por acidente sem intenção (Svoboda et al. 2014.3,76; 2015.202, Tab. 

1). Outros terão sido encontrados mais tarde noutros contextos já com indícios de cozedura 

intencional e incluso com marcas impressas de unhas (Händel et al. 2009). Budja refere que 

 
53 Estágio cultural do Paleolítico superior europeu que, geralmente, se considera ter tido início há cerca de 28 
mil anos e subsistido até há cerca de 19 mil anos. In: Porto Editora – gravetiano no Dicionário infopédia da 
Língua Portuguesa [em linha]. Porto: Porto Editora. [consult. 2022-08-25 12:37:38]. Disponível em 
https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa/gravetiano. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

194 

são conhecidos mais de 10.000 artefactos cerâmicos, entre os quais pedaços de figuras 

antropomórficas e zoomórficas, e centenas de pellets e cones encontradas em grandes sítios 

arqueológicos Gravetianos da Europa central (Verpoorte 2001; Králík, Einwögerer 2010; 

Králík 2011). Estes sítios além de mostrarem repetidas/episódicas ocupações também 

mostram fogueiras complexas, estruturas habitacionais e inovações na tecelagem, piro 

tecnologia e cerâmica no período entre 31.000 e 27.000 cal BC.  No caso das estatuetas elas 

eram elaboradas para serem quebradas, segundo Olga Soffer et all (1993); Soffer, Vandiver 

2005.424). Seriam manipuladas com intenção de as sujeitar ao choque térmico, molhando-as 

repetidamente para o efeito. O choque térmico é um fenómeno que acontece nas peças 

cerâmicas levadas a altas temperaturas, mas que estão ainda húmidas ou com bolhas de ar 

presas no interior. A humidade ou o ar, presos dentro da peça, com o calor expandem mais 

que o barro que os aprisiona. Isto normalmente leva a um efeito de quebra ou mesmo explosão 

da peça, em centenas de fragmentos que acontece também de forma bastante audível. Este 

tipo de performance piro técnica poderia ter sido um primeiro propósito simbólico e social 

destes objetos (Vandiver et al. 1989).  

A explosão de determinadas figuras e o endurecimento da peça noutras poderiam ser 

associadas a rituais devocionais nas sociedades de caçadores recolectores, como os de quem 

pede boas caçadas ou descendência saudável. A explicação mais provável por exemplo para 

as pinturas rupestres, como as que se encontram em cavernas do paleolítico, é, segundo 

Gombrich E.H (2015) tratarem-se “…das mais antigas relíquias da crença universal no poder 

produzido pelas imagens; (…) os caçadores primitivos imaginavam que se fizessem uma 

imagem da sua presa – e até a espicaçassem com suas lanças e machados de pedra – os animais 

verdadeiros também sucumbiriam ao seu poder”. Recordamos que a maioria das primeiras 

peças cerâmicas encontradas representavam animais ou a figura feminina, as famigeradas 

“Venus” paleolíticas. Em Cabeça, Paulo (2021b) é sugerido que são duas possíveis 

manifestações paleoartísticas “viscerais”, de “sobrevivência e continuidade”, representações 

subconscientes geradas pelo cerebelo - órgão aparentemente partir do qual a criatividade nos 

animais é gerada Coolidge, F. L. (2021) - que se materializariam na figura de barro, uma vez 

que a figura de um animal pode significar no ser humano o anseio por uma peça de caça que 

o alimenta ou o medo do confronto físico com a besta, configurando assim a sobrevivência do 

indivíduo; a figura da “Vénus” feminina, mulher ou fêmea humana que dá à luz, pode 

igualmente ser a representação subconsciente da continuidade ou, por outras palavras, 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

195 

igualmente da sobrevivência, neste caso da espécie. Sobrevivência da espécie e sobrevivência 

do indivíduo são, por esta ordem, a força motriz existencial de qualquer ser vivo.  

Miroslav Králík (2011.244) sugere, segundo Budja, que os cones cerâmicos seriam 

“objetos finais” e teriam também algum “significado”. Existe a sugestão de que este poderia 

ser de grupos sociais, pessoas, conjuntos ou outros.  

Não podemos deixar de trazer para esta possibilidade a tese de Bednarik R. (2018) 

com a qual também nos cruzámos e para quem a definição paleoarte foi “mal construída em 

vários aspetos”. Pontos, traços, pinturas, escavações, riscos, traços em pedras e afins, “não se 

podem considerar Arte - um termo inventado pela primazia cultural europeia". São 

"exogramas". Traços de memória exteriores ao cérebro concretizados mais ou menos 

conscientemente pelos primeiros humanos, por analogia com traços de memória internos 

"enagramas " que são uma "alteração do tecido neural que se pensa ocorrer após a estimulação 

do cérebro e responsável pela memória". O ser humano replicaria, assim exteriormente, 

segundo Bednarik, um processo biológico orgânico interno. Pois os exogramas, como por 

exemplo traços na rocha, orifícios num teto ou parede de gruta, sequencias de pontos pintados, 

etc… são muitas vezes uma elaboração e um processo exigente e trabalhoso e, portanto, 

pressupõem noção e intenção do resultado final. Seriam uma espécie de “auxiliares de 

memória” sem os quais, Bednarik considera, não teríamos a capacidade de lidar neuralmente 

com “a grande carga cognitiva que a complexidade cultural nos impôs como espécie”. 

Independentemente da eventual questão da definição de Arte ou primazia cultural, 

enunciada pelo seu autor é conhecida a realidade que o uso do cérebro desenvolve o cérebro 

e, nesta eventual lógica evolutiva, exogramas, cones ou pellets não deixariam de fazer sentido. 

Não obstante e segundo Budja esta tecnologia cerâmica de figuras, cones e pellets 

desaparece por volta de 27.000 cal BC da Europa central, sem outras interações até final do 

Gravetiano. A piro tecnologia e as figuras cerâmicas voltam a aparecer no norte de África 

onde uma figura de uma ovelha selvagem é descoberta na caverna de Tamar Hat (Algéria). 

Foi datada singularmente do período 22 486 – 21 250 cal BC (Saxon 1976; Bougard 2003) 

sem outros vestígios. Um milénio mais tarde as figuras cerâmicas voltam a aparecer, agora no 

mediterrâneo central, a partir de 15.338 – 15.047 cal BC em Vela Spila (na ilha de Korkula, 

no Adriático) e subsequentemente desaparecem da tradição socio tecnológica neste local dois 

mil anos depois por volta de 13.329 – 12.985 cal BC (Farbstein et al. 2012). Segundo Budja 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

196 

as trinta e seis figuras e fragmentos cerâmicos de Vela Spila são “as primeiras provas de 

tecnologia cerâmica e artística na Europa depois do último máximo glaciar”54.  

Tomaríamos a liberdade de sugerir, neste contexto, que poderemos estar a vislumbrar 

apenas uma fração da parte visível do fenómeno da expansão cerâmica, pois se as populações 

humanas procuram predominantemente as zonas litorais, numa eventual estratégia de melhor 

garantir sobrevivência pela possível maior oferta de recursos, então justamente a subida do 

nível dos oceanos, nos milénios posteriores ao fim das glaciações, poderia estar a esconder, 

até aos dias de hoje, a fatia maior dos vestígios desta verdadeira revolução cultural, a invenção 

da cerâmica.  

Assim a piro tecnologia cerâmica, conclui Budja, foi mais uma vez utilizada para 

elaborar Arte e não recipientes utilitários. Mas curiosamente nos sítios arqueológicos vizinhos 

de Vela Spila em Kopacina, Badanj, Crvena, Stijena nos Balcãs, não foram encontrados 

vestígios quer de cerâmica quer de arte figurativa, sugerindo assim que esta combinação de 

tecnologia e expressão artística não foi partilhada através da região. No Peloponeso a caverna 

Klisoura foi o único sítio onde provas de piro tecnologia foram encontradas. Budja cita 

Rebecca Farbstein (2013.33–34) que afirma que esta tecnologia não se espalhou porque 

certamente os artefactos não eram transportados pelas sociedades de caçadores recoletores, 

eventualmente porque não lhes atribuíam significativo valor social. Paralelamente existe 

documentável prova de que a tecnologia surgiu a sete mil quilómetros de distância para oriente 

também no sitio arqueológico de Maïninskaya, no rio Yenise na Sibéria oriental entre 18 213–

17 769 cal BC (Hommel. 2014.666). 

A elaboração de figuras cerâmicas e a produção de recipientes surgem juntas pela 

primeira vez no Neolítico pré-Cerâmico no próximo oriente. Foi colocada a hipótese, afirma 

Budja, de marcarem o início da “Idade do Barro” e o advento das “sociedades de casas”55, 

porque o barro e o solo foram materiais de que os humanos se tornaram bastante dependentes 

 
54 Glaciações. Em certos momentos da sua história, o globo terrestre esteve parcialmente coberto por enormes 
superfícies geladas cuja extensão era muito superior à atual. Esta situação ocorreu sobretudo no Paleolítico, 
quando estes períodos glaciares tiveram mais importância e são melhor conhecidos. Normalmente distinguem-
se quatro grandes períodos glaciares: Gunz, Mindel, Riss e Würm. Os depósitos morénicos das diversas 
glaciações estabeleceram-se nos terraços fluviais ordenados a 4 níveis principais nos vales e, em seguida, nas 
praias edificadas nas bordas do oceano. 
Estes períodos foram separados por períodos inter-glaciares, onde o clima era mais quente do que hoje, e 
durante os quais o hipopótamo pôde viver na Europa. É no último período interglaciar (Acheulense), que 
precede o último período glaciar (Würm), que o homem aparece na Europa. 
Também se conhecem períodos glaciares noutros momentos da história do globo no Câmbrico, no Devoniano, 
no Carbonífero e no Cretácico. In: Porto Editora – glaciações na Infopédia [em linha]. Porto: Porto Editora. 
[consult. 2022-08-25 17:23:06]. Disponível em https://www.infopedia.pt/$glaciacoes 
55 “house societies” no original 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

197 

a partir do Neolítico pré-Cerâmico (Stevanovic 1997; Hodder 2011.165). São materiais e 

substâncias que permitem a construção e elaboração de estruturas, incluso de fornos ou 

fornalhas também para gesso. O foco das figuras terá mudado neste caso para representações 

de partes do corpo humano, representações completas do corpo humano, bustos com as caras 

pintadas, máscaras faciais e crânios engessados. Budja sublinha que esta alteração coincide 

com o surgir de grandes vilas agrícolas, as casas de habitação retangulares – não redondas 

características de povos caçadores recolectores - as plantas e animais domesticados, o 

reconhecimento da individualidade e as práticas mortuárias focadas assim também 

aparentemente em “identidades coletivas” (Kuijt, Chesson 2007.224). Consideramos que esta 

tentativa de ligação entre figurativos e utilitários cerâmicos será, porventura, arbitrária de 

nossa parte, pois não parece existir uma relação de causa efeito entre o surgir de uma 

manifestação artística ou de outra utilitária.  

 

Considerações Finais 

 

A partir do trabalho de Mihael Budja podemos assim sugerir que se é verdade que as 

primeiras manifestações da tecnologia cerâmica terão surgido na Europa central pelas mãos 

de sociedades caçadoras recolectoras, há mais de trinta milénios ainda durante as glaciações, 

estas não parecem ter-se traduzido numa transmissão de tecnologia que intencionalmente 

tenha evoluído para a prática da olaria e da produção de utensílios e recipientes utilitários. No 

entanto aparentemente a evolução da olaria cerâmica também terá surgido originalmente em 

sociedades nómadas de caçadores recolectores, quase simultaneamente na Ásia oriental e na 

África, mais de dez mil anos depois das primeiras peças cerâmicas artísticas conhecidas e 

porventura outros dez mil anos antes do Neolítico e das sociedades sedentárias e agrícolas, 

desenvolvendo-se depois gradualmente para o resto da Afro-Eurásia. Evidentemente que 

muitas das eventuais provas que confirmassem ou apontassem diferentemente destas 

conclusões poderão estar, ainda hoje, escondidas debaixo do nível dos oceanos e porventura 

lá permanecerão. Como um enorme puzzle que se monta peça a peça, a história da cerâmica 

e da olaria continua a ser escrita todos os dias.   

 

 

 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

198 

Referências 

 

Arnold D. E. 1985. Ceramic Theory and Cultural Process. Cambridge University Press. 
Cambridge. 
 
Bahrami-Rad, Duman, Anke Becker, and Joseph Henrich. 2021. "Tabulated Nonsense? 
Testing the Validity of the Ethnographic Atlas." Art. 109880. Economics Letters 204. 
 
Barley N. 1994. Smashing Pots. Works of Clay from Africa. Smithsonian Institution Press. 
Washington D.C. 
 
BEDNARIK Robert G. 2018. The dawn of exograms. NeanderART. 
https://www.academia.edu/82235076/The_dawn_of_exograms. 
 
Bettinger R. L., Barton L. and Morgan C. 2010. The Origins of Food Production in North 
China: A Different Kind of Agricultural Revolution. Evolutionary Anthropology 19: 9–21. 
 
Bird D. W., O’Connell J. F. 2006. Behavioral Ecology and Archaeology. Journal of 
Archaeological Research 14: 143–188. 
 
Bougard E. 2003. Ceramic in the Upper Palaeolithic. In A.Gibson (ed.), Prehistoric pottery: 
people pattern and purpose. Prehistoric ceramics research group. Occasional publication 4. 
British Archaeological Reports IS 1156. Archaeopress. Oxford: 429–434. 
 
Brown J. A. 1989. The beginnings of pottery as an economic process. In S. E. van der Leeuw, 
R. Torrence (eds.), What’s New? A Closer Look at the Process of Innovation. Unwin Hyman. 
London: 203–224. 
 
Budja, M. (2016). Ceramics among Eurasian hunter-gatherers: 32 000 years of ceramic 
technology use and the perception of containment. Documenta Praehistorica, 43, 61. 
https://doi.org/10.4312/DP.43.2. 
 
Cabeça, P.T. (2021a). Creativity. A biological weapon? Academia Letters, Article 2468. 
https://doi.org/10.20935/AL2468. 
 
Cabeça, P.T. (2021b). The Venus of our anxiety. The first art was visceral. Academia Letters, 
Article 454. https://doi.org/10.20935/AL454. 
Childe V. G. 1958. Man makes himself. The New American Library of World Literature, Inc. 
New York. 
 
Codding B. F., Bird D. W. 2015. Behavioral ecology and the future of archaeological science. 
Journal of Archaeological Science 56: 9–20. 
 
Cohen D. J. 2013. The Advent and Spread of Early Pottery in East Asia: New Dates and New 
Considerations for the World’s Earliest Ceramic Vessels. Journal of Austronesian Studies 
4(2): 55–92. 
 

https://www.academia.edu/82235076/The_dawn_of_exograms
https://doi.org/10.4312/DP.43.2
https://doi.org/10.20935/AL2468


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

199 

Coolidge, F. L. (2021). The role of the cerebellum in creativity and expert stone knapping. 
Adaptive Behavior, 29(2), 217–229. https://doi.org/10.1177/1059712320966462. 
 
Courel, B., Robson, H. K., Lucquin, A., Dolbunova, E., Oras, E., Adamczak, K., … Craig, O. 
E. (2020). Organic residue analysis shows sub-regional patterns in the use of pottery by 
Northern European hunter–gatherers. Royal Society Open Science, 7(4), 192016. 
https://doi.org/10.1098/RSOS.192016. 
 
Crown P. L., Wills W. H. 1995a. The origins of Southwestern ceramic containers: women’s 
time allocation and economic intensification. Journal of Anthropological Research 51: 173–
186. 
 
Crown P. L., Wills W. H. 1995b. Economic intensification and the emergence of ceramic 
containers in the American Southwest. In W. K. Barnett, J. W. Hoopes (eds.), The Emergence 
of Pottery: Technology and Innovation in Ancient Societies. Smithsonian Institution Press. 
Washington D.C.: 241–254. 
 
Eerkens J. W., Neff H. and Glascock M. D. 2002. Ceramic Production among Small-Scale 
and Mobile Hunters and Gatherers: A Case Study from the Southwestern Great Basin. Journal 
of Anthropological Archaeology 21: 200–2. 
 
Eerkens J. W. 2003. Residential Mobility and Pottery Use in the Western Great Basin. Current 
Anthropology 44(5): 728–738. 
 
Farbstein R. 2013. Making art, making society: the social significance of small-scale 
innovations and experimentation in Palaeolithic portable art. World Art 3(1): 23–39. 
 
Farbstein R., Radic D., Brajkovic D. and Miracle P. T. 2012. First Epigravettian Ceramic 
Figurines from Europe (Vela Spila, Croatia). PLoS ONE 7(7): e41437. 
 
Fitzhugh B. 2001. Risk and invention in human technological evolution. Journal of 
Anthropological Archaeology 20: 125–167. 
 
Frieman C. J. 2013. Innovation and Identity. The Language and Reality of Prehistoric 
Imitation and Technological Change. In J. J. Card (ed.), Hybrid Material Culture. The 
Archaeology of Syncretism and Ethnogenesis. Center for Archaeological Investigations. 
Carbondale: 318–341. 
 
Gibbs, Kevin. 2015. Pottery invention and innovation in East Asia and the Near East. 
Cambridge Archaeological Journal 25(01):339-351. DOI: 10.1017/SO959774314001139. 
 
Gibbs K., Jordan P. 2013. Bridging the Boreal Forest Siberian Archaeology and the 
Emergence of Pottery among Prehistoric Hunter-Gatherers of Northern Eurasia. Sibirica 
12(1): 1–38. 
 
Gibbs K., Jordan P. 2016. A comparative perspective on the ‘western’ and ‘eastern’ Neolithics 
of Eurasia: Ceramics; agriculture and sedentism. Quaternary International 419: 27–35. 
 
Gombrich, E.H. 2015. A história da arte. 16th ed. Rio Janeiro. LTC. 
 

https://doi.org/10.1177/1059712320966462
https://doi.org/10.1098/RSOS.192016


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

200 

Haaland R. 2009. Aquatic Resource Utilization and the Emergence of Pottery during the Late 
Palaeolithic and Mesolithic: A Global Perspective from the Nile to China. In T. Oestigaard 
(ed.), Water, Culture and Identity: Comparing Past and Present Traditions in the Nile Basin 
Region.University of Bergen. BRIC Press. Bergen: 213–235. 
 
Hayden B.D. 2003. Were luxury foods the first domesticates? Ethnoarchaeological 
perspectives from Southeast Asia. World Archaeology 34(3): 458–469. 
 
Hayden B.D. 2009. Funerals As Feasts: Why Are They So Important? Cambridge 
Archaeological Journal 19(1): 29–52. 
 
Heidke J. M., Stark M.T. 2002. Early ceramics in southeastern Arizona: technology, 
iconography, and function. In R. Harrison, Gillespie M. and Peurumaki-Brown M. (eds.), 
Eureka: The Archaeology of Innovation and Science. Proceedings of the 29th Annual 
Chacmool Conference. Archaeological Association of the University of Calgary. Calgary: 
345–356. 
 
Hodder I. 1988. Comments. Current Anthropology 29(3): 382–383. 
 
Hodder I. 2011. Human-thing entanglement: towards an integrated archaeological 
perspective. Journal of the Royal Anthropological Institute (N.S.) 17: 154–177. 
 
Hodder I. 2012. Entangled. An Archaeology of the Relationships between Humans and 
Things. Willey-Blackwell. Malden, Oxford, Chichester. 
 
Hommel, P. (2013). Ceramic technology. Oxford Handbooks Online. 
https://doi.org/10.1093/OXFORDHB/9780199551224.013.008. 
 
Hommel P. 2014. Ceramic Technology. In V. Cummings, P. Jordan and M. Zvelebil (eds.), 
The Oxford Handbook of the Archaeology and Anthropology of Hunter-Gatherers. Oxford 
University Press. Oxford: 663–692. 
 
https://doi.org/10.1093/OXFORDHB/9780199551224.013.008. 
 
Ingold T. 1983. The Significance of Storage in Hunting Societies. Man 18(3): 553–571. 
Jordan P., Zvelebil M. 2009. Ex Oriente Lux: The Prehistory of Hunter-Gatherer Ceramic 
Dispersals. In P. Jordan. 
 
Jordan, P., Gibbs, K., Hommel, P., Piezonka, H., Silva, F., & Steele, J. (2016). Modelling the 
diffusion of pottery technologies across Afro-Eurasia: Emerging insights and future research. 
Antiquity, 90(351), 590-603. doi:10.15184/aqy.2016.68. 
 
Keally, Taniguchi Y. and Kuzmin V. Y. 2003. Understanding the beginnings of pottery 
technology in Japan and neighbouring East Asia. The Review of Archaeology 24(2): 3–14. 
 
Králík M. 2011. Ancient Ceramics and Imprints on their Surfaces. In J. Svoboda (ed.), Pavlov 
– Excavations 2007– 2011. Dolnověstonické studie 18. Academy of Sciences of the Czech 
Republic. Brno: 207–244. 
 

https://doi.org/10.1093/OXFORDHB/9780199551224.013.008
https://doi.org/10.1093/OXFORDHB/9780199551224.013.008


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

201 

Králík M., Einwögerer T. 2010. Imprints discovered on Paleolithic ceramics from Krems-
Wachtberg and Krems-Hundssteig sites, Lower Austria. In C. Neugebauer-Maresch, L. Owen 
(eds.), New aspects of the Central and Eastern European Upper Palaeolithic. Methods, 
Chronology, Technology, and Subsistence. Mitteilungen der Prähistorischen Kommission 72. 
Österreichi. 
 
Kuijt I., Chesson M. 2004. Lumps of Clay and Pieces of Stone: Ambiguity, Bodies, and 
Identity as Portrayed in Neolithic Figurines. In R. Bernbeck, S. Pollock (eds.), Archaeologies 
of the Near East. Critical Perspectives. Basil Blackwell. London: 152–183. 
 
Kuijt I. Chesson M. 2007. Imagery and Social Relationships. Shifting Identity and Ambiguity 
in the Neolithic. In C. Renfrew, I. Morley (eds.), Image and Imagination. A Global Prehistory 
of Figurative Representation. McDonald Institute Monographs. Cambridge: 211–226. 
 
Kuzmin Y. V. 2015. The origins of pottery in East Asia: updated analysis (the 2015 state-of-
the-art). Documenta Praehistorica 42: 1–11. 
 
Levi-trauss C. 1988. The Jealous Potter. University of Chicago Press. Chicago. 
Longacre W. A. 1995. Why Did They Invent Pottery Anyway? In W. K. Barnett, J. W. Hoopes 
(eds.), The Emergence of Pottery: Technology and Innovation in Ancient Societies. 
Smithsonian Institution Press. Washington D.C.:277–280. 
 
McDonnell J. G. 2001. Pyrotechnology. In D. R. Brothwel, M. Pollard (eds.), Handbook of 
Archaeological Science. Wiley. London: 493–506. 
 
M. Zvelebil (eds.), Ceramics before Farming: The Dispersal of Pottery among Prehistoric 
Eurasian Hunter-Gatherers. Left Coast Press. Walnut Creek: 33–89. 
 
Miller H. 2007. Archaeological Approaches to Technology. Elsevier, Academic Press. 
London, Amsterdam. 
 
Murdock. 1967. Ethnographic Atlas an anthropological database. University of Pittsburgh 
Press. 
 
Nieuwenhuyse, O. P., Roffet-Salque, M., Evershed, R. P., Akkermans, P. M. M. G., & Russell, 
A. (2015). Tracing pottery use and the emergence of secondary product exploitation through 
lipid residue analysis at Late Neolithic Tell Sabi Abyad (Syria). Journal of Archaeological 
Science, 64, 54–66. https://doi.org/10.1016/J.JAS.2015.10.002. 
 
Pankhurst A. 2003. Dimensions and conception of marginalisation. In D. Freeman, A. 
Pankhurst (eds.), Peripheral People. The Excluded Minorities of Ethiopia. The Red Sea Press, 
Inc. Asmara: 1–27. 
Radivojevic M. 2015. Inventing Metallurgy in Western Eurasia: a Look Through the 
Microscope Lens. Cambridge Archaeological Journal 25(1): 321–338. 
 
Read D, van der Leeuw S. 2008. Biology is only part of the story. Philosophical Transactions 
of the Royal Society B 363: 1959–1968. 
 
Rice P. M. 1999. On the Origins of Pottery. Journal of Archaeological Method and Theory 
6(1): 1–54. 

https://doi.org/10.1016/J.JAS.2015.10.002


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

202 

 
Roberts B. W., Radivojevic M. 2015. Invention as a Process: Pyrotechnologies in Early 
Societies. Cambridge Archaeological Journal 25(1): 299–306. 
 
Roffet-Salque, M., et al., 2016. From the inside out: Upscaling organic residue analyses of 
archaeological ceramics, Journal of Archaeological Science: Reports (2016), 
http://dx.doi.org/10.1016/j.jasrep.2016.04.005. 
 
Saxon E. C. 1976. Pre-Neolithic pottery: new evidence from North Africa. Proceedings of the 
Prehistoric Society 42: 327–329. 
 
Sillar, B. (1997). WILLIAM K. BARNETT & JOHN W. HOOPES (ed.). The emergence of 
pottery: Technology and innovation in ancient societies. xviii 285 pages, 71 illustrations, 17 
tables. 1995. Washington [DC]: Smithsonian Institution Press; 1-56098-517-8 paperback 
£23.25. Antiquity, 71(272), 494-497. doi:10.1017/S0003598X00085227. 
 
Silva F., Steele J., Gibbs K. and Jordan P. 2014. Modelling spatial innovation diffusion from 
radiocarbon dates and regression residuals: the case of early Old World pottery. Radiocarbon 
56(2): 723–732. 
 
Skibo M. J., Schiffer B. M.1995. The Clay Cooking Pot: An Exploration of Women’s 
Technology. In J. M. Skibo, W. H. Walker and A. E. Nielsen (eds.), Expanding Archaeology. 
University of Utah Press. Salt Lake City: 80–91. 
 
Soffer O., Vandiver P., Klima B. and Svoboda J. 1993. The Pyrotechnology of Perfomance 
Art: Moravian Venuse and Wolverines. In H. Knecht, A. Pike-Tay and R. White (eds.), Before 
Lascaux. CRC Press. Boca Raton: 259–275. 
 
Soffer O., Vandiver P. 1997. The Ceramics from Pavlov I –1957 Excavation. In J. Svoboda, 
P. Skrdla (eds.), Pavlov I – Northwest (The Upper Paleolithic burial and its settlement 
context). The Dolni Vestonice Studies 4. Academy of Sciences of the Czech Republic. 
Institute of Archaeology in Brno. Masaryk University. Department of Anthropology at 
Faculty of Science. Brno: 383–401. 
 
Soffer O., Vandiver P. 2005. Ceramic fragments. In J. Svoboda( ed.), Pavlov I Southeast: A 
window into the Gravettian lifestyles. Academy of Sciences of the Czech Republic, Institute 
of Archaeology at Brno, Polish Academy of Sciences, Institute of Systematics and Evolution 
of Animals. Brno: 415–432. 
 
Stark M. T. 2003. Current Issues in Ceramic Ethnoarchaeology. Journal of Archaeological 
Research 11(3): 193–242. 
 
Stevanovic M. 1997. The Age of Clay: the social dynamics of house destruction. Journal of 
Anthropological Archaeology 16: 334–395. 
 
Svoboda J., Novák M. and Sázelová S. 2014. Early Gravettian occupations at Dolní 
Věstonice-Pavlov. Comments on the Gravettian origin. In S. Sázelová, A. Hupková and T. 
Mořkovský (eds.), Mikulov Anthropology Meeting. The Dolní Věstonice Studies 20. 
Academy of Sciences of the Czech Republic. Institute of Archaeology in Brno. Masaryk 
University. Department of Anthropology at Faculty of Science. Brno: 73–78. 

http://dx.doi.org/10.1016/j.jasrep.2016.04.005


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

203 

 
Svoboda J., Hladilová S., Ivan Horácek I., Kaiser J., Králík M., Novák J., Novák M., Pokorný 
P., Sázelová S., Smolíková L. and Zikmund T. 2015. Dolní Věstonice IIa: Gravettian 
microstratigraphy, environment, and the origin of baked clay production in Moravia. 
Quaternary International 359: 195–210. 
 
Teilhet J. H. 1978. The Equivocal Role of Women Artists in Non Literate Cultures. Heresis 
4(1): 96–102. 
 
Vander Linden M. M. 2001. Social Dynamics and Pottery Distribution in the Faro 
Department, Northern Cameroon. African Archaeological Review 18(3): 135–151. 
 
van der Veen M. 2003. When is food a luxury? World Archaeology 34(3): 405–427. 
 
Vandiver B. P., Soffer O., Klima B. and Svoboda J. 1989. The Origin of Ceramic Technology 
at Dolni Vestonice, Czechoslovakia. Science 246(4933): 1002–1008. 
 
Verpoorte A. 2001. Places of Art, Traces of Fire. A Contextual Approach to Anthropomorphic 
Figurines in the Pavlovian (Central Europe, 29–24 kyr BP). Archaeological Studies Leiden 
University 8. Dolní Věstonice Studies 6. Leiden. Brno. 
 
Vieugué, J., Garfinkel, Y., Barzilai, O., & van den Brink, E. C. M. (2016). Pottery function 
and culinary practices of Yarmukian societies in the late 7th millennium cal. BC: First results. 
Paléorient, 42(2), 97–115. https://doi.org/10.3406/PALEO.2016.5722. 
 
Vitelli K. D. 1999. “Looking Up”: at Early Ceramics in Greece. In J.M. Skibo, G. M. Feinman 
(eds.), Pottery and People. A Dynamic Interaction. The University of Utah Press. Salt Lake 
City: 184–198. 
 
Vitelli K.D. 1995. Pots, Potters, and the Shaping of Greek Neolithic Society. In W. K. Barnett, 
J. W. Hoopes (eds.), The Emergence of Pottery: Technology and Innovation in Ancient 
Society. Smithsonian Institution Press. Washington D.C.: 55–63. 
 
Vygotsky, L.S. (1987). A formação social da mente: o desenvolvimento dos processos 
psicológicos. São Paulo: Martins Fontes. 
 
Winterhalder B. 1983. Opportunity-cost foraging models for stationary and mobile predators. 
The American Naturalist 122(1): 73. 
 
Winterhalder B., Kennett D. J. 2006. Behavioral Ecology and the Transition from Hunting 
and Gathering to Agriculture. In D. J. Kennett, B. Winterhalder (eds.), Behavioral Ecology 
and the Transition to Agriculture. University of California Press. Berkeley, Los Angeles 
London: 1–21. 
 
Zhushchikhovskaya I. S. 2005. Prehistoric Pottery-Making of the Russian Far East. British 
Archaeological Reports IS 1434. Archaeopress. Oxford.

https://doi.org/10.3406/PALEO.2016.5722


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

204 

Seção IV 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Políticas Afirmativas 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

205 

 
Capítulo XI 

 
 
 

LACUNAS ABERTAS... AS POLÍTICAS DE AÇÕES AFIRMATIVAS NO 
ENSINO SUPERIOR NO BRASIL 

 
DOI 10.5281/zenodo.10511503 

 

Cairo Mohamad Ibrahim Katrib 
Cristiane Coppe de Oliveira 
Jane Maria dos Santos Reis 

 

Introdução 

 

“Minha carta de alforria 
Não me deu fazendas, 

Nem dinheiro no banco, 
Nem bigodes retorcidos. 

Minha carta de alforria 
Costurou meus passos 

Aos corredores da noite de minha pele.” 
(Negro forro - Adão Ventura) 

 

as escrituras da vida de negros e negras tantos registros foram 

silenciados. Entretanto, essas vozes falaram de nossos antepassados, 

recuperaram sonhos, guardaram conhecimentos, segredos, lagrimas e 

dores que nem mesmo as sinhás e sinhôs souberam decifrar em palavras. Esse reavivar 

silencioso das memórias e ressentimentos foram escritas na pele do povo negro não como 

tatuagens, mas como fendas que revelam e desvelam ainda os vergões produzidos pelo 

açoite e violência. Nas feridas que se abriram, história de exclusão se afirmaram, lutas se 

concretizaram, hierarquias raciais cimentaram olhares, projetaram brancos e esconderam 

nas artesanias da vida, os traços densos e dolorosos do processo de escravização negra, 

cuja forja da pena em contato com o papel, alinhavou histórias escritas a sangue e ferro, 

invisibilizando passado, presente e futuro de homens e mulheres pretos.  

As artes do fazer, do praticar e do saber guardados a sete chaves no baú do tempo 

e da memória ancestral não puderam ser desvelados, mesmo frente a pressão dos açoites 

da chibata vindo da Casa Grande. Nos quintais e senzalas a linguagem africana foi se 

N 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

206 

redesenhando, assumindo novos contornos comunicacionais, novas sociabilidades e 

solidariedades se tornaram vivas reinventando o sagrado, fortalecendo os laços com Mãe 

África e a necessidade de existir e persistir as agruras da escravidão. Mesmo que esses 

saberes herdados do mundo africano não tenham sido ensinados, lecionados e vividos na 

escola criada por brancos e para brancos eles são valiosos e imprescindíveis para 

conhecermos nossa sociedade e reinventarmos os (não) lugares (AUGÉ, 1994) e 

recriamos os (entre) lugares (BHABHA, 2001; HALL, 2009). 

A universidade é um desses (não/entre) lugares que precisamos ocupar, 

demarcando nossos espaços e fazendo valer uma educação antirracista e 

antidiscriminatória. Ela é plural, é espaço democrático, é lugar da diversidade. Desse 

modo, é necessário que ali ocorra, com excelência, a interação entre os diferentes, entre 

os conhecimentos para que as práticas cotidianas em movimento possam transitar 

livremente, ressignificando valores, olhares e a própria Ciência. 

Compreendemos que toda narrativa reflete nossas experiências e expressam o 

vivido e o experimentado em diferentes momentos do nosso caminhar. Dentro dessa 

perspectiva, esse artigo é escrito a múltiplas mãos, nele compartilhamos nossas 

inquietações cotidianas materializadas nos nossos espaços profissionais e fora deles. 

Temos a convicção que elas nem sempre se descortinam em quadros lineares, obedecendo 

uma via de mão única. Elas veem carregadas de sentimentos, ressentimentos e visões de 

mundo. São essas rememorações de perto e de longe que nos auxiliam no movimentar 

das peças desse mosaico de relembramentos, imprimindo as marcas das nossas 

impressões sobre a vivência universitária e as ações afirmativas. 

Essa multiplicidade de caminhos nos fez problematizar e refletir neste texto sobre 

as tensões e desafios das políticas de ações afirmativas no ensino superior brasileiro, 

tendo como cenário a realidade da Universidade Federal de Uberlândia em seu processo 

de implementação de cotas raciais - enquanto cumprimento da Lei 12.711 de 2012. Trata-

se, dessa forma, de uma reflexão acerca dos processos históricos, políticos e culturais que 

sob a perspectiva da inclusão e da diversidade delinearam a operacionalização de 

metodologias e procedimentos internos. 

Em termos metodológicos, consiste em uma pesquisa de caráter qualitativo e 

bibliográfico fundamentada no referencial proposto pelo Curso Certificado em Estudos 

Afrolatinoamericanos e em produções acadêmico-científicas brasileiras. Ressaltamos que 

o caráter empírico alicerça também nossas reflexões, uma vez que baseados em nossas 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

207 

vivências, atuando com a temática na Universidade Federal de Uberlândia, os nossos 

olhares enquanto pesquisadores nos propiciam entrever pelas intencionalidades em torno 

das políticas afirmativas brasileiras. Destacamos ainda, o protagonismo da Diretoria de 

Estudos e Pesquisas Afrorraciais (DIEPAFRO) e do Núcleo de Estudos Brasileiros do 

qual fazemos parte, na luta antirracista juntamente às organizações coletivas internas e 

externas à UFU. 

 

Interfaces e diálogos: os estudos afrolatinoamericanos e a compreensão das políticas 

afirmativas brasileiras 

 

Tomando como base teórica o livro Estudos Afro-latino-americanos: uma 

introdução, alicerçamos o norte das discussões acerca das ações afirmativas seguindo a 

visão de Wade (2018) que nos diz: 

 

Na história e na antropologia, tradicionalmente houve uma forte 
tendência de tratar as populações indígenas e afrodescendentes na 
América Latina como categorias separadas. Essa separação foi 
estruturada por distinções conceituais entre o rural e o urbano, a 
etnicidade e a raça, a antropologia e a sociologia, e entre o mais e o 
menos “outro”. Essa tendência acadêmica tem raízes profundas nas 
práticas de governo coloniais e pós-coloniais, que lidavam com 
ameríndios e africanos de forma muito distinta – em termos de seus 
lugares no sistema legal e nas divisões político-econômicas do trabalho, 
e em termos de sua constituição físico-moral – estabelecendo um 
antagonismo básico entre os dois grupos. (WADE, 2018, p. 119) 
 

 
         No entrecruzamento das discussões de Wade (2008) acerca dos Direitos Humanos, 

as Ações Afirmativas podem ser consideradas como um fator (uma exceção) que toma a 

discriminação racial um direito reivindicado pelas comunidades afrodescendentes em 

que,  

 

[...] “na educação superior e na saúde no Brasil, que dirigem-se à 
população “negra” como um todo (ou seja, aqueles que se 
autoidentificam com o rótulo político de negro ou como as categorias 
censitárias de pardo e preto). Mas, de forma geral, quando a legislação 
reconheceu direitos para afrodescendentes, ela basicamente situou 
negros e indígenas no mesmo patamar “étnico” em relação ao Estado, 
colocando-os assim em potencial competição. (WADE, 2018, p. 139). 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

208 

Por outro lado, Fischer, Grinberg e Mattos (2018), consideram que as 

desigualdades raciais foram encobertas pelo silêncio e que o século XX trouxe algumas 

mudanças, dentre elas: 

 

[...] as ações afirmativas abriram novas portas a educação e ao emprego 
público; a escravidão passou a ser caracterizada como crime contra a 
humanidade, com vítimas que precisam de reparação. Ainda assim, 130 
anos após a abolição da escravidão, suas heranças jurídicas mais 
profundas perduram sob a forma de violência policial, preconceito 
racial, acesso diferenciado aos direitos de cidadania e políticas sociais 
e econômicas com impactos raciais evidentemente desiguais. 
(FISCHER, GRINBERG E MATTOS, 2018, p. 164) 

 

           No que tange à questão Política, Paschel (2018, p. 296) considera que nas últimas 

três décadas, tivemos mudanças significativas no campo das Ações Afirmativas em vários 

países latino-americanos fruto da ação/atuação do movimento negro, principalmente 

pelas constantes mobilizações ocorridas, após a década de 1980 no Brasil, no Equador e 

em Honduras.  

           Já Alberto e Hoffnung-Garskof (2018), ao discutir o futuro da democracia racial e 

considerando a questão do mito da democracia racial apontada por Abdias Nascimento, 

afirma que: 

No Brasil, a defesa do caráter distintivo dos ideais (senão realidades) 
brasileiros de inclusão racial colocou alguns estudiosos diretamente em 
desacordo com o movimento negro com acadêmicos aliados que 
pressionam por ações afirmativas baseada na raça (Fry et al., 2007). Da 
mesma forma, um projeto histórico ou sociológico para entender o 
surgimento de categorias raciais em Porto Rico e na República 
Dominicana, em seus próprios termos, e compreender suas complexas 
interações com as categorias raciais dos Estados Unidos pode parecer 
conflitante com o movimento recente de encorajar os afro-latinos nos 
Estados Unidos a se declararem negros no censo (Jimenez Roman, 
2010). Essas diferenças de ênfase surgem mesmo que acadêmicos e 
ativistas compartilhem o compromisso de combater o racismo para e 
dentro das comunidades afro-latinas. (ALBERTO E HOFFNUNG-
GARSKOF, 2018, p.351). 

 

Na visão de Jones (2018), as décadas de 1980 e 1990, marcou-se por ser um 

período de reivindicação de reconhecimento político e acadêmico dos afro-latinos e afro-

latino-americanos, juntamente com um movimento de mudança em relação a políticas 

multiculturais, no que se refere à esta comunidade. A autora aponta que: 

 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

209 

Talvez não surpreenda, então, que questões de invisibilidade e 
visibilidade tenham sido fundamentais para a emergência dos estudos 
afro-latinos como área de investigação. Isso implicou não apenas em 
conhecer e nomear a presença de várias populações afro-latinas nos 
Estados Unidos, mas entender como esses grupos foram extirpados de 
outras áreas de estudo. A medida que os afrodescendentes alcançavam 
reconhecimento em todo o hemisfério nos censos nacionais e nas 
políticas de inclusão, que estenderam os direitos a terra, e exigiam ações 
afirmativas e reconhecimento das desigualdades raciais (PASCHEL, 
2016) [...] (JONES, 2018, p. 676). 
 

 
Essas interfaces nos permitem compreender de que, conceitualmente, as Ações 

Afirmativas podem ser um fator que considera a discriminação racial, aperfeiçoando tal 

especificidade na discussão dos Direitos Humanos (reconhecimento das desigualdades 

raciais). Sendo também uma possibilidade que abre portas para a educação nos diferentes 

momentos da vida escolar e para o emprego público, como adoção de políticas 

etnicorraciais, historicamente, com fatores invisibilizados e como instrumento de 

desconstrução do mito da democracia racial, raiz da discriminação no Brasil. 

Ao falarmos de educação, não podemos deixar de frisar que  no caso da educação 

básica de qualidade sempre foi e ainda é uma prerrogativa das classes mais abastadas. 

Para as classes trabalhadoras funcionou como uma máquina devoradora de sonhos, pois 

sempre foi negado o acesso ao saber pensar, criar e questionar, prevalecendo a dualidade: 

aos filhos das elites brancas, uma educação de qualidade; aos filhos das classes 

trabalhadoras quase sempre Pretos e Pardos, uma educação de baixa qualidade, pois a 

eles cabem ainda atender as demandas do mercado de trabalho, isso pelo olhar das elites 

brancas.  

No ensino superior o número de jovens que estão ingressando é 

extraordinariamente elevado, o que tem incomodado uma parcela da sociedade brasileira. 

Quando tratamos de pretos, pardos e indígenas, no entanto, a lógica por mais que tenha 

sido alterada pelas políticas públicas de Estado, a exclusão é visível e permanece, 

consolidando-se numa ação perversa caracterizada por Freitas (2005) como eliminação 

adiada. Nesse processo de exclusão os negros são mais vitimizados, por não terem as 

mesmas oportunidades dos não negros. Diante desse cenário, é notória a importância da 

equidade no ensino superior no sentido de promover e garantir tanto o acesso quanto a 

permanência com qualidade dos afrodescendentes nas universidades. 

Hoje, após quase 10 anos da Lei de Cotas (Lei 12.711/2012), é nítido que para 

além desse acesso, a permanência também depende da efetivação de condições justas e 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

210 

dignas de cursar a graduação afastando-se dos riscos da evasão.  Pois como bem frisa 

Felicetti e Morosini (2009), “é bom ressaltar que as ações afirmativas vêm colaborar para 

que uma maior diversidade de alunos possam ter acesso ao Ensino Superior, embora as 

estratégias usadas pelas ações afirmativas não resolverão de todo os problemas da 

iniquidade nesse nível de ensino” (FELICETTI; MOROSINI, 2009, p. 7). E, também, 

 

[...] não se pode remeter às universidades a responsabilidade total pela 
falta de equidade, uma vez que a esse nível de ensino existem os 
anteriores, nos quais, a iniquidade é presente. A responsabilidade maior 
envolve questões políticas, uma vez que as escolas públicas dependem 
de decisões e/ou investimento público na Educação. (FELICETTI; 
MOROSINI, 2009, p. 15) 

 

 A lei nº.12.711 de 2012, é conhecida no Brasil como Lei de Cotas, que traz em 

seu bojo a ampliação definitiva de políticas afirmativas nas instituições de educação 

superior do país. Ela tem como alvo, além da população afrodescendente, as pessoas com 

deficiência e está atrelada à vínculo com escolas públicas e com condições 

socioeconômicas56. Por esse motivo, pesquisadores da temática como Carvalho (2018), 

consideram que as cotas raciais nessa configuração, são na verdade subcotas, afinal não 

são direta e unicamente associadas à raça, mas sim a outros vínculos – tais como 

condições socioeconômicas e vínculo à escolas públicas consequentemente “amarrando” 

as políticas de reserva de cotas primeiramente ao recorte social e depois ao recorte racial. 

 No que tange à perspectiva racial, essa Lei perde seu sentido se vinculada às 

discussões esvaziadas sobre a mestiçagem, bem como se pensada pelo viés da 

ascendência ou árvore genealógica. O negro e o pardo com características da raça negra 

brasileira que devem ser os beneficiários da política de cotas são os mesmos que em sua 

ampla maioria estão as margens do sistema com uma grande probabilidade de reproduzir 

socialmente essa mesma condição aos seus descendentes. São corpos negros que 

justamente devido às suas características físicas, são, de forma violenta associados ao 

“escravo”, contribuindo assim para a perpetuação da hegemonia branca, como bem reflete 

Carvalho; Seidi e Assis (2018, p. 166). 

 

56 Há pesquisadores brasileiros que destacam em suas análises que esse recorte socioeconômico das cotas 
raciais, ou seja sua associação direta à renda e ao vínculo com a escola pública, permitem que ela sejam 
qualificadas como subcotas, uma vez que o indicador racial está atrelado ao socioeconômico 
(CARVALHO; SEIDI; ASSIS, 2018). 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

211 

É por isso que aqui definimos pontos de partidas e de chegadas e optamos pela 

compreensão dessa legislação no Brasil contemporâneo. Desse modo, os acordos 

internacionais firmados nas últimas décadas exerceram papel fundamental para a 

consolidação de políticas públicas de acesso das camadas populares à educação superior. 

Esse arcabouço jurídico formativo proporcionou a ascensão do protagonismo 

afrodescendente no cenário nacional, combatendo as disparidades raciais, culturais e 

históricas que marcadamente ainda se encontram impregnadas na construção ideológica 

e cultural do Brasil.  

 

Entre pontos de partidas, de chegadas e lacunas reabertas, nossas considerações 

finais 

 

As estatísticas atuais apontam alterações do perfil dos ingressantes das 

universidades públicas brasileiras, fruto da efetivação das Cotas por meio da Lei nº 

12.711/2012 que instituiu reserva de 50% das vagas em todos os cursos nas instituições 

federais de ensino superior brasileiras, levando em conta critérios Sociorraciais 

preconizados nos artigos 1º e 3ºda referida legislação. 

A Universidade Federal de Uberlândia, localizada na região sudeste do país, no 

estado de Minas Gerais, vem construindo no período pós Lei de Cotas, políticas próprias 

de implementação dessa legislação. Vale salientar que a instituição não possui uma 

política interna que possibilite, de fato, a permanência dos estudantes negros nos mais 

diversos cursos ofertados. Mesmo assim, algumas conquistas se materializaram, dentre 

as quais elencamos: 

_No âmbito das resoluções: a) a implementação de cotas raciais na educação básica 

(Colégio de aplicação), via Resolução nº 7 de 2019; b) o ingresso em cursos técnicos e de 

ensino superior- Resolução SEI CONGRAD nº 12 de 2018; c) o ingresso na pós 

graduação-Resolução SEI CONPEP nº 6 de 2017; d) no âmbito dos concursos, no 

momento de elaboração das análises aqui desenvolvidas, houve uma reformulação da 

resolução para concursos de docentes garantindo a implementação da Lei de Cotas57 e os 

concursos de técnicos administrativos se amparam em portaria. 

 

57 Essa reformulação ocorreu concomitantemente à elaboração desse estudo, quando foi aprovada no 
Conselho Diretor da UFU e por esse motivo ainda não passou pela revisão final e por isso ainda não possui 
número e nem publicação. 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

212 

_No âmbito das portarias, a UFU designa suas comissões de heteroidentificação, tais 

quais: a) Comissão de Denúncias – ou Comissão de Acompanhamento e Averiguação da 

Implementação das Cotas Raciais; b) Comissão de Concursos Públicos – também 

chamada de Comissão Serviço Público; c) Comissão Diversidade Étnica – também 

chamada de Comissão de Ingresso na Graduação e Escola Técnica; d) Comissão Étnico-

racial e Sócio econômica da ESEBA (Escola de Educação Básica)  – Educação Infantil e 

Ensino Fundamental. 

 Em linhas gerais, essas normativas  expressam avanços institucionais, porém as 

lacunas e tensões58 existem, posto que em cada uma dessas normativas estão presentes as 

disputas, as quedas de braços e, também os acordos internos costurados para atender os 

interesses da gestão superior,  dos movimentos organizados como o Núcleo de Estudos 

Afro-brasileiros e Ministério Público Federal. Trata-se de uma (re)construção, de vários 

momentos de debates internos nos Conselhos Superiores, espaço onde os ânimos se 

exaltaram, os pontos de vistas evidenciaram as escolhas, os lados e o entendimento dos 

sentidos e significados da implementação de uma política afirmativa atuante. No bojo 

desse processo de reconstrução, marcado por queda de braços, os atores sociais e gestão 

acadêmica estabeleceram seus pontos de vistas, abdicações ocorreram a fim de garantir o 

cumprimento mínimo das políticas afirmativa na Universidade. 

Pode parecer pouco, mas garantir no contexto da universidade a abertura de 

diálogos para a consolidação de políticas afirmativas desejadas pode se tornar um grande 

trunfo quanto astutamente jogamos o jogo do outro, a fim de conquistarmos nossos 

espaços, como bem afirma Certeau (1994). São nesses momentos que frestas aparecem e 

irradiam possibilidades. Numa dessas, tivemos o reconhecimento da atuação do Núcleo 

de Estudos Afro-Brasileiros –NEAB/UFU na instituição, propiciando a criação da 

Diretoria de Estudos e Pesquisas Afrorraciais - DIEPAFRO. 

Temos no Brasil cerca de oitenta e três Núcleos de Estudos Afro-Brasileiros 

(NEABs) O papel por eles representados  efetivam  espaços de múltiplas dimensões 

(ensino, pesquisa e extensão) que ganham força na militância político-educacional ao 

atuar como um movimento de aquilombamento e resistência nas universidades e fora 

 

58 É possível ter acesso detalhado desse processo em: ELÍSIO, Régis Rodrigues; COSTA, Antônio Cláudio 
Moreira e RODRIGUES FILHO, Guimes. Histórico e Desafios no Processo de Implementação das 
Comissões de Heteroidentificação na Universidade Federal de Uberlândia. Revista da ABPN. v. 11, n. 29, 
jun. – ago., p. 41-56, 2019. 
 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

213 

delas, em prol de uma Educação Antirracista. Entendendo a necessidade de frutificar 

essas ações pelas diversas instituições acadêmicas do Brasil, é que no ano de 2016 é 

concretizado o NEAB-UFU, evidenciando movimentos no interior da universidade até 

configurar um espaço institucional na organização estrutural das Ações Afirmativas da 

UFU, que é a DIEPAFRO. 

No que tange ao trajeto histórico da UFU no âmbito das ações afirmativas, 

justamente movido  pelo jogo de astúcias e trampolinagens que, o NEAB, em maio de 

2021, conquistou com muita luta, debate e reinvindicações a institucionalização como 

órgão administrativo pertencente à estrutura organizacional da instituição, a Diretoria de 

Estudos e Pesquisas Afrorraciais. Nesse sentido, a DEPAFRO (www.diepafro.ufu.br) está 

vinculada à Reitoria da UFU, e participa da discussão/proposição de ações tais como: 

programas, políticas de ações afirmativas na graduação, na pós-graduação e nos 

concursos públicos, projeto, convênios, comissões de heteroidentificação, dentre outras 

atividades) contribuindo para a concretização de uma Educação para/das Relações 

Etnicorraciais e Ações Afirmativas para a população negra interna e externa à 

universidade, capaz de romper com os olhares deturpados, produzindo debates e 

conhecimentos em prol de uma educação antirracista. 

Em linhas gerais, as universidades ainda são tímidas quando o assunto é promover 

mudanças em suas estruturas e rever sua concepção pedagógica e administrativa para 

atender o ingresso e o ensino das camadas populares. Muitas se constituíram em um 

momento político e histórico tradicional e preferem manter suas estruturas enraizadas do 

que reconstruir seus alicerces primando pelo trânsito em uma via de mão única já 

consolidada. Entretanto, fissuras são abertas a todo instante e de lá exalam as 

reivindicações de mudança de postura seja em sua base conceitual, seja no cumprimento 

da legislação vigente, provocando reinvindicações. 

Mas isso não é suficiente. Faltam políticas públicas que garantam a permanência 

de afrodescendentes no ensino superior, temos ausência de uma política de acolhimento 

aos diferentes, fornecendo condições de permanência e de respeito nas universidades, 

além do combate à evasão que é uma triste realidade que atinge os estudantes negros. 

Faltam políticas de promoção da efetiva igualdade racial para além do reconhecimento 

oficial da existência de desigualdades entre os vários grupos étnicos, essencialmente entre 

brancos e não brancos, de forma a promover a superação das inaceitáveis distâncias que, 

ainda hoje, separam brancos e não brancos no Brasil e que se fazem presentes e marcantes 

http://www.diepafro.ufu.br/


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

214 

no contexto universitário, tornando esse espaço lacunar, excludente e repleto de cicatrizes 

históricas mal curadas, que exalam os cheiros dos tumbeiros atravessando o atlântico e, 

em pleno século XXI, faz ressurgir novas e antigas cicatrizes que revelam o racismo, o 

preconceito e a discriminação como marcas históricas e culturais do Brasil. 

 

Referências 
 
ALBERTO, P.I. Hoffnung-Garskof, J. “Democracia racial” e inclusão racial: história 
hemisféricas. In: Andrews, G.R., De la Fuente, A. (org.). Estudos Afro-Latino-
americanos: Uma introdução. Buenos Aires: Clacso, 2018. (p. 313-374). 
 
AUGÉ, Marc. Não lugares: introdução a uma antropologia da super modernidade. 
Campinas: Papirus, 1994 
 
BHABHA, Homi. O Local da Cultura. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2001. 
BRASIL. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. 2012a. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm. Acesso em: 
19 dez. 2020. 
___________, Supremo Tribunal Federal (STF). Acórdão da ADC 41, de 08 de junho de 
2017. Disponível em: 
http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=13375729. 
Acessado em: 01 jun. 2019. 
 
CARVALHO, José Jorge, SEIDL, Mylene Pereira Ramos e ASSIS, Valdirene Silva de. 
Fraudes nas Cotas Raciais, Comissões de Verificação e Autodeclaração Confrontada. In: 
Valdirene Silva de Assis. (Org.). 15 anos de Coordigualdade. Brasília: Gráfica 
Movimento, 2018, 2018. p. 163-187. 
 
CERTEAU, Michel de. A invenção do cotidiano: 1, Artes de fazer. Petrópolis: Vozes, 
1994. 
 
ELÍSIO, Régis Rodrigues; COSTA, Antônio Cláudio Moreira e RODRIGUES FILHO, 
Guimes. Histórico e Desafios no Processo de Implementação das Comissões de 
Heteroidentificação na Universidade Federal de Uberlândia. Revista da ABPN. v. 11, n. 
29, jun. – ago., p. 41-56, 2019. 
 
FELICETTI, Vera Lucia; MOROSINI, Marília Costa. Equidade e iniquidade no 
ensino superior: uma reflexão. Ensaio: aval. pol. públ. Educ., Rio de Janeiro, v. 17, n. 62, 
p. 9-24, jan./mar. 2009. 
 
FISCHER, B. Grinberg, K e MATTOS, H. Direito, silêncio e racialização das 
desigualdades na história afro-brasileira. In: Andrews, G.R., De la Fuente, A. (org.). 
Estudos Afro-Latino-americanos: Uma introdução. Buenos Aires: Clacso, 2018. (p. 163-
218). 
 
FREITAS, Luiz Carlos de. Eliminação Adiada: novas formas de exclusão  introduzidas 
pelas reformas. In: Pro-PosiÁıes, v. 16, n. 3 (48) - set./dez. 2005. Disponivel em: 

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2011-2014/2012/lei/l12711.htm
http://redir.stf.jus.br/paginadorpub/paginador.jsp?docTP=TP&docID=13375729


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

215 

https://www.fe.unicamp.br/pf-fe/publicacao/2330/48_dossie. Acesso em 20 de fevereiro 
de 2021. 
HALL, Stuart. Da diáspora: identidades e mediações culturais. Belo Horizonte: UFMG, 
2009 
 
JONES, J.A. Afro-latinos: falar entre silêncios e repensar as geografias da negritude. In: 
Andrews, G.R., De la Fuente, A. (org.). Estudos Afro-Latino-americanos: Uma 
introdução. Buenos Aires: Clacso, 2018. (p. 651-702). 
 
PASCHEL, T.S. Repensando a mobilização negra na América Latina. In: Andrews, G.R., 
De la Fuente, A. (org.). Estudos Afro-Latino-americanos: Uma introdução. Buenos 
Aires: Clacso, 2018. (p. 269-312). 
 
WADE, P. Interações, relações e comparações afro-indígenas. In: Andrews, G.R., De la 
Fuente, A. (org.). Estudos Afro-Latino-americanos: Uma introdução. Buenos Aires: 
Clacso, 2018. (p. 119-162) 

 

 

 

 

SOBRE OS AUTORES 
 

 

 

 

Antónia Fialho Conde 
Professora Auxiliar do Departamento de História da Universidade de Évora, Portugal – 
Membro integrado do CIDEHUS - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e 
Sociedades - Universidade de Évora; e colaboradora do CEHR- UCP- Centro de Estudos 
de História Religiosa - Universidade Católica Portuguesa. E-mail: 
antoniaconde@gmail.com 

♦♦♦ 
 
Adrielly Pinto dos Reis 
Graduanda em Direito pela Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). Membro do 
grupo de pesquisa Bioethik (UFES). E-mail: dricap.reis@gmail.com. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/7377563472728356. Telefone: (27) 99692-2716. Endereço: Rua 
Rosa de Prata, nº. 08, Santana, Cariacica, ES. CEP: 29154-320 
 

♦♦♦ 
 

Angelita Aparecida Ferreira de Souza  
Pedagoga licenciada pela Faculdade Cidade de João Pinheiro-FCJP, funcionária pública na área da saúde 
e pesquisadora das Folias de Reis em João Pinheiro (MG). E-mail: angelsouza991@hotmail.com 
 

♦♦♦ 

https://www.fe.unicamp.br/pf-fe/publicacao/2330/48_dossie
mailto:antoniaconde@gmail.com


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

216 

 
Bruna Velloso Parente 
Graduanda em Direito pela Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). Membro do 
grupo de pesquisa Bioethik (UFES). E-mail: bvparente@gmail.com. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/0705245560731706. Telefone: (67) 98111-5252. Endereço: Rua 
Alemanha, 515, Jardim Mônaco, Dourados-MS, CEP 79826-630. 

♦♦♦ 
 
Cairo Mohamad Ibrahim Katrib 
Docente da Universidade Federal de Uberlândia – Faculdade de Educação. Pós Doutor 
em História, Doutor em História Cultural, Mestre em História. Docente permanente do 
Programa de Pós-graduação em Tecnologias, Comunicação e Educação-PPGCE, 
colaborador do Programa de Pós-graduação em Artes-ProfArtes, vice coordenador do 
Núcleo de estudos Afro-Brasileiros-Neab-UFU. 
 

♦♦♦ 
Cristiane Coppe de Oliveira  
Professora Associada do Instituto de Ciências Exatas e Naturais do Pontal da 
Universidade Federal de Uberlândia e do Programa de Pós-Graduação em Ensino de 
Ciências e Matemática e da UFU. Doutora em Educação pela FEUSP. Diretora da 
Diretoria de Estudos e Pesquisas Afrorraciais da Universidade Federal de Uberlândia -
DIEPAFRO/UFU).Líder do Núcleo de Pesquisas e Estudos em Educação Matemática - 
NUPEm/UFU. Membro do Grupo de Estudos e Pesquisas em Etnomatemática - 
GEPEm/FE-USP. 
criscopp@ufu.br 

♦♦♦ 
 

Davidson Martins Viana Alves 
Professor de Português e de Espanhol da SEEDUC-RJ (Secretaria Estadual de Educação 
do Rio de Janeiro), Doutorando em Línguas e Culturas em Contato pela UFRJ 
(Universidade Federal do Rio de Janeiro), Mestre em Linguística pela UFF (Universidade 
Federal Fluminense), Pós-graduado em Língua Portuguesa pela UERJ/LLP 
(Universidade do Estado do Rio de Janeiro/Liceu Literário Português), Pós-graduando 
em Ensino de História Africana e Afro-brasileira pelo IFRJ (Instituto Federal do Rio de 
Janeiro), Graduado em Licenciatura em Letras: Português/Espanhol pela UFRJ e 
graduando em Licenciatura em História pela UVA (Universidade Veiga de Almeida). 

♦♦♦ 
 
Giselda Shirley da Silva 
Doutoranda - Universidade de Évora/Universidade de Lisboa - Portugal. Pesquisadora 
Integrante- CIDEHUS-UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e Sociedades da 
Universidade de Évora. Mestre em História Cultural pela Universidade de Brasília- 
(UnB). Membro do projeto de pesquisa - Educação, História, Memória e Cultura em 
Diferentes Espaços Sociais - PUC - Pontifícia Universidade Católica de Goiás. E-mail: 
giseldashyrley@hotmail.com 

♦♦♦ 
 
Gisele Freitas Estrela 
Mestrado em Arqueologia pela Universidade do Porto, Portugal (2017). Tem experiência 
nas áreas de História e Arqueologia, com ênfase em Arqueologia Medieval. Graduação 

mailto:giseldashyrley@hotmail.com


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

217 

em Arqueologia. Universidade do Porto, UPORTO, Portugal (2015). Graduação em 
História. Centro Universitário do Leste de Minas Gerais, UNILESTEMG, Brasil (2008). 
E-mail: gisele@outlook.dk 
 

♦♦♦  
 

Jane Maria dos Santos Reis 
Doutora e mestra em Educação pela Universidade Federal de Uberlândia. Possui 
Certificação em Estudos Afro-Latino Americanos pela Universidade de Harvard. É 
especialista em Ciências da Religião, pela Universidade Católica de Uberlândia e em 
Metodologia da Educação a Distância, pela Faculdade Cidade de João Pinheiro. Graduada 
em Ciências Sociais - Licenciatura e Bacharelado pela Universidade Federal de 
Uberlândia e em Pedagogia - Séries Iniciais e Gestão Escolar pela Universidade de 
Uberaba.  Coordenadora da Divisão de Licenciatura -UFU. Atua como docente nos cursos 
de graduação da Fatra - Faculdade do Trabalho de Uberlândia. Coordenadora de extensão 
do NEAB-UFU - Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros da Diretoria de Estudos e Pesquisas 
Afrorraciais-UFU. jmsreis@ufu.br 

♦♦♦  
 

Jessica Campos 
Mestranda do Programa de Pós-Graduação Mestrado Acadêmico em Estudos Literários 
– PPGMEL, da Universidade Federal de Rondônia – UNIR. E-mail: 
jessicacamposmestrado@gmail.com 

♦♦♦ 
 

José Guilherme 
Doutoramento em Psicologia; Professor Especialista em Ciências do Desporto; Mestrado 
em Desenvolvimento da Criança variante em Desenvolvimento Motor e em Psicologia 
Educacional; Licenciatura em Educação Física e em Psicologia Educacional. Atualmente 
trabalha no Agrupamento de Ferreiras e leciona no 1º semestre Desenvolvimento e 
Adaptação Motora no ISMAT. 
 

♦♦♦ 
Margarreth Vetis Zaganelli 
Doutora em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Mestre em 
Educação pela Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). Estágios de Pós-
doutorado na Università degli Studi di Milano-Bicocca (UNIMIB), na Alma Master 
Studiorum Università de Bologna (UNIBO) e na Università degli Studi Del Sannio 
(UNISANNIO). Professora Titular da Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). 
Colaboradora do Projeto Jean Monnet Module “Emerging ‘moral’ technologies and the 
ethical-legal challenges of new subjectivities” do Erasmus Plus European Commission - 
cofinanciado pela União Europeia (School of Law). E-mail: mvetis@terra.com.br. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/3009983939185029. Telefone: (27) 99960-0100. Endereço: Avenida 
Dante Micheline, n° 2177, apto. 501, Mata da Praia, Vitória - ES; CEP: 29066-43. 
 

♦♦♦ 
 
Maria Célia da Silva Gonçalves 
Pós-doutorado em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). Estágio Pós-
doutoral em EconomicHistoryDepartment of Law, Economics, Management and 



Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

218 

Quantitative Methods-DEMM da Universitàdegli Studi Del Sannio - UNISANNIO- 
(Benevento, Italy). Visiting Professor da Universitàdegli Studi Del Sannio - 
UNISANNIO. Pós-doutoranda em História pela Universidade de Évora em Portugal. 
Possui doutorado em Sociologia e mestrado em História pela Universidade de Brasília 
(UnB). E-mail: mceliasg@yahoo.com.br 
 

♦♦♦ 
 
Mário Jorge Lopes Neto Barroca 
Professor catedrático da Faculdade de Letras da Universidade do Porto. Doutorado em 
Pré-História e Arqueologia pela Faculdade de Letras da Universidade do Porto (FLUP, 
1996), Sub-Diretor da FLUP (2019-), Membro da Comissão Coordenadora do CITCEM, 
Coordenador do Grupo «Territórios e Paisagens», Membro da Academia Europeia, da 
Associação Espanhola de Arqueologia Medieval, da Associação Ibérica de História 
Militar, da Associação dos Arqueólogos Portugueses, da Sociedade Portuguesa de 
Estudos Medievais, e da Sociedade Portuguesa de Antropologia e Etnologia. 

♦♦♦ 
 

Maurício Rodrigues 
Mestrando do Programa de Pós-Graduação - Mestrado Acadêmico em Estudos Literários 
– PPGMEL, da Universidade Federal de Rondônia – UNIR, e-mail: 
mauricio3sgt@gmail.com 

♦♦♦ 
 
Olga Magalhães 
Professora do Departamento de Pedagogia e Educação da Universidade de Évora-
Portugal. Investigadora integrada do CIDEHUS (Centro Interdisciplinar de História, 
Culturas e Sociedades- Universidade de Évora). E-mail: omsm@uevora.pt 

 
♦♦♦ 

Sandra Costa 
Mestrado em Educação na área de especialização em Gestão e Administração Escolar 
Formadora certificada pelo Conselho Científico-Pedagógico da Formação Contínua com 
o registo de acreditação CCPFC/RFO-41294/21, na área de domínio C-109 Práticas de 
Administração Escolar. 

♦♦♦ 
 

Paulo Tiago Santos Figueira Rocha Cabeça 
Doutorando em Universidade de Évora Mestrado: Práticas Artísticas em Artes 
Visuais/Artes visuais (Universidade de Évora Escola das Artes - 2018) Membro do 
CHAIA. Centro de História da Arte e Investigação Artística Bolseiro de Doutoramento 
FCT - HERITAS Ref.ª PD/BD/151132/2021 Licenciatura: Artes Visuais 
Multimídia/Artes Visuais e Design (Universidade de Évora Escola das Artes - 2016). E-
mail: tgcabeca@uevora.pt 

 
 
 

♦♦♦ 
Susana Oliveira e Sá 

mailto:mceliasg@yahoo.com.br
mailto:mauricio3sgt@gmail.com
mailto:omsm@uevora.pt


Sociedade, Patrimônio e Religião: Cultura e História nas mudanças societais. 

 

 

219 

Pós-doutorada e Doutorada em Educação, na especialidade Avaliação pela Universidade 
do Minho. Licenciada em Ensino de Física e Química pela Universidade do Minho. 
Professora do Quadro Da Escola Secundária Alberto Sampaio (Braga), Conservatório de 
Música Calouste Gulbenkian (Braga), Escola Secundária Carlos Amarante (Braga). 
Professora Adjunta no Instituto de Estudos Superiores de Fafe (IESF). Investigadora do 
CIDI-IESF Instituto de Estudos Superiores de Fafe. Presidente do Conselho Pedagógico 
do IESF. Avaliadora externa do IGEC- Inspeção Geral do Ensino e Ciência, Portugal. 
Perita da ANQEP. Subdiretora Executiva da Cátedra da Unesco da Educação, Juventude 
e Desporto em Portugal. Coordenadora de dois Projetos com Escolas Portuguesas em 
África. Membro da Comissão Organizadora do Congresso Internacional Ibero Americano 
de Investigação Qualitativa (CIAIQ). Membro de Comissões científicas de 3 Congressos 
Nacionais e 5 Internacionais e membro da comissão editorial de 3 revistas estrangeiras da 
área da educação, gestão e ambiente. Professora Adjunta do Instituto de Estudos 
Superiores de Fafe, Portugal. E-mail: susanaemiliasa@gmail.com 
 

♦♦♦ 
 
Vandeir José da Silva 
Doutorando em História, Programa Doutoral HERITAS- Estudos de Património pela 
Universidade de Évora/Universidade de Lisboa, Portugal. Membro Integrado do 
CIDEHUS UID/HIS/00057/2013 (POCI-01-0145-FEDER-007702) – UE, Centro 
Interdisciplinar de História, Culturas e Sociedades da Universidade de Évora 
UID/HIS/00057/2013 (POCI-01-0145-FEDER-007702). Bolseiro FCT – HERITAS - 
CIÊNCIA ID - 3114-BBE8-05F0. Mestre em História Cultural pela UnB, Universidade 
de Brasília. Membro do projeto de pesquisa Educação, História, Memória e Cultura em 
Diferentes Espaços Sociais da PUC, Pontifícia Universidade Católica de Goiás. 

 

  


