
CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

1 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, 
identidades e territórios 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

3 

 
 
 
 
 
 

Doi 10.5281/zenodo.7734694 
 
 
 

Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro 
Doutorando. Vandeir José da Silva (Universidade de Évora) 

Diretor Editorial 
 

Doutoranda. Giselda Shirley da Silva (Universidade de Évora) 
Assessora 

 
CONSELHO EDITORIAL 

 
Dra Antónia Fialho Conde – CIDEHUS.UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e 

Sociedades - Universidade de Évora. 
Dra Olga Magalhães –CIDEHUS.UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e 

Sociedades - Universidade de Évora. 
Dr. Luís Jorge Gonçalves – CIEBA, Centro de Investigação e estudos em Belas-Artes – 

Universidade de Lisboa. 
MSc. Vandeir José da Silva – CIDEHUS - UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas 

e Sociedades - Universidade de Évora. 
MSc. Giselda Shirley da Silva – CIDEHUS.UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas 

e Sociedades - Universidade de Évora. 
Dr. Cairo Mohamad Ibrahim Katrib– UFU 

Dra Maria Célia da Silva Gonçalves – FINOM 
Dra. Margareth Vetis Zaganelli – UFES 

Dr. Francisco José Pinheiro- UFC 
Dra Alexandra Maria Pereira - FCJP 
Dr. Mauro Dillman Tavares - UFPEL 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

4 

Vandeir José da Silva 
Giselda Shirley da Silva 
Antónia Fialho Conde  

Olga Magalhães  
Francisco José Pinheiro 

Organizadores 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, 
identidades e territórios 

 

 

 

1ª edição 

 

 

Doi 10.5281/zenodo.7734694 
 
 
 
 
 
 
 

João Pinheiro – Minas Gerais 
Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro  

- 2022 - 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

5 

Copyright © 2020 by Vandeir José da Silva, Giselda Shirley da Silva, Antónia Fialho Conde, 
Olga Magalhães, Francisco Pinheiro 

 
Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro 

Rua: Juca Niquinho Nº 220-Centro 
João Pinheiro –Minas Gerais – Brasil CEP: 38770-000 

Telefone: (38) 3561 5437 - culturajoaopinheiro@hotmail.com 
 

Capa: Márcio Gomes da Silva 
 

Catalogação da Publicação na Fonte. 
Secretaria de cultura, turismo 

 
CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios/ Organizadores Vandeir 
José da Silva, Giselda Shirley da Silva, Antónia Fialho Conde, Olga Magalhães & Francisco 
José Pinheiro – 1. Ed. – João Pinheiro: Editora: Patrimônio Cultural de João Pinheiro, 2022. 

305 p. 

Inclui referências bibliográficas. 

ISBN: 978-85-65227-03-2 DOI 10.5281/zenodo.7734694 

Parte I, História, Patrimônio, Direito e Educação. Parte II, Religião e Religiosidade Parte III 
Artes, Silva, Vandeir José da (Org.). II Silva, Giselda Shirley da, (Org.), III Conde, Antónia 
Fialho, (Org.), IV Magalhães, Olga (Org.), V Pinheiro, Francisco José (Org.). 

 
Os textos publicados nesta obra e sua revisão são de responsabilidade de seus autores 

 

Bibliotecária: Marina Batista Ferreira Leite CRB6 -729 

 

 

DIREITOS RESERVADOS 

 

 

 

A reprodução total ou parcial desta obra é proibida por qualquer meio, sem que haja 
autorização de seus autores. 

A transgressão dos Direitos Autorais (Lei nº 9.610/98) é crime instituído através do artigo  

184 do Código Penal.  

 

 

e-book 2022



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

6 

 

PREFÁCIO 
 

 

 

o apresentar o livro “CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, 

identidades e territórios” temos ciência de que ele apresenta reflexões que 

resultam das inquietações e criatividade dos autores, mas simultaneamente, 

há também silêncios, lacunas, presenças e ausências. Esse entendimento resulta das escolhas 

dos pesquisadores, os objetos de estudo, os questionamentos feitos às fontes, os interesses 

teóricos e a forma como estruturam as narrativas.  

Kuyumjian (2008, p.9) mencionou que o trabalho do “historiador é como o trabalho do 

artesão: ele é obrigado a escolher um tipo de argila e a confeccionar um artefato específico”.  

Ao longo da presente obra, são apresentados trabalhos que resultam do diálogo 

interdisciplinar entre pesquisadores de diferentes áreas do conhecimento e que fizeram suas 

investigações entre ambos os lados do Atlântico, tornando mais diversas e plurais as reflexões 

realizadas.  

O livro foi organizado em três seções com textos que de certo modo se relacionam entre 

si, mas que contemplam objetos variados em diferentes espaços sociais, englobando o 

continente africano, europeu e americano, notadamente, o Brasil em um caráter interdisciplinar.  

No desenho proposto para a obra, a seção I, composta de cinco capítulos englobando 

"História, Patrimônio, Direito e Educação”, contendo estudos realizados no continente 

africano, europeu e americano. A segunda seção intitulada “Religião/religiosidades” foi 

composta de seis capítulos, os quais incluem trabalhos com temas diversos no grande leque da 

religiosidade e tendo como marcos geográficos diversos estados do Brasil. A terceira e última 

seção intitulada “Artes” foi composta de dois capítulos, sendo um em território luso e outro em 

Minas Gerais, Brasil.  

A primeira seção, com a ampla temática da História, do Patrimônio, do Direito e da 

educação inicia-se com o trabalho de Francisco José Pinheiro, abordando a Longevidade dos 

casamentos dos escravizados na área da pecuária algodoeira. Na sequência, Vandeir José da 

Silva e Giselda Shirley da Silva abordam o Patrimônio cultural: Núcleo Histórico de Paracatu 

e as transformações na paisagem cultural. Na sequência da seção, o capítulo três trata da 

Organização Escolar e as Lideranças Intermédias da Escola Portuguesa de Moçambique - 

A 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

7 

Centro de Ensino e Língua Portuguesa. Este capítulo é de autoria de Antero Filipe Ruiz Ribeiro 

& Susana Oliveira e Sá. No capítulo seguinte fazemos um salto no aspecto temporal e 

geográfico e apresentamos as reflexões escritas por Gisele Freitas Estrela & Mário Jorge Lopes 

Neto Barroca com o título: FONTES E CHAFARIZES NO COTIDIANO DA BAIXA IDADE 

MÉDIA PORTUGUESA: gênero, imaginário e espaços de sociabilidade. O quinto capítulo por 

de autoria de César Augusto Silva e Giselda Shirley da Silva traz reflexões sobre os Juízes de 

Fora e Juízes Ordinários no recorte específico das Contribuições para a estrutura judiciária no 

período colonial brasileiro.  

A segunda seção do livro apresenta o maior número de trabalhos. Englobam a temática 

da religião/religiosidade em sete capítulos com temas diferentes e ao mesmo tempo, singulares, 

perpassando por diferentes espaços geográficos desse país de dimensões continentais no 

aspecto territorial. O sexto capítulo de autoria de Nelson Ernesto Cossa & Alcides Malavone 

Alberto Nobel, trata “Da tributação dos rendimentos das igrejas em Moçambique”. O sétimo 

capítulo resultou do trabalho de pesquisa de Helen Ulhôa Pimentel e aborda A INQUISIÇÃO 

E INTERAÇÃO ENTRE PODERES: Séculos XVI e XVII no Brasil. Em seguida o capítulo 

redigido o por Cairo Mohamad Ibrahim Katrib & Tadeu Pereira dos Santos possui como título: 

UMBANDA (S): práticas, representações culturais e aprendizagens em movimento. O nono 

capítulo de autoria de Margareth Vetis Zaganelli, Bruna Velloso Parente & Adrielly Pinto dos 

Reis traz à baila os PASSOS DE ANCHIETA: um caminho de peregrinação como 

manifestação histórico-cultural do Estado do Espírito Santo. Na sequência, Maria Célia da 

Silva Gonçalves traz importantes ponderações sobre as folias de reis de João Pinheiro - Minas 

Gerais. O último capítulo da seção escrito por Hélcio Fernandes Barbosa Junior possui como 

título: DESCRUZA OS BRAÇOS E GIRA: saberes do corpo na Umbanda em Pelotas, região 

sul do Brasil.  

A Terceira seção, possui como título “Artes”, traz dois capítulos cujos objetos estão 

geograficamente muito distantes. O XII capítulo escrito pelo português Paulo Tiago, com o 

título ALDEIA DA TERRA – CASO DE ESTUDO: – Início de uma atividade 

artesanal/artística, apresenta importantes considerações sobre a arte e sua relação com o 

patrimônio. O último capítulo apresentado nessa seção foi redigido por Jacirema Pompeu 

Martins, possui como título “Traços da preservação cultural de uma cidade: bordados em cores, 

linhas e mãos amorosas”. 

Essa obra resultou do esforço dos pesquisadores e do seu do modo de fazer pesquisa. 

Os trabalhos apresentam a polifonia de vozes e discursos produzidos pelos diferentes autores 

que, com maestria trouxeram seus contributos para pensarmos diversos tempos, espaços, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

8 

objetos, textos e contextos. Assim, o objetivo foi o de provocar algumas reflexões, suscitar 

novos questionamentos e pesquisas, que possibilitem novos projetos.  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Vandeir José da Silva - UÉ 
Giselda Shirley da Silva- UÉ 

Antónia Fialho Conde- UÉ 
Olga Magalhães- UÉ 

Francisco José Pinheiro - UFC 
(Organizadores) 

Dezembro de 2022 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

9 

 
 

 
SUMÁRIO 

 
 
 
 
 
 

PREFÁCIO ........................................................................................................................... 6 

SUMÁRIO ............................................................................................................................ 9 

 

Seção I 

História, Direito e Educação 
 

Capítulo I ............................................................................................................................ 13 

Longevidade dos casamentos dos escravizados na área da pecuária algodoeiro ......... 13 

Francisco José Pinheiro 
 

Capítulo II ........................................................................................................................... 35 

PATRIMÔNIO CULTURAL: Núcleo Histórico de Paracatu e as transformações na 
paisagem cultural ............................................................................................................... 35 

Vandeir José da Silva 

Giselda Shirley da Silva 
 

Capítulo III ......................................................................................................................... 62 

A Organização Escolar e as Lideranças Intermédias da Escola Portuguesa de 
Moçambique - Centro de Ensino e Língua Portuguesa .................................................. 62 

Antero Filipe Ruiz Ribeiro 

Susana Oliveira e Sá 

 

Capítulo IV ....................................................................................................................... 106 

Juízes de Fora e Juízes Ordinários: Contribuições para a estrutura judiciária no 
período colonial ................................................................................................................ 106 

César Augusto Silva 

Giselda Shirley da Silva 
 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

10 

Capítulo V ......................................................................................................................... 122 

FONTES E CHAFARIZES NO COTIDIANO DA BAIXA IDADE MÉDIA 
PORTUGUESA: género, imaginário e espaços de sociabilidade ................................ 122 

Gisele Freitas Estrela 

Mário Jorge Lopes Neto Barroca 
 

Seção II 

Religião e Religiosidade 
 

Capítulo VI ....................................................................................................................... 135 

DA TRIBUTAÇÃO DOS RENDIMENTOS DAS IGREJAS EM MOÇAMBIQUE 135 

Nelson Ernesto Cossa 

Alcides Malavone Alberto Nobela 
 

Capítulo VII ...................................................................................................................... 157 

A INQUISIÇÃO E INTERAÇÃO ENTRE PODERES: Séculos XVI e XVII no Brasil
 ........................................................................................................................................... 157 

Helen Ulhôa Pimentel 
 

Capítulo VIII .................................................................................................................... 180 

UMBANDA(S): práticas, representações culturais e aprendizagens em 
movimento ........................................................................................................................ 180 

Cairo Mohamad Ibrahim Katrib ............................................................................ 180 

Tadeu Pereira dos Santos ...................................................................................... 180 
 

Capítulo IX ....................................................................................................................... 196 

PASSOS DE ANCHIETA: um caminho de peregrinação como manifestação histórico-
cultural do Estado do Espírito Santo ............................................................................. 196 

Margarreth Vetis Zaganelli 
Adrielly Pinto dos Reis 

Bruna Velloso Parente 
 

Capítulo X ......................................................................................................................... 212 

O PAPEL SOCIAL DOS FOLIÕES NAS FOLIAS DE SANTOS REIS EM JOÃO 
PINHEIRO (MG): significados e representações ......................................................... 212 

Maria Célia da Silva Gonçalves 
 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

11 

Capítulo XI ....................................................................................................................... 235 

DESCRUZA OS BRAÇOS E GIRA: saberes do corpo na Umbanda em Pelotas, região 
sul do Brasil ...................................................................................................................... 235 

Helcio Fernandes Barbosa Junior 
 

Seção III 

ARTES 
 

Capítulo XII ...................................................................................................................... 260 

Aldeia da Terra – caso de estudo: – Início de uma atividade artesanal/artística ...... 260 

Paulo Tiago Santos Figueira Rocha Cabeça 
 

Capítulo XIII .................................................................................................................... 280 

Traços da preservação cultural de uma cidade bordados em cores, linhas e mãos 
amorosas ........................................................................................................................... 280 

Jacirema Pompeu Martins ..................................................................................... 280 
 

SOBRE OS AUTORES ................................................................................................... 301 

 

 
 

 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

12 

 

Seção I 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

História, Direito e Educação 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

13 

 

Capítulo I 

DOI 10.5281/zenodo.7734715 

 

 
Longevidade dos casamentos dos escravizados na área da pecuária algodoeiro 

 
Francisco José Pinheiro 

 

Introdução  

 

ssa é uma temática que tem sido pesquisada por vários estudiosos no Brasil. A 

análise dela, na Capitania/Província do Ceará, é relevante para reforçar o 

combate as teses construídas, principalmente, a partir de fins do século XIX 

sobre a moralidade nas senzalas, há uma gama de estudos sobre essa temática, no entanto, para 

o limitado espaço de um artigo vou deter-me nesse autores citado a seguir, Robert Slenes que 

produziu um conjunto importantes de reflexões sobre a temática. Em um desse estudos, hoje 

clássico o autor a afirmar que:   

 
No Brasil, as representações da vida íntima na senzala permanecem 
quase constantes, desde a abolição até a década de 1970. Constataram-
se, em todo o período, sombrias cenas de promiscuidade sexual, uniões 
conjugais instáveis, filhos crescendo sem a presença paterna1.  

 
De acordo com o autor, essa visão foi sendo construída inicialmente Louis Couty, 

viajante Francês que esteve no Brasil e produziu uma farta literatura sobre o país, sobretudo 

em relação a família escravizada e afirmava que: “a maioria dos filhos escravos conhecem 

apenas um de seus pais, a mãe, e está frequentemente ficaria constrangida se tivesse que 

preencher um registro civil exato”2. Outro estudo importante, sobre o Rio de Janeiro, para 

desconstruir a visão preconceituosa da família escravizada é o de Manolo e Paes ao analisar o 

impacto do tráfico atlântico sobre a formação da família escravizada, afirmar que: 

 

Houve uma época, e não faz muito, em que a historiografia tinha grande 
dificuldade de encontrar um caminho justo para avaliar aspectos 

 

1- Slenes, Robert W - Na senzala, uma flor (Esperanças e recordações na formação da família escrava), 2a ed. 
corrigida- Campinas, SP: Ed da Unicamp, 2011, p.37 
2- Idem, p. 37 

E 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

14 

centrais da escravidão, mormente aqueles relativos a família escrava. 
Na década de 1950, julgou que a escravidão era uma forma de 
organização social de efeitos tão deletérios e reificadores sobre os 
escravos que fazia viger, na senzala, a anomia (isto é, a ausência de 
leis, de normas ou regras de organização) e a promiscuidade3.  

 

Mesmo partindo do suposto apresentado pelos autores de que: “A presente pesquisa parte 

de uma certa fase do conhecimento historiográfico na qual a existência em si das relações 

familiares entre os cativos não é mais problema(...).4” Essa é uma temática estudada em 

profundidade na região sudeste, sendo assim é importante investigarmos em outras regiões 

como a área pecuária algodoeira, para termos uma compreensão da temática no Brasil. Nesse 

trabalho examinarei o tema dos casamentos, mas nessa região, sobremaneira a longevidade 

desses, tendo como um dos principais objetivos desconstruir essa visão preconceituosa. Slenes 

ao examinar a temática, em Campinas, afirmava que: “as uniões sexuais de  duração “longa” 

para a época – digamos, de 10 anos ou mais – eram bastante comuns entre os escravos de 

Campinas, como também eram comuns nesse município as crianças, nascidas no cativeiro, que 

desfrutavam da presença paterna em seus anos formativos. ”  

 O autor ao fazer uma discussão, em termos metodológicos, apontando para o que 

poderia ser as inconsistências das fontes sobre os casamentos levantando, inclusive a hipóteses 

sobre casamentos forçados, no entanto, para superar esses problemas afirma que:  

Usando, porém, o mesmo método de cruzamento de fontes, é possível chegar 
a conclusão a respeito do conjunto de dados sobre casamentos e batismos. O 
que talvez chame mais a atenção, na ligação dos assentos de batismo e 
casamento da Igreja às listas de matrículas, é a concordância entre os dados 
nessas várias fontes.5 
 

São a partir dessas fontes que analisarei os casamentos dos escravizados e sua 

longevidade no Ceará.  

 

As principais fontes sobre os casamentos e sua longevidade. 

 

 
3 - Florentino, Manolo – A paz na senzala: famílias escravas e o tráfico atlântico, Rio de Janeiro, c. 1790-c 1850/ 
Manolo Florentino e José Roberto Góes – São Paulo Ed. Unesp, 2017 p. 21 
4 - Idem, p.22 
5 - SLENES, op. cit. p. 104 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

15 

No Ceará, recorremos inicialmente, para estabelecer a longevidade dos casamentos, a 

matricula geral feita 1872 e as matrículas de manumissão de 1881, 1883, em que é possível ter 

uma noção da duração dos casamentos.  

A lei de 28 de setembro de 1871 (ventre livre) determinava no seu artigo 8o, como 

deveria proceder a matrícula dos escravizados, o que possibilita calcular, em algumas 

 circunstancias, a duração do casamento, principalmente através da informação sobre as 

pessoas que compunha a família e se havia filhos(as) ingênuos(as).  Essa lei para sua execução 

foram elaborados dois decretos: O primeiro de No 4.835, de 1 de dezembro de 1871, tinha como 

objetivo primordial, “aprovar o regulamento para fazer a matrícula especial dos escravos e dos 

filhos livres de mulher escrava.6” O segundo de No 5.135, de 13 de novembro de 1872, que tem 

por objetivo primordial estabelecer um regulamento geral para a execução da lei do ventre 

livre7. Analisarei inicialmente as informações contidas nos livros de classificação, que ocorreu 

no Ceará nos anos 1882 e 1883. Iniciarei com as informações da cidade do Crato.  

 Aos 24 de agosto de 1882 a junta de classificação do Crato registrou 360 escravizados, sendo 

o segundo maior plantel da província, em um contexto em que a população escravizada era de 

apenas 4,4 de acordo com censo de 1872. No conjunto havia 35 casados(as), desses 12 com 

homens ou mulheres livres. 

Escravizado por proprietário no Crato Classificação de 1882. 
Plantel Proprietário Total escravizado 
1 99 98 
2 31 62 
3 13 39 
4 13 52 
5 10 50 
6 3 18 
7 1 7 
8 3 24 
10 1 10 
Total 173 360 

Fonte: APEC-Livro de classificação do Crato 24/08/1882. 
 

Por um lado, constata-se, pelo quadro acima, dos 173 proprietários 166 ou 96% tinham 

um plantel entre 1 e 5 escravizados, o que em tese dificultaria os casamentos. Os planteis entre 

6 e 10 escravizados, pode ser considerado no Ceará como médios e representava o plantel de 

apenas 4% dos proprietários. Outros aspectos devem ser destacados era a quantidade de 

 
6 - Portal da câmara dos deputados, Legislação informatizada. 
7 - Idem. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

16 

crianças entre 0 e 13, somavam 79 ou 22%; como também o processo de crioulização da 

população, quando é feita a classificação de acordo com a cor da pele apenas 68 foram 

classificados como  pretos ou 19%, enquanto 292 são qualificados como pardos o que 

corresponde a 81% dos escravizados. Em síntese, todos os escravizados nasceram na Província 

do Ceará ou em outras Províncias, não sendo registrado nenhum africano.  

Por outro lado, uma parcela de 12 ou 34,3% dos escravizados casaram-se como pessoas 

livres ou libertas. Havendo também 12 viúvas(os). Slenes construiu várias tabelas para detectar 

a longevidade dos casamentos. No Ceará vamos fazer quadros usando como fonte a matricula 

de 1872, e as informações das juntas de classificação 1882 e 1883 nos diversos municípios. O 

primeiro quadro é o do Crato. 

Duração dos casamentos entre escravizadas(os) (13-55 anos) classificação de 1882 

no Crato. 

 
Idade das mães ou pais No Duração média do casamento 

(anos e meses) 
Variação da 
duração  
(ano e meses) 

Variação da duração 

(ano e meses) 

13-24 4 6 a 7m 7 a 5 a - 8a 

25-34 15 12a 8m 15 a 7m 13 a - 15 a 

35-44 5  13 a 13 a 13 a - 13 a 

 45- 55 2  14 a 5m 14 a 5m 14 a - 15 a 

Todas as idades (15- 55) 26 11 a 2 m 12 a 5 m 5 a – 15 a 

 

As informações da junta de classificação apresentavam um conjunto de dados, dentre 

estes o número de pessoas na família e, se os filhos haviam nascidos antes de 28 de setembro 

de 1871 ou após essa data. Como a matrícula foi realizada em 24 de agosto de 1882, 11 anos 

após a aprovação da lei do ventre livre, se houvesse filhos que não foi classificado com ingênuo 

o casal teria seguramente 11 ou mais anos de casados. Havia também alguns casos em que os 

filhos foram classificados e as idades declaradas, o que possibilita o cálculo com maior 

precisão. Há, também, citações do decreto 5135 de 13/11/1872, regulamento geral para 

execução da lei do ventre livre, principalmente do seu capítulo II, que tratava do “Fundo de 

Emancipação” do seu artigo 27, tratando dos critérios da emancipação da família ou 

indivíduos8.   

Procederei a análise de alguns casamentos como: o de João, pardo com 49 anos, sem oficio, 

sendo considerada boa a aptidão para o trabalho e a moralidade; casado com uma mulher livre, 

 
8 - Legislação informatizada – decreto No 5.135, de 13 de novembro de 1872. (Portal da Câmara dos deputados). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

17 

sua família era constituída de 5 pessoas, sendo 3 livres e dois escravizados. Provavelmente ele 

e um filho eram escravizados nasceu antes da lei do ventre livre, nesse caso, na hipótese mais 

pessimista, o casal estava casado há pelos menos 12 anos.  

Outra família era a de Lucrécia, parda, 36 anos, sem oficio, sua família era constituída 

de 5 pessoas, inclusive o marido livre, sendo 3 filhos livres. Essa família foi constituída após 

28 de setembro de 1871 pois, os três filhos nasceram livres e, somente Lucrécia continuava 

escravizada. No caso de Simplício, um pardo, com 40 anos, sem oficio, com três pessoas na 

família, sendo apenas uma livre, que deveria ser a sua mulher, e ele mais um filho permaneciam 

no cativeiro, esse casamento tinha mais de uma década, visto que a matricula foi realizada  aos 

24/08/1882.  

O mesmo pode-se afirmar em relação a Luiz, pardo de 28 anos, sem oficio, com três 

pessoas na família, sendo 1 livre e ele mais um filho permaneciam no cativeiro, era casado com 

uma mulher livre, esse casamento tinha mais de uma década. Quanto à moralidade e aptidão 

para o trabalho eram consideradas boas. Caso idêntico era também o de Mariano, pardo, 31 

anos, sem oficio, casado com uma mulher livre. Quanto à moralidade e aptidão para o trabalho 

eram consideradas boas, tinha 6 pessoas na família, sendo 4 livres e duas permaneciam no 

cativeiro, sendo assim um dos filhos nasceu antes de 1871. Antônia, preta, 27 anos, sem oficio, 

casada com homem livre, tendo 4 pessoas na família, 2 livres, permanecendo ela e um filho 

escravizados por ter nascido antes 1871.  

O casal José e Joaquina, ambos pardos com 32 anos, sem oficio, os dois eram 

considerados boa moralidade e aptidão para o trabalho, a família era composta por 5 pessoas, 

desta três filhos foram libertos menores de 21 anos, provavelmente aos 8 anos. Esse casal teria 

uma década ou mais de casamento. Além dos casais citados havia outros em que o casamento 

se estendia por mais de uma década. 

Como se constata, pela tabela acima, a faixa de 13-24 anos, os mais jovens casais a 

duração média dos casamentos era de 6 anos e 7 meses. Para a faixa de 25-34 anos, a amostra 

mais significativa com 15 casamento, longevidade chegava 12 anos e 8 meses. Na faixa de 35-

44 anos a média dos casamentos foi de 13 anos, enquanto os de 45-55 anos a duração média 

dos casamentos era de 14 anos e 5 meses. 

 

Duração dos casamentos entre escravizadas(os) (13-55 anos) classificação de 1882 no 

Crato. 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

18 

Idade das viúvas/ 

viúvo 

No Duração média do casamento 
(anos e meses) 

Variação da 
duração 
(ano e meses) 

Variação da duração  

(ano e meses) 

13-24 0 0 0 0 

25-34 2 12 a 11 a 5 m 11 a - 13 a  

35-44 5  12a 12a 12 a – 12 a 

 45- 55 3  12 a 12 a 12 a – 12 a 

44-45 2 indefinido   

Todas as idades 12 12 a 11 a 8m 11 a – 13 a 

 

No livro de classificação do Crato de 8 de agosto 1882, foram classificados 11 viúvas 

e 1 viúvo e, o que se pode constatar no intervalo entre 13- 24 anos não havia nenhum 

viúvo(a), enquanto no intervalo entre 25-34 anos havia 2 viúvas e, a duração média dos 

casamentos foi de 12 anos, como também na de 35-44 anos foram registrado 5 viúvas e 

duração média dos casamentos foi, também, de 12 anos.  Por fim, no intervalo de 45-55 

anos eram 2 viúvas e 1 viúvo a duração média dos casamentos manteve-se inalterada, havia, 

também, 2 viúvas que não foi possível calcular o tempo de casamentos. 

O que se constata nessa amostra de 38 casamentos e viúvas(os), em uma região com 

perfil bastante diverso da região sudeste, principalmente, quando comparado com 

Campinas, como estudou Slenes, no entanto, há um dado importante que são os casamentos 

entre escravizados com livres e libertos. Uma das conclusões a que o autor chegou 

examinando um universo de 48 casamentos em Campinas, ao afirmar que: “Em todo caso, 

nossa tabela não pode ser lida como evidência de que a escravidão desestruturou a família 

ou impossibilitou a manutenção de laços conjugais ao longo de um tempo significativo.9”. 

No Ceará uma, região bem diversa do sudeste cafeeiro, o que tenho constatado é 

que, também, a escravidão não desestruturou a família. Por outro, o tráfico atlântico teve 

um impacto pequeno pois, o processo de crioulização dos planteis do início do século XIX, 

principalmente devido à crise do comércio das carnes secas produzidas nessa região, 

reduziu drasticamente a renovação dos planteis. Na segunda metade do século XIX, na 

Província do Ceará, praticamente não se constatava a presença de africanos resultando na 

crioulização dos planteis, que era bem diverso do que constatou Manolo e Góes para o Rio 

 
9 - SLENES op. cit. p. 108 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

19 

de Janeiro.  No Ceará africanos e crioulos eram, muitas vezes membros do grupo familiar 

ou estavam casando-se, como foi o esse casamento: 

 

No dia 07/01/1801, nessa matriz de Santo Antônio de Quixeramobim, 
(...)depois de corridos os banhos,(...) e examinados primeiramente da 
doutrina cristã receberam em matrimonio com palavras de presente (...) 
Manoel e Maria escravos de José Tavares da Silva, aquele natural desta 
freguesia de idade 23 anos, e esta natural de Angola, e de idade 20 anos. 
Foram testemunhas Francisco Gomes; (escravo) e Antônio Matias todos 
moradores nesta freguesia10  . 

 

Por esse casamento fica explicito que a união entre crioulos e africanos, no Ceará, não 

eram incomuns.  

 

Duração dos casamentos entre escravizadas(os) (13-70 anos) matrícula e classificação em 

31 Municípios Cearense (1872, 1882, 1883). 

 

Idade das mães e pais No Duração média do casamento 
(anos e meses) 

Variação da 
duração 
(ano e meses) 

Variação da duração  

(ano e meses) 

13-24 11 8 a 2 m 8 a 1 m 5 a – 11 a 

25-34 36 11 a 11 m 11 a 11 m  8 a – 16 a 

35-44 29  12 a 5 m 
 

12 a 4 m 10 a – 19 a 

 45- 70 23  14 a 2 m 14 a 1 m 10 a – 20 a 

Todas as idades  99 11 a 7 m 11 a 6 m 5 a – 20 a 

 

Na tabela acima, estão representados 99 casamentos em 31 municípios cearenses, 

visto que Fortaleza as informações são insuficientes e, em mais 3 municípios só foram 

registrados solteiros(as), de acordo com as matrículas, emancipação ou libertação, 

realizadas após a aprovação da lei do ventre livre de 28 de setembro de 1871. 

Na tabela utilizamos os dados sobre maridos, principalmente, os casados com mulheres 

livres em que só havia informação sobre um dos cônjuges. Quando havia informação sobre os 

 
10 - Livro 2 (...) dos assentos de casamentos desta freguesia de S. Antônio de Pádua de Quixeramobim, Vila Nova 
de Campo Maior (16 de abril de 1800 - 1818.) 
 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

20 

dois optamos por trabalhar com a mulher. Essa é uma amostra significativa para analisarmos 

os casamentos, mas, sobretudo a sua longevidade.  

A construção da tabela espelha-se no que apontou Slenes para Campinas, no entanto o 

autor trabalhou com 3 intervalos, de acordo com a idade, fiz duas alterações para se adequar a 

realidade da região pecuária-algodoeira. O primeiro intervalo estende-se 13 anos até 24 anos, 

por constatar a presença de mulheres casando-se com essa idade. Por outro, criamos mais um 

intervalo 44 até 70 anos. No entanto, como ressalta Slenes: “Esses resultados, contudo, não são 

representativos da experiência de todas as mães escravas que se casaram no anos anteriores à 

matrícula(...).11 Por outro, Slenes ficou restrito a análise nas posses com dez ou mais cativos, 

na realidade do Ceará, como demonstramos em outra parte do estudo, ficaria inviabilizado esse 

recorte, sendo assim trabalhei sem levar em consideração o tamanho do plantel, visto que há 

uma parcela significativa de escravizados(as) casados(as) com livres e libertos e a maioria 

esmagadora dos proprietários estavam situados na faixa entre 1 e 5 escravizados com no Crato 

em que 96% tinha esse perfil. 

Com essa breve explicação metodológica passarei a examinar com se configuravam os 

casamentos em cada faixa etária. No primeiro intervalo (13-24 anos) a longevidade foi superior 

ao encontrado para Campinas, chegado à duração média de 8 anos e 2 meses. Enquanto para 

Campinas a variação foi de 5 anos até 11 anos. Quanto ao segundo intervalo de 25 até 34 anos 

a duração média foi de 11 anos e 11 meses, era o intervalo mais representativo e, está muito 

próximo do que constatou Slenes para Campinas. Quanto a variação foi de 8 anos até 16 anos. 

Para o intervalo de 35-44 anos o segundo em representatividade 29 casamentos a duração 

média foi de 12 anos e 5 meses, enquanto a variação foi de 10 anos até 19 anos. O intervalo 

entre 45 e 70 anos, com 23 casamentos analisados, a duração média foi de 14 anos e 2 meses, 

enquanto a variação foi de 10 a 20 anos. 

Nos municípios de São Pedro e São Benedito, por exemplo, foram matriculados 147 

escravizados que pertenciam a 51 proprietários, sendo o maior plantel de 11 escravizados, por 

outro, 25 proprietários tinham apenas um escravizado os dados sobre essas duas localidades 

confirmam, que Ceará predominava os pequenos planteis. Em São Pedro, por exemplo, foram 

matriculados em 1872, 55 escravizados. Nesse universo havia apenas um casal, Raimundo, 

preto 35 anos filho de Rosa, casado com Victorina, cabra, 30 anos, mãe desconhecida. O plantel 

de Francisco Soares da Silva, em que eles se casaram, era composto por 8 escravizados, dos 

quais 3 eram os filhos do casal. Sendo o mais velho Luiz com 15 anos, Pedro com 5 anos e 

 
11 - SLENES op. cit. p. 106 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

21 

Maria de 1 ano. No plantel havia apenas uma africana Mariana com 88 anos, considerada 

invalida. Esse casamento, na pior das hipóteses, já se estendia por 16 anos, visto que o filho 

mais velho do casal tinha 15 anos.  

Em São Benedito foram classificados 92 escravizados destes apenas 1 era casado, 

chamado Romualdo, preto, com 58 anos, filho de Dulcina, tudo faz crer que era casado com 

mulher livre. A sua senhora, Luiza Martins da Luz era proprietária de apenas mais 2 

escravizados, Maria, parda, solteira com 18, filha de Damiana, e Raimunda crioula 24 anos, 

solteira, não sabe a maternidade.  

Em Canindé foram classificados em 1883, 20 escravizados, no entanto todos eram 

solteiros, apesar de três terem filhos. Em Viçosa, também, em 1883 foram apenas 7 

escravizados todos solteiros. Em Quixadá a classificação foi realizada em 1883 e, como em 

outras localidades, todos os 11 escravizados eram solteiros e apenas Feliciana com 47 anos, 

parda era mãe de 4 filhos. 

Na vila do Icó, onde a classificação foi realizada aos 6 de agosto de 1882, foram 

registrados apenas 3 escravizados todos casados. Vicente pardo casado com Vicência, também 

parda, afirma que tiveram 7 filhos dos quais os 5 menores foram libertados, nascidos após 28 

de setembro de 1871, mas havia 2 que não foram por terem nascido antes da aprovação da lei 

do ventre livre. Nesse caso, o casal mantinha o casamento de no mínimo 12 anos. O Outro 

casal só consta o nome do marido, Coriolano, preto, 40 anos casado, pai de 3 filho um foi 

libertado/livre, os outros dois continuaram cativos. Sendo assim, como o casal analisado acima, 

esse estava casado há mais de uma década. Na vila de Jaguaribe, em que a classificação só 

foi realizada em 1883, Luiz, vaqueiro, casado, pai de 5 filhos, 3 livres e 2 escravizados. Os três 

livres nasceram após 28 de setembro 1871, no entanto, os dois que permanecem como 

escravizados devem ter nascidos por volta 1869/70. Esse é um casamento que em 1883 já 

durava pelos menos 13 anos.  

No mesmo livro de classificação de Jaguaribe (1883) consta, também, Florinda, parda, 

doméstica, casada de idade 30 anos, a sua família é composta por 11 pessoas livres. O seu 

marido foi liberto por sentença jurídica. Dessa família 10 são filhos, visto que no conjunto não 

constava o marido, sendo assim esse casamento já estendia por mais de 11 anos.  

Na vila do Ipú, onde a classificação foi realizada, também, em 1883, foram arrolados 14 

escravizados e havia apenas um casal, Manoel com 36 anos casado com Josefa de 26, sua 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

22 

família constava 4 filhos ingênuos, filho livres, de acordo com o artigo primeiro da lei No 2040 

de 28 de setembro de 1871, esse casal também tinha mais de uma década de casamento.  

Na Vila de Itapipoca (Imperatriz) a classificação foi realizada 20 de agosto de 1882, 

havia 75 escravizados deste 4 eram crianças, 19 eram casados correspondendo a 26,8%, sendo 

que 84,2% casado com escravizados, enquanto 15,8% estavam casados com livres. José com 

37 anos, pardo, casado com uma mulher livre e ele tem 2 partes livres, sua ocupação era de 

lavrador e sua aptidão para o trabalho era considerada boa. Tem um pecúlio faz com que ele 

tenha duas partes livres. Outro casamento a ser destacado é o de Vicência, parda, de 27 anos, 

cozinheira, adjetivada com expedita (habilidosa, jeitosa), casada com José Amaro, livre e os 

três filhos foram libertados, Francisco, João e Gaspar. As informações sobre Vicência, foram 

feitas aos 20/08/1882, os seus filhos nasceram após 28 de setembro de 1871 sendo assim esse 

casamento já se estendia por pelo menos por uma década.  

Por fim o casamento de Antônia com 41 anos, preta, tem como profissão serviços 

domésticos, casada com homem livre e não havia indicação sobre sua família. Chama a atenção 

alguns casais pela idade, como Pedro, preto, com 63 anos como profissão lavrador, considerado 

com boa aptidão para o trabalho, a sua mulher era Luiza, preta, 60 anos, profissão serviços 

domésticos considerada com boa aptidão para o trabalho, no quesito família não havia 

informação. Essas informações, também havia indícios sobre a longevidade dos casamentos 

como: o de Candido, 39 anos, pardo, casado, lavrador, infelizmente não havia informações 

sobre sua mulher, no entanto afirmava que tinha 5 filhos libertos pela lei do ventre livre.  A 

informação estava sendo feita aos 20/08/1882, sendo assim seus 5 filhos nasceram após o 28 

de setembro de 1871, esse casamento já durava ao menos 10 anos. Pedro era um escravizado 

preto, com 32 anos, casado com Maria do Livramento, livre e ele tinha, usando a linguagem da 

época, uma banda livre, havia pago metade de sua alforria. 

Na vila de Independência a classificação foi realizada em 1883. Alguns os dados 

possibilitam avaliar os escravizados nos mais diversos aspectos, como era o caso de Silvestre 

33 anos, lavrador, tido com boa aptidão para o trabalho, na pergunta sobre a moralidade, a 

resposta é que ele tem moralidade. A sua mulher era Antônia, com 29, cozinheira, afirma que 

tem boa aptidão para o trabalho como também em relação a moralidade. Havia informação de 

que o casal tinha 5 filhos, menores de 8 anos. Os indícios era que esse casamento, também, 

pode ser considerado longevo com pelo menos 12 anos.   

Na vila de Milagres livro de registro para emancipação foi feita em dois momentos em 

1882 e 1884, foram arrolados 22 escravizados, deste 81% eram casados. Havia dois casamentos 

que chamam atenção pela longevidade, o de João, preto, com 50 anos, agricultor, aptidão para 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

23 

o trabalho é boa, moralidade regular, casado com Josefa 40 anos, preta, cozinheira, aptidão 

para o trabalho é boa, moralidade boa. A informação relevante é ter filhos cativos com 21 anos, 

sendo assim estavam casados a mais de duas décadas. Como também o casamento de Benedita 

preta, com 50 anos, cozinheira, aptidão para o trabalho é susceptível, moralidade boa. Tem 3 

filhos cativos, sendo um com 21 anos, não está informado sobre o marido se era livre/liberto, 

mas, como o casal acima tinha mais de 2 décadas de casamento.   

O casamento de Simplicia 50 anos, parda, cozinheira, seu marido era livre, tinha 4 

pessoas na família sendo uma cativa. O seu filho João com 14 anos, pardo, agricultor, 

susceptível ao trabalho, pela idade do filho fica explícito que esse casal tinha, ao menos 15 

anos de casamento. Nesse sentido são os casamentos de José, 50 anos, pardo, agricultor, 

susceptível ao trabalho. Como também o casamento de Amaro 62 anos, preto agricultor, 

suscetível ao trabalho, sua mulher era Rita, também preta, cozinheira, suscetível ao trabalho, 

com duas pessoas na família, infelizmente não afirmava se eram filhos ou referiam-se ao 

próprio casal. João, 30 anos, pardo susceptível ao trabalho e Martins 24 anos, pardo, agricultor, 

disposição para o trabalho boa, moralidade também boa, todos estavam casados com mulheres 

livres e as suas famílias eram compostas por 4 pessoas, sendo 2 filhos livres nascidos após 

1871 e a matricula foi realizada em 1884. Tinham na pior das hipóteses 10 anos de casados. 

Havia, também, dois casais ambos escravizados Cecílio com 41 anos, pardo, agricultor, 

disposição para o trabalho era boa, como também, boa era a sua moralidade; sua mulher era 

Leocádia tinha 27 anos, parda, cozinheira, moralidade e disposição para o trabalho eram boas, 

sua família era composta de 4 pessoas sendo dois filhos livres, nascidos após 1871.  Como, 

também Joaquim 28 anos, pardo agricultor, moralidade e disposição para o trabalho eram boas, 

como também, de sua mulher Maria 28 anos, parda, cozinheira, a sua família era composta de 

3 pessoas e seu filho era livre, isto é, havia nascido após 1871. Por fim Serafina 28 anos, preta, 

cozinheira, considerado boa para o trabalho, com duas pessoas na família. O seu marido era 

livre. 

Na vila de Santana, a classificação para emancipação foi realizada em 1882 e 1883, foi 

registrado um plantel de 28 escravizados, destes 17 eram casados, foram arroladas 3 crianças 

libertadas pelo fundo de emancipação, mas, os pais continuaram no cativeiro. O maior plantel 

era de Antônio carneiro de Araújo com quatro escravizados. 

 Esse era o dados sobre a família de Antônio com 55 anos, mulato, sem ofício, disposição 

para o trabalho boa, quanto a moralidade também boa, a sua mulher era Bernardina com 40 

anos, cabra, também sem ofício, a disposição para o trabalho boa, quanto a moralidade também 

boa, no entanto a sua filha Tereza, qualificada como cabra, solteira, profissão servente, tem 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

24 

disposição para o trabalho e a moralidade foi considerada boa, era o única filha que não havia 

sido libertada, os seus irmãos Alexandrina, Maria e Joaquim foram libertos. Tereza, a filha que 

continuava no cativeiro nasceu antes de 28 de setembro de 1871, a matricula foi feita em 1882, 

esse casal tinha no mínimo 12 anos de casamento. Outro casamento é o de Raimundo 35 anos, 

qualificado como cabra, sem ofício, tem disposição para o trabalho, quanto a moralidade é boa, 

casado com uma mulher livre/liberta, não estava explicito se era livre ou liberta, no entanto, a 

sua filha Maria com 19 anos qualificado como cabra, sem ofício, tem disposição para o 

trabalho, quanto a moralidade é boa, continuava no cativeiro. Esse casamento tinha por volta 

de vinte anos. Havia vários outros casamentos que não é possível, pelos dados disponíveis, 

estabelecer a longevidade do casamento, como o de Inácio 53 anos, preto, vaqueiro, como 

disposição para o trabalho e boa moralidade, casado com uma mulher livre. 

Na vila de Morada Nova a classificação foi realizada aos 04/09/1883, eram apenas 7 

escravizados, no entanto, 4 eram casados. Os 3 solteiros eram filhos de Antônia, parda, sem 

profissão, quanto a moralidade era considerada boa, com 51 anos, casada em segunda núpcias, 

com 4 pessoas na família, o seu filho mais velho era João, pardo, 19 anos, lavrador, seu segundo 

marido Reginaldo era liberto mas, morava na casa de Ana Joana Pessoa da Silva a senhora de 

Antônia, esse era um indício de que o casamento com livre poderia ser uma forma de agregação 

de força de trabalho. Outro indício era que ela foi casada por um longo período em primeira 

núpcia, e ainda se casou uma segunda vez. 

Na vila de Assaré a classificação foi realizada aos 18 de setembro 1882, sendo 

matriculados 38 escravizados, destes apenas 4 eram casados, dois com mulheres livres. Um 

dos casamentos é o de Candido, preto, 46 anos, agricultor, apto para o trabalho, moralidade 

boa, casado com uma mulher livre, tem 11 filhos livres, os indícios é que esse casamento já 

durava mais de uns 12 anos. Outro casamento era o de Joaquim, pardo, 46 anos agricultor, apto 

para o trabalho, moralidade boa, casado com uma mulher livre, tem 5 filhos livres, esse 

casamento tem, por volta, 8 anos. Um outro casamento entre dois escravizados, João, cabra, 60 

anos, sem oficio, considerado apto para o trabalho, moralidade boa, casado com Tereza, 

também escraviza, cabra, 46 anos, sem oficio, considerado apto para o trabalho, moralidade 

boa. Tem 3 filhos menores escravizados e 2 menores livres. Os filhos menores são: Marcolina, 

cabra 19 anos, Conrada, cabra 16 anos e Teodora cabra 11 anos mais 2 menores livres. Esse 

casamento, pela idade de Marcolina com 19 anos, tem no mínimo 20 anos de duração.  

Na vila de Crateús a classificação feita 1883 e foram registrados apenas 4 escravizados, 

deste 3 eram casados. O casamento de Albina, preta com 62 anos era um casamento longevo. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

25 

Ela indicava 7 pessoas na família sendo uma filha escrava, 4 livres e 3 filhos menores de 8 anos 

e dois de 21 anos. Sendo assim, Albina estava casada há mais de 20 anos. 

Em Tamboril a classificação para emancipação foi realizada em 1882, foram arrolados 

18 escravizados, deste 4 eram casados. Donata qualificada como parda, 38 anos sem profissão, 

casada com Tomaz de Aquino, livre não tem filhos, aptidão para o trabalho é considerada boa. 

Um outro casal era Antônio de 38 anos, preto, sem profissão, aptidão para o trabalho é 

considerada boa, casado com Floriana, 31 anos, crioula sem profissão, aptidão para o trabalho 

é considerada boa, pessoas na família duas, Francisco e Maria. Ao que faz crer nascidos antes 

de 1871, sendo assim o casamento já tinha mais de uma década.  

A classificação para a emancipação em Barbalha e Missão Velha foi realizada em 1883, 

no cariri cearense, foram classificados 19 escravizados todos casados. Desse 16 ou 84,2% com 

livres, 2 com escravizados, uma chamada Damiana de 32 era casada com Francisco 36 anos, o 

senhor escravizado era José Pereira Filgueiras Neto e consta que o casal tem filhos ingênuos. 

Fidélis com 56, também estava casado com mulher de outro senhor. Apenas 5 casamentos não 

havia indicação de filhos ingênuos. O que pode ser constatado é que todas essas crianças 

cresceram com a assistência dos pais e seus pais deveriam ter entre no máximo 11 anos e no 

mínimo 3 anos de casado, pois 2 casais era a família constituída pelo pai ou mãe e 1 filho 

ingênuo.   

Em Aquiraz os dados constam de 3 momentos 1871, foram matriculados 5 escravizados, 

uma adulta, mulata chamada Maria com 20, filha de Rita. Luiza, também mulata com 7 anos, 

filha de Raimunda. Antônia mulata com 12 anos, filha de Francisca e finalmente Raimundo 

mulato, com 2 anos filho de Francisca.  

Em 1873 foram registradas mais 5 crianças com as respectivas mães, todas qualificadas 

como pardas. Bibiana com 4 anos, cuja mãe era Raimunda; Balbina com 4 anos, cuja mãe era 

Rosa; Luiza com 3 anos, a mãe era Severina; Idalina com 3 anos, a mãe era Felismina; por 

último Ana com 4 anos e a mão chamava-se Joana. 

Em 1882 foram classificados apenas 4 escravizados e só um era casado chamava-se 

Benedito, preto, com 37 anos, boa aptidão para o trabalho como, também, a moralidade. O 

casal, que infelizmente não foi informado o nome de sua mulher, tem 4 filhos livres, os indícios 

de terem nascidos após 1871, no entanto a classificação estava sendo feita 1882, dessa forma 

o casamento poderia ter mais de uma década. As outras eram Raimunda 36 anos, preta solteira, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

26 

costureira, com três filhos livres; Benta 32 anos, mulata, também costureira com 2 filhos livres 

e Luiza 32 anos, parda, também costureira sem filhos. 

No livro de emancipação de Morada Nova, classificação realizada em 04 de setembro 

de 1883, há uma série de observação que são importantes para se perceber o quotidiano dos 

escravizados no período final da escravidão. Veja o caso de Antônia  de 51 anos casada, em 

segunda núpcias, com 3 filhos do primeiro casamento, a sua filha mais velha tem 20 e estava 

anotado no livro de emancipação a observação seguinte: “tem hoje 51 anos, casada em segunda 

núpcias  com liberto Reginaldo, moram em sua companhia, sob domínio de sua senhora seus 

filhos” que são 3 Francisca 20 anos, João 19 e Luciano 15 anos, todos qualificados com pardos. 

Ao que tudo faz crer o marido liberto, também, morava na casa da senhora de sua 

mulher e filhos da primeira núpcia. Outra observação importante é sobre o casal Hilário pardo, 

com 33 anos, lavrador, escravizado de Manoel Francisco de Brito, tem 3 filhos, casado com 

Joaquina preta, com 43 anos, sem ofício “casado com escravo  Hilário de  Manoel Francisco 

de Brito, tem um filho menor, e vive em companhia de sua mulher sob senhorio dos herdeiros 

de Australiano”. São escravizados de senhores diferentes, no entanto, o casal e o filho 

permaneceram juntos, em função da lei de 1869 e da lei do ventre livre 28 de setembro de 1871. 

Outra é sobre Lara parda, com 48 anos, cozinheira casada com o liberto Leandro. “Tem 

hoje 51 anos casada   com o liberto Leandro sem filhos, vive em companhia de seu marido, em 

casa de seus senhores." Nesse caso o casal permanece juntos e, para tal o marido liberto foi 

morar na casa do senhor de sua mulher.  

No livro de emancipação de Granja foram classificados 64 escravizados. Era assim 

composto esse universo: as crianças eram 6 (seis) entre 13 e 14 anos. Os casados eram 15, 

desses 9 eram casados com livres. Os solteiros eram 47.  

Ao examinarmos quanto a profissão a maioria eram trabalhadores doméstico, sendo a 

mais destacada a de cozinheira e as lavadeiras. Foi registrado como segunda atividade as 

costureiras e um vaqueiro, atividades voltadas para agricultura foram registradas 5 lavradores. 

Sem profissão eram 20, dos quais 6 eram crianças entre 13 e 14 anos. Quanto a longevidade do 

casamento examino inicialmente o casamento de Luiz, cabra, vaqueiro, 37 anos, como boa 

aptidão para o trabalho e moralidade, com 3 pessoas na família, ao tudo indicava ele a o único 

escravizado, pois era casado com uma mulher livre e tinha um filho livre. A parda Luiza com 

23 anos, cozinheira, como boa aptidão para o trabalho e moralidade, com 4 pessoas na família, 

casada com homem livre, tem dois filhos livre. O casal Luís, cabra, 55, lavrador, como boa 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

27 

aptidão para o trabalho e moralidade, com 5 pessoas na família, casado com Virgínia, cabra 

tem 3 filhos livres, cozinheira, como boa aptidão para o trabalho e moralidade. 

Na vila de Saboeiro a matrícula para manumissão foi realizada aos 10 de setembro de 

1883. Nessa foram registrados 18 escravizados, sendo 8 crianças e 10 adultos, 5 eram casados, 

destes 3 casaram com livres. Todos eram crioulos, isto é, nascidos na província do Ceará.  

Quanto a profissão apenas 2 as tem, um agricultor e outro era vaqueiro. Quanto a longevidade 

dos casamentos analisarei o de Antônia, 30 anos, cabra, sem ofício, moralidade era boa, casada 

com Sebastião, liberto. O casal tinha 6 filhos, destes 4 livres, nascidos após a lei do ventre livre 

e dois continuavam no cativeiro; esse casal tinha, no mínimo 12 anos. Os filhos cativos do casal 

eram Sabrina com 10 anos, outro era Felix com 14 anos, solteiro, mulato, sem ofício, 

moralidade boa. Pela idade de Felix o casal teria aproximadamente 15 anos de casados. Outro 

casal era Raimundo 40 anos, preto, agricultor, moralidade boa e Manoela 25 anos, cabra, sem 

ofício. O casal tem 5 filhos, sendo 4 ingênuos, nascidos pós 1871 e 1 cativo. Como o casal 

citado acima, esse também teria no mínimo 12 anos de matrimonio. Outro casal era José, 28 

anos, mulato, sem ofício, moralidade boa, casado com mulher livre, tem 6 pessoas na família, 

sendo 4 filhos livres, sendo assim é possível afirmar que eles tinham mais de uma década de 

casados.  

Havia mais um casado, Saturnino de 32 anos, cabra, sem ofício, casado com mulher 

livre, boa moralidade não sendo possível calcular o tempo do casamento.  

Por fim, Gabriel viúvo, 48 anos, cabra, sem ofício, boa moralidade, foi casado com 

mulher livre, mas, não havia referência ao número de pessoas na família o que impossibilita 

calcular o tempo de casado. 

Na vila de Lavras da Mangabeira, no livro de libertação de 1882, foram matriculados 

10 escravizados, sendo 2 crianças e 8 adultos, todos crioulos. Deste 5 tinha alguma ocupação. 

Os serviços domésticos predominavam, com 2 cozinheira e 1 engomadeira e 2 agricultores. Em 

relação aos casamentos eram 3 casados e um viúvo. Um dos casais era Simplício, pardo, 42 

anos, agricultor, capaz para o trabalho, moralidade boa; sua mulher era Josefa, também parda, 

35 anos, cozinheira, capaz para o trabalho, moralidade boa, com 6 pessoas na família, sendo 4 

filhos. Esse era um casal que tinha mais de uma década de casados. Por fim Raimundo, mulato, 

60 anos, casado com mulher livre. Moralidade era boa, não havia, no entanto, informações 

sobre quantas pessoas tinha sua família, dificultando calcular a quanto tempo estava casado. 

Em São Benedito a matricula para emancipação foi realizada entre 24 de maio de 1872 

até 29 de outubro de 1873, em que foram arrolados 92 escravizados. Deste 41 eram crianças 

entre 0 e 13 anos, sendo todas crioulas, nascidas na província do Ceará. Os adultos são 51, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

28 

todos crioulos. Nesse universo foi registrado apenas um casal, Romualdo, preto, 58 anos, 

casado com Dulcina, é capaz para todo serviço. No entanto, como não aparece filhos do casal 

não sendo possível calcular o tempo de casamento. 

Em São Pedro a matrícula para emancipação foi realizada entre 24 de maio de 1872 até 

28 de janeiro de 1873, em que foram arrolados 55 escravizados, sendo 32 crianças de 0 até 13 

anos. Em São Pedro, também, foi registrado apenas um casal Raimundo, preto, 35 anos, sem 

profissão, mas capaz de qualquer trabalho. Sua mãe chamava-se Rosa. Sua mulher era Vitorina, 

cabra de 30 anos, pais desconhecidos, não tem profissão, mas também era capaz de qualquer 

trabalho. O casal tinha dois filhos Maria, cabra de 1 anos e Pedro, preto de 5 anos. Esse casal 

estava junto, no mínimo há 6 anos. No caso das famílias unifocal de Gaudelha, mulata de 30, 

filha de Rita. Gaudelha era mãe de duas crianças, Raimunda, mulata, com 8 anos e Manoel 

mulato, com 5 anos. Dentre os escravizados arrolados em São Pedro havia apenas uma africana, 

não indicava a região de procedência, Mariana preta, solteira, 88 anos invalida. Nas duas 

localidades ao qualificar a capacidade para o trabalho, há informações que confirmam o que 

temos afirmado sobre os escravizados no Ceará uma parcela significativa era doméstico, 

artesão, mas outra, também, significativa eram polivalentes ou como estava qualificado: “capaz 

para todo serviço”. 

Em Cascavel a classificação foi realizada em dois momentos, o primeiro foi no dia 22 

de julho de 1882 e segundo foi aos 15 de novembro de 1883. Quando foram classificados 58 

escravizados, desses 13 eram crianças (0 até 13). Os casados eram 10 ou 28%, destes havia 

indícios que 6 eram casados com livres. Quanto as profissões são 2 lavadeiras, 2 cozinheiras e 

2 domésticas, por outro havia 6 qualificados como lavrador. 

Quanto ao casamento analisarei os realizados com livres. Como Joana, preta 33 anos, 

cozinheira, com boa moralidade e aptidão para o trabalho, seu marido era Francisco Sales. Não 

havia indicação de quantas pessoas havia na família dificultando avaliar o tempo de casados. 

Outro casamento era de Lourença, parda, 26 anos, sem ofício, mas com boa moralidade e 

aptidão para o trabalho, seu marido era Francisco Gomes dos Santos, não havia indicação dos 

filhos. O casamento de Alexandrina, parda de 19 anos com boa moralidade e aptidão para o 

trabalho, chama a atenção ao declarar não saber o nome do marido. Luiza, também, parda de 

28 anos, tem aptidão para o trabalho e boa moralidade e, seu marido era Manoel Inácio. Maria 

parda com 29 anos, profissão lavadeira, com boa moralidade e aptidão para o trabalho, seu 

marido era Nicolau Guabiraba e o casal tinha uma filha, que também se chamava Maria, preta 

com 12 anos, doméstica, com boa moralidade e aptidão para o trabalho, sobre a longevidade 

do casamento era de no mínimo de 13, visto a filha ter 12 anos. Outra Luiza com 33 anos, preta, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

29 

doméstica com boa moralidade e aptidão para o trabalho, seu marido era Pedro Ângelo, 

também tinham 1 filho Luiz com 12 anos, sobre a longevidade do casamento era de no mínimo, 

também, de 13 anos, visto a filha ter 12. Maria e Luiza eram escravizadas de Joana Arsênio 

Ribeiro, seu plantel era de seis escravizados, duas escravizadas eram casadas com homens 

livres e cada uma com um filho; mais duas jovens, mães Joaquina 17 anos, preta, solteira e 

Izabel 26 anos, preta, solteira.  

Outra fonte para avaliarmos a longevidade dos casamentos são os livros de compra e 

venda de escravizados. No livro de compra e venda de escravizados de 1870, no período após 

a instituição do decreto No 1.695, de 15 de setembro de 1869 proibindo a separação das 

famílias. Como estava expresso no: “Art. 2º Em todas as vendas de escravos, ou sejam 

particulares ou judiciais, é proibido, sob pena de nulidade, separar o marido da mulher, o filho 

do pai ou da mãe, salvo sendo os filhos maiores de 15 anos.12”.  

Em 1871 foi vendido Benedito 27, preto sem ofício e Luiza 28, sem ofício, preta. O 

casal tinha 4 filhos: José, preto, 8 anos, Maria preta, 6 anos, Antônio preto, 4 anos e Florência 

2 anos, preta. O que se constata é que o casal teve um filho a cada 2 anos, sendo assim é possível 

afirmar que eles estavam casados, no mínimo por uma década. Outro casal, também vendido 

no mesmo ano, era José 45 anos preto, sem ofício casado com Maria 28 anos, parda, 

engomadeira e seus dois filhos, Maria 9 anos, parda e Francisca 2 anos, parda. O casal deve ter 

tido outros filhos que faleceram, pois o espaço temporal entre as duas crianças é de 7 anos. 

Como em relação ao outro casal, esse também tem ao menos uma década de duração o seu 

casamento. Outro casal era Domingas de 34 anos, mulata, casada com liberto, mãe de 7 filhos 

o mais velho Francisco com 11 anos e o mais novo Manoel com 5 meses. Manoel nasceu 3 

meses antes da aprovação da lei do ventre livre. Esse casal estava junto, na pior das hipóteses 

a 12 anos. 

Outro casal era Luiza 30 anos, preta, sem ofício, casada com Benedito liberto, sem 

ofício. O casal tinha 4 filhos, o mais velho era José com 10 anos, preto e a mais jovem era 

Florência 4 anos, preta. Como os demais casais analisados acima, esse tinha mais de 10 anos 

juntos13.  

Os quatro casais estavam situados no intervalo entre 25-34 anos e a duração média dos 

casamentos foi 10 anos e 8 meses. O que fica bastante aproximado do resultado obtido na 

 
12 - Portal da Câmara dos deputados (legislação).( Coleção de Leis do Império do Brasil - 1869, Página 129 Vol. 
1 pt. I (Publicação Original). 
13 - Livro de compra e venda de escravos de 1870 (seção histórica - APEC-Ce) 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

30 

matrícula de 1872, 1882 e 1883 no Ceará e um 2 anos e 8 meses para o que foi encontrado por 

Slenes para Campinas.  

Além dos dados constantes nas matriculas há outras como, as queixas crimes. Em 

21/03/1839, na comarca do Riacho do Sangue, a preta Maria, forra, casada do com o preto 

João, escravizado, de Manoel Nogueira de Souza morador na serra do Pereiro, movia uma ação 

contra a sua venda, o que implicaria na separação do casal. No período não havia legislação 

impeditiva da separação das famílias, o que só veio ocorrer pelo decreto citado acima.  

No entanto, Maria vai enfrentar todos os obstáculos para impedir a venda do seu marido 

o que ocasionaria a separação da família. Orientada por algum advogado, fez a petição inicial 

destacando a condição de livre: “Diz a preta Maria mulher do preto João escravo de Manoel 

Nogueira de Souza, que gozando de sua liberdade(...).” No entanto, para prosseguir o processo 

era necessário nomear um curador14 para falar nos autos na defesa dos seus direitos, visto 

principalmente ser mulher e sua condição de liberta. Na petição inicial, apresentada ao juiz da 

comarca do Riacho do Sangue com o teor seguinte:  

 

(...) em casas do meu escritório, por parte da preta Maria forra, casada 
com o preto João escravo de Manoel Nogueira de Souza, morador na serra 
do Pereiro, me foi entregue uma petição requerendo-me que a assinatura 
autuasse e preparasse para impedimento (rasurado) a venda ao que o dito 
[Manoel Nogueira de Souza  do] escravo (....)15. 
 

 
Apesar de Maria ser liberta, pesava a condição de ex-escrava, além das limitações dos 

direitos das mulheres, o juiz municipal da vila do Riacho do Sangue nomeou um curador para 

representa-la no processo. Conforme o juramento abaixo transcrito: 

 

Certifico que em virtude do despacho supra do juiz municipal o capitão 
Antônio Bezerra de Menezes, notifiquei (...) ao curador nomeado José 
Bernardo de Menezes Junior possa, com pena de prisão vir a juízo amanhã 
22 do corrente mês de março pelas 9 horas do dia para fim de receber o 

 
14 - Curador – administrador dos bens de menores, dicionário da língua portuguesa vol. 2 p.504 
15 - Processos crime movido por Maria preta forra, APEC setor histórico. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

31 

juramento de curador da preta Maria  forra, casada com o preto João 
escravo de Manoel Nogueira de Souza(....).16  

 
Sobre os direitos das mulheres no período colonial e imperial, veja dentre outros o 

trabalho de Melo e Marques17. Quando se tratava de uma mulher alforriada os direitos eram, 

na prática, mais precários. 

As fontes analisadas demonstram a longevidade dos casamentos no Ceará, 

possibilitando a convivência dos filhos, no seu período formativo, com o pai e mãe. Por outro 

lado, devido a estabilidade dos planteis, visto o impacto pequeno do tráfico atlântico, 

principalmente, a partir do início do século XIX e o processo de crioulização desses, reduzindo 

o conflito que foi constatado para Rio de Janeiro, por Manolo e Góes18.  

 

Conclusão 

 

A guisa de uma conclusão ainda que provisória, é possível fazer algumas constatações 

sobre a formação da família escravizada no Ceará que foi constituindo-se em conjunto com um 

grupo de interesse em que a marca principal era a segregação de negro, índios, mulatos, pardos, 

crioulos, livre ou escravizados. A guisa de esclarecimento, o termo crioulo, principalmente, nas 

colônias espanholas significava os nascidos nela independente de condição ou qualidade, no 

Ceará, entretanto, o termo ficou restrito aos descendentes de escravizados nascidos na colônia. 

A experiência dos escravizados na capitania do Ceará é um tema em aberto, no entanto, 

os estudos recentes têm demonstrado a importância de identificarmos a origem dos 

escravizados e, sem dúvida o principal grupo é proveniente da região do antigo reino do Congo, 

na atualidade a principal nação é Angola, de matriz cultural banto. 

Um dos caminhos da pesquisa foi analisar como estes escravizados reconstruíram suas 

vidas no exílio. Como constituíram as relações sociais, principalmente entorno da família. O 

que se constatou é que a maioria dos escravizados e libertos casou-se com companheiro da 

mesma matriz cultural ou com crioulos, é possível também, verificar casamentos com 

índios(as), pardos, com africanos de outras regiões como da Costa do Ouro, no entanto, os 

 
16 - Idem. 
17 - Melo, Hildete Pereira de e Marques, Teresa Cristina Novaes, A partilha da riqueza na ordem patriarcal.  
18 - Florentino, Manolo – A paz na senzala: famílias escravas e o tráfico atlântico, Rio de Janeiro, c. 1790-c 1850/ 
Manolo Florentino e José Roberto Góes – São Paulo Ed. Unesp, 2017  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

32 

indícios é que a origem ancestral, as experiências anteriores, pesou na escolha dos 

companheiros(as) no outro lado do rio chamado atlântico. 

O segundo grupo, em importância, dos escravizados que aportaram no Ceará foram os 

originários da região da Costa do Ouro (Golfo de Guine) e verifica-se comportamento idêntico 

aos de cultura banto quanto a escolha de parceiros(as) no casamento. Essas descobertas abre 

novas perspectivas que exigirá o aprofundamento dos estudos para averiguar como esses 

grupos impactaram no modo-de-vida da capitania do Ceará, mas esse é um tema para as 

próximas pesquisas, o que implicará em conhecer, principalmente, a matriz cultural banto para 

compreendermos como vai se manifestar e se transformar no espaço colonial em contato, 

principalmente com as matrizes culturais indígenas e europeia. 

Para compreender os tortuosos caminhos percorridos na constituição da família 

escravizada no Ceará foi essencial a análise dos casamentos e batizados. 

É possível, também, analisar o casamento como elemento de afirmação étnica, o 

casamento realizado aos 30/04/1787, na matriz de Aracati, de Ventura de Souza, preto 

escravizado, com Tereza Maria liberta ambos Guineenses. Além do mais os seus padrinhos 

foram o capitão Manoel dos Prazeres e seu filho Antônio dos Prazeres ambos negros o primeiro 

da Costa da Mina e filho nascido no Ceará. 

Uma outra descoberta da pesquisa, diverso do ocorrido em outras regiões da colônia, 

no Ceará em que os plantéis eram pequenos, o que poderia dificultar o encontro de parceiros(as) 

houve uma parcela, ainda que pequena de casamentos entre escravizados de diferentes 

proprietários, mas o mais significativo foram os casamentos entre livres e libertos com 

escravizados. Dentre os livres se destacavam as famílias constituídas entre os povos indígenas 

e africanos e seus descendentes. 

Por fim uma das conclusões possíveis de chegar ao estudar a formação da família 

escravizada no Ceará é que os caminhos foram diversos do que tem apontado as pesquisas para 

a região sudeste. No Ceará os plantéis de escravizados eram pequenos o que poderia dificultar 

o encontro dos parceiros(as) pois, em outras regiões era quase impossível o casamento para 

além da senzala. No Ceará um dos aspectos fundamentais, para compreender a constituição da 

família escravizada, era que esta rompeu o restrito espaço da senzala. Como analisei uma 

parcela dos escravizados casaram-se com livre e liberto. Outro aspecto importante, poderia 

facilitar a constituição da família escravizada, era é que os plantéis serem compostos com 

maioria de mulheres escravizadas. 

O principal grupo em que ocorreu essa interação foi com os povos indígenas, cabras, 

mamelucos, mulatos livres. Outro grupo, importante, de interação foram os libertos. Essa sem 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

33 

dúvida é uma das contribuições importantes do estudo para compreender a constituição da 

família escravizada, pois diferente do Sudeste, da Bahia, de acordo com Stuart B. Schwart19,  

os senhores restringiam o universo dos escravizados ao espaço da senzala, no Ceará 

esse círculo foi rompido e constituído um grupo social em que a segregação era a marca 

principal, composto por escravizados e os pobres-livres, de diversas qualidades como: libertos 

(mulatos, negros), índios (mamelucos, cabras) etc. A ruptura do círculo de ferro da senzala é 

uma conquista, mas, por outro lado, foi moldando uma formação social marcadamente racistas 

e excludente, para ficar restrito as características mais marcantes da sociedade cearense 

contemporânea. 

Nesse sentido, é também necessário destacar o encontro entre matrizes culturais 

diversas que ocorreu no Ceará, a partir do século XVIII, africanas como: as matrizes culturais 

centro-africanos (banto) com povos da África Ocidental (Costa da Mina), como também entre 

as matrizes africanas e indígenas e europeia. Esses encontros, foi sem dúvida, importante para 

romper o círculo de ferro representado pela senzala e também na constituição de modo-de-vida 

aproximou sobremaneira africanos e indígenas, no entanto vai sendo estruturada uma formação 

social que segrega africanos e seus descentes, índios, cabras, mamelucos, construindo um novo 

 
19 Schwarttz , Stuart B. Segredos Internos: Engenhos e escravos na sociedade colonial, 1550-1835, tradução Laura Teixeira 
Mota – São Paulo: Cia das Letras 1988. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

34 

círculo de ferro segregando a imensa maioria da população cearense nas periferias das cidades. 

Esse estudo pode ajudar a compreender a pobreza e a segregação contemporânea. 

 

Referências 

 

SLENES, Robert W - Na senzala, uma flor (Esperanças e recordações na formação da 
família escrava), 2a ed. corrigida- Campinas, SP: Ed da Unicamp, 2011. 
 
FLORENTINO, Manolo – A paz na senzala: famílias escravas e o tráfico atlântico, Rio de 
Janeiro, c. 1790-c 1850/ Manolo Florentino e José Roberto Góes – São Paulo Ed. Unesp, 2017. 
 
Portal da Câmara dos deputados (legislação). (Coleção de Leis do Império do Brasil - 1869, 
Página 129 Vol. 1 pt. I (Publicação Original). 
 
MELO, Hildete Pereira de e Marques, Teresa Cristina Novaes, A partilha da riqueza na 
ordem patriarcal. 
 
SCHWARTTZ, Stuart B. Segredos Internos: Engenhos e escravos na sociedade colonial, 
1550-1835, tradução Laura Teixeira Mota – São Paulo: Cia das Letras 1988. 
 
PINHEIRO, F.J, Notas sobre a Formação Social do Ceará (1680-1820), Fortaleza, 2008, 
Fundação Ana Lima. 
 
PINHEIRO, F. J. Brotando da Terra a subordinação dos pobres livres no contexto da 
escravidão (1780-1880). Ed. Expressão gráfica, Fortaleza, 2021. 
 
COSTA e Silva, Alberto, Escravidão e Liberdade in Dicionário da Escravidão e Liberdade 
50 textos críticos/ Lilia Moritz Schwarcz e Flavio dos Santos Gomes (orgs.)1ª ed. São Paulo, 
Cia das letras. 
 
ALENCASTRO, Luiz Felipe, de. O trato dos Viventes: Formação do Brasil no Atlântico 
Sul. São Paulo: Cia das letras, 2000. 
 
NOGUEIRA, Gabriel Parente. Fazer-se nobre nas fímbrias do império: Práticas de 
Nobilitação e hierarquia social da elite camarária de Santa Cruz do Aracati (1748-1804), 
dissertação de mestrado Programa de Pós-graduação em história (UFC) Fortaleza 2010.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

35 

 Capítulo II 

DOI 10.5281/zenodo.7734717 

 

PATRIMÔNIO CULTURAL: Núcleo Histórico de Paracatu e as transformações na 
paisagem cultural 

 
Vandeir José da Silva 

Giselda Shirley da Silva 
 

bjetiva-se neste capítulo, refletir sobre a paisagem cultural de Paracatu, 

buscando perceber mudanças e permanências no edificado e malha urbana 

no Núcleo Histórico -NHU 

Paracatu é uma cidade que surgiu nos anos setecentos e resultou da última grande 

descoberta aurífera de Minas Gerais. Localizada a oeste da então capitania de Minas, 

atualmente integra a Macrorregião Noroeste, sendo referência em toda a região.  

Seu Núcleo Histórico é tombado pelo IPHAN desde 2010, possuindo uma paisagem 

cultural que se tornou um dos vetores da identidade cultural de Paracatu, tanto em relação a 

paisagem histórica, o desenho das ruas e becos e o casario nele edificado. 

Geograficamente, se assemelha à organização do espaço da Vila de Paracatu do 

Príncipe. Conforme dados apresentados no Dossiê de tombamento (2020), abrange uma área de 

21, 20 hectares, desenhadas entre o Córrego Rico e o Pobre, e a Picada de Goiás, seguindo a 

ocupação do território nos anos setecentos. Corresponde, atualmente, a 3% da área urbana de 

Paracatu, com aproximadamente 385 edificações civis e religiosas, entre as quais, em sua 

maioria, possui valor histórico, conforme as fichas de inventário que integram os dossiês. 

A visualização do Núcleo Urbano no espaço urbano é apresentada na cartografia abaixo, 

com delimitação das zonas protegidas pelo tombamento e área de entorno. 

 

O 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

36 

 

Figura 2: Mapa com localização parcial da cidade de Paracatu. As áreas coloridas são os perímetros das três zonas 
de proteção do Núcleo Histórico da cidade de Paracatu onde estabeleceu-se através da Lei Complementar 71 de 
21 de julho de 2010. Fonte. José Eduardo Santiago 2016. 

A imagem acima possibilita ver a malha urbana, com a área protegida pelo tombamento, 

a proximidade com os cursos de água (Córrego Rico e o Córrego Pobre) representados pela área 

com vegetação contínua, a presença da rodovia federal (BR 040) indicados pelas setas 

coloridas20, possibilitando entender como é a configuração do território. Neste sentido (CRUZ 

& OLIVEIRA, 2016, p. 7), “É por meio dos mapas que compreendemos a conformação do 

território, a sua estruturação e os agentes responsáveis por sua transformação”. 

Optou-se neste sentido por apresentar geograficamente o Núcleo Histórico de Paracatu, 

como espaço protegido, sua configuração e área de entorno. Destaca-se assim, a importância da 

análise dos dossiês de tombamento do referido Núcleo realizados em (2010 e 2020) para 

conhecimento da área protegida e do entorno. 

Este estudo foi organizado tendo como parâmetro a pesquisa qualitativa, documental e 

iconográfica. A análise de fotografias que registram imagens da cidade entre os anos de 1930 a 

201621 foram fundamentais para perceber as transformações do espaço urbano e compreender 

a paisagem cultural de Paracatu. Estas imagens estão sob a guarda do Arquivo Público Olímpio 

Michael Gonzaga (APMG) e foram fundamentais para esta análise. 

 

 
20 A cor laranja marca o córrego do rico, amarela córrego do pobre e azul a BR 040. 
21 Justificamos esta temporalidade, pois, estes foram os documentos encontrados no decorrer desta pesquisa. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

37 

Transformações na paisagem urbana e no edificado de Paracatu  
 

 
Figura 3: Imagem atual da cidade de Paracatu com panorama do Núcleo Histórico destacando as Igrejas, 
Matriz de Santo António e Nossa Senhora do Rosário, marcadas com a seta amarela. Disponível em: 
https://www.google.com/search?q=mapa%20de%20Paracatu%. Acesso em 06 de dezembro de 2021. 

Segundo Pesavento (2008, p. 03), como “núcleo de origem, os centros urbanos 

concentram os prédios mais antigos, ditos históricos e potencialmente referenciais para o 

passado da urbe”. Assim como assinalou a pesquisadora, os lugares de preservação da memória 

local são em geral, onde iniciou-se a povoação, o aparelhamento urbano, sendo muitas vezes 

centros políticos, culturais, religiosos e de sociabilidade. 

Objetivou-se também, conhecer as ruas e becos para compreender quais transformações 

ocorreram e que mudaram a paisagem urbana sendo relacionados à arquitetura colonial. Para 

melhor compreensão, dividiu-se em duas categorias, sendo a primeira com ilustração de 

fotografias históricas e a segunda, de fotografias tiradas pela pesquisadora nos anos de 

(2021/2022). 

Metodologicamente, tem-se como objetivo estabelecer comparações entre as mesmas 

paisagens para perceber as transformações ocorridas e concorda-se com (NICOLAU 2009, 

p.304) ao refletir que o registro de fotografias propicia “dimensão temporal do trabalho 

humano, do permanente estado de mutação e da cultura no ambiente”. Neste sentido, concorda-

se com Xcherer (1996, p. 69) ao afirmar que: 

 

(...) nem a fotografia como artefato, nem a interpretação de seu objeto pelo 
espectador, nem a compreensão da intenção do fotógrafo podem fornecer 
isoladamente um significado holístico às imagens. É apenas olhando para os 
três como partes de um processo, de preferência em referência a grupos de 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

38 

imagens relacionadas, que se pode extrair das fotografias um significado 
sociocultural relevante. 

 
De acordo com os autores, deve-se ter compreensão dos significados que aparecem na 

fotografia e que estão relacionados a paisagem que se apresenta em uma dimensão cultural, 

passíveis de interpretação. 

A partir desta compreensão buscou-se ver nas imagens antigas uma relação com o tempo 

presente. Nesta relação interpretativa entende-se que os referenciais da teoria e metodologia 

que procuram fazer descrições e interpretações de paisagens fotográficas estão ligados a 

História Cultural22. 

Apresentou-se inicialmente uma foto histórica da paisagem urbana de Paracatu, em 

seguida, uma atual do mesmo ângulo. Estas escolhas estão embasadas em três objetivos. O 

primeiro, por considerar a leitura da primeira imagem um elemento importante no contexto 

histórico da cidade em relação ao traçado das ruas e suas edificações coloniais. O segundo, a 

partir da compreensão desta realidade, estabeleceu comparações entre a foto histórica e a atual. 

Por último, buscou marcos aproximados na foto histórica com setas amarelas demarcando a 

Rua Goiás e o Largo do Santana. 

Nestes espaços, analisou-se um conjunto iconográfico composto pela Rua Goiás, Beco 

do Ranulfo, Rua Samuel Rocha, Rua do Ávila, antiga Rua da Direita e o Largo do Santana.  

Para a visualização do plano de observação, mostra-se a foto panorâmica de Paracatu 

nas primeiras décadas do século XX. 

 

 

Figura 4: Vista da cidade de Paracatu. Fonte: Arquivo Público Municipal Olímpio Michael Gonzaga. 

 

 
22 Sobre o imaginário de cidade e representações, veja as obras de: PESAVENTO, Sandra Jatahy. O imaginário 
da cidade: visões literárias do urbano. Paris, Rio de Janeiro, Porto Alegre. 2ª edição, Porto Alegre: Editora da 
UFRGS, 2002. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

39 

A visão deste cenário em um primeiro olhar, oferece um cenário romantizado de uma 

cidade pacata, com suas ruas, igrejas e casas que remetem ao estilo colonial. O ângulo da foto 

proporciona a observação da paisagem com detalhes das edificações civis e religiosas, espaços 

públicos, criações arquitetônicas do período colonial, palmeiras imperiais e coqueiro-indaiá23. 

Contrastando com esta realidade apresentamos Paracatu em 2022 no mesmo ângulo. 

 

Figura 5: Imagem contemporânea do Núcleo Histórico. Imagem do acervo da pesquisadora, 2022. 

 

Comparando as duas imagens percebe-se mudanças na paisagem histórica. Ampliou-se 

o espaço edificado, com construções de novas casas. Vários prédios coloniais desapareceram, 

denotando outras influências no edificado. Compreendeu-se que a cidade é um espaço 

dinâmico, onde os processos históricos ocorrem com intervenções diversas que se relacionam 

a questões estilísticas, econômicas, políticas e sociais, que resultam em demolições, 

construções, revitalizações de espaços entre outras modificações. Esta ação, esteve ligada a 

 
23 Coqueiro típico da região. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

40 

padrões estéticos e construtivos de diferentes tempos históricos, acentuado principalmente a 

partir da década de 195024.  

Em relação ao cenário apresentado na primeira metade do século XX, permite repensar 

a configuração das condições dos casarios desse momento histórico e compreender as 

ponderações de Scifoni (2006, p. 46) ao afirmar que “o processo de valorização dos bens tem, 

antes de qualquer coisa, um caráter político. Para o autor, a definição entre o que tem valor e o 

que não tem implica uma escolha, em uma seleção que se dá segundo padrões de aceitação 

social e que tem uma historicidade”. Concorda-se com o autor pois comparando as imagens e 

percebendo as diferenças ocorridas no decorrer do tempo.  

 

Ruas, becos e suas arquiteturas 

 

Neste momento, detém-se a atenção para o olhar aproximado observando através de 

fotografias quatro ruas e suas edificações, um beco e o largo do Santana ou Praça do Santana. 

Quando possível, inseriu-se diferentes fotos do mesmo logradouro pois acredita-se que novos 

elementos vão surgindo e permitem uma análise mais detalhada. 

Optou-se por iniciar com a rua Goiás25, trajetória por onde passavam os tropeiros em 

direção a capitania de Goiás no período colonial.  

   

Figura 6: Rua Goiás. Fonte: Imagem do acervo do Arquivo Público Municipal Olímpio Michael Gonzaga. 

A imagem registrada em 1940, imortalizou o cenário urbano desta rua e proporcionou 

uma leitura do traçado da rua e do casario nele existente, sob o olhar e enquadramento do 

 
24 Influência da política da construção de Brasília, capital federal e o estilo arquitetônico nela implantado, atrelado 
ao ideário de modernidade. Essa questão é analisada mais detalhadamente no capítulo a seguir.  
25 O nome a esta rua foi atribuído por ser local de passagem de tropeiros que atravessavam o Arraial por esta 
localidade para seguir o caminho rumo à capitania de Goiás. Muitos autores discutem esta temática sobre “picada 
para Goiás” Cf. BARBOSA, Waldemar de Almeida. Dicionário Histórico-Geográfico de Minas Gerais. Belo 
Horizonte, Rio de Janeiro: Itatiaia, 1995 e FIGUEIREDO, Lucas Boaventura. A Corrida do Ouro No Brasil 
(1697- 1810). Record, 2010. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

41 

fotógrafo, que registrou o cenário que lhe chamou atenção. Neste sentido, são inspiradoras as 

palavras de Pesavento (2003, p. 86), ao afirmar que “as imagens estabelecem uma mediação 

entre o mundo do espectador e do produtor”. 

As imagens retratadas são de uma parte da cidade priorizada por quem fez o registro, 

permitindo se ter noção do aspecto sócio cultural através do traçado da rua e casas nelas 

contidas, heranças do período colonial e do Império do Brasil. 

Na foto da esquerda, predominam nas edificações a harmonia entre os cheios e os 

vazados, tanto em relação às portas como às janelas. Nesta perspectiva, Lúcio Costa (1937, p. 

37), ponderou que nos anos setecentistas, havia um equilíbrio entre os cheios e vazios na 

arquitetura, enquanto que no limiar da centúria seguinte, sobressaíram os vãos. Já, a partir de 

meados deste século, as ombreiras tornaram-se mais próximas com aberturas maiores nas 

fachadas. Essas características podem ser encontradas nas edificações de várias povoações da 

região mineradora do período colonial, como por exemplo, Mariana, Pitangui, Sabará.  

Em relação às fotos entrecruzadas com informações documentais, o estudo possibilitou 

compreender que essas edificações eram de taipa e adobe, resistentes ao tempo, telhados de 

com cobertura de telhas, capa e bica e fartos beirais. 

As fotografias fornecem também, descrições da paisagem com calçamento em pedras, 

postes de iluminação de aroeira, casas enfileiradas construídas no alinhamento dos lotes e sem 

afastamentos laterais. No que tange a imponência dos sobrados em relação às casas de rés ao 

chão, eles marcam o posicionamento social dos proprietários em relação aos demais.  

A seguir, a imagem do mesmo logradouro, com acesso ao largo da Igreja de Nossa 

Senhora do Rosário com vista para o Beco do Ranulfo26, marcado com a seta amarela.  

 

Figura 7: Rua Goiás. A fotografia original foi recortada objetivando mostrar a rua e algumas casas. Fonte. Imagem 
do Arquivo Público Michael Gonzaga.  

 
26 Segundo Oliveira Mello O Beco do Ranulfo, anteriormente não possuía este nome, mas era conhecido como 
“Beco do Seu Candinho”. Entrevista concedida à Casa Kinross. Memória Kinross Paracatu (KRP). Disponível em: 
https://acervo.museudapessoa.org/pt/conteudo/historia/125619. Acesso em 04 de janeiro de 2022. Também foi 
encontrada durante a pesquisa a nomenclatura como “Beco do Sinhô Candinho”. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

42 

O objetivo da imagem 15 é demonstrar permanências e rupturas na arquitetura 

comparando com as imagens 16 e 17. O registro fotográfico apresenta a localização espacial e 

uma linguagem de referência desse tempo contracenando com outra do mesmo lugar, o que 

permite estabelecer, por meio da observação, as mudanças e permanências no edificado. 

 

Figura 8: Vista parcial da rua Goiás com vista para o Beco do Ranulfo marcado com a seta amarela. A seta 
verde é um complemento para a informação da imagem 17. Fonte: arquivo dos pesquisadores 2020. 

 

Para comparar a fotografia histórica com a atual, marcou-se nas duas imagens a casa da 

direita e da esquerda do Beco do Ranulfo, colocando pontos amarelos para observar as 

mudanças ocorridas nas mesmas.  

A edificação da esquerda, preservou-se o estilo colonial telhado em quatro águas, mas 

sofreu alterações nas portas que foram transformadas em janelas. Já a casa à direita passou por 

várias transformações com suspensão de paredes, mudança na fachada com a transformação do 

estilo colonial para eclético e inserção de varanda. Os quadros vazados de portas e janelas foram 

substituídos somente por duas portas largas. Outra mudança que se pode observar entre as duas 

construções é o surgimento de construções ao fundo, alterando a característica da paisagem.  

As próximas imagens foram produzidas intencionando demonstrar duas situações. A 

primeira, o acesso desta via para o beco do Ranulfo, a segunda, acesso deste para a Rua Samuel 

Rocha. O curto percurso entre os dois logradouros é marcado por uma entrada de outro beco 

sem saída. O Beco do Ranulfo é semelhante a outros em Paracatu. Feito em terreno íngreme e 

sem preocupação com alinhamento geométrico. As duas edificações de esquina que dão acesso 

a sua entrada pela Rua Goiás são edificadas em dois pavimentos. A parte superior das casas 

possuem portas com acesso direto à rua principal como pode ser visualizado através das figuras 

dezesseis e dezessete.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

43 

Para melhor compreender a disposição destas informações marcou-se, com seta amarela 

a entrada do beco que pode ser conferida na imagem 16, setas verdes sendo o acesso das portas 

direto a rua apresentadas nas imagens 16 e 17, seta vermelha para quantificar os pavimentos 

também imagem 17. Por último, pontos vermelhos que indicam a quantidade de portas com 

acesso à rua Goiás, conforme se vê na imagem 16. 

 

Figura 9: Beco do Ranulfo com entrada na rua Goiás. Fonte: Arquivo dos pesquisadores. 

 

As imagens a seguir mostram outro local do beco no sentido ao encontro à na rua Samuel 

Rocha, sendo a primeira, numa perspectiva histórica e a outra contemporânea.  

 
Figura 10: Beco Sinhô Candinho, também conhecido por Beco do Ranulfo. Fonte: Arquivo Público Municipal 
Olímpio Michael Gonzaga. Figura 11: imagem do mesmo beco em 2022. Fonte: Acervo dos pesquisadores. 

 

Pode-se notar por meio da análise das imagens que ocorreram mudanças, mas também 

permanências. Os limites das casas são separados pelo calçamento de pedras com muros cujos 

embasamentos são também do mesmo material. Outra permanência é o acabamento da parte 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

44 

superior dos muros onde foram fixadas telhas do tipo capa e bica em todo o perímetro 

construído, conforme indicado pelas setas amarelas. 

A imagem a seguir apresenta a rua Goiás com suas edificações térreas, geminadas, uma 

das principais do Núcleo. Neste ponto, as edificações são em sua maioria, residenciais27, como 

se pode ver na imagem. Daí em diante, predominam os estabelecimentos comerciais. 

 

Figura 12: Vista parcial da Rua Goiás no sentido do início Da mesma. Imagem do acervo dos pesquisadores, 
2022. 

 

Direciona-se a seguir, observações sobre a Rua Samuel Rocha que outrora possuía o 

nome de rua de São Domingos. Nela há casas tradicionais, e outras mais modernas. Chama a 

atenção a construção abaixo. Ela é uma obra de Fábio Ferrer28 em meio às construções históricas 

e se constitui em um pastiche29.  

 
27 Conforme dados do Dossiê de Tombamento do Núcleo Histórico (2010) nesta rua há 19 fichas de inventários 
de edificações consideradas como Patrimônio Cultural. 
28 Este artista plástico. Esta edificação ocorreu no mesmo período da construção do Chafariz da Traiana. 
29

 Esse tipo de intervenção no Núcleo Histórico provocou debates entre os intelectuais da localidade, demonstrando 
que alguns não compactuam com a sua realização.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

45 

 

Figura 13: Fachada construída por ocasião da comemoração dos 200 anos de Paracatu. Fonte: Arquivo da 
pesquisadora. Fonte: Arquivo dos pesquisadores. 

 

Para moradores mais novos de Paracatu ou pessoas que desconhecem a paisagem 

histórica do Núcleo a edificação dá a entender ser do período colonial, mas na realidade não o 

é. Isso pode proporcionar equívocos na interpretação das gerações mais novas e visitantes que 

não têm conhecimento desta implantação ocorrida no final do século XX. 

Ela é uma fachada adaptada de uma edificação antiga. Foi projetada com tijolos de 

adobe a vista e duas colunas nas laterais. A portada com duas folhas centralizadas é decorada 

acima com um triângulo sobreposto por uma concha. Nas laterais, duas pequenas aberturas 

retangulares com moldura de pedra. A marquise para sustentação recebe uma cobertura de 

fileira única com telhas de capa e bica, finalizado por uma fachada com duas volutas separadas 

por um óculo. Acima, uma concha envolvendo um pergaminho em parte desenrolado e sobre 

ele grafado o nome do artista indicado pela seta amarela na imagem. A seguir, vista parcial da 

fachada onde se visualiza as volutas, óculo e o pergaminho.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

46 

 

Figura 14:Vista parcial da fachada. Fonte: Arquivo dos pesquisadores. 

 

Além da citada edificação, nessa linha foi construído no mobiliário urbano por ocasião 

da comemoração dos 200 anos de Paracatu o chafariz da Traiana e o Passo da Paixão, 

localizados na área central do Núcleo. Foram integrados à paisagem urbana de modo que quem 

vê deduz ser do período colonial, tal como afirmou a Thalita Mendes30  “Por aqui a gente olha 

e pensa que realmente tem 200 anos de História”. Em entrevista concedida a rede televisiva 

local, Fábio Ferrer contou que o monumento: 

 

Foi criado para homenagear os duzentos anos de criação da vila de Paracatu 
do Príncipe e os 500 anos do Brasil. Esse conjunto na verdade foi um projeto, 
um trabalho de revitalização do Núcleo Histórico de Paracatu. [...]. Resolvi 
parar por Paracatu e vi que o Núcleo Histórico e a cidade estavam 
abandonados. E me deu a ideia de dar de presente para essa cidade, um 
monumento que pudesse catalisar. Fazer com que as pessoas dessem valor às 
construções antigas. Que dessem valor a essa paisagem belíssima que Paracatu 
tem. 

 

Segundo o artista, o conjunto foi idealizado e construído por ele. “Toda ideia. A forma 

do conjunto”. Justificou a construção do Paço da Paixão, apesar das controvérsias, pelo fato de 

terem sido essas edificações comuns na paisagem da antiga vila e que seu objetivo com a 

construção do chafariz e do passo era construir um elemento material e simbólico que marcou 

 
30 Repórter do Jornal da Cidade em entrevista exclusiva com Fábio Ferrer em período comemorativo do aniversário 
de Paracatu em outubro de 2019. TVC Paracatu. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=iJ-
cbP817GM. Acesso: 20 de janeiro de 2022.  

https://www.youtube.com/watch?v=iJ-cbP817GM
https://www.youtube.com/watch?v=iJ-cbP817GM


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

47 

a comemoração de 200 anos de criação da vila e ao mesmo tempo harmonizasse com a paisagem 

do núcleo, relembrando o mobiliário urbano colonial31.  

A existência desses pastiches entre as edificações que remanescem do período colonial, 

executados pelo artista citado já haviam sido apontadas no dossiê de tombamento do Núcleo 

em 2020. “Embora se assemelham às edificações originais, esses pastiches apresentam maior 

riqueza de detalhes e ornamentos, o que não é característico da arquitetura colonial praticada 

em Paracatu nos séculos passados” (Paracatu, 2020, p.110). 

Retomando a análise da rua Samuel Rocha, nela predominam as casas de morada, rés-

do-chão, construídas na testada dos lotes, harmonizando o conjunto. Nela há edificações que 

remontam ao estilo eclético e tradicional, sendo o estilo colonial em maior número, o que 

demonstra diferentes tempos de construção do casario nela contido. 32 

No códice de arruamento de 1811 nesta via pública foram listadas 37 edificações. Nesse 

documento também constou haver um beco onde haviam 11 propriedades, entre elas, uma 

chácara pertencente a Victoria Pinto e propriedades de significativo valor 

 
31 Por que na verdade houve uma controvérsia. Há uma controvérsia muito grande. Inclusive das autarquias. [...] 
na época, aconteceu um fato interessantíssimo. Tais Pessotto, que era a responsável do Iphan, inclusive era a chefe 
de Gabinete da Presidência do Iphan. Ela veio para embargar a obra e mostrar que não entrava dentro das 
características das Cartas Patrimoniais. [...] se eu fizesse aqui, um chafariz de pedra, ardósia, uma coisa moderna, 
com granito, bem reto, você imagina o que as pessoas iam fazer com a cidade? Iam destruir suas casas antigas e 
fazer também o moderno [...] O mais importante é mostrar que você pode morar bem, em uma casa histórica. O 
que é importante é fazer uma boa restauração. É trazer os elementos da tecnologia, os elementos atuais, mas, deixar 
a estética, porque a coisa mais bela que tem é você saber que está em 2019/2020 e saber, sentir a alma, a atmosfera 
factual dos anos passados, que mostra a memória, o sentimento. A coisa mais importante que nós temos é nossa 
memória. Que é onde a gente lembra dos nossos avós, dos nossos pais. Imagina essa pessoa sem essa memória. 
Ela não é nada. [...] “o passado é o argumento do futuro”. Fragmentos da entrevista concedida por Fábio Ferrer, 
artista que construiu o chafariz de Paracatu. A reportagem em vídeo é divulgada pelo Jornal da Cidade e no youtube 
intitulado “Paracatu do Príncipe - Conheça a História do Chafariz da Cidade”. MBNews em sua página na internet 
.Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=iJ-cbP817GM https://www.youtube.com/watch?v=iJ-
cbP817GM e TVC Paracatu. Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=iJ- Acesso: 20/01/ 2022. 
32 Conforme Dossiê de Tombamento do Núcleo Histórico (2010) nesta rua há 08 edificações inventariadas como 
Patrimônio Cultural.  

https://www.youtube.com/watch?v=iJ-cbP817GM
https://www.youtube.com/watch?v=iJ-cbP817GM


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

48 

 
     

 

Figura 15: Vista parcial – Rua Samuel Rocha finalizando no assobradado Fundação Casa da Cultura. Fonte: Arquivo dos pesquisadores 2021. Figura 16: Vista parcial – 
Rua Samuel Rocha com vista de baixo para cima. Fonte: Arquivo dos pesquisadores 2021. Fonte: Arquivo dos pesquisadores. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

49 

A finalidade das imagens é propiciar a observação dos estilos arquitetônicos. No 

contexto, vê-se edificações com características que não são do século XVIII e XIX. 

Na seção seguinte, as imagens são da Rua do Ávila, que de acordo com o Códice 

de Arruamento de 1811, continha 43 casas e dois sobrados, totalizando 45 edificações 

sendo 26 na parte sul e 19 na parte norte.  

Essa rua já possuía esse nome nos tempos da Vila e nela residia naquele tempo, 

famílias tradicionais da localidade, como o Capitão Antônio da Costa Pinto, o Pe. Padre 

Tomas da Silva Brandão, Tenente Joaquim Ignácio de Mendonça (Códice de arruamento, 

1811)33.  

A rua iniciava-se na Rua de Baixo junto ao espaço conhecido por Largo da 

Jaqueira (Praça Coronel Fortunato Botelho). Possuía um pequeno aclive em direção à Rua 

das Flores, onde se encontrava o Largo e Igreja de Nossa Senhora do Amparo, construída 

em 1780 e um dos espaços de sociabilidade e religiosidade.  

Buscando perceber as mudanças e permanências nesta via pública, apresentou-se 

fotos antigas de Paracatu em ângulos diferentes. Embora elas sejam da primeira metade 

do século XX, possibilitam a visualização das ruas, as casas térreas, características das 

edificações que remetem ao período colonial. Na reflexão realizada pode ter havido 

interpretação que não condiz com a imagem do período colonial, todavia, permitem  

Em seguida, imagens contemporâneas que oportunizaram melhores reflexões 

acerca da paisagem dessa rua e suas edificações.  

Observa-se a disposição da arquitetura, algumas com simplicidade, sendo 

predominante a ligação das casas de uma esquina a outra formando um cinturão com certa 

homogeneidade. Não é possível ver os quintais em decorrência da inexistência de 

afastamento lateral das casas que se estendem, interceptadas apenas pelas esquinas. 

As primeiras fotografias em preto e branco demonstram a rua com casario 

preservado de exemplares em estilo colonial construídas no alinhamento da rua e para 

uso residencial 

Seu calçamento era pedra, poste de iluminação em aroeira e presença de dois 

sobrados ao fundo. Nota-se no logradouro que há uma variação na padronização das 

fachadas, diversificando também o número das janelas e portas.  

 
33 Conforme Dossiê de Tombamento do Núcleo Histórico (2010) nesta rua há 16 edificações inventariadas, 
sendo em sua maioria colonial.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

50 

Contracenando esta realidade, as fotos contemporâneas mostram algumas 

mudanças, onde o asfalto cobriu o calçamento de pedras, nota-se a ausência dos postes 

de aroeira no centro da rua. Comparando as imagens é possível dizer que se mantém ainda 

em boa medida o casario definido pelo alinhamento das casas. 

Abaixo, fotos do ângulo contrário deste logradouro, tendo como referência duas 

casas para demonstrar o estilo da construção das esquinas e também das casas que lá 

permaneceram.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

51 

     

   

.
tFigura 19: Rua do Ávila. Fonte: Acervo dos pesquisadores– Paracatu MG. Figura 20: Fonte: Acervo dos pesquisadores. Figura 21: Vista parcial rua do Ávila, mesmo 
perímetro das fotos acima. Fonte: Acervo dos pesquisadores.2021. Figura 22: Vista parcial da Rua do Ávila. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

52 

 

  

  

Figura 23: Rua do Ávila.  Sobrados identificados pela seta amarela. Fonte: arquivo dos pesquisadores 2021. Figura 24: Rua do Ávila. Fonte arquivo dos pesquisadores 
2021. Figura 25: Rua do Ávila. Fonte, arquivo dos pesquisadores 2021. Figura 26: Rua do Ávila. Fonte: Arquivo dos pesquisadores 2021. 

sira o texto aqui



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

53 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 27: Rua do Ávila. Fonte: Arquivo Público Municipal Olímpio Michael Gonzaga. Figura 28: Rua do Ávila. Vista parcial das casas. Fonte: Arquivo dos pesquisadores. Figura 
29: Rua do Ávila. Vista parcial das casas. Fonte: Arquivo dos pesquisadores. Figura 30: Rua do Ávila. Vista parcial das casas. Fonte: Arquivo dos pesquisadores. 

sira o texto aqui 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

54 

Assim, entende-se que a direção tomada como objetivo de comparar as fotografias 

trouxeram possibilidades de conhecer mais detalhadamente este espaço. A última sessão 

de imagens da rua do Ávila, objetivou confrontar a fotografia histórica com as 

contemporâneas a fim de situar algumas questões como: o desaparecimento do 

calçamento de pedra coberto pelo asfalto, 

A preservação das casas geminadas com telhados um sobre o outro, como pode 

ser observado nas setas de cor amarela na figura 38. A figura 39 onde se inseriram as 

setas nos telhados indicando a permanência do estilo colonial da figura 38. 

Comparando a fotografia histórica da figura 38 em relação a 41, estabeleceu-se 

como marco de observação, pontos amarelos inseridos nas duas imagens que localizam a 

casa da rua Samuel Rocha nº 6.  

Esta edificação foi construída em meados do século XIX34 sendo possível 

perceber diante da confrontação das imagens, mudanças nas portas que foram 

transformadas em janelas. No ano de 2006 segundo consta no Inventário de Proteção, este 

imóvel passou por significativa obra de restauro. Em anexo a edificação na figura 41, 

nota-se a construção de um sobrado que não fazia parte da mesma. 

Contrapondo a imagem 40 com a 38, detectou-se que as fachadas não sofreram 

alterações, permaneceu-se também a mesma quantidade de portas, janelas e seus modelos. 

Esta observação pode ser visualizada através da seta amarela inserida frontalmente que 

percorrem as edificações. 

Por fim, os últimos logradouros analisados são a rua da Direita e o largo do 

Santana, também denominado de Praça do Santana conforme placas implantadas na 

entrada da Praça e em uma das casas locais.  

Estes espaços analisados não passaram por escolhas aleatórias, mas, por serem 

eles de acordo com a pesquisa realizada, onde se construiu a primeira edificação religiosa.  

Optou-se por apresentar as imagens numa sequência da rua da Direita até chegar 

no largo do Santana através de fotografias históricas, contracenando com imagens da 

atualidade para assim extrair informações comparativas.

 
34 Informação retirada do Inventário de Proteção ao Acervo Cultural de Paracatu. – Estruturas 
Arquitetônicas e Urbanísticas, p. 35. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

55 

 

 

Sequência do mesmo alinhamento das casas da foto anterior. Figura 31: Vista parcial da rua Direita nome substituído por Dr. Seabra. Nesta via pública após o sobrado localizado com a seta amarela está o acesso a Praça ou Largo 
do Santana. Fonte: Arquivo Público Municipal Olímpio Michael Gonzaga. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

56 

 

Figura 32: Vista parcial da chegada no Largo ou Praça do Santana. Fonte: Arquivo Público Municipal Olímpio Michael Gonzaga. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

57 

 

Visão panorâmica do mesmo alinhamento das casas com a abertura para o Largo de Santana. 

 

Figura 33: Vista parcial da chegada no Largo ou Praça do Santana. Arquivo Público Olímpio Michael Gonzaga. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

58 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 34: Vista parcial do Largo do Santana. Fonte: Arquivo Público Olímpio Michael Gonzaga. 

 

Visão do Largo composta de imagem invertida conforme a imagem acima. Esta, oferece vista para o local da construção da Igreja de Santa 

Anna, demolida em 1935.  

Seguindo a dinâmica das apresentações anteriores, seguem imagens contemporâneas retiradas dos mesmos ângulos. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

59 

Figura 36: Vista parcial do Largo ou Praça do Santana, lado esquerdo da Igreja de Nossa Senhora de Santa Ana. 
Fonte: Arquivo da pesquisadora. 

Por fim, reconheceu-se que as análises através das fontes iconográficas foram valiosas, 

pois foi possível detectar permanências, mudanças e semelhanças na paisagem do Núcleo. 

Concorda-se com Rolnik (1995, p.17) ao escrever que o desenho das ruas, das moradias, 

igrejas, praças, contém experiências e vivências dos que a edificaram, representando seu 

mundo. “É por isso que as formas e tipologias arquitetônicas desde quando se definiram 

enquanto habitat permanente, podem ser lidas e decifradas, como se lê e se decifra um texto”. 

Concorda-se com o autor pois, observando as fotografias históricas e a atual, percebeu-

se a importância da análise comparativa sendo possível notar as transformações ocorridas 

historicamente no tempo e no espaço desta paisagem ocasionando mudanças na silhueta dos 

logradouros. 

Visto dessa maneira, concorda-se com Le Goff (1990), ao refletir que a fotografia como 

uma imagem documento ou imagem monumento, permite extrair informações do passado 

possibilitando que seja visualizado o ordenamento da infraestrutura urbana, a arquitetura local, 

vida social e cotidiana. 

Estas afirmações são percepção do modo que se olhou a produção imagética do ponto 

de vista de sua historicidade, sabe-se que outras maneiras de olhar são possíveis a exemplo de 

arquitetos que trarão outros modos de ver a partir de suas formações. Neste sentido, afirma-se 

que a pretensão deste texto foi trazer uma linguagem do ponto de vista da história com sentidos 

que expressam a compreensão desta pesquisa. 

A paisagem urbana da vila de Paracatu do Príncipe, possui impregnado em sua 

materialidade, marcas de um tempo, de muitos tempos, cujo legado tornou-se um espaço de 

preservação da memória das diversas gerações que ali moraram, experienciaram fatos e 

vivências plurais. Nesse sentido, Pesavento (2008, p,04) alertou que os lugares de memória de 

uma cidade são também lugares de história. História e memória são, ambas, narrativas do 

passado que presentificam uma ausência, reconfigurando uma temporalidade escoada”.  

 

Considerações finais 

 

Ao fazer uma análise dos dados apresentados no capítulo sobre a formação do “velho 

tecido urbano” da vila de Paracatu do Príncipe com a cidade de Paracatu contemporânea, pode-

se perceber a dinâmica do seu processo de urbanização e a coexistência do velho e do novo, 

relacionando o legado colonial e ressignificação e a atribuição de valor ao espaço circunscrito 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

60 

ao centro histórico, tombado como patrimônio cultural e que, no início do século XIX 

constituía na área mais urbanizada da vila.  

Analisando a paisagem cultural do Núcleo Histórico, vimos que muitas foram as 

mudanças que ocorreram na paisagem urbana do Núcleo Histórico, principalmente no século 

XX. A exemplo, as ruas que antes eram de calçamento de pedras foram soterradas por massa 

asfáltica apagando da história parte do passado construído por mãos de escravizados. Vias 

públicas foram extintas e demolições de muitos casarões ocorreram, incluindo o prédio da 

Igreja de Nossa Senhora do Amparo. 

A área urbana de Paracatu, assim como tantas outras cidades, nasceu e se desenvolveu 

a partir de um eixo central, que se constitui no centro histórico, o qual passou por muitas 

transformações, havendo, todavia, modificações e permanências em decorrência do uso social 

do espaço, como se lê no presente capítulo. 

 

Referências  
 
CHARTIER, Roger. (1990) A História cultural: entre práticas e representações. Trad. 
Maria Manuela Galhardo. Rio de Janeiro: Bertrand, (Coleção Memória e Sociedade). 
 
COSTA. Antônio Gilberto & SANTOS. Márcia Maria Duarte dos. Organizadores. Anais do 
3o Simpósio Brasileiro de Cartografia Histórica In. CRUZ. Fernanda dos Santos Lopes. 
OLIVEIRA.  Paulo José de. 2016.  A Formação do Território Sergipano sob a Ótica da 
Cartografia Histórica. Anais do 3o Simpósio Brasileiro de Cartografia Histórica. 
Disponível em: 
https://www.ufmg.br/rededemuseus/crch/simposio2016/pdf/Anais_3SBCH_2016_final.pdf. 
 
Costa, Lúcio. (1937). Documentação necessária. In: Revista do IPHAN nº 1. Rio de Janeiro: 
SPHAN. 
 
LE GOFF, Jacques.1990. História e memória. Campinas: UNICAMP. 
 
NICOLAU, E.C. (2009). Alguns aspectos da paisagem na arte. In: CANTON, Katia (Org.). 
Poéticas da natureza. São Paulo: MAC USP/PGEHA. 
 
PESAVENTO, Sandra Jatahy. 2003. História & história cultural. Belo Horizonte: Autêntica, 
2003, (Coleção História &. Reflexões). 
 
ROLNIK, Raquel. (1995) O que é cidade. São Paulo: Brasiliense. 
 
SCHERER, Joanna.1996. “Documento fotográfico: fotografias como dado primário na 
pesquisa antropológica”. In: Cadernos de Antropologia e Imagem, nº. 3. Rio de Janeiro: 
NAI/UERJ. 
 

https://www.ufmg.br/rededemuseus/crch/simposio2016/pdf/Anais_3SBCH_2016_final.pdf


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

61 

SCIFONI. S. A construção do patrimônio natural. 2006. 293f. Tese (Doutorado em Geografia 
Humana) – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, 
São Paulo, 2006.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

62 

 
Capítulo III 

 DOI 10.5281/zenodo.7734726 

 
A Organização Escolar e as Lideranças Intermédias da Escola Portuguesa de 

Moçambique - Centro de Ensino e Língua Portuguesa 
 

Antero Filipe Ruiz Ribeiro 
Susana Oliveira e Sá 

 

Introdução 

 

 problemática desta investigação consiste em identificar de que modo é 

percecionado o papel das Lideranças Intermédias da EPM-CELP, para o 

cumprimento do preconizado no projeto educativo da instituição. Apesar de a 

investigação sobre liderança em contexto educacional ser profícua, entendemos que o 

enquadramento da EPM-CELP em termos geográficos e legais suscita um contexto muito 

particular e merecedor de uma investigação mais aprofundada. Norteada pela legislação 

portuguesa, sob tutela do Ministério da Educação de Portugal, a EPM-CELP apresenta uma 

organização hierárquica, curricular e pedagógica em tudo idêntica a qualquer escola em 

território nacional, com a grande diferença de a maioria dos docentes estarem deslocados de 

Portugal para lecionar em Moçambique, e por isso, sujeitos a um contexto social e pessoal 

distinto da generalidade da classe docente portuguesa. 

Assim, e na sequência de um estudo de caso já concretizado na mesma instituição, 

cujos resultados deixaram algumas questões por aprofundar, consideramos relevante perceber 

o papel das Lideranças Intermédias na EPM-CELP, bem como identificar potencialidades e 

fragilidades na sua intervenção diária. Cremos que a hipótese de sensibilizar e colocar todo o 

corpo docente a refletir sobre as caraterísticas de liderança e interação entre pares, poderá 

contribuir para o crescimento pessoal e profissional de todos e consequentemente, da própria 

instituição. Aos avaliados, Coordenadores de Ciclo, Coordenadores de Departamento e 

Coordenadores de Área Disciplinar, o ensejo de refletirem sobre a sua atuação como líderes e 

compará-la com a perceção daqueles que dirigem, poderá constituir uma oportunidade 

relevante de reflexão e mudança de práticas, se necessário.  

Pressuposto corroborado por Carvalho (2012): 

Parece importante que, paralelamente às lideranças a quem cabe, no limite, a tomada de 

decisão, exista, por parte de todos os atores organizacionais, uma efetiva reflexão sobre as 

A 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

63 

ideias e os valores que elas transportam no sentido de se identificar a racionalidade e os 

critérios que devem suportar as opções decisórias dos líderes, mesmo que desafiem o próprio 

poder. (p200) 

Para além da reflexão individual com a aplicação dos questionários, pretende-se 

promover a discussão sobre a lógica de funcionamento da organização e identificar 

oportunidades de melhoria de acordo com os resultados obtidos nesta investigação, 

possibilitando aos líderes a adoção de medidas concretas que melhorem as práticas 

institucionais. 

A nível particular, acreditamos que a elaboração, execução e posterior reflexão sobre 

este estudo irá produzir conhecimento promotor de evolução pessoal e profissional. 

A presente dissertação está organizada em quatro Capítulos: o Capítulo I 

correspondente ao enquadramento teórico, o Capítulo II dedicado à metodologia, o Capítulo 

III onde se apresentam os resultados obtidos e o Capítulo IV onde são analisados e 

interpretados os resultados e se explanam as conclusões, as limitações do estudo e as 

implicações para estudos futuros. 

 

Enquadramento Teórico 

 

A revisão da literatura desta investigação contempla as temáticas em estudo, com o 

objetivo de as contextualizar num referencial teórico que suporte o desenvolvimento das suas 

diferentes fases de elaboração e aplicação. É caraterizada a instituição em que decorre o 

estudo; são abordados conceitos e teorias sobre Liderança, sobre Lideranças Intermédias, 

sobre Projeto Educativo e sobre Cultura de Escola. 

 

A Escola Portuguesa de Moçambique – Centro de Ensino e Língua Portuguesa 

 

Lima e Pacheco (2006) referem que o investigador, quando decide realizar um estudo, 

não parte totalmente em branco, uma vez que possui motivações diversas de caráter pessoal, 

profissional e organizacional. Mediante isto, a escolha da EPM-CELP decorreu em termos 

práticos do facto de se tratar da instituição onde o investigador leciona há onze anos 

consecutivos, tendo construído uma relação diária de trabalho com os diferentes níveis de 

liderança da instituição e com todo o pessoal docente, bem como, uma perceção do 

funcionamento da instituição, que o leva a procurar desenvolver a problemática já enunciada. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

64 

Importa, pois, caracterizar a instituição, mas também os profissionais que a servem e são o 

objeto último deste estudo.    

A EPM-CELP faz parte da rede de escolas públicas do Ministério da Educação 

português, mas situa-se num país estrangeiro, Moçambique. Tendo sido criada ao abrigo do 

Decreto-Lei 241/99, de 25 de junho, alterado pelo Decreto-Lei 211/2015, de 29 de setembro, 

que regulam o seu regime jurídico. Esta instituição é estabelecida como um Centro de Ensino 

e Língua Portuguesa com o estatuto de garantia da difusão da mesma e como um Centro de 

Formação e Difusão da Língua Portuguesa com obrigações de formação de pessoal docente e 

não docente e com uma forte componente de cooperação institucional com instituições 

públicas e privadas moçambicanas. A EPM-CELP constitui uma representação oficial de 

Portugal no estrangeiro, tem responsabilidade de intervenção e interação cultural e um papel 

importantíssimo no âmbito da intervenção comunitária. A EPM-CELP tem assim, uma 

dimensão política num país estrangeiro de língua oficial portuguesa, Moçambique, 

contribuindo para o estreitamento das relações entre os dois países, valorizando a língua e a 

cultura portuguesas na sua matriz e nas suas variantes subsaarianas e assumindo os desafios 

da modernidade na educação. A EPM-CELP está muito distante da tutela e do centro de 

decisão. Esse facto, aliado à especificidade do contexto, exige tomadas de decisão que 

permitam ultrapassar dificuldades que não existem no contexto das escolas públicas em 

território português. Por isto, no respeito pela lei, e no âmbito da sua autonomia 

administrativa, financeira e pedagógica, a escola constrói-se endogenamente do ponto de vista 

dos recursos materiais e humanos, assumindo a responsabilidade da contratação de pessoal 

docente e não docente e é ela a responsável direta e única pelo desenvolvimento profissional 

dos seus colaboradores seja na construção diária do seu perfil, seja no âmbito da formação 

profissional.  

Em termos organizacionais (ver organograma – Apêndice I) a instituição é dirigida 

presentemente por uma Comissão Administrativa Provisória (CAP), que responde perante um 

órgão administrativo designado por Conselho de Patronos, que é o responsável pela definição 

das linhas orientadoras da atividade da escola. Curiosamente, a CAP/Direção, não tem assento 

no Conselho de Patronos que é presidido pelo Senhor Embaixador de Portugal em Maputo e 

formado, nos seus restantes elementos, pela Presidente da Associação de Pais da EPM-CELP 

e por um representante do Ministério da Educação. Pedagogicamente, foram definidos 

diferentes níveis de liderança intermédia para a EPM-CELP, nomeadamente, um coordenador 

para cada ciclo de ensino, coordenadores de departamento curricular, representantes de área 

disciplinar, Diretores de turma, coordenadores de projetos e Diretores de instalações.  É uma 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

65 

escola integrada com uma oferta curricular que se inicia no ensino pré-escolar e termina no 

ensino secundário, contando presentemente com cerca de 1640 alunos e 150 professores. 

Assim, e de acordo com o seu Projeto Educativo, a EPM-CELP pretende ser uma 

referência no campo da educação inclusiva e moderna, para todos os seus alunos, contribuindo 

para a construção de um destino comum humanamente emancipador, num ambiente 

fortemente multicultural seja no que se refere a nacionalidades, como a etnias e religiões. 

 

 

A Liderança, a Cultura de Escola e o Projeto Educativo 

 

De acordo com Amorim, Cabral & Alves (2019) a liderança escolar ocupa um lugar 

de destaque nas investigações na área da educação, e assume um papel prioritário nas políticas 

educativas a nível nacional e internacional, havendo evidências empíricas consideráveis 

associando a qualidade da liderança e a cultura de escola ao rendimento escolar dos alunos. 

Ainda de acordo com as mesmas autoras, baseando-se em Chiavenato (2010), “o primeiro 

passo para se conhecer uma organização é conhecer a sua cultura, pois a cultura de uma 

organização representa as normas que orientam o comportamento dos seus membros nas suas 

atividades e direciona as suas ações para a realização dos objetivos”. (p.28) 

Neves e Coimbra (2017) da análise ao trabalho de (Winter & Sweeney, 1994; Bono & 

Judge, 2003; Brown & Ryan, 2003; Gagné & Deci, 2005) concluem que os líderes escolares 

podem influenciar o aumento da motivação intrínseca dos professores, a promoção da 

motivação extrínseca, e o comprometimento afetivo com a escola. Portanto, os líderes 

escolares podem contribuir para a satisfação no trabalho e bem-estar psicológico, percebido 

pelos professores, e com isso promover atitudes positivas face ao trabalho por parte destes. 

Minzo (2018), refere como crucial que a direção de uma escola seja capaz de conciliar 

os diferentes interesses dos atores do processo educativo, reconhecendo a importância do 

papel desempenhado por cada um, partilhando igualmente responsabilidade na contínua 

procura de melhoria do sucesso educativo. 

Qualquer que seja a organização, neste caso a instituição escolar, para o seu 

funcionamento pleno, exige sempre a presença de uma liderança que saiba harmonizar os 

objetivos da instituição, que se materializam pelas funções de coesão e manutenção de 

modelos de comportamentos defendidos e os anseios interiorizados pelos diferentes atores 

envolvidos, tais sejam, os alunos, professores, a comunidade, os pais e o poder político. (p.35) 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

66 

Considerando isto e a complexidade organizacional das escolas, ocorre uma 

distribuição de responsabilidades e tarefas por várias Lideranças Intermédias. Pretende-se que 

estas estruturas de liderança intermédia estejam mais próximas de professores, pais e alunos, 

estabelecendo ainda a relação com a liderança de topo. Conforme corroborado por Silva 

(2010), a liderança é um fator fundamental para o funcionamento das organizações, sendo que 

não se materializa de forma isolada, uma vez que os líderes de topo necessitam do apoio e do 

trabalho desenvolvido pelas Lideranças Intermédias. 

Passamos a discorrer sobre os quatro grandes pilares teóricos que contribuem para esta 

dissertação: Cultura Escolar; Liderança; Lideranças Intermédias; Projeto Educativo. 

 

Cultura Escolar 

 

Ao debruçarmo-nos sobre o tema das boas práticas na Escola, temos invariavelmente 

de abordar o conceito de Cultura Escolar. Sendo, de acordo com Pol, Hlousková, Novotny & 

Zounek (2007), quase impossível encontrar para este conceito uma delimitação inequívoca, é 

globalmente aceite que a sua construção conceptual decorre de múltiplas fontes, sendo as mais 

relevantes as áreas de gestão, antropologia e sociologia, não se limitando, contudo a estas. A 

Gestão Escolar, inspirando-se no conceito de cultura organizacional, desenvolve o conceito 

de Cultura Escolar na área da pedagogia. A Antropologia ao estudar os seres humanos como 

criadores e produtores de cultura, influencia o conceito de Cultura Escolar, nomeadamente na 

análise e definição do papel das relações interpessoais e a cooperação entre as pessoas na 

Escola, para a construção de uma cultura própria. Já a Sociologia, como ciência que analisa 

os fenómenos sociais, torna-se relevante, pois permite estudar de que modo as relações sociais 

(relações emotivas, interação e cooperação, sentimentos em grupo – consciência coletiva, 

clima social), influenciam o funcionamento do todo (Cultura Escolar). Se já é clara a 

multiplicidade de fontes que contribuem para construção do conceito de Cultura Escolar, 

importa agora defini-lo o melhor possível. Torres (2013), refere que o conjunto de normas 

emanado pelos órgãos centrais de poder criam um quadro cultural orientador do sistema 

escolar, composto por um conjunto de regras, valores e crenças que se vão institucionalizando 

ao longo do tempo.  

A Cultura Escolar define-se precisamente pelas dimensões culturais de que as escolas 

se apropriaram ao longo do tempo, que se manifestam por um conjunto de rituais 

legitimadores da ação educativa e que por isso, são reproduzidos nas diferentes organizações 

escolares. Quanto mais escrupulosamente uma escola reproduzir nas suas práticas a estrutura 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

67 

normativa difundida pelos órgãos tutelares, maior será a sua aproximação à Cultura Escolar 

institucionalmente difundida (Torres, 2013). Mas a escola não se limita a reproduzir as normas 

emanadas da tutela, desde logo porque estas não abrangem todas as áreas de intervenção, nem 

podem prever todas as situações (Lima, 1996). Surge assim a necessidade de reinventar 

práticas, que emergem da própria escola, que são centrais à natureza da própria escola e ao 

tipo de pessoas que nela servem. (Carvalho & Fraga, 2010). Antunes (s.d) chama a essa 

reconstrução das práticas, cultura da organização, que se traduz nos costumes, hábitos, rotinas, 

rituais, valores em torno dos quais se organizam os seus agentes e se constrói a identidade 

dessa “cultura particular e diferenciadora”. Torres (2013), designa o mesmo processo por 

cultura organizacional escolar, definindo-o como a forma como cada instituição interpreta, 

recontextualiza e operacionaliza localmente as orientações centrais. A cultura da organização 

ou cultura organizacional escolar, não é mais que recriação diária da cultura escolar, resultante 

da interação humana num contexto particular, que vai dar origem à cultura organizacional 

específica de cada escola. Antunes (s.d) sintetiza esta prerrogativa. 

 

(…) podemos falar da escola como uma instituição possuidora de cultura 
própria, onde se cruzam a cultura global e os contextos locais; cada escola 
desenvolve uma cultura que a individualiza e identifica face ao todo, 
traduzindo-se no seu ethos e que mobiliza as suas forças, os seus agentes e a 
faz caminhar no sentido da excelência e qualidade que, hoje em dia, mais do 
que nunca, são exigidos. (p.11) 

 
Preceito corroborado por Minzo (2018), que a cultura de escola é um processo 

dinâmico e de configuração variável, entre as circunstâncias externas e o modo como são 

reconstruídas no contexto único de cada organização. 

Torres (2013), considera que na atual conjuntura política, a noção de cultura 

organizacional de escola ganhou nova centralidade. Isto porque as pressões que são exercidas 

sobre o sistema escolar, sejam por parte da administração central, sejam por parte da 

comunidade local, condicionam as dinâmicas de funcionamento dos estabelecimentos de 

ensino e implicam a construção de múltiplos dispositivos de adaptação contextual. Ao 

analisarmos o Decreto – Lei (D.L) nº 137/2012 de 02 de julho, percebemos que a redação do 

D.L promove conceitos de centralização de responsabilidades na figura do Diretor, e em 

simultâneo o reforço da participação da comunidade na tomada de decisões (Carvalho, 2012). 

Este D.L teve como principal intuito promover o reforço progressivo da autonomia e uma 

maior flexibilização organizacional e pedagógica nas escolas, mediante a apresentação de 

propostas de contrato de autonomia por parte das escolas à tutela. Estes contratos, cujos níveis 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

68 

de responsabilidade e de competência a atribuir são negociados entre a Escola, o Ministério 

da Educação e o órgão de administração local, dependem de avaliação externa positiva 

(efetuada pela tutela) e a elaboração de um Projeto Educativo consistente, contextualizado e 

fundamentado. Neste reforço da autonomia e consequente descentralização, segundo 

Carvalho (2012): 

 

A tarefa do centro (Governo), como a de qualquer líder, é a de preparar o 
local para se governar a si próprio, incumbindo-se de proporcionar condições 
às escolas para se emanciparem em termos autonómicos. Diríamos que em 
causa não está a mera mudança de órgãos e regulamentos, mas o modo como 
se organiza a relação que surge entre sociedades e educação. (p.197) 

 

A realidade vivida nas escolas reporta-nos para a falência do Estado neste pressuposto 

de maior autonomia das escolas, já que as múltiplas alterações legislativas (normalmente 

associadas a mudanças governamentais) têm-se configurado como mudanças de forma, sem 

transfer significativo para a realidade diária das instituições. Esta realidade decorre da 

incapacidade de o Estado dissociar-se do papel controlador do processo educativo, tornando-

se um orientador do mesmo, facilitando o mesmo, em vez de o condicionar com questões 

burocráticas, sendo capaz de agregar as diferentes comunidades educativas. Conforme refere 

Lima (1996, p.13), “Um modelo decretado sem atores escolares que o adotem e concretizem 

não chega a ter existência no plano da ação”. Percebemos, portanto, que o Decreto – Lei nº 

137/2012 de 02 de julho abriu definitivamente a escola à comunidade, nomeadamente com a 

participação de toda a comunidade educativa e representantes da comunidade local no 

Conselho Geral. Conselho geral que procede à seleção de candidatos e eleição do Diretor, 

sobre o qual, segundo o mesmo normativo legal, recai toda a responsabilidade sobre os 

resultados operacionais e educativos da organização que dirige. Se o Diretor/líder é 

pressionado pelo poder central e local a prestar contas, tem também a obrigação de defender 

os princípios democráticos que caracterizam e devem definir a organização escolar, conforme 

explanado por Torres e Palhares (2009, p97). “Só esta liderança pode garantir o equilíbrio 

daquilo a que optamos por chamar “cultura mista”, pois constitui-se em torno de dois vetores: 

a prestação de contas e a participação”. Para ter sucesso (quer em termos de resultados, quer 

em termos de qualidade do processo) exige-se que o líder seja capaz de cumprir o preconizado 

pela tutela, que cumpra e faça cumprir a lei, mas seja igualmente capaz de reconhecer a cultura 

identitária da escola e que sem a ignorar, seja capaz de transmitir de modo claro a sua visão 

particular, o que pretende em termos de processo de aprendizagem e o papel a desempenhar 

por cada ator educativo, sendo capaz de os agregar em torno de um grande objetivo comum… 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

69 

“uma das competências básicas do Diretor escolar é promover na comunidade escolar o 

entendimento de todos em relação à educação e a função social da escola” (Luck, H. 2009, 

p.19), fazer escola, aquela escola, que dirige, que é diferente de todas as outras. Tal 

confluência de vontades só ocorre quando o Diretor domina competências técnicas, científicas 

e éticas e mais do que supervisionar, partilha, distribui a sua liderança e a responsabilidade na 

esfera de decisão da escola. Sem esquecer que é o primeiro e único responsável perante a 

tutela e a comunidade pelo que resultar das suas ações, o Diretor só será capaz de fomentar 

aprendizagens efetivas nos seus alunos se for capaz de ir ao encontro das aspirações dos atores 

educativos, sendo capaz de os estimular e valorizar, tornando-os intrinsecamente 

corresponsáveis pelo processo de ensino-aprendizagem (Carvalho, 2012), o que vai refletir-se 

no seu empenho diário e consequentemente nas aprendizagens dos alunos. 

Numa sociedade que apela e defende a heterogeneidade, numa Escola que é cada vez 

mais heterogénea, cabe a cada organização escolar, dar resposta às três grandes questões que 

devem nortear o processo educativo que decorre entre as suas paredes, mas também o modo 

como se relaciona e integra na comunidade envolvente e plasmar essas respostas nos 

documentos orientadores que produz. 

-  O que é, o que caracteriza aquela escola em particular? 

- O que querem que aquela escola seja para os que nela coabitam e para o contexto 

comunitário em que se insere? 

- O que é preciso fazer, como chegamos a essa escola? 

Como conclui Antunes (s.d) a eficácia na concretização dos objetivos a que cada escola 

se propõe será variável, sendo esta variância decorrente da sua cultura, do seu líder e claro 

está da própria cultura escolar. 

 

Liderança 

 

Citando Brás (2021), “As diferentes conceções de liderança concebidas ao longo do 

tempo refletem em certa medida a evolução e a relação com os acontecimentos mais marcantes 

da História” (p.13).  Segundo Bento e Ribeiro (2013), mediante a evolução da teoria das 

organizações, foram surgindo várias teorias sobre perfis de liderança e o comportamento do 

líder face aos seus liderados, e apesar de muitas delas parecerem ambíguas e até contraditórias, 

alguns autores consideram que estas se complementam num processo evolutivo. Tendo em 

conta esta premissa, importa perceber que tipos de liderança existem, porque “o estilo de 

liderança tem impacto no desenvolvimento das organizações” (Alves, 2009, p.18).  Os 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

70 

conceitos/modelos mais comummente referidos são o modelo Transacional; o 

Transformacional e o Laissez-Faire. 

Goís (2011) define o líder Transacional como um líder que recompensa os seguidores 

em função do seu desempenho, focando-se mais na recompensa extrínseca do que intrínseca, 

com o objetivo de manter ou fomentar um desempenho eficaz. Para que isso aconteça, o líder 

Transacional estabelece uma relação de mutualismo, dando aquilo que os colaboradores 

pretendem em troca do seu desempenho eficaz, cumprindo as tarefas definidas e os objetivos 

traçados. 

Já sobre a liderança Transformacional, Caixeiro (2014, p. 193) refere que esta se 

destaca pela liderança distribuída ou partilhada, segundo a qual “procura-se exercer uma 

liderança capaz de gerar novos líderes dentro da própria organização educativa”. Goís (2011) 

considera que a liderança Transformacional ocorre em contextos de grande cooperação, e que 

os líderes transformacionais apelam aos sentimentos mais nobres dos seguidores 

relativamente às suas contribuições para o esforço global do grupo, promovendo um elevado 

nível de confiança e a sobreposição dos interesses da organização aos interesses pessoais. 

Finalmente, a liderança Laissez-Faire caracteriza-se pela ausência do líder e pela 

inexistência de objetivos bem definidos. Neste modelo de liderança os líderes evitam ou 

protelam o seu envolvimento em assuntos relevantes, não são tomadas decisões, o líder evita 

a responsabilidade e autoridade do cargo que exerce (Góis, 2011). 

Importa referir que segundo Alves (2009, p. 39) “as fronteiras entre estes modelos não 

são rígidas. O líder deve ajustar o seu modelo de liderança ao contexto em que está inserido, 

na procura de melhores resultados”. Neves e Coimbra (2017) da análise ao trabalho de (Winter 

& Sweeney, 1994; Bono & Judge, 2003; Brown & Ryan, 2003; Gagné & Deci, 2005) 

concluem que os líderes escolares podem influenciar o aumento da motivação intrínseca dos 

professores, a promoção da motivação extrínseca, e o comprometimento afetivo com a escola. 

Portanto, os líderes escolares podem contribuir para a satisfação no trabalho e bem-estar 

psicológico, percebido pelos professores, e com isso promover atitudes positivas face ao 

trabalho por parte destes. Assim, o líder tem um papel fulcral na mobilização dos seus 

seguidores para a prossecução dos objetivos consentâneos com um processo educativo assente 

em pilares de qualidade, eficiência e eficácia.   

Amorim, Cabral & Alves (2019), referem que a liderança e gestão organizacional em 

contexto escolar, começa a ser conceptualizada numa perspectiva distribuída ou partilhada no 

início do século XXI, assumindo um conceito de liderança que reconhece a existência de 

múltiplas fontes de influência numa organização e que se sustenta em dois conceitos 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

71 

principais: liderança distribuída como distribuição de tarefas e liderança distribuída como 

processo de influência distribuída. 

Assim, e ainda de acordo com Amorim et al. (2019): 

 

(…) a liderança é um processo de influência que muda a maneira como os 
outros pensam ou agem...permitindo expandir um trabalho consistente e 
colaborativo, tanto na tomada de decisões, como na própria capacidade 
humana da organização e incorporar as atividades de alguns indivíduos de 
uma escola que trabalham para mobilizar e orientar outros. (p.30) 

 

De acordo com Brás (2021) cultura e liderança influenciam-se mutuamente, ao ponto 

do comportamento dos líderes se tornar, ele mesmo, um elemento da cultura organizacional. 

Entende-se, portanto, que nas organizações em geral e também nas organizações educativas, 

a liderança tem assumido uma função de crescente relevância, passando a ser apontada como 

uma solução para transformar as escolas em organizações mais eficazes, aumentando os seus 

níveis de desempenho e de qualidade (Caixeiro, 2014). O líder tem de ser portador de certas 

características para poder liderar com eficácia uma organização, mas não se nasce líder, nem 

é uma característica da personalidade, ser líder requer evolução e transformação (Alves, 

2009). Minzo (2018) refere que: “Liderar pressupõe coordenar diferenças e talentos através 

de um relacionamento interpessoal capaz de agregar as necessidades pessoais às da 

organização”. (p.55) 

Concluímos este périplo sobre liderança em contexto escolar citando Amorim et al. 

(2019): “A liderança nas escolas constitui uma variável importante para o seu 

desenvolvimento organizacional e para a melhoria dos resultados escolares, sendo o fator 

interno da escola que, depois do trabalho dos professores nas aulas, mais contribui para que 

os alunos aprendam”. (p.29) 

O reconhecimento da importância e do efeito da liderança no objetivo último de uma 

organização escolar, a qualidade das aprendizagens dos seus alunos, reflete-se numa 

complexidade crescente e na necessidade de delegar tarefas. 

Preceito corroborado por Minzo (2018): 

 

A complexidade da vida organizacional obrigou a uma distribuição das tarefas que 
inicialmente eram imputadas aos líderes de topo. A divisão do trabalho gerou a 
necessidade da criação de um conjunto de estruturas de liderança intermédia que 
estivesse mais próximo dos trabalhadores e que estabelecesse a relação com a 
liderança de topo. (p.14) 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

72 

E por Silva (2018) que baseando-se em Araújo (2013), evidencia a liderança como 

elemento fulcral que estimule a colaboração entre os diversos atores da escola e que promova 

estratégias concertadas de atuação, estimulando o envolvimento individual e coletivo na 

concretização dos objetivos propostos. 

 

Lideranças Intermédias 

 

A complexidade e a exigência crescente associada à liderança de uma organização 

escolar, conduziu naturalmente ao recurso a níveis intermédios de liderança, que facilitem a 

concretização da visão, missão e objetivos definidos para cada escola. 

Segundo Minzo (2018): 

 

A complexidade da vida organizacional obrigou a uma distribuição das tarefas que 
inicialmente eram imputadas aos líderes de topo. A divisão do trabalho gerou a 
necessidade da criação de um conjunto de estruturas de liderança intermédia que 
estivesse mais próximo dos trabalhadores e que estabelecesse a relação com a 
liderança de topo. 

 
Sem prejuízo dos regulamentos internos estabelecerem outros órgãos de gestão 

intermédia (DL n.º 75/2008, artigo 45.º), a lei prevê duas estruturas obrigatórias (DL n.º 

75/2008, artigo 42.º): os departamentos curriculares e os conselhos de turma. 

Os departamentos curriculares visam a articulação e gestão curricular, promovendo a 

cooperação entre professores e procurando adequar o currículo nacional às necessidades 

específicas dos alunos (DL n.º 75/2008, artigo 43.º). 

Ao conselho de turma compete a organização, o acompanhamento e a avaliação das 

atividades dos alunos e a articulação entre as escolas e as famílias, sendo coordenado pelo 

Diretor de turma (DL n.º 75/2008, artigo 44.º). 

No caso da EPM-CELP, para além destas duas estruturas, foram ainda estabelecidos 

outros órgãos de gestão intermédia. 

 Para este estudo, pelo seu âmbito de atuação consideraremos como Lideranças 

Intermédias os representantes de área disciplinar, os representantes de departamento e os 

coordenadores de ciclo de ensino. 

Passamos à descrição das competências das estruturas de orientação educativa e 

supervisão pedagógica, conforme Regulamento Interno (R.I) da EPM-CELP, entendendo que 

o conhecimento das mesmas será relevante para enquadrar os resultados obtidos neste estudo: 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

73 

Coordenação da Educação Pré-escolar, Coordenação do 1º Ciclo, Coordenação do 2º 

Ciclo, Coordenação do 3º Ciclo e coordenação do Ensino Secundário 

 

 Competências do Coordenador de Ciclo: 

 

 a). Coordenar as tarefas dos Professores Titulares/Diretores de Turma, assegurando 

práticas de atuação comuns; 

b). Colaborar com os Educadores / Professores Titulares / Diretores de Turma e com 

os Serviços de apoio existentes na Escola, na elaboração de estratégias pedagógicas destinadas 

a combater o insucesso escolar; 

c). Assegurar a articulação entre as atividades desenvolvidas pelos Professores 

Titulares/Diretores da Turma que coordena e as realizadas por cada departamento curricular, 

nomeadamente no que se refere à elaboração e aplicação de programas específicos, integrados 

nas medidas de apoio educativo; 

d). Coordenar os professores responsáveis pelas áreas curriculares não disciplinares de 

Educação para a Cidadania e Orientação Escolar; 

e). Apresentar no Conselho Pedagógico um relatório das atividades desenvolvidas nas 

áreas curriculares não disciplinares, no final do 1º e 2º períodos e no final do ano letivo; 

f). Articular com os Professores de Educação Especial no processo de identificar as 

barreiras à aprendizagem com que alguns Alunos se confrontam de modo a mobilizar e/ou 

redefinir uma diversidade de estratégias para assegurar que os Alunos com medidas seletivas 

e adicionais mobilizadas tenham acesso ao currículo e às aprendizagens previstas no seu RTP, 

PEI, PIT e sejam conduzidos pela escola ao limite das suas potencialidades; 

g). Divulgar, junto dos referidos Educadores / Professores Titulares / Diretores de 

Turma, toda a informação necessária ao adequado desenvolvimento das suas funções; 

h). Apreciar e submeter ao Conselho Pedagógico as propostas dos conselhos de turma 

do(s) Ciclo(s) de escolaridade que coordena; 

i). Apresentar ao Conselho Pedagógico Projetos a desenvolver no âmbito dos Projetos 

curriculares de turma; 

j). Planificar e avaliar, em colaboração com o Conselho de Docentes/Conselho de 

Diretores da Turma que coordena e em articulação com o(s) outro(s) Ciclo(s), as atividades a 

desenvolver anualmente; 

k). Planificar, coordenar e assegurar a realização dos conselhos de turma; 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

74 

l). Garantir a uniformidade de aplicação de critérios gerais de avaliação do(s) Ciclo(s) 

que coordena, de acordo com as orientações definidas pelo Conselho Pedagógico; 

m). Analisar os relatórios elaborados pelos professores responsáveis relativamente à 

implementação das medidas de apoio educativo. 

(Capítulo quarto do Regulamento Interno da Escola Portuguesa de Moçambique: 21-

22) 

 

Competências do Coordenador de Departamento Curricular 

 

a). Coordenar os trabalhos do Departamento Curricular por forma a assegurar o 

cumprimento das competências que lhe cabem. 

b). Promover a troca de experiências e a cooperação entre os professores do respetivo 

departamento. 

c). Assegurar a articulação entre o departamento e as restantes estruturas de orientação 

educativa, nomeadamente na análise e desenvolvimento de medidas de orientação pedagógica. 

d). Apresentar ao Conselho Pedagógico propostas de agrupamentos flexíveis de 

tempos letivos semanais para as diferentes disciplinas. 

e). Assegurar a participação do departamento na elaboração, desenvolvimento e 

avaliação do Projeto Educativo da Escola, bem como do Plano Anual de Atividades e do 

Regulamento Interno do estabelecimento. 

f). Intervir no processo de avaliação de desempenho de docentes de acordo com a 

Legislação aplicável, emanada pelo Ministério de Educação, com as adaptações aprovadas em 

Conselho Pedagógico. 

g). Colaborar com as estruturas de formação contínua na identificação das 

necessidades de formação dos professores do departamento. 

h). Coordenar as atividades pedagógicas a desenvolver pelos professores do 

departamento. 

i). Promover o registo, a análise e a reflexão crítica dos resultados escolares e da 

prestação do serviço educativo. 

(Capítulo quarto do Regulamento Interno da Escola Portuguesa de Moçambique: 21-

22) 

 

Competências do Representante da Área Disciplinar 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

75 

a). Coordenar as atividades pedagógicas a desenvolver pelos professores das 

disciplinas/áreas disciplinares, no domínio da concretização dos planos curriculares; 

b). Concertar normas de atuação para a aplicação dos critérios de avaliação aprovados 

em Conselho Pedagógico; 

c). Promover a reflexão sobre os programas, bem como a gestão dos conteúdos 

programáticos e o grau de desenvolvimento dos mesmos; 

d). Apoiar os professores, especialmente os que se encontram em período probatório; 

e). Colaborar com o Coordenador de Departamento no processo de avaliação de 

desempenho, quando tal lhe for solicitado; 

f). Promover a articulação entre a formação inicial e a formação contínua dos 

professores da sua Área Disciplinar; 

g). Procurar racionalizar os recursos atribuídos à área disciplinar, detetar necessidades 

de material didático e propor a sua aquisição; 

h). Promover a identificação dos conteúdos programáticos a desenvolver em 

articulação interdisciplinar; 

i). Promover o registo, a análise e a reflexão crítica dos resultados escolares e da 

prestação do serviço educativo; 

j). Avaliar os docentes da sua área disciplinar, por delegação de competências do 

Coordenador de Departamento; 

k). Apresentar propostas para a elaboração e posterior enriquecimento do Projeto 

Educativo, do Plano de Atividades e do Regulamento Interno; 

l). Planificar e adequar à realidade da Escola a aplicação dos planos de estudo 

estabelecidos ao nível nacional; 

m). Elaborar e aplicar medidas de reforço, no domínio das didáticas específicas das 

disciplinas; 

n). Assegurar, de forma articulada com outras estruturas de orientação educativa, a 

adoção de metodologias específicas destinadas ao desenvolvimento, quer dos planos de 

estudo, quer das componentes de âmbito local do currículo; 

o). Analisar a oportunidade de adoção de medidas de gestão flexível dos currículos e 

de outras destinadas a melhorar as aprendizagens e a prevenir a retenção; 

p). Elaborar propostas curriculares diversificadas, em função da especificidade de 

grupos de Alunos; 

q). Assegurar a coordenação de procedimentos e formas de atuação nos domínios da 

aplicação de estratégias de diferenciação pedagógica e da avaliação das aprendizagens; 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

76 

r). Identificar necessidades de formação dos docentes; 

s). Analisar e refletir sobre as práticas educativas e o seu contexto; 

t). Fazer propostas para a elaboração dos horários e distribuição dos diversos níveis de 

ensino por cada professor; 

u). Propor ao Conselho Pedagógico os manuais escolares a adotar na Escola, sob 

proposta do Conselho de Área Disciplinar. 

(Capítulo quarto do Regulamento Interno da Escola Portuguesa de Moçambique: 21-

22) 

É assim possível constatar, através das competências que estão consagradas no 

regulamento interno, que as Lideranças Intermédias da EPM-CELP têm sob sua incumbência 

inúmeras responsabilidades, desempenhando um papel fundamental na orgânica escolar, 

especialmente no que concerne à adequação dos programas, objetivos e conteúdos, à 

promoção de medidas pedagógicas para promoção da melhoria das aprendizagens, de 

interdisciplinaridade e troca de experiências e cooperação entre os docentes.   

Está assim plasmado num dos principais documentos que regulam as práticas e o dia 

a dia da EPM-CELP, o papel das Lideranças Intermédias como garante da promoção e defesa 

da cultura organizacional, bem como, no cumprimento das intenções plasmadas no Projeto 

Educativo. Indo de encontro às observações de Cabral e Oliveira (2017), segundo os quais as 

estruturas intermédias da escola têm responsabilidades inerentes à supervisão pedagógica, 

articulação curricular, deteção de necessidades de formação, avaliação de docentes, promoção 

do trabalho colaborativo, entre outras. As Lideranças Intermédias devem ser capazes de 

identificar as falhas que ocorram no processo educativo e promover as medidas corretivas 

necessárias. 

Já Pinto (2017), identifica como principais desafios aos líderes que desempenham 

posições de gestão intermédia em contexto escolar, o modo como dão ou não continuidade às 

crenças e políticas dos seus antecessores, como procuram melhorar o desempenho daqueles 

que lideram e a capacidade de comunicar com atores externos. 

Bessa (2017), reforça o papel fulcral das Lideranças Intermédias na concretização da 

visão de escola preconizada nos seus documentos orientadores: 

 

As chefias intermédias são fundamentais para a implementação dos projetos 
educativos:  são os “braços” que, no quotidiano, desenvolverão a visão do 
Diretor e as orientações do conselho pedagógico, com maior ou menor 
sucesso (…) Formam parte integrante da estrutura de gestão e, nessa medida, 
o seu desafio é o de se reverem menos como uma simples parte do aparelho 
(numa aceção “burocrática”) e mais como corresponsáveis, solidários, com 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

77 

o Diretor e o projeto educativo que todos estão mandatados para levar cabo. 
(p.37) 

 

Já Pinto (2016), considera que às Lideranças Intermédias cabem todos os papéis 

desempenhados pelo gestor de topo, mas restritos ao seu contexto de atuação e de acordo com 

o nível em que se encontram na cadeia hierárquica. Esse nível ou posição na orgânica da 

instituição cria-lhes condicionalismos, quer em relação aos níveis superiores quer em relação 

aos níveis inferiores de atuação. O mesmo autor, analisando as conclusões de Busher (2005), 

identifica a necessidade de as Lideranças Intermédias, basearem a sua intervenção com os 

professores, em processos colaborativos, de consulta e de persuasão, estabelecendo 

necessariamente a mediação entre professores e gestores de topo. Ou seja, as Lideranças 

Intermédias têm de desenvolver culturas colaborativas e uma liderança distributiva, 

concretizada mediante constante negociação com os outros níveis da organização. 

Amorim, Cabral & Alves (2019), reiterando a relevância das relações humanas para 

atingir o sucesso na prática educativa, referem que as escolas onde predomina uma cultura de 

coesão entre os seus membros são mais bem-sucedidas, associando-se aos diferentes 

processos e práticas no seu dia a dia, o potenciar da qualidade da aprendizagem. 

 

Projeto Educativo 

 

De acordo com Leonardo (2011), o Projeto Educativo surge em Portugal, devido à 

preocupação de reforçar a autonomia da escola e de a aproximar à comunidade educativa 

através da sua participação em toda a vida escolar. A coerência, aplicabilidade e efetividade 

do PE está diretamente associada, conforme referido por Braz (2011), à presença de líderes 

facilitadores dos processos de inovação e mudança. Não se limitando esta liderança aos órgãos 

de direção da escola, mas também, ao papel fundamental das Lideranças Intermédias, de cuja 

envolvência dependerá em última instância, a concretização do Projeto Educativo. 

Segundo Casanova (2014, p.1): “O Projeto Educativo de Escola (PEE) define as metas 

e as estratégias, alicerçadas nos valores preconizados, e institui as prospetivas para o futuro.” 

Neste documento explicitam-se “os princípios, os valores, as metas e as estratégias segundo 

os quais o agrupamento de escolas ou escola não agrupada se propõe cumprir a sua função 

educativa” (Decreto-lei 137/2012, art.º. 9, a). Mais acrescenta o Decreto-lei 137/2012, no seu 

artigo 9, a) o Projeto Educativo deverá ser “objetivo, conciso e rigoroso, tendo em vista a 

clarificação e comunicação da missão e das metas da escola no quadro da sua autonomia 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

78 

pedagógica, curricular, cultural, administrativa e patrimonial, assim como a sua apropriação 

individual e coletiva”. 

Sendo o Projeto Educativo, o Regulamento interno (RI) e o Plano Anual de Atividades 

(PAA) as grandes ferramentas, idealizadas pelo órgão de gestão e aprovadas pelo órgão de 

administração para concretização da desejada autonomia, são estes os documentos que devem 

traduzir e concretizar a cultura de cada escola. Assim, segundo Teixeira (2012), partindo de 

uma realidade muito própria que são as especificidades sócio culturais e económicas do meio 

em que a escola está inserida, agindo em articulação e criando sinergias com essa mesma 

comunidade, o líder tem de conduzir a escola numa linha de ação que lhe permita gerir e 

otimizar da melhor forma a utilização de todos os recursos, com vista a alcançar os resultados 

pretendidos. Segundo Carvalho e Fraga (2010), recorrendo ao Projeto Educativo ao RI e ao 

PAA como alicerces, como pilares identitários da sua escola, o Diretor/Líder deve conduzir a 

escola a uma mudança de paradigma que quebre com uma interpretação monocromática do 

currículo, dos valores e da ação, tantas vezes promovida pelos órgãos centrais e regionais de 

poder. Urge por isso, que estes documentos deixem de ser apenas uma obrigação burocrática, 

mas que sejam capazes de conduzir a escola e toda a comunidade educativa a uma nova 

dinâmica, a um novo conjunto de práticas identificadas com as caraterísticas e as pretensões 

únicas de cada escola. Por outro lado, Teixeira (2016), citando Barroso (1992), alerta que “a 

construção de um projeto educativo de escola (…) é um processo lento, interativo, por vezes 

conflitual, de ajustamento de estratégias individuais e de grupos, em que se vai sedimentando 

o sentimento de pertença a uma mesma comunidade educativa e construindo os espaços de 

autonomia da própria escola.”. 

O Projeto Educativo deve, portanto, ser o autorretrato genuíno, próprio e irreplicável, 

mediante o qual a instituição se apresenta e define um plano de intenções perante a 

comunidade, sempre com o objetivo da melhoria da prática educativa em todos os seus 

cambiantes. 

A sua construção, desenvolvimento e avaliação pode representar uma oportunidade de 

diálogo e uma possibilidade de reflexão sobre os distintos aspetos que configuram o panorama 

educativo e em particular os processos de ensino/aprendizagem. (Braz, 2011) 

Reconhece-se assim que o Projeto Educativo, assente numa via inovadora que premia 

uma mudança de atitude face à escola e à comunidade educativa em geral, não está 

correlacionado com conceções de educação e formação que se coadunam com a 

uniformização, ou tão-pouco com a padronização e que se esgotam na instrução e na 

acumulação de conhecimentos (Carvalho e Fraga, 2010). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

79 

Mariano (2013, p.21), sintetiza, referindo que o Projeto Educativo é o documento 

formal através do qual o Diretor, como líder máximo, concretiza o seu conjunto de intenções 

em relação à escola que dirige, formalizando a sua visão para a instituição. A mesma autora 

adverte, porém, que “para a concretização da visão de escola é necessário mobilizar os 

elementos da comunidade educativa para que estes atuem de forma consciente e concertada”.  

Fica assim subjacente, como identificado e referido anteriormente nesta dissertação, o 

papel crucial desempenhado pelas Lideranças Intermédias nessa mobilização e de processos 

“que estimulem a comunicação e a responsabilidade dos atores envolvidos no serviço” 

(Mariano, 2013, p.22). 

 

Caracterização do trabalho teórico-empírico 

 

Com este trabalho de investigação, pretende-se contribuir para a discussão e reflexão 

acerca do papel das Lideranças Intermédias em contexto escolar. Este estudo propõe-se 

identificar as caraterísticas das Lideranças Intermédias e oportunidades de melhoria no 

desempenho dessas funções, através do levantamento e análise das perceções dos docentes, 

das Lideranças Intermédias e dos elementos da CAP que exercem funções na EPM-CELP. O 

estudo circunscreve-se apenas a uma única realidade organizacional, como tal, é considerado 

um estudo de caso. 

A obtenção de resultados concretizou-se através da aplicação de inquéritos em forma 

de questionário, com questões de resposta dicotómica (Sim/Não) e questões de resposta 

aberta. As questões abertas desses inquéritos foram alvo de uma análise qualitativa de 

conteúdo, com o suporte do programa informático WEBQDA. De acordo com Sousa, Costa 

& Moreira (2011): 

 

Com o WEBQDA o investigador poderá editar, visualizar, interligar e 
organizar documentos. Poderá criar categorias, codificar, controlar, filtrar, 
fazer buscas e questionar os dados com o objectivo de responder às suas 
questões de investigação. É um software específico destinado à investigação 
qualitativa em geral, proporcionando inúmeras vantagens em relação à 
investigação sem recurso a software específico, ou com recurso a outras 
aplicações não específicas. (p.3) 

 

A opção pela análise qualitativa decorre, como referido por Leite (2017), do facto de 

apesar da validade irrefutável de uma análise quantitativa, esta nem sempre nos dar as 

respostas que necessitamos, nomeadamente, quando o foco da análise são aspetos não 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

80 

mensuráveis. Assim, recorrendo à análise qualitativa, mais do que saber o que de mais ou de 

menos positivo haverá a registar relativamente às Lideranças Intermédias da EPM-CELP, 

procuramos saber o “porquê?” dessa perceção e desses comportamentos. Logo, uma análise 

qualitativa dos dados cria condições para que se possa compreender e explicar de modo mais 

aprofundado a temática em estudo. 

De acordo com Bardin (2011, p.9), a análise de conteúdo consiste num conjunto de 

instrumentos metodológicos cada vez mais subtis e em constante aperfeiçoamento, que se 

aplicam a uma enorme panóplia de registos e que tem como fundamento a dedução, a 

inferência.  

Para o tratamento qualitativo do conteúdo, começamos por realizar uma pré-análise 

dos dados obtidos. Mediante essa primeira leitura flutuante, pudemos confirmar a 

exequibilidade dos objetivos que nos propusemos concretizar desde início. De seguida, 

procedemos à exploração exaustiva dos dados, estabelecendo as unidades de registo, a 

codificação e, finalmente, a categorização do material. Culminamos o processo de análise, 

com o tratamento e interpretação dos resultados obtidos. 

 

Procedimento de recolha de dados 

 

A recolha de dados foi feita mediante o preenchimento de questionários em 

formulários Google Forms especificamente construídos para o efeito. Tratando-se um 

contexto de atuação único, e não se tendo identificado durante o estado da arte, um 

questionário já validado que fosse exatamente de encontro ao pretendido para este estudo, o 

mesmo foi construído de raiz, sendo formado por três questões de resposta fechada e 

dicotómica (Sim/Não) e por quatro questões de resposta aberta.  

A aplicação dos questionários foi autorizada pela Presidente da CAP, e os mesmos 

foram enviados através do correio eletrónico institucional para todos os docentes, de acordo 

com as funções exercidas na instituição. Foi salvaguardado que cada inquirido só poderia 

preencher uma única vez o questionário e que o mesmo era totalmente anónimo. 

 

 

 

Caracterização da amostra 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

81 

Responderam aos instrumentos de investigação, trinta e nove docentes, sete Lideranças 

Intermédias e dois elementos da CAP. 

 

Resultados 

 

Caracterização da amostra de professores 

 

Quadro 1 - Distribuição das Amostras Segundo o Género. 

 n % 

Masculino 12 30,8 

Feminino 27 69,2 

Total 39 100% 

 

 

Quadro 2 - Distribuição da Amostra em Anos. 

 n % 

Até 29 1 2,6 

30 a 39 anos 6 15,4 

40 a 49 anos 18 46,3 

50 ou mais anos 14 35,9 

Total 39 100 

 

 

Quadro 3 - Distribuição da Amostra Segundo a Situação Profissional. 

 n % 

Contratado 25 64,1 

Professor do quadro em Mobilidade 14 35,9 

Licença sem vencimento 0 0 

Total 39 100 

 

Quadro 4 - Distribuição da Amostra Segundo o Tempo de Serviço. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

82 

 n % 

Menos de 5 anos 1 2,6 

6 a 15 anos 6 15,4 

15 a 24 anos 17 43,6 

25 ou mais anos 15 38,5 

Total 39 100 

 

Mediante a análise dos resultados, constatamos que a amostra de professores é 

composta maioritariamente por mulheres (69,2%), que a faixa etária mais representada é de 

40 a 49 anos (46,3%), que responderam mais professores contratados (64,1%) do que 

professores em mobilidade e finalmente, que os grupos mais representados em termos de 

tempo de serviço se situam entre os 15 a 24 anos (38,5%). 

 

 

Registo Global de Categorias na análise qualitativa 

 

Resultados globais da frequência de referência por categoria: 

Figura 1 

Categorias mais referenciadas 

 

No cômputo dos resultados, destacamos as quatro categorias mais referenciadas, 

nomeadamente: “Monitorar”; “Má comunicação”; “Dinamizadores” e “Ausência”. Verifica-

se assim que as três categorias de profissionais consideram que o desempenho das Lideranças 

Intermédias carateriza-se por ações de monitoria e dinamização das ações educativas, mas 

esse mesmo desempenho é fragilizado por “Ausência” das Lideranças Intermédias e por “Má 

comunicação” na organização. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

83 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2 

Categorias menos referenciadas 

 

As quatro categorias menos referenciadas foram: “Obstáculo à inovação”; 

“Desconhecimento da lei”; “Não respeitadas”; “Maior autonomia”. 

 

Registo Questão a questão de Categorias na análise qualitativa 

 

Questão um: Considera que as Lideranças Intermédias da EPM-CELP desempenham um 

papel relevante na promoção, execução e controlo do Projeto Educativo da organização? 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 3   

Respostas dos professores à questão um 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

84 

Percecionamos assim que a grande maioria (84,6%) dos professores considera que as 

Lideranças Intermédias desempenham um papel relevante na promoção, execução e controlo 

do Projeto Educativo da organização. Há, contudo, professores (15,4%) que não reconhecem 

a relevância do papel das Lideranças Intermédias. 

 

 

 

Figura 4 

Respostas das Lideranças Intermédias à questão um. 

 

Todas as Lideranças Intermédias consideram que desempenham um papel relevante 

na promoção, execução e controlo do Projeto Educativo da organização. 

 

 

Figura 5   

Respostas dos elementos da CAP à questão um 

 

Os elementos da CAP consideram que as Lideranças Intermédias desempenham um 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

85 

papel relevante na promoção, execução e controlo do Projeto Educativo da organização. 

Questão dois: De que modo considera que as Lideranças Intermédias da EPM-CELP 

desempenham um papel relevante na promoção, execução e controlo do Projeto Educativo da 

organização? 

Os três grupos profissionais partilham a referência a três categorias: Dinamizadores; 

Monitorar; Elemento de ligação. 

Para os docentes, as Lideranças Intermédias (Lideranças Intermédias)  funcionam 

claramente como elemento de ligação (15 referências (ref); ex: “motor de transmissão 

coletivo”; “São um importante elo de ligação”; “ponte à comunidade escolar”; “São a "voz" 

dos diferentes departamentos de área disciplinar”) entre os diferentes atores do processo 

educativo, tendo como principal função monitorar (12 ref; ex: “acompanhamento direto”; 

“apoio à ação educativa, seja a nível do cumprimento de regras, como no suporte e ponte à 

comunidade escolar”; “papel de regulação”; “Orientação e controle”; “No 

acompanhamento e controlo da aplicação do Projeto Educativo”) as atividades escolares e o 

cumprimento do preconizado no Projeto Educativo. Como aspetos menos positivos na atuação 

diária das Lideranças Intermédias, os docentes destacam a “Ausência” (9 ref; ex: “Deveriam 

ter um papel ativo no esclarecimento dos professores e na promoção das principais diretrizes 

para a sua implementação, mas no caso deste ano e neste momento não existe qualquer 

execução nem colaboração ou controlo na sua aplicação.”; “nem é feita a proposta e/ou 

acompanhamento de atividades”; “deveriam ter um papel muito mais ativo e próximo dos 

docentes”; “nem sempre são dinâmicas e hiperativas na divulgação, realização e 

cumprimento dos prazos estabelecidos”) e a má comunicação (8 ref; ex: “há grandes falhas 

na coordenação pela fraca articulação”; “toma decisões sem consultar os seus pares”; “Nem 

sempre é dado conhecimento”). De um modo geral, os docentes consideram as Lideranças 

Intermédias pouco inspiradoras (2 ref) e promotoras de trabalho colaborativo (1 ref). 

Em concordância com o corpo docente, as Lideranças Intermédias consideram que a 

sua principal função é monitorar (7 ref; ex: “Garantindo o cumprimento dos objetivos do 

mesmo”; “Apresentar ao Conselho Pedagógico o balanço de todas as atividades”; 

“cumprimento do regulamento interno contribuindo para o aumento da responsabilidade dos 

alunos”), funcionando como elemento de ligação (4 ref; ex: “em contacto com toda a 

comunidade educativa”; “promoção dos relacionamentos interpessoais entra os elementos 

da comunidade educativa. Partilha de toda a informação emanada dos órgãos diretivos”). 

Registam-se cinco referências das Lideranças Intermédias considerando que realizam ações 

dinamizadoras do projeto educativo (ex: “promoção e articulação da análise crítica das 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

86 

questões pedagógicas”; “promoção dos relacionamentos interpessoais entra os elementos da 

comunidade educativa”; “Promovendo a reflexão”). Os professores referem as suas 

Lideranças Intermédias como dinamizadoras por sete vezes (ex: “beneficiando o 

desenvolvimento organizacional e estimulando o desenvolvimento profissional dos 

docentes”; “As Lideranças Intermédias é que, na prática, colocam o Projeto Educativo em 

ação”). 

Os elementos da CAP veem as suas Lideranças Intermédias como dinamizadoras (4 

ref; ex: “fator fundamental na dinamização da cultura de escola”), que monitoram (2 ref; ex: 

“identificar o nível de consecução dos objetivos”) e são um elemento de ligação (1 ref; 

“fundamentais para uma boa comunicação com a comunidade educativa”), mas referem 

igualmente a sua ausência (1 ref; “Nem todas as lideranças assumem esta postura 

proactiva.”) em determinados momentos. 

 

Questão três: Considera que o papel a desempenhar pelas Lideranças Intermédias da EPM-

CELP  está claramente definido e é do conhecimento de todos os intervenientes? 

 

 

 

 

 

 

Figura 6   

Respostas dos Professores 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

87 

Assistimos a uma significativa disparidade nas opiniões referentes a esta questão. 59% 

do total dos professores considera que o papel a desempenhar pelas Lideranças Intermédias 

da EPM-CELP  está claramente definido e é do conhecimento de todos os intervenientes, 

enquanto 41% pensa o contrário. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 7   

Respostas das Lideranças Intermédias. 

 

85,7% do total das Lideranças Intermédias consideram que o papel que desempenham 

está claramente definido e é do conhecimento de todos os intervenientes, enquanto 14,3% 

discordam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 8 

Respostas dos elementos da CAP 

 

Os dois elementos da CAP discordam relativamente à clareza e ao conhecimento dos 

intervenientes sobre as funções desempenhadas pelas Lideranças Intermédias. 

 

Questão quatro: Considera que o papel a desempenhar pelas Lideranças Intermédias 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

88 

da EPM-CELP está claramente definido e é do conhecimento de todos os intervenientes? De 

que modo? 

Os três grupos analisados consideram que as funções a desempenhar pelas Lideranças 

Intermédias são claras e definidas (15 ref. dos professores, ex: “O papel até estará claramente 

definido, pois é definido em termos regulamentares”; “esse assunto faz parte da formação 

docente. Porque todos sabem o seu papel na escola e nos são apresentadas as suas funções 

no cronograma.”; “conhecimento está normalizado”; 4 ref. das Lideranças Intermédias (ex: 

“Todos os intervenientes têm conhecimento da organização das instituições de ensino.”; 

“Faz parte da nossa formação docente”) e 1 ref. da CAP (“Não sentimos que os 

coordenadores e as suas equipas não reconheçam o papel e responsabilidades que lhes cabe 

assumir enquanto dirigentes intermédios”). Contudo, os professores, exatamente na mesma 

proporção, assinalam que o papel desempenhado é pouco claro (15 ref; ex: “por vezes, existem 

diferentes setores a fazerem as mesmas tarefas e muitas vezes não se sabe a quem cabe a 

responsabilidade de determinados assuntos”; “ora decidem por si ora alegam que têm que 

consultar a direção”; “não sei se é do conhecimento de todos”; “denota algumas questões 

por esclarecer”; “não ser completamente conhecido por todos os intervenientes, mas por 

falta de iniciativa destes últimos”), sobretudo devido a problemas de comunicação (10 ref; 

ex: “por vezes a informação vinda de diferentes líderes intermédios, é diferenciada”; 

“Parece não existir uma passagem de informação clara e única”; “as informações não 

chegam de forma atempada ou completa”; “nem sempre os discursos estão concertados”).  

E há até quem considere que as Lideranças Intermédias não são totalmente respeitadas (1 ref; 

“O fato de se verificar que as mesmas não são respeitadas”). 

Os elementos da CAP, sinalizam as funções das Lideranças Intermédias como estando 

claramente definidas (1 ref;), mas voltam a referir a sua ausência (1 ref; “somos confrontados 

com situações que deviam e podiam ser resolvidas pelas Lideranças Intermédias). 

As Lideranças Intermédias consideram no geral que as funções a desempenharem 

estão claramente definidas ( 4 ref; ex: “estão claras no Regulamento interno da Escola”) em 

termos regulamentares, há contudo, quem considere que o seu papel na organização nem 

sempre é claro (1 ref; “não existe uma clarificação de competências”) 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

89 

Questão cinco: Considera que as Lideranças Intermédias da EPM-CELP têm 

contribuído para a melhoria da sua prática educativa? 

 

Figura 9 

Respostas dos professores à questão cinco 

 

A grande maioria dos docentes (71,8%) considera que as Lideranças Intermédias da 

EPM-CELP têm contribuído para a melhoria da sua prática educativa, enquanto 28,2% não 

reconhece esse contributo. 

 

 

Figura 10 

Respostas das Lideranças Intermédias à questão cinco 

 

Todas as Lideranças Intermédias consideram que a sua atuação contribui para a 

melhoria da prática educativa dos professores que lideram. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

90 

 

 

Figura 11 

Respostas dos elementos da CAP à questão cinco 

 

Os elementos da CAP discordam relativamente ao contributo das Lideranças 

Intermédias para a melhoria da prática educativa. 

 

Questão seis: Considera que as Lideranças Intermédias da EPM-CELP têm contribuído para 

a melhoria da sua prática educativa? De que modo? 

 

Da análise às respostas a esta questão, destacam-se como principais contributos 

reconhecidos pelos docentes as funções de monitorar (15 ref; ex: “ajudam a implementar os 

planos de atividades”; “Apoio na resolução de conflitos na Direção de Turma”; “são estes 

órgãos que informam os restantes docentes das práticas que os docentes devem tomar”) e de 

dinamizar (12 ref; ex: “troca de ideia e consequentemente contributo enriquecedor para a 

realização das boas práticas”; “Pela partilha de experiências, pelas sugestões”; “trabalho 

de parceria e das atividades inter e transdisciplinares facilitando e desconstruindo 

entraves”). Perceção partilhada pelas próprias Lideranças Intermédias (4 ref a monitorização; 

ex: “Através da interação e circulação constante com toda a comunidade educativa, indo "ao 

terreno" visualizar e comunicar com o grupo alvo”; “Questionando processos e 

metodologias” e duas referências a dinamizadoras; ex: “Planificação de atividades 

pedagógicas, promoção da análise crítica de questões pedagógicas”). Há também, por outro 

lado, várias referências dos professores à atuação irrelevante das Lideranças Intermédias para 

a melhoria da sua prática educativa (14 ref; ex: “cumprir normativos não incidindo sobre as 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

91 

práticas de cada um dos docentes, falta de conhecimento de toda a organização e do trabalho 

que se vem desenvolvendo na EPM”; “Têm contribuído para piorar a minha prática”; “existe 

pouca supervisão em termos operacionais que melhorem efetivamente as práticas educativas 

dos professores”; “nem sempre as lideranças parecem ter em conta as necessidades e 

propostas daqueles que representam”). Quer os professores (8 ref; ex: “temos oportunidade 

de trabalhar em conjunto, discutir ideias e crescer em conjunto”; trabalho colaborativo, 

partilhas e debates”; “Ao refletirmos em conjunto consegue-se aperfeiçoar e corrigir as 

falhas”), quer as Lideranças Intermédias (2 ref; ex: “Promovendo o trabalho colaborativo 

entre os pares) reconhecem o papel das Lideranças Intermédias como promotoras do trabalho 

colaborativo. No outro extremo, como aspetos menos positivos, surgem referências dos 

professores à ausência das Lideranças Intermédias (6 ref; ex: “ausência no que concerne ao 

dia a dia”; “porque não existe”; seria importante que as Lideranças Intermédias saíssem dos 

gabinetes, de forma a conseguirem ter uma maior noção do que se passa dentro das salas de 

aula.”) e até à sua atuação como obstáculo à inovação (3 ref; ex: “Nem sempre se sente o 

apoio das lideranças na aceitação de propostas apresentadas e devidamente 

fundamentadas”; “Impedem a partilha de ideias novas, de práticas diferentes. São inflexíveis, 

intolerantes. Falta-lhes visão. Qualquer proposta nova é recusada ou fica esquecida numa 

gaveta”). As Lideranças Intermédias, têm apenas uma visão positiva do potencial da sua 

atuação, assinalando para além das três categorias já referidas anteriormente (monitor ar; 

dinamizadoras; promotoras de trabalho colaborativo), considerarem-se promotoras de ações 

diferenciadoras (2 ref; ex: “elaboração de sugestões de melhoria”; “promovendo e 

estimulando novas experiências”). 

Destacamos a opinião crítica dos elementos da CAP, que se traduz na necessidade de 

as Lideranças Intermédias assumirem um papel mais ativo junto dos docentes. Esta posição 

reflete-se pelas referências à ausência (3 ref; ex: “nem sempre acompanham, orientam e 

promovem as práticas pedagógicas”), à necessidade de mais supervisão (3 ref; ex: “resumem 

a sua função ao cumprimento de indicações recebidas das hierarquias superiores”), e até à 

irrelevância (1 ref; “não assumem a liderança”). 

 

Questão sete: Da sua perceção da dinâmica das Lideranças Intermédias da EPM-CELP, que 

sugestões de melhoria faz? 

 

No que concerne à questão sobre a identificação de oportunidades de melhoria, 

deparamo-nos com perspetivas totalmente distintas consoante a função desempenhada na 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

92 

organização. 

Os elementos da CAP vincam a necessidade das Lideranças Intermédias assumirem 

maior autonomia (1 ref; “Uma maior autonomia das Lideranças Intermédias”) e promoverem 

mais supervisão (1 ref; “maior comprometimento com o Projeto Educativo, com o 

Regulamento Interno, com a promoção de alteração de práticas pedagógicas”). 

Por sua vez, as Lideranças Intermédias colocam o ênfase na melhoria do 

enquadramento organizacional para poderem exercer cabalmente as suas funções, 

nomeadamente,  melhorar a comunicação  (4 ref; ex: “devíamos ser mais ouvidos”; 

“Definição clara de canais de comunicação”; “haver mais comunicação entre as várias 

estruturas de forma a podermos rentabilizar o tempo e as nossas energias”), terem mais 

oportunidades de trabalharem de modo colaborativo (4 ref; ex: “Trabalho colaborativo 

regular entre os vários elementos da liderança intermédia”; “encontros regulares com a 

direção pedagógica e coordenadores de departamento de modo a fazer uma reflexão sobre 

as atividades desenvolvidas pelas diferentes áreas disciplinares dentro e fora da sala de aula, 

o impacto das mesmas nas aprendizagens dos alunos”), e finalmente, que haja maior clareza 

(1 ref; “Clarificação de responsabilidades/competências”) e respeito (1 ref; “respeitar as 

hierarquias e cumprir-se com os prazos, as orientações pedagógicas”) pelas suas funções. 

Já da parte dos professores, constatamos, tal como acontece com as Lideranças 

Intermédias, a necessidade de se melhorar a comunicação na organização (10 ref; ex: 

“Informação deve ser mais clara”; “Devem todos falar a uma mesma voz”; “haja um 

esclarecimento, no início do ano, em relação às prioridades da escola”; “as informações 

transmitidas sejam devidamente trabalhadas dentro destas estruturas, para que sejam claras 

e as regras bem definidas”; "Concertarem os discursos”; “verificar se as políticas ou 

atividades a realizar são do conhecimento de todos os intervenientes no processo”), e de se 

criarem mais oportunidades de trabalho colaborativo (9 ref; ex: “Mais trabalho 

colaborativo”; “todos se envolverem no processo”; “facilitar o trabalho colaborativo entre 

pares. Serem mais colaborativas”; “que se façam reuniões de trabalho, em que os assuntos 

possam ser discutidos e se tomem deliberações claras”; “Maior e melhor trabalho de 

grupo”). Destaca-se, contudo, a possível dicotomia entre o apelo a maior supervisão (11 ref; 

ex: “Uma presença mais ativa, de maior apoio e fiscalização junto de alunos e docentes”; 

“Definir bem as funções e responsabilidades de cada setor/órgão. Encontrar formas de 

Supervisionar as suas práticas e dinâmicas”; “as lideranças conversem mais com os seus 

"subordinados" e tentem ajudar a resolver de facto os problemas, apoiando as decisões”; 

“verificar se as politicas ou atividades a realizar são do conhecimento de todos os 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

93 

intervenientes no processo. Maior presença junto das categorias docente e alunos”), e a 

necessidade de uma liderança mais participativa e democrática (10 ref; ex: “Uma liderança 

mais participativa e não tanto diretiva”; “As medidas e decisões deveriam ser mais 

explicadas”; “lideranças deveriam estar mais sensíveis aos feedbacks dos professores e 

alunos”; “partilhar sentires e ideias”; “partilha de ideias entre os intervenientes”; “as 

lideranças serem eleitas pelo coletivo de docentes”).  

Quer os professores (4 ref; ex: “deveria haver rotatividade”; “esses lugares não 

deveriam ser ocupados por "conveniência ou conhecimentos" mas sim pela competência 

profissional dos docentes”; “cargos deveriam ser rotativos, atribuídos a quem revela perfil, 

conhecimento e competência para o seu desempenho”), quer os elementos da CAP (1 ref; 

“Renovação de algumas destas lideranças”), consideram que uma maior rotatividade nas 

Lideranças Intermédias seria um fator promotor de melhoria na prática educativa. Os 

professores frisam ainda a necessidade de as Lideranças Intermédias terem um papel mais 

ativo, assinalando a ausência (8 ref; ex: “precisam de se assumir como tal”; “Promoção e 

defesa de uma cultura da EPM”; “maior proatividade”; “a presença assídua/regular nas 

salas, corredores, espaços de aulas”) que atualmente identificam. 

 

Discussão E Conclusão 

 

Concretizada no capítulo anterior a apresentação sistematizada dos resultados obtidos 

através da aplicação de questionários e posterior análise qualitativa, iremos agora procurar dar 

resposta aos objetivos delineados para este estudo e à questão de investigação. 

 

Relembrando a questão de partida: 

As Lideranças Intermédias desempenham um papel relevante na execução do 

projeto educativo da EPM-CELP e na melhoria da prática educativa dos professores 

que lideram? 

 

Retomando ao resultado gráficas das respostas às questões dicotómicas: 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

94 

 

Figura 12 

Registo de respostas à primeira questão dicotómica 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 13 

Registo de respostas à segunda questão dicotómica 

84,6

100 100

15,4

0 0
0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

Professores Lideranças Intermédias CAP

Considera que as lideranças intermédias da EPM-CELP desempenham um 
papel relevante na promoção, execução e controlo do Projeto Educativo da 

organização?

Sim

Não

71,8

100

50

28,2

0

50

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

Professores Lideranças Intermédias CAP

Considera que as lideranças intermédias da EPM-CELP têm 
contribuído para a melhoria da sua prática educativa?

Sim

Não



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

95 

 

Percebemos, que na sua maioria, os sujeitos inquiridos relevam como positivo o papel 

desempenhado pelas Lideranças Intermédias, bem como a sua influência no dia a dia da 

organização. O que vai de encontro aos resultados obtidos em outros estudos, como Minzo 

(2018; p.260), que concluiu “que as lideranças do topo, bem como as Lideranças Intermédias, 

influenciam na melhoria dos níveis de desempenho escolar dos alunos, bem como potenciam 

a promoção do desenvolvimento profissional dos docentes”. 

Temos, contudo, de assinalar a diferença evidente de perceção consoante o papel 

desempenhado na organização. Se as Lideranças Intermédias assumem a 100% a qualidade 

do seu papel e desempenho, já os docentes e os elementos da CAP, têm uma opinião menos 

consensual. 

Importa aprofundar a temática e procurar respostas para esta divergência de opiniões. 

Para o efeito, relembramos o resultado a uma última questão dicotómica que surgiu da 

perceção do investigador sobre a dinâmica da organização e que poderá explicar alguma da 

discrepância já referida. 

 

Figura 14 

Registo de respostas à terceira questão dicotómica 

59

85,7

50

41

14,3

50

0

10

20

30

40

50

60

70

80

90

100

Professores Lideranças Intermédias CAP

Considera que o papel a desempenhar pelas lideranças intermédias da EPM-CELP está 
claramente definido e é do conhecimento de todos os intervenientes?

Sim

Não



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

96 

Surge pela primeira vez divergência de opinião entre as Lideranças Intermédias e 

torna-se ainda mais evidente a discrepância já identificada no corpo docente e nos elementos 

da CAP. O que nos leva a concluir que apesar da maioria dos sujeitos considerar que o papel 

das Lideranças Intermédias é claro, tal facto não representa a opinião generalizada dos 

inquiridos. No sentido de identificar causas e oportunidades de melhoria no que a esta questão 

diz respeito, recorremos aos dados da análise qualitativa, mediante os quais identificamos o 

facto do papel desempenhado pelas Lideranças Intermédias ser pouco claro para vários 

docentes (ex: “por vezes, existem diferentes setores a fazerem as mesmas tarefas e muitas 

vezes não se sabe a quem cabe a responsabilidade de determinados assuntos”; e que a 

principal causa para a não clarificação de competências decorre sobretudo de problemas de  

comunicação (10 ref; ex: “por vezes a informação vinda de diferentes líderes intermédios, é 

diferenciada”; “Parece não existir uma passagem de informação clara e única”; “as 

informações não chegam de forma atempada ou completa”; “nem sempre os discursos estão 

concertados”).  As dificuldades de comunicação, a “Má comunicação” começa assim a 

emergir como um problema na organização, sendo a segunda categoria mais mencionada, com 

um total de trinta e cinco referências em toda a análise qualitativa efetuada. 

A relevância atribuída por todos os inquiridos ao processo de comunicação na Escola, 

remete-nos para as considerações de Silva (2016, p.5) que afirma que: “Comunicação e 

liderança são áreas abrangentes, mas indiscutivelmente relacionadas em qualquer conjuntura 

e, neste caso específico, no contexto escolar”. Araújo (2015), refere que as redes de 

comunicação podem ter um caráter formal ou informal, sendo as redes formais de 

comunicação os canais de comunicação validados de forma explícita pela organização, que se 

encontram estreitamente ligadas às suas metas e ao seu funcionamento. Araújo (2015), 

analisando a obra de González (2003), concretiza relativamente à comunicação informal, que 

numa organização escolar, esta adota diferentes formas. Baseando-se, de um modo geral, na 

proximidade e afinidade pessoal e profissional entre os pares, dando como exemplo de formas 

típicas de comunicação informal, os rumores e as “conversas de corredor”. Monteiro (2013), 

estabelece uma relação entre a comunicação, o clima da organização e a cultura, referindo que 

uma comunicação adequada se traduz num clima mais profícuo e, consequentemente, numa 

maior identificação e autorresponsabilização dos colaboradores com a organização e o sucesso 

da mesma, e concretiza, “A circulação de informação garante a chegada de conhecimento a 

todos, para que estes saibam como proceder para que a sua atividade faça parte de um todo 

(p.26)”. Ora, mediante os resultados obtidos, e a ênfase atribuída pelos inquiridos à “Má 

comunicação” na organização, esta associação positiva entre o processo comunicacional e a 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

97 

cultura de escola não parece concretizar-se na EPM-CELP. Docentes e Lideranças intermédias 

concordam com a necessidade de melhorar a regulação dos processos de comunicação e a 

efetividade da circulação de informação. 

Continuando a dirimir a causas para as diferentes perceções já identificadas, incidimos 

agora a nossa abordagem em torno da questão, “De que modo considera que as Lideranças 

Intermédias da EPM-CELP desempenham um papel relevante na promoção, execução e 

controlo do Projeto Educativo da organização?”. Através da análise qualitativa procuramos 

identificar o modo como é percecionado o papel das Lideranças Intermédias, e sobretudo, 

encontrar as fragilidades que levam a que nem todos os docentes considerem como claro o 

papel a desempenhar pelos seus lideres. 

Os três grupos profissionais partilham a referência a três categorias: “Dinamizadores”; 

“Monitorar”; “Elemento de ligação”. Sendo que os docentes e  as próprias Lideranças 

Intermédias (Lideranças Intermédias)  consideram que estas funcionam claramente como 

elemento de ligação ( 19 referências entre os dois grupos; ex: “motor de transmissão 

coletivo”) entre os diferentes atores do processo educativo, e têm como principal função 

monitorar (19 referências entre os dois grupos; ex: “apoio à ação educativa, seja a nível do 

cumprimento de regras, como no suporte e ponte à comunidade escolar”; “No 

acompanhamento e controlo da aplicação do Projeto Educativo”). 

O papel das Lideranças Intermédias como dinamizadoras das atividades escolares e do 

cumprimento do Projeto Educativo é reconhecido pelos três grupos. As divergências entre as 

amostras surgem quanto ao assumir ou não  dessa responsabilidade, com múltiplas referências 

(11 ref) à “Ausência” das Lideranças Intermédias, quer por parte dos docentes (ex: “Deveriam 

ter um papel ativo no esclarecimento dos professores e na promoção das principais diretrizes 

para a sua implementação, mas no caso deste ano e neste momento não existe qualquer 

execução nem colaboração ou controlo na sua aplicação.”; “deveriam ter um papel muito 

mais ativo e próximo dos docentes”;) quer por parte da CAP (“Nem todas as lideranças 

assumem esta postura proativa.”). Sendo que os docentes atribuem à “má comunicação” (8 

ref; ex: “há grandes falhas na coordenação pela fraca articulação”) importância relevante 

na falta de efetividade que testemunham. As Lideranças Intermédias, por seu turno, não 

mencionam qualquer aspeto menos positivo, reforçando até a importância do seu papel como 

“promotoras de trabalho colaborativo” (ex: “reflexão dos assuntos pedagógicos da escola, 

quer individualmente, quer em grupo”). Caraterística não corroborada pelos docentes, que 

fazem apenas mencionam esta categoria por uma vez no rol de respostas a esta questão. 

Relativamente ao modo como as Lideranças Intermédias da EPM-CELP contribuem 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

98 

para a melhoria da prática educativa dos docentes, repete-se em grande medida a 

categorização verificada em relação ao papel das Lideranças Intermédias na concretização do 

Projeto Educativo. Nomeadamente, o enorme relevo dado às funções de “monitorar” ( (19 

referências entre o grupo de docentes e das Lideranças Intermédias; ex:“ajudam a 

implementar os planos de atividades”; “Através da interação e circulação constante com 

toda a comunidade educativa, indo "ao terreno" visualizar e comunicar com o grupo alvo”), 

e de as Lideranças Intermédias serem “dinamizadoras” (15 ref entre os três grupos de resposta; 

ex: “troca de ideia e consequentemente contributo enriquecedor para a realização das boas 

práticas”). Constatamos assim, uma vez mais, a grande ênfase atribuída a estas caraterísticas 

da liderança intermédia, quer por parte dos docentes a quem cabe desempenhar um cargo 

como Liderança Intermédia quer pelos docentes que exercem a sua profissão na EPM-CELP. 

Culminamos esta discussão de resultados, focando-nos nas sugestões de melhoria 

enunciadas pelos inquiridos, e na frequência com que as categorias “Mais Supervisão” (11 

ref), “Liderança mais participativa e democrática” (10 ref), “Mais trabalho colaborativo” (9 

ref) e “Ausência” (8 ref) foram mencionadas. A premência de uma liderança mais 

democrática, uma liderança mais partilhada na Escola, era já reconhecida por Nóvoa (1992) 

ao enunciar que uma liderança para ser efetiva, necessita de empreender estratégias e 

estabelecer compromissos que garantam o empenhamento de todos os envolvidos. 

Necessidade também reconhecida por Sergiovanni (2004), que refere que a estrutura 

organizativa da escola assenta numa gestão partilhada, o que implica que haja coerência e 

atuação concertada entre os elementos intervenientes. Silva (2016, p.15) concluiu, “a lição 

mais importante a tirar da liderança nas organizações escolares é que o líder deve promover 

uma liderança democrática e participativa, envolvendo todos os liderados e toda a sua equipa 

pedagógica no processo de tomada de decisão”. Ora, os docentes da EPM-CELP, reconhecem, 

identificam e, sobretudo, exigem essa partilha, essa integração nos processos que conduzem 

à concretização da prática educativa. Mas, no que poderia parecer uma contradição, sinalizam 

igualmente a necessidade de maior supervisão no dia a dia da instituição. Alarcão (2014, p.29) 

menciona que “a supervisão permite desvendar caminhos de desenvolvimento profissional e 

afinar estratégias e percursos, considerando a “monitorização, regulação, avaliação e 

liderança”.  Não se tratará de uma contradição, mas de uma relação complementar de 

conceitos, em que os docentes procuram sentir “mais proximidade entre líderes e liderados” e 

que “as lideranças conversem mais com os seus "subordinados" e tentem ajudar a resolver de 

facto os problemas, apoiando as decisões tomadas por estes”, sendo uma “presença 

assídua/regular nas salas, corredores e espaços de aulas”. Fica assim, mais uma vez evidente 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

99 

a “Ausência” das Lideranças Intermédias no dia a dia da instituição e os problemas 

comunicacionais já diagnosticados. 

Perante este enquadramento, confirma-se a necessidade que tínhamos identificado no 

decorrer da prática profissional na instituição e que serviu como primeiro mote a este trabalho 

de investigação. Impõe-se uma reflexão profunda na EPM-CELP. Desde logo sobre o modo 

como se processa a articulação entre as Lideranças Intermédias e destas com a direção, mas 

também, sobre o papel e competências a desempenhar e assumir por cada liderança. Parece-

nos evidente que é necessário que as lideranças da EPM-CELP, cuidem mais das relações 

interpessoais, promovam a confiança e valorizem as contribuições dos seus docentes. Só assim 

será possível envolver realmente os professores nos processos de mudança para a melhoria 

contínua que se deseja para a instituição, promovendo uma cultura de escola, no que ao corpo 

docente diz respeito, consubstanciada numa prática reflexiva, em que os mesmos estão 

conscientes e motivados na concretização da visão a que a escola se propõe. Para tal, é 

necessária uma avaliação e regulação constante dos processos de liderança, de acordo com os 

desafios próprios de uma instituição única como a EPM-CELP.  A congregação de todos estes 

pressupostos, conduzirá inevitavelmente à melhoria do serviço prestado e a um maior sentido 

de identidade e de pertença de todos os elementos da comunidade educativa. 

A EPM-CELP enfrenta porventura o maior desafio da sua existência, vinte anos após 

a sua implementação em Moçambique. Num contexto particularmente difícil, após (ou ainda) 

(n)uma crise de pandemia, numa indesmentível e imparável perda de identidade associada a 

uma rotação elevadíssima do seu “quadro” docente nos últimos anos letivos, culminando com 

o processo de substituição da totalidade ou de grande parte da cúpula de liderança, que ocorre 

em simultâneo com a elaboração desta dissertação, será a EPM-CELP capaz de resistir e 

persistir no seu propósito de atingir a excelência educativa? 

 

Hoje, mais do que nunca, é preciso refletir e responder a estas questões: 

 

- O que é, o que carateriza a EPM-CELP em particular? 

- O que queremos que a EPM-CELP seja para os que nela coabitam e para o 

contexto comunitário em que se insere? 

- O que é preciso fazer? Como chegamos a essa escola? 

 

Mas mais do que responder a estas questões, é preciso que as lideranças, nos seus 

diferentes níveis, criem condições para que as respostas que venham a definir sejam 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

100 

exequíveis, adotando as necessárias medidas para que todo o corpo docente (e restante 

comunidade educativa) se aproprie das mesmas e assuma a sua concretização como um 

objetivo comum e inalienável. 

É preciso criar/recuperar uma cultura de escola que se vai desvanecendo com a partida 

daqueles que são o seu garante (os professores), assente numa liderança que promova o rigor, 

a transparência e seja capaz de mobilizar todos os atores educativos em torno do objetivo 

comum de fazer mais e melhor Escola. 

 

"Há escolas que são gaiolas e há escolas que são asas (…)” 

Rubem Alves (2004, p.7) 

 

Considerações Finais 

 

Terminada esta dissertação, apraz-nos constatar que foi possível atingir os objetivos a 

que nos propusemos, de aferir a perceção dos docentes divididos pelos três níveis de 

responsabilidade (professores, Lideranças Intermédias e elementos da CAP), sobre o papel 

que cabe às Lideranças Intermédias na EPM-CELP, e aquele que é realmente desempenhado 

por estas no dia a dia da organização, bem como, de identificar oportunidades de melhoria na 

orgânica da instituição.  

Como fragilidades deste estudo, identificamos o fato de as conclusões obtidas em um 

Estudo de Caso como este poderem ser de difícil aplicação noutros contextos e organizações, 

e a generalização das respostas a todo o leque de Lideranças Intermédias da EPM-CELP.  

Relativamente à primeira questão, consideramos que se é verdade que as conclusões obtidas 

não podem ser generalizadas a outras organizações, e que será sobretudo a EPM-CELP e todos 

os que nela coabitam a retirar os maiores dividendos, também será verdade que a reflexão 

resultante da leitura deste estudo, pode e deve generalizar-se a qualquer instituição de ensino 

no desejável processo de melhoria contínua. No que concerne à generalização das respostas, 

a mesma não afeta um dos principais propósitos da aplicação deste estudo, que é contribuir 

para uma reflexão global de escola, contudo, não permite uma reflexão mais contextualizada 

e individualizada de cada Liderança Intermédia, de acordo com as considerações que aqueles 

que lidera, teriam a fazer sobre a sua atuação diária. 

É destas fragilidades que surgem sugestões para futuros estudos, nomeadamente, a 

concretização de um estudo que permita diferenciar a perceção de cada inquirido 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

101 

especificamente sobre cada uma das lideranças a que tenha de responder na organização. Será 

igualmente de considerar a inclusão da função de Diretor de Turma numa futura análise. Desde 

logo porque os Conselhos de Turma que dirigem são legalmente considerados estruturas 

intermédias na organização escolar, e porque são estes a terem o contacto e ligação mais 

próxima com toda a comunidade escolar, e por isso, um elevado potencial na sua atuação. 

 

Referências 
 
Alarcão, I. (2014), “Desenvolvimento profissional, interação colaborativa e supervisão”. In 
Joaquim Machado, & José Matias Alves (coord), Coordenação, supervisão e liderança, 
Escolas, Projetos e prendizagens. Porto: Universidade Católica Editora. 
 
Alves, A. (2009). Estilo de liderança da líder do conselho executivo de uma escola básica dos 
2º e 3º ciclos pública da região autónoma da Madeira. (Dissertação de Mestrado). Ciências 
da Educação na Área de administração educacional, Universidade da Madeira, Funchal.  
Disponível em: < http://hdl.handle.net/10400.13/156>. 
Alves, R. (2004). Gaiolas ou Asas. Porto: Edições Asa  
 
Amorim, S., Cabral, I., Alves, J. (2019). As escolas fazem a diferença: o papel das lideranças 
e da cultura escolar. Investigar em Educação, (9/10), 27-46 Disponível em: 
<http://hdl.handle.net/10400.14/30850> 
 
Antunes, M. (s.d.). A Escola como Organização: cultura, culturas e contextos. Obtido de 
Ministério de Educação: https://www.dge.mec.pt/pensar-falar-fazer-educacao. 
 
Araújo, F. P. (2015). O processo comunicativo e os estilos de liderança em escolas TEIP e 
com contrato de autonomia. Universidade Católica Portuguesa (Portugal)). Disponível em: 
http://hdl.handle.net/10400.14/20655. 
 
Bento. A., & Ribeiro, M. (2013). A liderança escolar a três dimensões: Diretores, professores 
e alunos. Bragança: Ideias em prática. Disponível em: <http://hdl.handle.net/10198/9560>. 
 
Bardin, L.(2011). Análise de conteúdo. São Paulo: Edições 70. Disponível em: 
https://ia802902.us.archive.org/8/items/bardin-laurence-analise-de-conteudo/bardin-
laurence-analise-de-conteudo.pdf. 
 
Bessa, A. R. B. D. (2013). Intermezzo na Melhoria: O Papel das Lideranças Intermédias 
Dissertação de Mestrado, Universidade Católica Portuguesa (Portugal)). Disponível 
em:http://hdl.handle.net/10400.14/14708. 
 
Brás, A. S. (2021). Liderança e Cultura Organizacional: O Impacto da Liderança do Diretor 
na Cultura Organizacional da Escola. (Dissertação de Mestrado). Gestão e Administração 
Educacional, Escola Superior de Educação de Fafe, Fafe.  Disponível em: 
http://hdl.handle.net/10400.26/40388. 
 
Cabral, A. & Oliveira, I. (2017). Lideranças em contexto de supervisão – Modos de interação 
e práticas de trabalho colaborativo. In J. Pinhal, C. Cavaco, M. J. Cardona, F. Costa. J. 

http://hdl.handle.net/10400.13/156
http://hdl.handle.net/10400.14/30850
https://www.dge.mec.pt/pensar-falar-fazer-educacao
http://hdl.handle.net/10400.14/20655
http://hdl.handle.net/10198/9560
http://hdl.handle.net/10198/9560
https://ia802902.us.archive.org/8/items/bardin-laurence-analise-de-conteudo/bardin-laurence-analise-de-conteudo.pdf
https://ia802902.us.archive.org/8/items/bardin-laurence-analise-de-conteudo/bardin-laurence-analise-de-conteudo.pdf
http://hdl.handle.net/10400.26/40388


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

102 

Marques & R. Faria (Orgs.), A escola – dinâmicas e atores (pp.256-264). Lisboa: AFIRSE 
Portugal e Instituto de Educação da Universidade de Lisboa Disponível em: 
http://hdl.handle.net/10400.2/9774. 
 
Caixeiro, A. (2014). Liderança e cultura organizacional: o impacto da liderança do Diretor 
na(s) cultura(s) organizacional(ais) escolar(es). Universidade de Évora, Évora. Disponível 
em <http://hdl.handle.net/10174/11416>. 
 
Carvalho, M. (2012). A liderança na organização escolar: O Diretor. Práxis Educacional, 
[S.l.], v. 8, n. 13, p. 193-209, jan. 2012. ISSN 2178-2679. Disponível em: 
<http://periodicos2.uesb.br/index.php/praxis/article/view/717>. Acesso em: 01/jun. 2022. 
 
Carvalho, S; Fraga, N. (2010). A inteligência moral num processo de (des)construção dos 
projetos de liderança(s). Entre o pensar e o agir como gestão estratégica. Revista 
Iberoamericana de Educación, Vol. 55, Nº 1, 2011, págs. 159-172. Disponível em: 
https://rieoei.org/historico/documentos/rie55a06.pdf. 
 
Casanova, M. P. (2014). Construção do Projeto Educativo de Escola. In Teresa Estrela (ed.) 
(2014). Educação, Economia e Território – O papel da educação no desenvolvimento. Lisboa: 
EDUCA/Secção Portuguesa da AFIRSE. Disponível em: 
http://hdl.handle.net/10400.26/7949. 
 
Chiavenato, I. (2010). Gestão de pessoas: o novo papel dos recursos humanos nas 
organizações. 3.º Ed. Rio de Janeiro: Elsevier. Disponível em: 
https://www.academia.edu/44975632/Gestao_de_pessoas_o_novo_papel_idalberto_chiaven
atopdf_compress. 
 
Fraga, N. (2009). A dimensão europeia da educação. (Des)construções ao nível do Projecto 
Educativo e do Currículo do Ensino Secundário. Um estudo de caso múltiplo. Dissertação de 
Mestrado apresentada à Universidade da Madeira. Funchal: Universidade da Madeira. 
 
Freire, PROJETO EDUCATIVOducação como prática da liberdade. 23ª ed. Rio de Janeiro: 
Paz e Terra, 1999. 
 
Leite, R. F. (2017). A perspectiva da análise de conteúdo na pesquisa qualitativa: algumas 
considerações. Revista Pesquisa Qualitativa, 5(9), 539–551. Disponível em: 
https://editora.sepq.org.br/rpq/article/view/129. 
 
Leonardo, R. C. G. (2011). Liderança e projecto educativo: estudo de caso numa escola de 1º 
ciclo com pré-escolar da Região Autónoma da Madeira. Dissertação de Mestrado apresentada 
à Universidade da Madeira. Funchal: Universidade da Madeira. Disponível em: 
http://hdl.handle.net/10400.13/379. 
 
Lima, J. & Pacheco, J. A. (2006). Fazer investigação: contributos para a elaboração de 
dissertações e teses. Porto: Porto Editora. 
 
Lima, L. (1996). Construindo modelos de gestão escolar. Instituto de Inovação Educacional, 
Cadernos de Organização e Gestão Curricular. 
 

http://hdl.handle.net/10400.2/9774
http://hdl.handle.net/10174/11416
https://rieoei.org/historico/documentos/rie55a06.pdf
http://hdl.handle.net/10400.26/7949
https://www.academia.edu/44975632/Gestao_de_pessoas_o_novo_papel_idalberto_chiavenatopdf_compress
https://www.academia.edu/44975632/Gestao_de_pessoas_o_novo_papel_idalberto_chiavenatopdf_compress
https://editora.sepq.org.br/rpq/article/view/129
http://hdl.handle.net/10400.13/379


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

103 

Luck, Heloisa (2009) Dimensões da gestão escolar e suas competências. Disponível em: 
http://www.contagem.mg.gov.br/estudacontagem/wp-
content/uploads/2017/05/dimensoes_livro-1.pdf. 
 
Mariano, M. D. S. C. (2013). Gestão partilhada e comunicação numa liderança de sucesso. 
(Dissertação de Mestrado), Universidade do Algarve. Disponivel em: 
http://hdl.handle.net/10400.1/5961. 
 
Mateus, A. (2013). Impacto da Liderança Autêntica na Motivação/Satisfação Docente O caso 
das Eb1/PE da RAM. (Dissertação de Mestrado), Administração educacional, Universidade 
da Madeira. Disponível em <http://hdl.handle.net/10400.13/361>. 
 
Minzo, A. B. D. (2018). Papel Das Lideranças No Sucesso Da Organização Escolar: Caso 
Da Escola Secundária De Laulane. Dissertação para provas de Doutoramento. Universidade 
Aberta (Portugal)). Disponível em <http://hdl.handle.net/10400.2/7737> 
Nóvoa, A. (1992). Formação de professores e profissão docente. In Os professores e a sua 
formação, Nóvoa A. (Coord.) (pp. 13-31). Lisboa: D. Quixote. 
 
Neves, L., & Coimbra, J. (2017). Relação da liderança do Diretor com o comprometimento e 
a motivação dos professores no contexto educativo português. Revista E-Psi, 7(1), 1-24. 
Disponível em < https://revistaepsi.com/wp-content/uploads/artigos/2017/Ano7-Volume1-
Artigo1.pdf>. 
 
Pinto, E. L. C. (2017). O papel das Lideranças Intermédias na gestão do agrupamento de 
escolas: os coordenadores de estabelecimento. Dissertação de Mestrado em Ciências da 
Educação. Universidade de Trás-Os- Montes e Alto Douro. Disponível em 
http://hdl.handle.net/10348/7877. 
 
Pol, M.; Novotny, P. & Zounek, J. (2007). Em busca do conceito de cultura escolar: uma 
contribuição para as discussões actuais. Revista Lusófona de Educação, 10, 63-79. Disponível 
em http://revistas.ulusofona.pt/index.php/rleducacao/article/view/634. 
 
Sergiovanni, T. J. (2004). O Mundo da Liderança:. Desenvolver culturas, práticas e 
responsabilidade pessoal nas escolas. Porto: ASA. 
 
Silva, F. M. D. (2018). As Lideranças Intermédias na Escola Portuguesa de Díli: inovação e 
desafios. Universidade Aberta (Portugal)). Disponível em http://hdl.handle.net/10400.2/7630. 
 
Silva, A. C. M. (2016). O papel da comunicação na construção de uma liderança escolar 
eficaz: um estudo de caso numa escola do 1º ciclo do ensino básico da Região Autónoma da 
Madeira. Dissertação de Mestrado apresentada à Universidade da Madeira. Funchal: 
Universidade da Madeira. Disponível em <http://hdl.handle.net/10400.13/1927> 
Silva, M. J. (2010). Líderes e lideranças em escolas portuguesas: protagonistas, práticas e 
impactos. Vila Nova de Gaia: Fundação Manuel Leão. . 
 
Sousa, F. N., Costa, A. P., & Moreira, A. (2019). webQDA [programa de computador]. 
Aveiro: Microio/Ludomedia. 
 
Sousa, F. N., Costa, A. P., & Moreira, A. (2011), “Análise de Dados Qualitativos Suportada 
pelo Software webQDA”. Atas da VII Conferência Internacional de TIC na Educação: 

http://www.contagem.mg.gov.br/estudacontagem/wp-content/uploads/2017/05/dimensoes_livro-1.pdf
http://www.contagem.mg.gov.br/estudacontagem/wp-content/uploads/2017/05/dimensoes_livro-1.pdf
http://hdl.handle.net/10400.1/5961
http://hdl.handle.net/10400.13/361
http://hdl.handle.net/10400.2/7737
https://revistaepsi.com/wp-content/uploads/artigos/2017/Ano7-Volume1-Artigo1.pdf
https://revistaepsi.com/wp-content/uploads/artigos/2017/Ano7-Volume1-Artigo1.pdf
https://revistaepsi.com/wp-content/uploads/artigos/2017/Ano7-Volume1-Artigo1.pdf
http://hdl.handle.net/10348/7877
http://revistas.ulusofona.pt/index.php/rleducacao/article/view/634
http://hdl.handle.net/10400.2/7630


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

104 

Perspetivas de Inovação (CHALLANGES2011), pp. 49-56, Braga, 12 e 13 de Maio, (CD-
ROM, ISBN: 978-972-98456-9-7). 
 
Teixeira, P. A. C. (2016). Políticas de Educação Especial/Inclusão no Projeto Educativo: um 
olhar sobre quatro Agrupamentos de Escola do Baixo Alentejo. (Dissertação de Mestrado). 
Escola Superior de Educação do Instituto Politécnico de Beja, Portugal.   
 
Teixeira, L. (2012). Conselho Geral. Dissertação de mestrado em Gestão Escolar, apresentada 
à Faculdade de Psicologia e Ciências da Educação e à Faculdade de Economia da 
Universidade de Coimbra. Disponível em: http://hdl.handle.net/10316/21847. 
 
Torres, L; Palhares, J. (2009). Estilos de liderança e escola democrática. Disponível em: 
http://www.scielo.mec.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1645-72502009000200006. 
Torres, L. (2006) Cultura Organizacional em Contexto Escolar. In Lima, L. (Org.). O Estudo 
da Escola. Porto: Asa Editores. 
 
Torres, L. (2013). Liderança singular na escola plural: as culturas da escola perante o processo 
de avaliação externa. Revista Lusófona de Educação, 23, 51-76. 
 
Legislação consultada 
 
Decreto-Lei n.º 75/2008 do Ministério da Educação (2008). Diário da República: I Série, n.º 
75. https://data.dre.pt/eli/dec-lei/75/2008/04/22/p/dre/pt/html  
 
Decreto-Lei nº 137/2012 do Ministério da Educação e Ciência (2012). Diário da República: I 
Série, n.º 126. https://data.dre.pt/eli/dec-lei/137/2012/07/02/p/dre/pt/html  
 
Decreto-Lei n.º 211/2015 do Ministério da Educação e Ciência (2015). Diário da República: 
I Série, nº  190 https://data.dre.pt/eli/dec-lei/211/2015/09/29/p/dre/pt/html 
 
Documentos orientadores da EPM-CELP: 
 
- Regulamento Interno. Disponível em: https://www.epmcelProjeto 
Educativodu.mz/images/stories/Documentos_gestao/regulamento-interno_21_22.pdf. 
 
- Projeto Educativo 2019-2023. Disponível em: https://www.epmcelProjeto 
Educativodu.mz/images/stories/Documentos_gestao/Projeto.educativo_2019-2020.pdf. 
 
 

Organograma EPM-CELP 2021-2022 
 

 

https://estudogeral.sib.uc.pt/browse?type=author&authority=rp25899
http://hdl.handle.net/10316/21847
http://www.scielo.mec.pt/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1645-72502009000200006
https://data.dre.pt/eli/dec-lei/75/2008/04/22/p/dre/pt/html
https://data.dre.pt/eli/dec-lei/137/2012/07/02/p/dre/pt/html
https://data.dre.pt/eli/dec-lei/211/2015/09/29/p/dre/pt/html
https://www.epmcelp.edu.mz/images/stories/Documentos_gestao/Projeto.educativo_2019-2020.pdf
https://www.epmcelp.edu.mz/images/stories/Documentos_gestao/Projeto.educativo_2019-2020.pdf


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

105 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

106 

  

Capítulo IV 

DOI 10.5281/zenodo.7734734 

 

Juízes de Fora e Juízes Ordinários: Contribuições para a estrutura judiciária no período 
colonial 

 
César Augusto Silva 

Giselda Shirley da Silva 
 

Introdução 

 

 juiz de fora foi um importante cargo jurídico para o Império Português, 

tanto em quesito de propagação do poder real, já que estes eram 

considerados como representantes da autoridade do mesmo, quanto na 

ramificação do aparato jurídico no território luso. Nesse sentido, viabilizava a interiorização 

judicial e formalização35 do direito em contraste com a forma aplicada pelos juízes ordinários, 

bem como uma maior "justiça"36 nas decisões jurídicas. 

Para entender o papel dos juízes de fora e dos  Juízes ordinários nas relações jurídicas 

na colônia e como essa atuação interferiu na estrutura de poder nas vilas37, principalmente 

naquelas fora do eixo central da colônia, é necessário fazer um percurso histórico, buscando 

compreender também a estruturação do poder judiciário no Império Português e a relação com 

a colônia. Segundo Souza (2012) estes exerceram papel relevante na fundação e cumprimento 

de práticas político-administrativas da monarquia em instância local” 

A intenção desse estudo é discutir, do ponto de vista historiográfico, aspectos do 

processo da formação judiciária, o papel dos juízes de fora e o juízes ordinários, questionando 

sua atuação na construção dessa história e na estruturação do poder na colônia. Os 

questionamentos que deram origem a esse trabalho foram: Quais são as funções e os papéis 

desempenhados pelos juízes de fora e os juízes ordinários na estrutura judiciária na colônia 

ultramar portuguesa? Qual a relação entre a estruturação judiciária na colônia e no Reino?  

 
35 Direito formal, entendido como o conjunto de regras emanadas do Estado, dos seus três poderes, ou seja, do 
Poder Executivo, do Poder Legislativo e do Poder Judiciário. 
36 A palavra justiça com o intuito de esclarecer que as decisões judiciais tidas pelos juízes de fora possuíam ou 
pelo menos deveriam possuir caráter menos parciais devido à influência das elites locais nas ações jurídicas. 
37 A vila era um agrupamento de pessoas na qual possuía-se uma câmara, ou seja, um conselho (FONSECA, 
2011). 

O 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

107 

O objetivo do estudo foi refletir sobre a execução da justiça local na América 

Portuguesa, lançando olhares mais detidos aos cargos de juiz ordinário e juiz de fora, sua 

atuação e papel na administração da justiça na Colônia Ultramar. 

A metodologia adotada foi qualitativa, sendo realizada pesquisa bibliográfica e 

documental. As bases consultadas foram sites de busca, consultando artigos, capítulos de 

livros, livros, dissertações e teses de doutoramento, que faziam referência aos aspectos 

históricos da formação judiciária na colônia ultramar e os papéis dos juízes de fora e ordinários 

nessa estrutura. Realizamos também pesquisa documental, tendo parâmetro alguns 

manuscritos sobre a estrutura do poder judiciário no reino e na colônia além-mar, bem como, 

os cargos nela inseridos que deram corpo a administração da justiça.  

 

Estruturação do poder judiciário e a relevância dos Juízes de Fora e Ordinários 

 

(...) Ninguém ignora, e é bem sabido que os Ministros que vem a América, 
todos em chegando aos seus lugares se revestem de hum poder soberano, 
que lhe parece que em tudo tem domínio, de tudo entendem e tem jurisdição 
(...)38 
 

A estrutura jurídica Portuguesa resultou de um longo processo histórico e sofreu 

influência de diversos povos, tanto em relação ao aspecto jurídico normativo, quanto no que 

tange às instituições judiciárias. Entre esses povos elencamos os romanos e os árabes que 

permaneceram por alguns séculos na região, deixando seu legado em diversos aspectos da 

cultura, da organização social, jurídica, administrativa, entre outros pontos importantes. Esse 

sincretismo foi salutar para a estruturação do Estado Português, principalmente por alguns 

resquícios da forma de como lidar com o direito, as normas estabelecidas e na administração 

da Justiça. Estes contributos foram fundamentais na constituição da sociedade e repassada às 

povoações das suas colônias. 

Visando o fortalecimento da estrutura jurídica, foram criadas em Portugal as 

Ordenações do Reino que se constituíam em um código com todo aparato das normas jurídicas 

do país. Segundo Maria Cristina da Silva Carmignani1 (2018, p.09) “as Ordenações do Reino 

de Portugal representaram o esforço pioneiro dos monarcas na sistematização de normas, o 

que se deu a partir do reinado de D. João I, resultando na primeira das Ordenações, as 

Afonsinas, concluída e promulgada em 1.446, sob o reinado de Afonso V.” 

 
38 AHU-Rio Negro, cx. 4, doc. 06. Ofício de João Pereira Caldas ao secretário de Estado da Marinha e 
Ultramar, Martinho de Melo e Castro, de 23 de setembro de 1781. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

108 

O Estado português foi estruturado, tendo do seu bojo o poder central representado 

pela figura do Monarca. Uma das mais relevantes atribuições do rei/rainha era a administração 

da justiça. Segundo José Subtil (1998) era papel do monarca garantir a harmonia social 

tutelada pelo direito para o prosseguimento da paz. Nesse sentido, ele era o responsável por 

regular a sociedade e corrigir seus desvios, tanto em território luso quanto em suas possessões 

ultramarinas. Nessa linha de raciocínio, Xavier e Hespanha (1993) ao refletirem sobre o papel 

do monarca, ponderam que ele era o responsável máximo da justiça, sendo sua função, garantir 

eficácia, além de assegurar a harmonia, o equilíbrio e a constância, concedendo a população 

o que lhe era próprio e de direito. 

Antunes (2005) defendeu também a ideia de que a execução aplicação da justiça era 

salutar no exercício do poder da realeza. Nesse contexto, observamos que a Coroa, é descrita 

por muitos pesquisadores como a personificação do poder no império e em suas colônias. 

Todavia, Maria Fernanda Bicalho (2007, p.37), rompe com essa ideia de poder absoluto, pois 

não havia uma única instância normativa, e sim, uma pluralidade de espaços de decisão, o que 

levou a um exercício do poder compartilhado. Essa partilha traduzia-se num grau de 

autonomia político-jurídica dos corpos constituintes da sociedade, dos magistrados e das 

instituições”. Isso possibilitava ao governo uma experiência política plural e polissêmica. 

Cardim (2005) afirmou que atrelado a Coroa havia diversos organismos que eram importantes 

na sua essência e na complexa engrenagem da administração político/administrativa/judiciária 

portuguesa, em forma de conselhos, juntas, secretarias, os quais eram constituídos a partir das 

determinações do rei e de sua auto-organização. 

A estrutura jurídica colonial resultou da dinâmica existente entre as normas jurídicas 

oriundas do Império português adequadas a fatores de ordem econômica, política, local, 

geográfica, ecológica, humana39. Desse legado, muitos foram os cargos e funções que faziam 

parte da complexa teia tecida a partir dessas diferentes influências, entre as quais citamos o 

juiz de fora e o juiz da terra que atuavam nas câmaras e nos conselhos40. 

As elites locais desempenhavam um papel muito relevante nos quesitos de decisões na 

esfera administrativa e judicial. Elas exerciam um poder paraestatal principalmente para 

benefício próprio, seja para resolver questões jurídicas, inocentando-os mesmo cometendo o 

 
39 Conf. a obra de Arno e Maria José Wehling abordando a prática do Direito e o tribunal da relação do Rio de 
Janeiro, a qual possibilita pensar em alguns aspectos dessa história. WEHLING, Arno e Maria José. Direito e 
Justiça no Brasil colonial. O Tribunal da Relação do Rio de Janeiro (1751-1808). Rio de Janeiro: Renovar, 
2004.  
40 Acerca da justiça no Brasil no período colonial e seus agentes, ver a obra de BICALHO, Maria Fernanda; 
ASSIS, Virgínia Maria Almoêdo; MELLO, Isabele de Matos Pereira de. Justiça no Brasil Colonial: agentes e 
práticas. São Paulo: Alameda, 2017. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

109 

crime, bem como para utilizar o Estado para benefício próprio, ou seja, usar da máquina 

pública para ganhar vantagens como indicar pessoas próximas para funções de fiscalização.  

No que tange a organização do território e administração da Justiça, havia a divisão 

em comarcas, termos e julgados. Fonseca (2011, p.141), ao analisar a estruturação da justiça 

no Reino e na colônia, mencionou que na Metrópole, a “comarca era o território de jurisdição 

do corregedor, magistrado que tinha atribuições judiciárias, políticas e de “polícia”. Em 

Portugal, elas coincidiam com frequência com as provedorias, que eram os territórios de 

jurisdição dos provedores.  

Cada capitania tinha suas comarcas. No caso específico da Capitania de Minas, no 

período colonial foram criadas apenas cinco comarcas abarcando um vasto território. As 

quatro primeiras foram criadas no séc. XVIII, sendo elas: a Rio das Velhas (também conhecida 

como Comarca do Sabará), Rio das Mortes, Vila Rica e Serro do Frio41. A quinta e última 

criada pela Coroa foi a de Paracatu em 1815, tendo seu território desmembrado da Comarca 

do Rio das Velhas.  

Em cada Comarca havia uma vila que era a sede do poder, sendo conhecida como 

Cabeça de Comarca. Em Minas Gerais, cada comarca havia um ouvidor, o que de certo modo 

diferenciava-se de outras capitanias pois normalmente havia apenas um ouvidor-geral42. Estes 

eram bacharéis em Direito, normalmente com formação em Coimbra, assumindo seus cargos 

por meio de nomeação régia, sendo uma de suas principais incumbências aplicar a justiça43. 

Na colônia também ocorria esse fato. Muitas vezes o juiz de fora assumia também a 

função de Corregedor44,  Ouvidor da comarca e Provedor. Essa questão é perceptível no 

 
41 Teixeira Coelho ao pesquisar e escrever sobre as comarcas, informou que a criação das comarcas de Minas 
Gerais no século XVIII foram: Vila Rica em 08 de julho de 1711 e confirmação em 15/12/1712; Rio das Velhas 
em 17 de julho de 1711 e confirmação em 09/01/1715; Rio das Mortes em 08 de dezembro de 1713; e comarca 
do Serro Frio em 29 de janeiro de 1714. COELHO, José João Teixeira. Instrução para o governo da capitania 
de Minas Gerais. Belo Horizonte: Fundação João Pinheiro, CEHC, 1994. 301p 
42 Segundo Mello (2014, p.355), “os ouvidores-gerais ou ouvidores de comarca eram os magistrados que estavam 
à frente das comarcas, que recebiam uma nomeação régia para as ouvidorias e tinham jurisdição sobre todo o 
território dessa instituição”. Eram responsáveis por acompanhar as atividades das câmaras, realizar as correições.  
fazer as devassas, concessão de cartas de seguro, fiscalizar a atuação dos alcaides e almotacés, fiscalizar a atuação 
dos tabeliães, promover as eleições da câmara. Para ter mais informações sobre essas ouvidorias ver a obra de 
WEHLING, Arno. Administração Portuguesa no Brasil de Pombal a D. João (1777-1808). Brasília: 
FUNCEP, 1986. 243p. 
43 Para saber mais acerca do papel da Justiça na Monarquia Portuguesa no Antigo Regime ver a obra: XAVIER, 
A.B. e HESPANHA, A.M. A representação da Sociedade e do Poder. In: HESPANHA, A.M. História de 
Portugal. Antigo Regime. Lisboa: Editorial Estampa, 1993. V.4. p.121-156 
44 Mello (2014) ao fazer uma relação entre o Corregedor e Ouvidor no Reino, salientou que lá eram bem distintos 
os papéis e competências de um e de outro, o que não ocorreu no Brasil. Lá, os corregedores eram funcionários 
régios e os ouvidores agiam na esfera senhorial. Na colônia foi mantida a figura do ouvidor-geral, possuindo este 
magistrado as atribuições no âmbito da justiça e da administração que possuíam os corregedores em Portugal. 
Havia também o ouvidor da Comarca (ouvidores do cível e do crime) eram ligados à estrutura administrativa 
dos tribunais da Relação da Bahia e do Rio de Janeiro. Para mais informações sobre os corregedores e ouvidores, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

110 

Termo de Posse do Dr. José Gregório de Moraes Navarro, nomeado pela Rainha Maria I para 

ser o criador da Vila de Paracatu do Príncipe, no leste da Capitania de Minas Gerais em 1798. 

Além de criador da vila, recebeu a mercê do lugar de juiz de fora, do Cível, Crime e Órfãos 

com graduação de Corregedor. Essa nomeação era feita por Ordem Régia, como se lê abaixo:  

 
E faço saber a vóz Juiz, Vereadores, Procurador; Fidalgos, cavalleiros, 
homens bons, e povo da Villa do Paracatu, e a outros quaes quer pessoas, a 
que esta minha carta for mostrada, e o conhecimento della pertencer, que eu 
hey por bem fazer: Mercê ao bacharel José Gregório de Morais Navarro, do 
lugar de Juiz de Fora desta Villa, para o servir com graduação de correição 
que lhe pertence como creador por tempo de três annos, e o mais que 
decorrer em quanto, eu não mandar o contrário, o qual elle servisse segundo 
a forma de minhas ordenaçoens, e com elle havera o ordenamento próes, e 
percalços que direitamente lhe pertencerem, e por tanto mando-vos lhe deis 
a posse do dito lugar; e lhe obedeçaes, e cumpraes suas setenças, Juizes, e 
Mandados que elle por bem de Justiça e meu serviço mandar. 45 

 

No caso acima citado, quando lhe foram dadas as ordens por meio do Alvará Régio da 

rainha D. Maria I para execução do seu Real Serviço, o juiz de fora se encarregava de criar a 

vila, instalar os poderes devidamente constituídos, além de outras atribuições, como ocorreu 

na criação da vila de Paracatu do Príncipe nos anos do século XVIII.  

Como o criador da vila Dr. José Gregório recebeu a função de cuidar da instalação das 

casas da câmara, cadeia, pelourinho, calçadas, arruamentos, e tudo aquilo que se relacionasse 

a boa ordem, polícia e segurança pública da mesma Villa, devendo também demarcar o seu 

Termo na extensão que lhe competir. Foi-lhe atribuída também a função de acompanhar o 

processo de constituição dos cargos, eleição e posse dos Oficiais da Câmara e, em consenso 

com eles, definir os limites do território circunscrito à vila. Era também sua função, como 

representante da Coroa, fazer a dita demarcação, entre outras atribuições relevantes. Era 

necessário, porém, que todas as medidas fossem comunicadas e aprovada pelo rei ou rainha46. 

Conforme descrito na nomeação do Dr. José Gregório de Moraes Navarro, foi também 

nomeado como Juiz de Órfãos. Era comum essa conjugação dos cargos onde o juiz de fora 

assumia também a função de Juiz de Órfãos. Esse juiz era responsável por defender e 

 

veja a tese de doutoramento de Isabele de Matos P. de Mello. Magistrados a serviço do rei: a administração 
da justiça e os ouvidores-gerais na comarca do Rio de Janeiro (1710-1790). Tese de doutorado, Programa de 
Pós-Graduação em História do Instituto de Ciências Humanas e Filosofia da UFF, 2013 
45: AHU - CU_Livros de Minas Gerais, cod.2108. AHU_CARTm_011, D. 1177. Cópia authentica de todos os 
autos que se fizerão no estabelecimento da Vila do Paracatu do Príncipe extraída dos livros competentes da 
câmara da mesma Villa 
46 AHU - CU_Livros de Minas Gerais, cod.2108. AHU_CARTm_011, D. 1177. Copia authentica de todos os 
autos que se fizerão no estabelecimento da Vila do Paracatu do Príncipe extraída dos livros competentes da 
câmara da mesma Villa 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

111 

conservar os direitos e bens dos órfãos, sendo o cargo existente no Reino desde as Ordenações 

Manuelinas e mantidas nas Filipinas47, ficando essa atribuição ligada ao juiz de fora ou ao juiz 

ordinário. “Onde não houver Juízes dos Órfãos, os ordinários guardarão e cumprirão em todo 

o Regimento, o que especialmente eh dado ao Juiz dos Órfãos48”.  

Mello (2014) ao refletir sobre esse acúmulo de funções ponderou que foram muitos os 

casos em que houve o acúmulo das funções de ouvidor e juiz de fora. Geralmente isso ocorria 

quando havia ausência ou morte do ouvidor, então o juiz de fora assumia temporariamente, 

realizando correições e outras funções próprias do cargo. Em casos em que ocorriam essas 

substituições, alguns magistrados solicitavam ao rei a promoção para a ouvidoria e por 

consequência conseguiram a promoção. 

Franco (2018) mencionou que foi percebido pela monarquia portuguesa sobre a 

necessidade expandir o modelo normativo de proteção aos órfãos e seus bens para todo o 

império português, o que ocorreu por meio do alvará régio de 1612.  

No caso em questão, o Dr. José Gregório foi simultaneamente Ouvidor, Corregedor, 

Provedor49. Exerceu assim, um importante papel na regulação da vida social, política e 

jurisdicional na Comarca do Rio das Velhas e principalmente em Paracatu, em que era também 

o juiz de fora. Essa cumulação de cargos ocorria em muitos lugares da capitania, onde além 

da ouvidoria eram também provedor dos defuntos e ausentes50. Isso fazia com que esses 

magistrados tivessem que ter muita habilidade para lidar com diferentes interesses, muitas 

vezes, conflitantes, bem como, com diferentes grupos integrantes das elites locais, pessoas 

com as quais tinham que se relacionar e resolver querelas.  

Segundo Souza (2012, p.19), os ouvidores podiam ser vistos como mediadores da 

Coroa em instância local, “tanto em relação às suas funções, quanto pela proximidade com as 

populações das áreas sob sua jurisdição, ou pelo profundo conhecimento acerca da vida 

cotidiana e da organização social dessas localidades”. Dessa forma, contribuíam 

significativamente na administração da justiça 

 
47 Ver Ordenações Manuelinas, livro I, título 57 e Ordenações Filipinas, livro I, título 88.  
48 Ordenações Filipinas - Título LXV: Dos Juízes Ordinários e de Fora, Livro I. 
49 Souza procurou compreender em sua tese de doutoramento o papel exercido por essa magistratura letrada e 
trouxe importantes contributos para pensarmos na teia de poder confeccionada na colônia ultramar. Ver: 
SOUZA, Maria Eliza de Campos. Ouvidores de comarcas na capitania de Minas Gerais no século XVIII (1711-
1808): origens sociais, remuneração de serviços, trajetórias e mobilidade social pelo “caminho das letras”. Tese 
apresentada à Universidade Federal de Minas Gerais. Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas.2012 
50Ver o estudo de Maria Eliza Campos Souza. Relações de poder, justiça e administração em Minas Gerais nos 
Setecentos - a comarca de Vila Rica do Ouro Preto: 1711-1752. 158 p. (Dissertação), Mestrado em História – 
Programa de Pós-Graduação em História, Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 2000. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

112 

No que tange ao poder da justiça na primeira instância, estava “sujeita à apelação da 

Ouvidoria ou do Tribunal de Relação mais próximo. Em Portugal, a Casa de Suplicação e o 

desembargo do Paço consistiam no topo das instâncias recursivas, incumbidas de fazer o 

julgamento dos processos provenientes de conflitos não resolvidos em instâncias inferiores. 

Os Conselhos e câmaras municipais desempenhavam papel de grande relevância na 

administração da justiça nesses rincões da colônia ultramar, sendo os juízes de fora e os juízes 

ordinários, personagens de representação do poder. Para Schwartz (1979), o concelho era uma 

unidade básica da estrutura administrativa e judicial lusa, transmigrada para a colônia.  

O cargo de juiz de fora foi criado em 1352, no governo de Afonso IV e foram 

nomeados pelo rei para atuar nos Conselho do território luso. Tanto em Portugal quanto em 

suas colônias, o cargo ficava restrito às principais regiões e povoações do Império (FARIA, 

2014). Eles eram peças importantes na complexa engrenagem político-jurídica estabelecida 

na colônia, sendo mediadores entre a Coroa e os conselhos/câmaras, centro de poder local. 

Nessa linha de raciocínio, Mello (2014) mencionou que esses magistrados se estabeleceram 

como um grupo auxiliar de grande relevância para a Coroa no que tange a coesão e 

administração da justiça no Reino e no ultramar.  

Observamos que as Ordenações Filipinas, Livro 1 Tit. 64 trata especificamente dos 

Juízes Ordinários e de Fora, devendo estes, portarem no exercício da profissão, varas 

vermelhas e os Juízes de Fora, varas brancas, sendo estas, símbolos de seu poder e autoridade. 

Conforme contido no texto das Ordenações Filipinas, “a vara era e ainda é, a insígnia que 

traziam os juízes e oficiais seculares em sinal de jurisdição, para que fossem conhecidos, e 

não sofressem em suas ordens, resistência”51.  

Na colônia ultramar, o cargo de juiz de fora foi criado inicialmente em Pernambuco 

(1700) e no Rio de Janeiro (1701). Conforme se pode ver no despacho do Conselho 

Ultramarino52, esperava-se que o juiz de fora contribuísse para maximizar a arrecadação dos 

direitos reais geridos pelas câmaras, levando em consideração os descaminhos que assolavam 

a Fazenda Real no seio das câmaras. Partiram do entendimento de que o acompanhamento 

frequente das atividades da câmara feito por um juiz de fora minimizaria a situação. Levou-

se em consideração também que esse magistrado faria o acompanhamento das atividades dos 

camarários e daria seguimento aos pleitos judiciais. Dessa maneira, desempenhariam funções 

 
51 Código Filipino ou Ordenações e Leis do Reino de Portugal. Livro Primeiro. Op. Cit. Título LXV. p.134. 
Livro 1 Tit. 64: Do Solicitador dos Resíduos (Conc.) Livro 1 Tit. 65: Dos Juízes ordinários e de fora. disponível 
em: http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/l1p134.htm. Acesso: 20 de julho de 2022.  
52 Cf.: AHU-PE, cx. 18, doc. 1792. Despacho do Conselho Ultramarino sobre a criação do ofício de juiz de 
fora para as capitanias de Pernambuco e do Rio de Janeiro, de 13 de outubro de 1699. 

http://www1.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/l1p134.htm


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

113 

administrativas, judiciais e controlariam de algum modo, a autonomia das câmaras (MELLO, 

2014). Esse controle foi ainda mais necessário com o desenvolvimento da atividade 

mineradora no Sudeste e centro oeste da colônia.  

Os Juízes de Fora eram nomeados pelo monarca dentre bacharéis letrados com 

formação jurídica nas Universidades portuguesas, para atuarem por um período de três anos 

nas comarcas em que eram nomeados. O bacharel podia ser nomeado novamente pelo mesmo 

posto, como ocorreu com o juiz de fora da Vila de Paracatu do Príncipe, no limiar do século 

XIX, o Dr. José Gregório de Moraes Navarro que recebeu a mercê de juiz de fora. Em muitos 

casos, esses juízes de Fora acabavam estabelecendo laços de amizade/afetividade se 

envolvendo com as redes de poder local, adquirindo bens de raiz53, o que de certo modo, 

interferia em sua ação de julgo imparcial.  

O juiz de fora geralmente não atuava em sua comarca de origem e residia na Vila que 

se constituía em cabeça da Comarca54. Ele era o representante do rei nas povoações em que 

devia atuar, assegurando o cumprimento das determinações contidas nas ordenações gerais do 

Reino (CEZARIO, 2012, p. 5). Deviam ser conhecedores do ordenamento vigente e das 

funções atribuídas a um juiz de fora. Nesse sentido, Marcelo (2010, p. 55) afirmou que: 

 
O ofício de juiz de fora estava na base da hierarquia judiciária e era 
geralmente o primeiro destino da carreira forense dos magistrados recém-
formados em Coimbra. Regulado pelo livro I, título 65 das Ordenações 
Filipinas, o cargo reunia um conjunto variado de atribuições de cunho 
jurídico e administrativo. Como oficial letrado, era função deste magistrado 
zelar pela implementação, defesa e imposição do direito português na esfera 
municipal, instância em que os usos e costumes locais encontravam-se mais 
enraizados.  

 
Como podemos perceber nas afirmativas do autor, diversas eram as atribuições dos 

juízes de fora, estando ainda entre elas, a realização de devassas, fiscalização da atuação dos 

almotacés e alcaides, fiscalizar as rendas/investimentos das câmaras e a boa administração da 

justiça. Este cargo era importante para a manutenção do maquinário jurídico português 

continuar funcionando. Atendiam diversos casos judiciais locais que precisavam de uma 

resolução e não poderiam ou de preferência não deveriam ser julgados por juízes ordinários. 

 
53 AHU-Minas Gerais, cx. 165, doc. 44 -AHU_CU_011, Cx. 165, D. 12362. Requerimento de José Gregório de 
Morais Navarro, Comarca do Sabará, pedindo licença para poder comprar alguns bens de raiz na dita Comarca. 
AHU-Minas Gerais, cx. 174, doc. 52. AHU_CU_011, Cx. 174, D. 12990. Requerimento de José Gregório 
solicitando licença régia para adquirir bens de raiz no termo da dita Vila ou respectiva Comarca (1805). 
54 Ao longo do estudo percebemos que o Dr. José Gregório de Moraes Navarro, juiz de fora de Paracatu do 
Príncipe, natural de Pitangui, foi nomeado para o cargo em Paracatu do Príncipe, ambas vilas da Comarca do 
Rio das Velhas, fugindo esse fato a regra geral.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

114 

Outro ponto relevante a ser levantado no que diz respeito à estrutura de poder colonial 

é o fato que diferentemente da metrópole, no Brasil o juiz de fora exercia um papel diferente 

em relação ao que deveria ser. A Metrópole utilizava esses juízes como forma de consolidação 

do poder real e consequentemente enfraquecer a elite local no âmbito político/ influenciador. 

Todavia, na colônia esses julgadores muitas vezes coligaram com as elites locais perpetuando 

o poder das mesmas nas decisões judiciais. 

As Ordenações Filipinas, preconizavam que o juiz de fora poderia ser nomeado pelo 

rei para qualquer lugar, contribuindo para a administração da justiça. A ideia que se tinha é de 

que esses magistrados atuariam de forma imparcial, levando em consideração que os juízes 

ordinários, por serem da terra, poderiam ser parciais, embalados laços afetivos ou desafetos. 

Os juízes ordinários exerciam importante função no aparato jurídico português, sendo 

utilizado não somente na metrópole, mas também em suas colônias. Segundo Cezário (2012, 

p. 7) os Juízes da Terra (ou juízes ordinários) eram “homens bons”. Estes eram conhecedores 

do código da escrita e eleitos55  pela comunidade, por meio do processo de pelouros, da mesma 

forma que aqueles que se candidataram a vereança os procuradores para comporem as câmaras 

municipais. A cada ano eram eleitos dois juízes ordinários, os quais deveriam residir na terra 

e suas atribuições deveriam estar em consonância com as Ordenações do Reino.  

Em conformidade com as determinações das Ordenações Filipinas, as câmaras 

possuíam um papel administrativo e autonomia judiciária de primeira instância. Os oficiais da 

Câmara eram os juízes ordinários, por três ou quatro vereadores e um procurador, exercendo 

assim, o poder local e estabelecendo uma complexa teia de relações, interligando o poder local 

a outras instâncias de poder na colônia. 

Com a instalação das câmaras nas vilas, os juízes tornavam-se responsáveis pela 

justiça local e as milícias ficavam com a responsabilidade de manter o controle sobre os 

espaços dos concelhios; havendo também a divisão dos ofícios judiciários e administrativos, 

os quais eram de acesso às pessoas mais ricas do lugar (Fonseca, 2011).  

Em relação aos Juízes Ordinários ou Juízes da terra, não havia exigências com relação 

à formação jurídica, ou que fossem letrados (conhecedores da legislação romana). Dedicavam-

 
55 “Era um tipo de eleição indireta. Os representantes das melhores famílias da terra, os homens bons reunidos 
na casa da câmara, indicavam seus eleitores. Estes, apartados em três pares, organizavam, cada qual, uma lista 
tríplice com os nomes dos que escolhessem para futuros vereadores. Um oficial régio ou senhorial, em geral o 
ouvidor, ou, na sua falta, o juiz mais velho em exercício, conferia as listas e formava com os nomes mais votados 
três róis definitivos que se encerravam em bolas de cera, chamadas pelouros. Na primeira semana de dezembro 
de cada ano, diante do povo reunido em seção especial da câmara, era escolhido um menino que tirava de um 
cofre contendo os pelouros uma das listas com o nome dos oficiais que exerceriam a governança no ano seguinte. 
(BICALHO, 2001, p.192) 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

115 

se às causas em que se aplicavam os forais, ou seja, o direito local. Sua jurisdição era 

representada por meio de um bastão vermelho que empunhavam (2 por cidade). 

Geralmente esses juízes ordinários faziam parte da nobreza do lugar e estavam entre 

os principais da terra, mantendo-se na esfera do poder e respeitados por seus contemporâneos. 

Mariane Alves Simões, em sua tese de doutoramento em que pesquisou os juízes ordinários e 

os juízes de fora em mariana, capitania de Minas Gerais, afirmou que “alguns desses juízes, 

além da busca e das solicitações por patentes e mercês, também se consagraram Cavalheiros 

da Ordem de Cristo56 ou se tornaram Familiares do Santo Ofício” (SIMÕES, 2020, p. 112) 

Os juízes ordinários eram parte do aparato legal português e exerciam as funções legais 

locais, ou seja, eles realizavam os julgamentos de casos jurídicos que aconteciam dentro da 

vila na qual eles pertenciam, fazendo uso do direito costumeiro e dos forais57. Dessa forma, 

desafogavam boa parte dos processos que de outra forma precisam ser julgados por outros 

juízes. Eles estavam na base do aparato jurídico português realizando os julgamentos menores 

que não precisavam ser realizados por instâncias mais formais como os juízes de fora. 

Essa função era realizada por pessoas da própria localidade na qual não necessitavam 

passar por qualquer preparação e instrução formal, para que os tornasse plenamente aptos e 

instruídos nas ordenações legais para assumir esse cargo. Com essa análise é possível entender 

que eles não necessariamente utilizavam as ordenações legais para realizar o julgamento, mas 

sim através de tradições e costumes locais não escritos. 

É percebido no trecho de Schmachtenberg a influência que as elites possuíam em 

escala regional, nesse caso mesmo o imperador não conseguia impedi-los de exercer poder 

local, visto que esta situação era prejudicial para o monarca pois diminuía seu poder. 

Neste sentido, podemos observar que a elite local realizava alianças com os juízes 

ordinários dando-lhes benefícios ou muitas vezes os tornava parte de suas famílias, dessa 

maneira, garantiam uma certa imunidade fiscal e judicial de suas ações. O juiz ordinário fazia 

parte da elite local e trabalhavam na mesma vila em que estavam, o que possibilita a corrupção 

judiciária, uma vez que a própria elite era quem julgaria seus crimes. 

Para fazer frente com essas elites regionais que exerciam muito poder e influência nas 

localidades e a fim de concretizar um Estado centralizado unicamente na figura do rei foi 

criada a função de juiz de fora que deveria rivalizar e impedir essa corrupção local como 

afirmado por Comissoli (2008, p. 249): 

 
56 A Ordem de Cristo era uma ordem religiosa-militar portuguesa, e os hábitos de Cristo eram pedidos pelos 
coloniais que dispunham dos serviços mais valorizados pela Coroa 
57 Ver estudo de Plácido e SILVA.  Vocabulário jurídico. Rio de Janeiro: Companhia Editora Forense, 2003. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

116 

 
Por ser indicado pela Coroa portuguesa e mais tarde pela brasileira o juiz de 
fora é habitualmente descrito como um emissário do poder central, cuja 
função é desarmar autonomias locais, em particular por ser responsável por 
presidir a Câmara da vila na qual é lotado, mas veremos que esta afirmação 
deve ser relativizada, quando não totalmente abandonada.  

 
Os juízes de fora eram parte da base da estrutura normativa portuguesa, como afirmado 

por Marcelo (2010), eles eram a primeiro destino de carreira jurídica quando se forma na 

universidade, nesse sentido, assim como os juízes ordinários, realizavam muitos julgamentos 

e decisões vistos que estavam na base jurídica, ou seja, atendiam as demandas locais. 

A figura desses juízes era de extrema importância para o império português e a 

estruturação e manutenção do poder localizado no rei já que esse conflitava com os poderes 

das localidades. Assim, para a manutenção da centralização do poder e impedir a corrupção 

local os juízes de fora realizavam seus julgamentos com o fim de propagar o poder real. 

Neste cenário, para impedir as elites de influenciarem os juízes de fora existiam uma 

série de critérios que deveriam ser atendidos, sendo elas: não atuar na comarca que nasceu, 

não poder atuar na mesma comarca por mais de 2 anos, entre outros impedimentos, esses 

critérios eram colocados com a tentativa de barrar a influência das elites e restringi-las mesmo 

com o apoio de juízes ordinários. 

Sendo um símbolo do poder do rei, os juízes de fora, deveriam executar seus 

julgamentos de forma legal, passando pelo método de julgamento correto, saber operar e 

utilizar corretamente as normas do ordenamento, mas também deveriam cercear as tentativas 

de abuso de poder local, bem como, lesar a coroa, como por exemplo, não pagar os tributos a 

ela devidos. 

Apesar desta ser a função dada aos juízes de fora pela coroa, muitas vezes, como 

ocorreu no Brasil, os juízes de fora descumpriam seu papel de impedir os abusos locais e se 

aliaram com essas elites.  

Segundo Boxer, a inclusão de um juiz de fora - com a eliminação dos juízes ordinários 

– e o início de uma tutela mais próxima da Coroa sobre a eleição dos demais funcionários não 

significou o controle acirrado sobre a Câmara. Haveria mesmo a permanência da 

independência do órgão frente ao vice-rei e não raro os mesmos se queixavam da cooptação 

ou subserviência dos magistrados de Sua Majestade (1965, p. 75). 

As elites locais, portanto, representavam a personificação do poder local e 

influenciaram de algum modo, Portugal, mesmo que em escala micro. Em nível regional, 

devido seus poderes, necessitou-se colocar um limitador ao que as elites locais poderiam fazer, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

117 

nesse caso foi atribuída a função de observar e limitar o poder dessas elites locais aos Juízes 

de Fora. O fato de não serem da região dificultava a conexão a ponto de as decisões jurídicas 

serem influenciadas ou utilizarem dos seus cargos para evitar sanções a suas ações. É 

importante ressaltar que o juiz de fora representaria o poder real e a centralização do Estado 

já que desempenhavam o papel de opositores a eles e aos juízes ordinários que muitas vezes 

acabavam por beneficiá-las. 

Apesar de toda essa construção de imagem histórica de limitadores e membros do 

aparato jurídico do Estado no qual eles deveriam conferir julgamentos mais justos no Brasil, 

muitas vezes esses mesmos juízes acabaram por se apadrinhar ou estabelecer relações 

parentescos com essas elites. Isso ocorria devido a lição dos juízes de fora e o benefício dado 

a eles por essa elite, em troca dessa ajuda e de sua ajuda nas investigações e julgamentos, além 

de ocorrer de poderem entrar nessas famílias através do matrimônio após o período de 2 anos 

de seu cargo (apesar de terem que renunciar a ele para poderem ficar na localidade). 

Mesmo perdendo seu cargo como parte do Estado burocrático quando esses juízes 

ingressam nessas famílias ganhavam o apoio e as conexões que essas elites possuíam e podiam 

subir na carreira política ou jurídica. Como dito anteriormente, era uma carreira da base 

jurídica, sendo a primeira opção dos formados, dessa forma muitos juristas desejavam 

alcançar cargos maiores e de mais reconhecimento, o que poderia ser ofertado por essas elites 

como cargos de ouvidores ou membros da câmara ou de alguma câmara de justiça. 

Dessa forma é notável a diferença atribuída aos juízes de fora na realidade prática de 

suas ações, visto que enquanto em Portugal seria um limitador do poder local e reafirmação 

do poder central, no Brasil muitas vezes os Juízes de Fora apenas perpetuam o poder local no 

qual teria ainda mais poder já que controlavam as câmaras municipais e teriam o apoio dos 

juízes locais (juízes ordinários). 

Ainda com as diversas modificações na norma lusa, a coroa conservou o poder de fazer 

a nomeação dos juízes de fora. Esta realidade é percebida no Título LXV do Livro I das 

Ordenações Filipinas “[...] os Juízes ordinários e outros, que Nós de fora mandarmos, devem 

trabalhar, que nos lugares e seus termos, onde forem Juízes, se não façam malefícios, nem 

malfeitorias. E fazendo-se, provejam nisso, e procedam contra os culpados com diligência 

Por fim, Simões (2020) ponderou que, no que tange às atribuições dos juízes de fora e 

juízes ordinários, as Ordenações Filipinas, no título “Dos Juízes Ordinários e de Fora”, no 

Livro I, delegaram as suas obrigações, as quais iam além do que na contemporaneidade se se 

configuram na função jurisdicional. As Ordenações elencaram uma série de incumbências 

para os juízes ordinários que abarcavam desde os procedimentos contra os que cometeram 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

118 

crimes no termo de sua jurisdição, compartilhar das reuniões da Câmara, tomada de decisão 

acerca dos bens móveis e de raiz, contribuir na escolha do juiz de vintena, vistoriar os trabalhos 

realizados nas de estalagens, fixação de preços, dentre outras atribuições58  

Segundo Arno e Maria Wehling, a diferenciação de funções e atribuições entre juízes 

ordinários e juízes de fora acontecia apenas em algumas vilas e cidades e, sobretudo no século 

XVIII, com o crescimento da população e a relativa complexidade das relações sociais e das 

instituições político-administrativas. Entendemos que tanto os Juízes de Fora quanto os 

Ordinários foram agentes sumamente relevantes na efetivação da administração da justiça no 

Império português na América.  

 

Considerações finais. 

 

Ao final desse exercício intelectual foi possível entender e caracterizar as influências 

históricas dos magistrados na estrutura judiciária, na representação dos Juízes de Fora e em 

âmbito local com os Juízes da terra em território luso e ultramarino. Nesse sentido, nós 

apegamos aos argumentos de Hespanha que demonstrou por meio de estudos como Portugal 

se apoiou sobre os magistrados na administração político/jurídica, entre eles, os juízes de fora. 

Ao longo do estudo foi possível observar as influências e o papel dos juízes de fora e 

dos juízes ordinários na administração da justiça nas localidades que atuaram e no processo 

de difusão das leis e normas régias nas câmaras da América Portuguesa. 

Percebemos que na justiça em primeira instância realizada na câmara, alguns autores 

apontaram equilíbrio entre as determinações régias e os usos e costumes de cada localidade, 

mas, de modo geral, norteavam o trabalho pautando-se nas normas contidas nas Ordenações 

do Reino, alegando muitas vezes que atuavam conforme os códigos portugueses. 

A pesquisa proporcionou-nos a compreensão de que os juízes ordinários eram 

representações do poder local, onde pessoas da região eram escolhidas para atuar como juízes, 

todavia não lhes cobravam formação acadêmica e conhecimentos da magistratura, dessa 

forma, usavam os direitos costumeiros vigentes na colônia.  

Apesar de possuírem um papel de suma importância na estrutura judicial portuguesa 

tanto o juiz ordinário quanto o juiz de fora possuíam papéis importantes e bem definidos 

quanto aos julgamentos, bem como sua função na sociedade. Todavia, no Brasil Colônia 

 
58 Ordenações Filipinas - Título LXV: Dos juízes ordinários e de fora, Livro I. Disponível em:  
http://www.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/Acesso em 20 de dezembro de 2022. 

http://www.ci.uc.pt/ihti/proj/filipinas/Acesso


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

119 

aconteceu muitas vezes que esses representantes da justiça efetuaram alianças com as elites 

locais o que acarretava no aumento do poder e influência dos mesmos, bem como, 

possibilitava uma relativa impunidade, levando em consideração os laços estabelecidos. 

Como podemos perceber, ao longo deste estudo foi possível compreender que os 

cargos de juiz de fora e juiz ordinário foram importantes durante o período da colônia. Havia 

na prática algumas diferenças entre suas funções e lugar social. Percebemos alguns pontos de 

inflexão entre eles: podemos citar a forma de acesso ao cargo, sendo o juiz ordinário um cargo 

eletivo na câmara local e os juízes de fora, eram nomeados pelo rei, por meio de Alvará régio. 

Outro ponto consiste na formação jurídica, sendo os juízes ordinários pessoas sem formação 

no campo do direito, já o juiz de fora era um magistrado. No que tange a sua origem, o juiz 

de fora não era da região, tenho sido poucos os juízes que conseguiram atuar em sua comarca 

de origem, já, o juiz ordinário era um homem da terra, geralmente um membro da elite local. 

Julgavam na primeira instância. No que se refere a abrangência do cargo, os bacharéis 

possuíam a alçada superior, recebiam ordenados e emolumentos, além de terem maiores 

responsabilidades no que tange ao exercício da função e um maior reconhecimento social. 

Ambos tinham que residir na comarca onde atuavam, a diferença é que o juiz de fora 

residia na vila cabeça da comarca, conforme estabelecido nos regimentos, visando facilitar o 

acesso ao espaço de sua jurisdição e o juiz ordinário, morava na vila onde atuava. Geralmente 

eram os presidentes das câmaras municipais liderando as reuniões, demonstrando assim, o 

poder de liderança que possuíam nas vilas onde atuavam. Na ausência dos mesmos, assumia 

a direção dos trabalhos o vereador mais velho.  

O cargo de juiz de fora foi extinto em 1832 já no Império, quando se deu a promulgação 

do Código do Processo Criminal, ocasionando mudanças na estrutura da administração 

judiciária no Império. Quanto ao juiz ordinário, em 1874 o acesso ao cargo passou a ser trienal 

e por nomeação régia, sendo suprimido nos anos 1880. 

Temos noção de que o tema é por demais interessante e que traçamos nas laudas aqui 

apresentadas somente algumas notas introdutórias, pautando na produção historiográfica e na 

análise de alguns documentos, mas que, permanecem muitas indagações que podem ser pontos 

de inflexão para outros trabalhos.  

 

Referências 

 
BICALHO, Maria Fernanda. Inflexões na política imperial no Reinado de D. João V. Anais 
de História de Além-mar. Vol. VIII, 2007, Lisboa, Ponta Delgada, pp.37-56. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

120 

 BICALHO, Maria Fernanda; ASSIS, Virgínia Maria Almoêdo; MELLO, Isabele de Matos 
Pereira de. Justiça no Brasil Colonial: agentes e práticas. São Paulo: Alameda, 2017. 
 
BICALHO, Maria Fernanda Baptista. As câmaras ultramarinas e o governo do império. In: 
FRAGOSO, João; GOUVÊA, Maria de Fátima; Bicalho, Maria Fernanda Baptista (Coord.). 
O Antigo Regime nos trópicos: a dinâmica imperial portuguesa (séc. XVI-XVIII). Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2001.  
 
CARMIGNANI, Maria Cristina Da Silva. A justiça no Brasil Colônia. São Paulo, 2018. 
 
CARDIM, Pedro. “Administração, Governo e Política: Uma reflexão sobre o vocabulário do 
Antigo Regime". In: BICALHO, Maria Fernanda & FERLINI, Vera L.do Amaral. Modos de 
governar. Ideias e práticas políticas no Império Português. São Paulo: Alameda Editorial, 
2005, p.p. 45-68.  
 
CEZARIO, Leandro Fazollo. A estrutura judicial no Brasil Colonial: criação, ordenação e 
implementação. Ano 1 (2012), nº 9, 5249-5259 / http://www.idb-fdul.com 
 
COELHO, José João Teixeira. Instrução para o governo da capitania de Minas Gerais. 
Belo Horizonte: Fundação João Pinheiro, CEHC, 1994. 301p 
 
FARIA, Diogo. Juízes indesejados? A contestação aos juízes de fora no Portugal medieval 
(1352-1521). Cadernos do Arquivo Municipal, n. 2, p. 19-37, 2014. 
 
FONSECA, C.D. Arraiais e vilas d’el rei: espaço e poder nas Minas setecentistas. Belo 
Horizonte: Editora UFMG, 2011.  
 
FRANCO, Renato. Órfãos e expostos no império luso-brasileiro. O Arquivo Nacional e a 
História luso-brasileira. 2018. Disponível em: Órfãos e Expostos no Império Luso-Brasileiro 
(arquivonacional.gov.br). Acesso: 10 de dezembro de 2022 
 
MARCELO, Cristiane Maria.  Os embates de um juiz de fora: Balthazar da Silva. Lisboa 
na Capitania do Rio de Janeiro (1787-1796). 2010. 
 
MELLO, I. de M. P. de. Os ministros da justiça da América portuguesa. Revista de 
História, [S. l.], n. 171, p. 351-381, 2014. DOI: 10.11606/issn.2316-9141.rh.2014.89016. 
Disponível em: https://www.revistas.usp.br/revhistoria/article/view/89016. Acesso em: 24 
dez de 2022. 
 
______. Magistrados a serviço do rei: a administração da justiça e os ouvidores-gerais na 
comarca do Rio de Janeiro (1710-1790). Tese de doutorado, Programa de Pós-Graduação em 
História do Instituto de Ciências Humanas e Filosofia da Universidade Federal Fluminense, 
2013. 
 
SCHMACHTENBERG, Ricardo. Os juízes almotacés e as redes familiares em rio pardo, 
1811-1830. X Encontro Estadual de História. O Brasil no Sul: cruzando fronteiras entre o 
regional e o nacional. 26 a 30 de julho de 2010. Santa Maria. Rio Grande do Sul. Universidade 
Federal de Santa Maria (UFSM). 
 

http://www.idb-fdul.com/
http://www.historiacolonial.arquivonacional.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=5201&Itemid=344
http://www.historiacolonial.arquivonacional.gov.br/index.php?option=com_content&view=article&id=5201&Itemid=344


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

121 

SIMÕES, Mariane Alves. Entre o juiz ordinário e o juiz de fora: execução da justiça local 
e as ações cíveis de Mariana na primeira metade do século XVIII. Tese de doutorado 
apresentada ao Programa de Pós-Graduação em História da Universidade Federal de Juiz de 
Fora. Juiz de Fora, 2020. 
 
SILVA, Plácido e. Vocabulário jurídico. Rio de Janeiro: Companhia Editora Forense, 2003.  
 
SOUZA, Maria Eliza de Campos. Ouvidores de comarcas na capitania de Minas Gerais 
no século XVIII (1711-1808): origens sociais, remuneração de serviços, trajetórias e 
mobilidade social pelo “caminho das letras”. Tese apresentada à Universidade Federal de 
Minas Gerais. Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas.2012 
 
______. Relações de poder, justiça e administração em Minas Gerais nos Setecentos – a 
comarca de Vila Rica do Ouro Preto: 1711-1752. 158 p. (Dissertação), Mestrado em História 
– Programa de Pós-Graduação em História, Universidade Federal Fluminense, Niterói/RJ, 
2000. 
 
SUBTIL, José Manuel. Os poderes do centro. In: MATTOSO, José (Dir.). História de 
Portugal: O Antigo Regime. Lisboa, Editora Estampa, 1998. 
 
XAVIER, A.B. e HESPANHA, A.M. A representação da Sociedade e do Poder. In: 
HESPANHA, António Manuel (coord.). História de Portugal. Antigo Regime, Lisboa: 
Editorial Estampa, 1993. V.4. p.121-156 
 
WEHLING, Arno; WEHLING, Maria José. Justiça ordinária e justiça administrativa no 
Antigo Regime – O caso do brasileiro. RIHGB, a. 172, n. 452, jul./set. 2011. 
 
_______.  Direito e Justiça no Brasil colonial. O Tribunal da Relação do Rio de Janeiro 
(1751-1808). Rio de Janeiro: Renovar, 2004. p.4.  
 
WEHLING, Arno. Administração Portuguesa no Brasil de Pombal a D. João (1777-1808). 
Brasília: FUNCEP, 1986. 243p.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

122 

 

Capítulo V 

DOI 10.5281/zenodo.7734761 

 
FONTES E CHAFARIZES NO COTIDIANO DA BAIXA IDADE MÉDIA 

PORTUGUESA: género, imaginário e espaços de sociabilidade 
 

Gisele Freitas Estrela 
Mário Jorge Lopes Neto Barroca 

 

Introdução 

 

pesar de um urbanismo medieval mais contido em Portugal 

compreendemos o cuidado das administrações locais em colocar as fontes 

e chafarizes em pontos estratégicos. Muitas de nossas estruturas estão 

próximas das cercas de antigas cidades fortificadas, perto das portas principais que davam 

início a importantes vias medievais primárias e secundárias. Estas portas também se situavam 

próximas a rossios, que no século XVI começa a se moldar como local de feiras e mercado, 

"elemento de interligação entre a cidade e o mundo rural envolvente"; ponto de encontro dos 

moradores e de viajantes (SIMPLICIO, 2003, p.15). 

Assim como populações e cidades crescem próximas a rios, as fontes também atuavam 

como polos de atração para os moradores; facilitavam o cotidiano dos afazeres diários como 

a limpeza da casa, abastece os viajantes ou comerciantes de passagem pelos lugares e são 

pontos de encontro dos vizinhos da vila (MARTÍN e VILLANUEVA ZUBIZARRETA, 2012, 

p.136). 

Para além dos documentos, temos lendas e cantigas que descrevem o uso dessas 

infraestruturas. Quando estavam no interior das muralhas, ficariam em terrenos, adossados a 

cerca, “marginalmente em relação ao tecido urbano”. As praças como conhecemos na época 

moderna, e exemplo das francesas e italianas – centrais – só aparece em meados do século 

XV-XVI em território português, numa configuração do espaço público dos municípios que 

se torna frequente: o mercado dá lugar a um entorno equipado geralmente por um edifício da 

câmara, uma igreja, um pelourinho, a cadeia e outros elementos (TEIXEIRA e VALLA, 1999, 

p.26). 

Compreender as zonas que envolvem a localização das estruturas de nosso estudo é 

fundamental para a perceção das mesmas. O posicionamento de fontes e chafarizes 

A 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

123 

acompanha, de certa forma, a esta evolução do urbanismo. Eram estruturas essenciais nos 

planeamentos de novas vilas e cidades; de novos conceitos e do pensamento do bem comum. 

Um equipamento coletivo que compõe o "mobiliário" da cidade e o conjunto de elementos 

assimilativos do lugar. Para além disto, a Baixa Idade Média assiste a uma série de 

modificações no que tange a "noção de conforto"; emprega o sentido de comodidade do 

espaço, dimensionamento adequado da estrutura, sua localização e a privacidade para seus 

usuários. 

Até então, ir até a fonte buscar água era uma tarefa que despendia imensa energia e 

tempo e esta tarefa era realizada em sua maioria pelas mulheres, provedoras do lar. O objetivo 

de melhorar o acesso à água também parece ter desempenhado um papel fundamental; 

algumas vias inclusivamente eram construídas ou reparadas para tornar jornada mais 

acessível. Muitas vilas portuguesas – principalmente as fronteiriças – localizavam-se em 

terrenos acidentados e de grande altitude. Sair e voltar à zona amuralhada transportando um 

jarro ou um cântaro de água ou mesmo cesto de lavandaria era certamente uma tarefa árdua. 

Existiam ainda inúmeros outros riscos como assaltos ou abusos contra as mulheres 

(MAGNUSSON, 2001, p. 29). 

As estruturas se localizavam a priori fora da vila – extramuros – e num período mais 

avançado na cronologia, intramuros, próximas às portas. Este facto pode ser visto, por 

exemplo, em alguns dos desenhos de Duarte d’Armas e na própria localização atual das fontes. 

Algumas estão desde a época Moderna inseridas dentro da urbe, pois foram incorporadas pelo 

crescimento da cidade. Com efeito, algumas cidades possuíam algumas dezenas destas 

infraestruturas na malha urbana, mas a água nem sempre era boa para beber (o cano poderia 

ser de chumbo, por exemplo); logo, uma água de qualidade se encontrava somente em meios 

externos à vila. Esta proximidade com a zona amuralhada é uma constante em nosso estudo; 

salvo pouco exemplares isolados, a maioria das estruturas se encontram próximas às portas 

principais: ou fora da vila ou em alguns casos em seu interior que denotam a sua importância 

para época em que fora erigida. 

 

 

 

Género Feminino. Pluralidade de Contextos 

 

É comum encontrarmos na iconografia e na literatura profana e eclesiástica (como na 

Bíblia, por exemplo) o género feminino ligado às fontes, poços e chafarizes. Alguns autores, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

124 

como Ana Rodrigues Oliveira (2015), falam-nos que o trabalho da mulher nesta altura era uma 

extensão de seus afazeres domésticos. Desde o feudalismo, uma mulher casada era 

estritamente “do lar” (BEAUVOIR, 1975, p. 144) e só saía de casa se fosse às proximidades 

para concluir alguma tarefa: ir a fonte era uma dessas ocasiões, sendo comum observarmos a 

imagem de mulheres a retirar a água em seus cântaros; elas geralmente caminhavam até as 

fontes levando seus vasilhames. A viagem se repetiria por várias vezes ao dia devido a demanda 

de água e a impossibilidade de carregar a quantidade suficiente. Este ato, de ir até a fonte, 

desempenhou certamente uma função comunitária, social e utilitária (MAGNUSSON, 2001, 

p. 134). 

Ainda que a sociedade medieval discriminassem as mulheres pelo género, existia a 

oportunidade de, por exemplo, elas se socializarem: seja próximo às portas, em mercados ou 

nas praças. Era o ponto de encontro para colocar as conversar em dia – vide as fontes de 

chafurdo (mergulho). As “lavandarias públicas”, como as fontes, desempenharam também 

esta função social, proporcionando uma cômoda situação para que mulheres respeitáveis 

passassem um tempo juntas fora do lar (MAGNUSSON, 2001, p. 146; TRINDADE, 2012, p. 

369). 

Comparando com rios e poços, as fontes eram seguras: a água que forneciam era 

geralmente saudável e os usuários não se colocavam em risco suas vidas. Os acidentes fatais 

associados a sistemas de água complexos geralmente envolvem trabalhadores, não usuários, e 

eles não parecem ter sido comuns. Nas inquirições de Northamptonshire (Inglaterra), em um 

censo sobre causas de mortes, aparece a percentagem de 5.9% de mulheres que morreram ao 

cair e se afogar no poço público (BITE, 2002, p. 212). 

Se olharmos para a literatura também é maioria absoluta as alusões do género feminino 

nesta atividade, afinal, o provimento de água era tarefa exclusiva destas senhoras que, para 

Cláudia Opitz (1990), ficavam a cargo de gerir o abastecimento da casa e prover a alimentação 

dos seus. Vale ressaltar que a água era mais utilizada para fins de preparação da comida e na 

limpeza das roupas e nem tanto para beber. A confeção do vestuário da família – bem como sua 

manutenção – também era trabalho destas senhoras que por vezes iam às fontes para lavar as 

vestimentas: isto era supostamente proibido; lavar a roupa na Baixa Idade Média causava 

certamente uma grande sujidade na água. 

Processos de branqueamento, por exemplo, denotavam o uso de cinzas; nas Posturas 

de Lisboa (XV) há um regulamento que proíbe esta atividade num Chafariz da Rua Nova, com 

coimas especificadas para tal infração, como já vimos no capítulo anterior (anexo I). Todo 

aparato das fontes públicas trazia estes problemas no âmbito da higiene. Práticas tradicionais 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

125 

como ir até um ribeiro lavar as roupas da casa transferem- se para a urbe. Pelas proibições e 

multas encontradas no LPAnt. presumimos que teria se tornado comum esta prática de lavar 

roupas pelas fontes da cidade. 

Algumas localidades solucionaram o problema após construir uma calha de lavagem 

específica, que levava a água a um tanque secundário destinado somente a este propósito. 

Muitos lavatórios públicos eram providos de fontes e chafarizes. Em Vilar de Maçada há um 

grande tanque alimentado pela água da fonte ameada que ali se encontra: ainda hoje é possível 

ver moradores a lavar roupas. Não devemos esquecer que este é um espaço de mulheres e 

poderia ser perigoso por estar eventualmente fora das vilas (MARTÍN e VILLANUEVA 

ZUBIZARRETA, 2012, p. 145; SEGURA GRAIÑO, 2006, p. 13). 

A elas não era permitida a entrada nos locais dos mosteiros ou conventos para retirar 

água. As Monjas da Abadia de Godstow (Oxfordshire, Inglaterra) proibiram, por exemplo, 

mulheres “leigas” de ter acesso às instalações do Convento – entretanto, pediram a seus 

superiores que procurassem um local fora de suas dependências para este fim. Em Lichfield 

(Inglaterra) o decano da Catedral queixava-se ao Bispo Geoffrey Blythe das mulheres que 

buscavam água no local: estas estriam causando um grande escândalo a população. Em 

contrapartida, em alguns lugares da Europa, os “aguadeiros” ou transportadores de água eram 

do sexo feminino. Cadernos de contas de Siena, do ano de 1285, traziam os impostos sobre dez 

destes oficios, todas mulheres; eram a classe mais baixa dos contribuintes. Transportadoras de 

Água da cidade de Paris só poderiam extrair água das fontes e chafarizes públicos durante a 

noite; mesmo assim, fariam somente se o tanque estivesse completamente cheio. Eram 

obrigadas a esperar escurecer para que, no momento certo, coletassem a água necessária em 

seus baldes (MAGNUSSON, 2001, p. 19; p. 139; p. 142). 

 

O Imaginário. A Fonte como pretexto 

 

As fontes fazem parte de um universo idílico, sendo por vezes elementos de um cenário 

figurativo (de sentido figurativo), onde ir até ela se torna uma desculpa para outros atos além do 

óbvio. Aparecem como detentoras do sobrenatural: fazendo fluir a vida, numa alusão sacra - 

"Quem beber desta água terá sede outra vez, mas quem beber da água que eu lhe der nunca 

mais terá sede. Ao contrário, a água que eu lhe der se tornará nele uma fonte de água a jorrar 

para a vida eterna" (João 4:13-14) - ou sendo utilizada em fins profanos. 

O imaginário traz lendas de mouras encantadas e de donzelas em busca do amor 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

126 

– que por vezes iam puras a “buscar água” e outras para derramar lamúrias e desilusões. Em 

verdade, ela intercorre em poesias de outros autores e em outras tipologias literárias. Um tema 

em particular é recorrente durante a Idade Média: a “Entrevista na Fonte”. Para Méndez Ferrín 

(1966) este é o local onde os amores se encontram; não sendo esta, entretanto, a única forma 

apresentada de ‘entrevista’. O autor cita em primeiro lugar a analogia argumental do tema em 

algumas cantigas. 

Sendo um espaço de sociabilidade tanto em meios urbanos quanto em meios rurais e a 

água uma necessidade básica do ser humano, sendo assim, as pessoas certamente sempre se 

encontravam perto dela. Por isto, podemos supor que tanto em Pero Meogo quanto em outros 

textos, a fonte é, na verdade, um cenário de pretexto. 

A menina vai a fonte para lavar os cabelos (para ver o amigo, para esperar o amor); todas 

as ações têm como resultante o encontro. Isto a literatura francesa já mostra nas “Fontaines 

Songs” que têm como única diferença das galego-portuguesas o facto de que a menina passa 

muito tempo perto das águas – evidenciado em quase todos os desfechos. Méndez Ferrín fala-

nos do poema mais característico deste movimento: o Mauberjon. “Mauberjon s’est main 

levée / diorée buer i ving / A la fontaine est alée: / Or en ai dol. / Diex, Diex! or demuere 

Mauberjon a l’eve trop (…) Par vos sarai batue, j’ai trop demorée”. Na poesia francesa, o 

tema do encontro não é evidenciado; isto somente acontece a partir do século XVI. Alguns 

autores afirmam que este pormenor elucida que o movimento literário desta altura ocorreu da 

Península Ibérica para a França, deslocação contrária ao que autores como o francês Alfred 

Jeanroy atestam. 

Na sua obra Les Origines de la Poésie Lyrique en France au Moyen Age (1969), 

Jeanroy afirma que as cantigas portuguesas eram imitações das francesas. 

 

(…) le chansonnier du Vatican ont passé de France en Portugal, et que la 
poésie portugaise n'a fait qu'en modifier quelques détails. Sur la façon dont 
ils ont été traités, on peut être plus affirmatif et dire que l’imitation française 
y est évidente. (JEANROY 1969, p. 334). 

 

Tratar de ir à fonte fazer o que quer que fosse traz um “lirismo elusivo” nas cantigas 

Galego-portuguesas (XIII), já em França, mesmo que tardiamente, este facto se torna 

explícito: “(…) con realismo limpo e crú, ao acto sexual realizado na fonte e mesmo á 

inmediata preñez da moza, do cal ela se queixa amarguemente” (MÉNDEZ FERRÍN, 1966, 

p. 102). A menina medieval galego-portuguesa vai à fonte para lavar e pentear os cabelos, a 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

127 

francesa, para lavar roupa. E quanto à “constância” deste tema? Qual a importância da Fonte 

para além deste imaginário? 

Para melhor esclarecer estes questionamentos o autor de “O cancioneiro de Pero 

Meogo” faz-nos voltar algumas centúrias, mais precisamente no século VI com São Martinho 

de Dume e suas pregações contra o paganismo ainda “sobrevivente” na Galiza. Em seu sermão 

“Da correcção dos rústicos” (De correctione rusticorum), São Martinho fala do oculto envolto 

nas águas; diz dos muitos demônios que, expulsos do céu, presidem os rios e as fontes; os 

homens, ignorantes de Deus, os adoram como deuses e oferecem- lhes sacrifícios. Este é um 

dos tópicos abordados pelo santo, o culto das águas e o culto à natureza, que se manifestava 

principalmente na crença do poder de elementos ligados a água. 

Em outro momento, repreende os homens que renunciaram ao diabo – seu culto e más 

ações – mas que retornavam aos antigos hábitos pagãos de acender velas nas fontes, bem como 

jogar comida e vinho a elas, num claro sinal de culto. “(…) Lumes acesos junto de, lançar pão 

e porventura flores, etc. nas fontes, como oferendas (…)” (CHAVES, 1957, p. 257). 

Esta “adoração” é permanente na mitologia popular (folclore) e na poesia dos séculos 

XIII, XIV e XV como culto da fecundidade e de renovação – a exemplo das fontes da juventude 

(ASENSIO, 1970, pp. 239-240). “Me inclino a creer que se trata de un tema internacional, 

pero la literatura francesa lo recoge por vez primera y desparrama a todos los vientos” 

(ASENSIO, 1970, p. 240). Encontramos em vários exemplos literários o termo «fonte», por 

exemplo, em cancioneiros populares, cantigas de amigo (e de escárnio) e em várias obras de 

trovadores medievais, pois superstições ou antigas crenças tendem a influir grandemente na 

esfera cultural e folclórica de um povo (CHAVES, 1957, p. 265). 

Diferente dessa abordagem está a Bíblia, onde a fonte significa consolo e vida eterna. 

Em seu primeiro livro, Génesis, novamente temos a figura feminina a retirar água da fonte com 

o cântaro: “Eis que estou junto à fonte de água; seja, pois, que a donzela que sair para tirar 

água e à qual eu disser: Peço-te, dá-me um pouco de água do teu cântaro” (Gn 24:4). Para a 

questão simbólica, diferente da propriedade mágica do ocultismo, na Bíblia a fonte é 

claramente sinônimo de vida eterna. De conforto para os que dela bebem. 

E quem vai a fonte além da donzela? Pero Meogo utiliza da imagem do cervo em todas 

as cantigas que referem-se ao nosso tema. O cervo, durante a Idade Média, carregava uma 

“existência ideal”, simbologia subjetiva de vários atos dos homens mas totalmente interligada 

a sua parte física – atributos físicos, força, velocidade, etc. Para além destas cantigas de Pero 

Meogo, o cervo aparece, segundo Méndez Férrin, em mais dois trovadores medievais: Vidal 

e Joan Meendiz de Beesteyros ou Briteiros (MÉNDEZ FERRÍN, 1966, p. 56). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

128 

A alusão ao cervo sempre nos aparece sob a forma de comparação que se pode 

comprovar com o uso intensivo de palavras de ligação das quais se destaca a conjunção 

“como”, (como um cervo). Quando aparece “ferido” pode significar os males do amor sofrido. 

Nas cantigas de Meogo, ainda podemos observar que o cervo sempre surge conexo com a 

figura da água, “(…) com esceición da cántiga IV”. Figura como género masculino nos 

versos, a idealização simbólica do namorado. O autor comenta como exemplo a Cantiga 

de número VIII, na primeira estrofe, o “namorado í vem / nesta fonte seguídea bem.” E, já na 

segunda, é o animal que o subtitui: “Poilo cervo í vem, / esta fonta seguídea bem”. É claro que 

não somente de subjetividade inocente sobrevivem as nossas indagações. Alguns autores 

galegos propõem que a imagem deste animal desponte nas cantigas para esconder 

comportamentos, alguns de índole sexual numa clara herança do paganismo hispânico; outros 

citam um antigo costume das Calendas de Janeiro, festas que acontecem geralmente no início 

do ano, em honra a deuses gentílicos, em que alguns homens se vestiriam de cervos para 

cometer atos libertinosos (CHAVES, 1957, p.2677; MÉNDEZ FERRÍN, 1966, pp. 61-64). 

Giovanni Boccaccio (1313-1375) também nos mostra esta questão do "encontro na 

fonte". Diferente da subjetividade dos trovadores galego-portugueses, as cenas demonstradas 

em seu «Decameron» (escrito logo após a grande Peste de 1348 e finalizado provavelmente em 

1353) são "reais fantasias" fictícias de uma galera na cidade de Florença, sempre a passar bons 

tempos próximos a belas fontes – para beber, cantar e recitar poemas: "Depois ergueram-se, 

a fim de se dedicarem a diferentes prazeres (...) Reunidos em redor da bela fonte, comeram 

com alegre entusiasmo". O tema é recorrente em todas as dez jornadas do poema, exceto na de 

número IX (BOCCACCIO, 1353, vol. 2, p.735; PIRAS, 2012, p.11). 

Durante os feriados, nas procissões religiosas ou «entradas» de reis e príncipes, as fontes 

ganhavam novos adornos para atrair ainda mais os que passavam: com distribuição de vinhos; 

as cidades ou distritos/bairros competiam em “generosidade”, faziam delas derramar vinho 

branco ou tinto; hidromel, e até mesmo leite, "E à frente dos Filles-Dieu, tinha uma fonte de 

que um de tubos/canos jorrava leite ; um vinho tinto e um vinho branco e uma de água; e 

pessoas tenans taças de prata para fornecer bebida que ele voudroient” (Charles VII em Paris, 

1437). 

É também perto delas que se ofereciam espetáculo, cavalgadas e cenas alegóricas. Para 

a entrada do jovem rei Henrique VI em Paris, em Dezembro de 1431, «no bueiro em Saint-

Denis, tinha em cima e ao redor da fonte uma tenda de seis faixas (...) e na bacia/ fonte tinha 

três sereias muito belas». Em Viena, na Dauphine, em 1490, no caminho do cortejo do Rei 

Charles VIII, uma grande fonte fora batizada «do Bem e do Mal» porque as duas bocas 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

129 

jorravam naquele dia vinho tinto e vinho branco; da terceira corria uma bebida doce, mas da 

outra uma bebida amarga; uma rapariga vestida personificava a Virtude e uma outra o Prazer 

(HEERS, 1990, p. 327). 

Nas Cantigas de Santa Maria59 nossas estruturas aparecem somente como objeto 

simbólico que é. A cantiga de número 103 (Quen a Virgen ben servirá, 3ª estrofe) um monge 

encontra uma "mui crara e mui fremosa" fonte num jardim, onde lava as suas mãos. Já na 

cantiga número 344 (Os que a Santa Maria saben fazer reverença) mostra uma trégua entre 

mouros e cristãos, quando ambos acampam em Sevilha. Estavam os inimigos em lados opostos 

de uma igreja, mas utilizavam da mesma fonte para se refrescar e dar de beber aos animais: “E 

tan cerca essa noite / ũus d' outros albergaron, / que mais cerca non podían; | e na font' 

abeveraron / séus cavalos a beveren, / e tanto non braadaron / que s' oíssen nen se vissen / 

soubéssen connocença” (Stanza V, CSM n°344). 

As fontes têm, na maioria das vezes, a festa, o convívio e um “cenário” visível ao seu 

redor. Um espaço cultural, “estimulado de sentidos e emoções” onde as pessoas dançam, 

amam, conversam, lêem e pecam. Em cenas passadas em jardins, por exemplo, quando se é 

representado casais apaixonados, sempre temos uma fonte evidenciada (FREITAS, 2015, p. 

91). 

Em Siena, em 1343, os nobres e companheiros, artesãos, mulheres, meninos, clérigos 

e camponeses se divertiram, bebiam, dançavam e cantavam juntos "sem uma pitada de 

escândalo" na praça principal da cidade, o Campo. A ocasião para essas festividades, tão 

magnífico que o cronista Agnolo di Tura del Grasso achou "incrível escrever ou contar" sobre 

eles, foi o primeiro jorro de água em uma nova fonte cívica. Embora os sistemas hidráulicos 

complexos já fossem construídos por toda a Europa Ocidental, a capacidade de aproveitar e 

direcionar o fluxo de água ainda não era tão comum para ser considerado como corriqueiro. 

Os celebrantes de Siena eram mais “hidraulicamente sofisticados” – a cidade contava com 

fontes públicas há um século e meio, mas a criação de uma nova estrutura ainda era motivo 

para festas e comemorações inesquecíveis (MAGNUSSON, 2001, p. 2). 

 

 

O Livro das Fortalezas de Duarte D’Armas 

 

 
59 Fonte: http://www.cantigasdesantamaria.com/ 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

130 

O Livro das Fortalezas é como uma janela para o cotidiano de algumas vilas 

medievais. Duarte d’Armas, sob encomenda de D. Manuel I, percorreu e inventariou, por volta 

de 1509-1510, toda a linha fronteiriça luso-castelhana juntamente com seu criado; desenhou 

a vista panorâmica de vilas, arrabaldes e de seus personagens, com pormenores fidedignos para 

relatar ao monarca as condições em que se encontravam as fortificações do Reino. Representa 

as redes hidrográficas dos lugares, bem como a topografia e as condições do ambiente; se 

inserem na “(...) representação do entorno das vilas, com plantações, terrenos, cursos de água 

e chafarizes que o caracterizam” (MOREIRA, 2012, p. 43). 

Os debuxos por nós utilizados provém do fac-simile Ms. 159 da Casa Forte do Arquivo 

Nacional da Torre do Tombo (1990). Voltando ao nosso objeto de estudo, o escudeiro do Rei 

dá-nos informações importantíssimas, entre elas: localização da fonte, tipologia, quem se 

utilizaria e inclusive sobre a qualidade da água. Das cidades que possuem a representação 

destas estruturas temos toda a fronteira do norte: Caminha, fl.114vº; Valença, fl.111; Castro 

Laboreiro fl.104; Vinhais, l.90vº; Bragança, fl. 89 e Miranda do Douro, fl.83; e duas 

localidades a leste, na divisa com a Estremadura, Ouguela, fl.30 e Alandroal, fl.19. Todas as 

fontes se localizam fora das vilas representadas, sendo fácil perceber que ficam em caminhos 

estreitos saídos de uma das portas, e que passa-nos a noção de uma grande dificuldade em 

chegar até ela. 

A primeira fonte dos debuxos de Duarte d'Armas é a da vista este de Alandroal (anexo 

III); a estrutura de tipologia monumental e espaldar se encontra fora da zona amuralhada, não 

estando sequer perto do arrabalde. Vê-se no detalhe que é coroada por ameias e, acima do 

tanque, possui um brasão real. O facto de estar em meio rural remete- nos a questão da 

salubridade da água, que estaria longe das lixarias da vila. Em Miranda do Douro, vista Este 

(anexo VI), é o único fólio com a designação "chafariz"; uma estrutura monumental com 

grande tanque à frente do espaldar, que conta com as armas da coroa e ameias. Os detalhes 

são tão surpreendentes que nos é possível dizer da disposição dos blocos de granito da 

construção, em aparelho isódomo. Fontes de Mergulho aparecem na vista à norte de Ouguela 

(anexo IX), mas o destaque fica a cargo da representação de seus usuários, à exemplo de três 

senhoras a retirar água com seus cântaros, tornando-se possível admirar "cenas de género". 

Na vista sul de Montalvão, outro grupo de mulheres retiravam água de um poço (anexo XI); 

que fortalece ainda mais a ideia de que eram elas que frequentavam, em sua maioria, estes 

locais. 

Algumas estruturas não aparecem nas vistas, mas tem a indicação de onde se 

localizam, bem como a qualidade da água - numa espécie de guião. Em Castro de Laboreiro, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

131 

tirada da banda do sul (anexo VIII), o armeiro-mor compartilha as vivências no dia-a-dia de 

sua empreitada; e deve ter usufruído da água da fonte, pois deixa-nos uma nota de que era muito 

boa. Outras estruturas parecidas e fora da zona amuralhada, de planta quadrada, cantaria 

aparente e ameadas aparecem na banda este de Caminha (anexo 

V) e na banda do noroeste em Vinhais (anexo VII), que figura, inclusivamente, na parte das 

plantas das fortificações. 

Das fontes de nosso estudo, duas fazem parte do Livro das Fortalezas. No fólio 89, de 

Bragança Oeste (anexo IV), há uma nota a dizer que por trás de uma torre existe uma fonte. 

Utilizando a priori ferramentas como Google Earth, traçamos possíveis locais em que a 

estrutura poderia estar nos dias de hoje. Numa visita de campo, deparamo-nos com a Fonte do 

Jorge, exatamente no local apontado por Duarte d'Armas, atrás de uma das torres do castelo e 

ao lado do rio Fervença. Outro caso interessante é a de Valença do Minho, banda do norte 

(anexo X) onde, ao lado de um cruzeiro encontra-se uma fonte de mergulho. Faz-se necessário 

ater-se aos detalhes da vista: a fonte fica em frente a uma das portas e à sua frente o Rio Minho. 

Utilizando também das tecnologias geográficas, foi possível comparar o desenho do século 

XVI com uma imagem atual da fortificação de Valença do Minho; para nossa surpresa, a fonte 

- atual - estava exatamente no mesmo local, que atualmente é incrementado com 3 grandes 

tanques e um chafariz de espaldar. 

Apesar de não aparecer no Livro..., a visita em Évora Monte levou-nos a este universo 

idílico de Duarte d’Armas; do alto do castelo era possível ver longe, no horizonte, o 

Chafariz de Santo Estêvão (Anexo II) escondido entre algumas encostas. O caminho nos dias 

de hoje, íngreme e tortuoso, não deve ter sofrido grandes alterações. 

São pormenores que acabam por aduzir-nos – intencionalmente ou não – à 

vivência daqueles lugares e que nos permitem ver através de seus olhos como eram as coisas 

naquela altura. 

 

Referências 
 
ALMEIDA, Carlos Alberto Ferreira de; BARROCA, Mário Jorge. História da Arte em 
Portugal: o gótico, Lisboa: Editora Presença, 2002. 
 
ASENSIO, Eugenio. Poética y Realidad en el Cancionero Peninsular de la Edad Media, 
Biblioteca Románica Hispánica, Madrid: Editorial Gredos S.A., 1970. 
 
BARROCA, Mário Jorge. “A construção de fontes na epigrafia medieval Portuguesa, séc. 
XIV e XV”, IN Olhares sobre a História: estudos oferecidos a Iria Gonçalves, Porto: Casal 
de Cambra, Caleidoscópio, 2009, pp.89-96. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

132 

 
BEAUVOIR, Simone de. O Sexto Sexo: os fatos e os mitos, volume 1, Lisboa: Livraria 
Bertrand, 1975. 
 
BITEL, Lisa M. Women in Early Medieval Europe, 400-1100, Cambridge: Medieval 
TextBooks, University Press, 2002. 
 
BOCCACCIO, Giovani. Decameron, volumes 1 e 2, trad. e prefácio Urbano Tavares 
Rodrigues, Lisboa: Relógio D'Água Editores, 2006. 
 
BORGES ABEL, António. “Vilas de Fundação Medieval no Alentejo”, Tese de Mestrado 
em Recuperação do Património Arquitectónico e Paisagístico, Évora: Universidade de Évora, 
1995. 
 
CHAVES, Luís. "Costumes e tradições vigentes no século VI e na actualidade, S. Martinho 
de Dume: «De Correctione Rusticorum»", IN Bracara Augusta, Braga: Revista Cultural da 
Câmara Municipal de Braga, Vol. VIII, N° 3-4 (37-38), Julho-Dezembro, 1957, pp. 243-278. 
 
HEERS, Jacques. La Ville au Moyen Âge en Occident: paysages, pouvoirs et conflits, Paris: 
Librairie Arthème Fayard, 1990. 
 
JEANROY, Alfred. Les Origines de la Poésie Lyrique en France au Moyen Age, Paris: 
Librairie Honoré Champion, Editéur 7, 1969, pp.308-338. 
 
MAGNUSSON, Roberta J. Water Technology in the Middle Ages: cities, monasteries, and 
waterworks after the Roman Empire, Oklahoma: The Johns Hopkins University Press, 
University of Oklahoma, 2001. 
MARTÍN CEA, Juan Carlos e VILLANUEVA ZUBIZARRETA, Olatz. "La Cultura del Agua 
en la Castilla Medieval: Aspectos Inmateriales", IN Caminhos da Água, Paisagens e Usos 
na Longa Duração, coord. Manuela Martins, Isabel Vaz de Freitas e Maria Isabel del Val 
Valdivieso, Braga: CITCEM, 2012, pp.125-142. 
 
MÉNDEZ FERRÍN, X. L. O Cancioneiro de Pero Meogo, Vigo: Centro de Estudos Fingoy, 
Editorial Galaxia, 1966. 
 
MOREIRA, Rafael. "Idear a Arquitetura", IN A Arquitetura Imaginária: pintura, escultura, 
artes decorativas, Lisboa: Museu Nacional de Arte Antiga, 2012, pp.33-62. 
 
OLIVEIRA, Ana Rodrigues. O dia-a-dia em Portugal da Idade Média, 1ª edição, Lisboa: 
Esfera dos Livros, 2015. 
 
OPITZ, Claudia. "O quotidiano da mulher no final da Idade Média (1250-1500)"; in DUBY, 
Georges; PERROT, Michelle. História das Mulheres no Ocidente: a Idade Média, Vol. 2, 
Porto: Edições Afrontamento, 1990, pp.353-453. 
 
PIRAS, Antonella. La rappresentazione del paesaggio toscano nel Trecento, Firenze: 
Firenze University Press, Disponível em: <http://digital.casalini.it/9788866552840>, Acesso 
em: 26 set., 2012. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

133 

SEGURA GRAIÑO, Cristina. "Los Oficios del agua", IN Vivir del Agua en Las Ciudades 
Medievales, coord. Mª Isabel del Val Valdivieso, Valladolid: Universidad de Valladolid, 
Secretariado de Publicaciones e Intercambio Editorial, Serie: Historia, Estudios de História 
Medieval, nº7, 2006, pp.11-24. 
 
SIMPLICIO, Maria Domingas V.M. "Évora: Origem e Evolução de uma Cidade Medieval", 
IN Revista da Faculdade de Letras, Porto: Geografia 1 série, vol. XIX, 2003, pp.365-372. 
 
TEIXEIRA, Manuel C.;VALLA, Margarida. O Urbanismo Português: séculos XIII-XVIII, 
Portugal-Brasil, Lisboa: Livros Horizontes, 1999. 
 
TRINDADE, Luisa. "A água nas cidades portuguesas entre os séculos XIV e XVI: a mudança 
de paradigma", IN M. M. Lozano Bartolozzi & V. Méndez Hernán, (coord. e ed.), Patrimonio 
cultural vinculado con el agua: paisaje, urbanismo, arte, ingeniería y turismo, Mérida: 
Editora Regional de Extremadura, 2012, pp.363-376 
Fontes Impressas 
 
Livro das fortalezas = Fac-simile do ms. 159 da Casa Forte do Arquivo Nacional da Torre 
do Tombo, Lisboa. 
 
LPAnt. = Livro das Posturas Antigas, ed. de Maria Teresa Campos Rodrigues, Lisboa, 1974 
..



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

134 

  

Seção II 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Religião e Religiosidade 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

135 

 

 
Capítulo VI 

Doi 10.5281/zenodo.7734828  

 

DA TRIBUTAÇÃO DOS RENDIMENTOS DAS IGREJAS EM MOÇAMBIQUE 

 

Nelson Ernesto Cossa 
Alcides Malavone Alberto Nobela 

 
Introdução  
 
 

ado a lado, as pessoas colectivas religiosas das diversas formas vêm 

acompanhando o homem e a sua evolução. Hoje, nalguns casos estas são ou 

foram partes integrante do Estado (caso de Portugal e Igreja Católica) nos 

termos da Lei n.o 4/71 de 21 de Agosto, Lei que aprova as bases relativas à liberdade religiosa 

(BLR), continuado na Lei n° 16/2001, de 22 de Junho e noutros presa-se pelo distanciamento 

entre o Estado e a Religião (caso de Moçambique), nos termos do artigo 12 da Constituição 

da República de Moçambique de 2004. 

Dentro da aproximação e/ou afastamento das pessoas colectivas religiosas do Estado, 

os princípios de laicidade e liberdade religiosa, que serão objecto de análise mais adiante, 

foram conhecendo debates e serviram de alicerce para justificar a união ou afastamento 

relacional. São esses princípios que os Estados recorrem para definir a tributação ou não das 

pessoas colectivas religiosas. Alguns países como Portugal (Lei n° 16/2001, de 22 de Junho) 

optaram pela tributação nos rendimentos nos casos das actividades daquelas sem fim religioso, 

outros como Angola optaram pela não tributação total. 

Em Moçambique, formalmente, o regime jurídico em vigor, embora em desuso, que 

regula as pessoas colectivas religiosas, data do tempo colonial, Lei n.o 4/71 de 21 de Agosto, 

segundo qual os rendimentos daquelas pessoas colectivas não podem ser tributadas. A 

aprovação da Lei n.o 15/2002, de 26 de Junho, Lei de Bases do Sistema Tributário 

Moçambicano (LBSTM), veio a cimentar a ideia de isenção da tributação, sobretudo, quando 

no seu artigo 59, n.o 1, alínea c) dispõe que as ʺentidades de bem público, social ou cultural, 

quando estas não tenham por objecto actividades comerciais, industriais ou agrícolas ficam 

isentos do Imposto sobre os rendimentos de pessoas colectivas –IRPCʺ. 

L 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

136 

Entendimento diferente consta da Proposta de Lei da Liberdade Religiosa e de Culto 

em curso a sua aprovação na Assembleia da República, que irá constituir na verdade, a 

primeira lei nacional de raiz no sector que prevê a tributação dos rendimentos das entidades, 

associações e instituições de ensino religiosos ao dispor no seu n.o 3 do artigo 46 que ʺpara 

efeito de apuramento de rendimento tributável, as liberalidades concedidas pelas actividades 

ou projectos das entidades religiosas, são consideradas custos ou perdas do exercício, 

fiscalmente dedutíveis à matéria colectável do Impostoʺ. 

Esta proposta de Lei levanta debates e contraposições por parte dos representantes das 

igrejas, que reunidos na cidade da Beira, defenderam a declaração da inconstitucionalidade 

daquela proposta por ser [ʺirresponsável, irrelevanteʺ, e por ʺnão reflectir o paísʺ nem 

ʺrepresentar a classe religiosaʺ60]. Defenderam na mesma oposição que a proposta viola os 

princípios da liberdade religiosa e laicidade e não respeita o princípio da razoabilidade, por 

isso, tornar-se-á numa lei não cumprida. Outro argumento levantado tem que ver com a 

violação do princípio da legalidade por não se tributar os curandeiros, os partidos políticos e 

as associações. 

Outro debate que envolve as pessoas colectivas religiosas que mereceu destaque na 

referida reunião tem que ver com a exigência destas construírem edifícios convencionais para 

fins de culto e da necessidade de ter uma contabilidade organizada. 

Mesmo sabendo da importância dos vários pontos acima levantados, neste artigo, 

pretende-se discutir a possibilidade legal de sobre os rendimentos das pessoas colectivas 

religiosas, com particular atenção as entidades (igrejas) e organizações religiosas, incidir 

tributação fiscal conforme previsto na proposta de lei. Se a tributação é legal e, em caso de 

resposta afirmativa, que tipo de tributo melhor se enquadra, numa visão jurídico – económica, 

dentro da disciplina jurídica de Finanças Públicas e Fiscalidade, sem prejuízo, mesmo que 

seja a título acessório, de buscar elementos de reflexão nas outras disciplinas jurídicas e 

conexas. 

Os vários desafios e debates acima identificados são actuais e dos poucos estudos 

jurídico-científicos já realizados sobre a relação entre as pessoas colectivas religiosas e Estado 

no país, nenhum discute de forma particular a tributação dos rendimentos das igrejas, o que 

torna esta pesquisa única, inovadora e de grande interesse, capaz de contribuir teórica e prática 

pedagogicamente e na evolução legislativa do regime jurídico de tributação destas e na sua 

relação para com Estado moçambicano. 

 
60 Extracto do Discurso do Lázaro Mabunda, porta-voz das Igrejas Unidas de Moçambique durante o encontro 
realizado no dia na cidade da Beira, Província de Sofala. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

137 

Para a elaboração do presente trabalho, recorreu-se à pesquisa qualitativa, e foram 

utilizados os métodos hipotético-dedutivo combinado com a hermenêutica-textual, por se 

mostrarem mais adequados na interpretação correcta e compreensão dos textos legais e obras 

de natureza júris-científico. 

E, para materialização dos métodos acima, recorreu-se às seguintes técnicas: i) 

hermenêutico-textual: que consistiu na interpretação dos textos legais e proposta de lei que 

regulam a tributação dos rendimentos das pessoas colectivas religiosas, manuais e artigos 

científicos nesse sentido para validar cientificamente a tese defendida sob ponto de vista legal 

e ii) pesquisa bibliográfica: incidiu na busca de informações de interesse relevante para o tema 

nos manuais, artigos científicos e revistas jus-científicas que discutem a matéria objecto do 

tema, o que permitiu uma visão rica e possibilitou-nos estudar os entendimentos convergentes 

e divergentes num paralelismo comparativo entre Moçambique, Angola e Portugal, tendo 

sempre em conta os ensinamentos desenvolvidos por Lakatos e Marconi, Sales e Richardson.61 

Em termos estruturais, o trabalho encontra-se dividido em três partes, que constituem, 

também, os três objectivos específicos, sendo a primeira dedicada a analisar as questões 

essenciais que marcam a relação das igrejas e o Estado Moçambicano, os princípios de 

laicidade e liberdade religiosa, a segunda destinada que faz um breve resumo do 

enquadramento do tributo no geral, os seus conceitos e características e a terceira e última, 

reservada a examinar a legalidade da tributação dos rendimentos das actividades das entidades 

e associações religiosas, com destaque na exploração da proposta de lei de liberdade religiosa 

e de culto e da natureza jurídica do hipotético tributo a incidir sobre os rendimentos das 

actividades religiosas, e por último seguem as conclusões. 

 

 

 

 

 

 

 
61 MARCONI, Marina de Andrade, LAKATOS, Eva Maria. Fundamentos de Metodologia Científica. 5a Edição 
São Paulo: Atlas, São Paulo, 2003, p. 98-99 e 104-105;174-213; 
SALLES, Walter. A Hermenêutica textual de Paul Ricoeur: Aportes à compreensão da identidade cristã. Revista 
do Dpto, de Teologia da PUC/Brasil. ISSN 1676-3742. Agosto/2012. p. 248. 
RICHARDSON, Roberto Jerry. Pesquisa social: Métodos e Técnica. 3a Edição. Revista e Ampliada. São Paulo: 
Atlas. 1999. p. 190-193. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

138 

QUESTÕES ESSENCIAIS QUE MARCAM A RELAÇÃO DAS IGREJAS E O 

ESTADO MOÇAMBICANO 

 

Das pessoas colectivas religiosas e suas fontes de rendimentos. 

 

Terminologicamente tratar-se-á neste trabalho as pessoas colectivas religiosas de 

igreja ou casas de culto ou ainda por entidade, associação ou instituições de ensino religiosa, 

associação religiosa consoante se mostrar necessário. Com isto, não queremos desviar a nossa 

atenção e foco às igrejas (entidade e associações religiosas). A Proposta de Lei sobre a 

liberdade de religião e de culto em marcha para aprovação na Assembleia da República, 

apresenta alguns conceitos de interesse neste trabalho. 

 

ʺArtigo 3 

(Definições) 

Para efeito da presente Lei, entende-se por: 

a) (…); 
b) (…); 
c) actividade religiosa – aquela realizada, com o objectivo de exaltar, 

disseminar e propagar uma religião; 
d) associação religiosa – toda organização, nacional ou estrangeira, cujos 

membros estão ligados a uma entidade religiosa e que prosseguem fins 
humanitários, filantrópicos e sociais; 

e) (…); 
f) confissão religiosa – O conjunto de princípios doutrinários derivados 

dos mandamentos que assentam nos livros sagrados; 
g) entidade religiosa – comunidade regida por princípios específicos 

emanados por uma confissão religiosa; 
h) instituições de ensino religioso – aquelas que são concebidas para o 

ensino religioso e que estejam ligadas a uma entidade religiosa. 
(…)ʺ. 

i) (…); 
j) (…); 
k) (…); 
l) (…); 
m) local de culto - lugar onde de forma permanente são realizados os cultos; 
n) (…); 

 

Não sendo tema de debate para este trabalho, estranha-se a exclusão de terminologias 

familiares aos membros das próprias organizações religiosas ou com fins religiosas, como as 

expressões igrejas, casa de culto, em substituição com a expressão entendida. Não muito clara 

é a distinção entre a entidade religiosa e o local de culto, se cada designação tem a sua 

personalidade jurídica ou o local de culto está inserido na entidade. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

139 

 Mais clara ou com processo simplificado foi a Lei de Liberdade Religiosa Portuguesa, 

Lei n° 16/2001, de 22 de Junho62, no seu artigo 20, ao esclarecer que por pessoas colectivas 

religiosas deve-se entender a igreja ou comunidade religiosa. A mesma lei define a igreja ou 

comunidade religiosa como sendo uma ʺcomunidades sociais organizadas e duradouras em 

que os crentes podem realizar todos os fins religiosos que lhes são propostos pela respectiva 

confissãoʺ. 

Para ter-se ideia das fontes dos rendimentos das igrejas, socorremo-nos da Mattos e 

Rocha que na sua pesquisa sobre o consumo dos fieis da Igreja Universal Reino do Deus, uma 

organização brasileira com representação em Moçambique afirmam que: 

 

O dízimo cumpre papel fundamental na obtenção da prosperidade apregoada 
pela Teologia da Prosperidade. Seu pagamento existe desde a criação do 
homem e é o meio pelo qual os indivíduos podem refazer a sociedade com 
Deus (desfeita na ocasião do pecado de Adão e Eva), habilitando-se a se 
beneficiar das promessas divinas. Assim, pagar o dízimo e dar ofertas são 
duas das principais formas pelas quais o crente pode provar sua fé. (…) Além 
do dízimo - previsto na Bíblia e obrigação dos fiéis - há ainda os desafios 
financeiros, ou sacrifícios propostos pelos pastores. Tais desafios consistem 
numa doação maior, chegando ao valor de automóveis, imóveis e pertences 
de luxo. Dessa maneira o fiel demonstra sua fé, já que esta se mede pelo 
tamanho do risco que se assume no ato da doação63. 

 

Na Bíblia Sagrada é possível encontrar alguns estratos ou fazendo menção do dízimo 

e ofertas em 2 Coríntios 9:7 – ʺcada um dê conforme determinou em seu coração, não com 

pesar ou obrigação, pois, Deus ama quem dá com alegriaʺ; Marcos 12:41-44 – ʺafirmo que 

esta pobre viúva colocou na caixa de ofertas mais do que todos os outros (…)ʺ; Levítico 27:30 

- ʺtodos dízimos da terra – seja dos cereais, seja das frutas – pertencem ao senhor (…)ʺ; 

Lucas 6:38 - ʺDêem e será dado a vocês (…)ʺ provérbios 3:9-10 - ʺhonre o senhor com todos 

recursos e com os primeiros frutos (…)ʺ e Deuteronómio 10:22 - ʺseparam o dizimo de tudo 

o que a terra produzir anualmenteʺ.  

Caso para dizer que o dízimo, ofertas e doações são as principais fontes de renda das 

igrejas. Na realidade moçambicana, para algumas igrejas, as ofertas são diversificadas, 

podendo assumir o papel de sacrifício, aposta para prosperidade, desafios financeiros e outros 

desafios.  

 

 
62 Publicada no Diário da República, N° 143, de 22 de Junho de 2001. 
63 MATTOS, Rosa Maria e ROCHA, Everardo. Consumo dos fiéis da igreja universal do reino de Deus. DCS – 
departamento de comunicação social da Pontifica Universidade Católica do Rio de Janeiro. 2010. p. 5.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

140 

Breve resumo dos princípios da Laicidade e Liberdade Religiosa 

a) Laicidade 

Nos termos do n° 1 e 2 do art.º 12 da Constituição da República, a República de 

Moçambique é um Estado laico, assentando tal laicidade, na separação entre o Estado e as 

entidades e associações religiosas. Assim, a laicidade do Estado moçambicano significa 

neutralidade do mesmo, isto é, “neutralidade religiosa do poder político64”, implicando “não 

assunção de tarefas religiosas pelo Estado e neutralidade, sem impedir o reconhecimento do 

papel da religião e dos diversos cultos65.  

Do princípio da laicidade decorre “não só a ausência de uma religião oficial do Estado 

como a impossibilidade de as instâncias políticas interferirem nas decisões do foro religioso, 

sendo a vice-versa igualmente verdadeira66”. Assim, o princípio da laicidade comporta dois 

sub-princípios basilares, o da neutralidade religiosa do Estado, no sentido de que o Estado 

não adopta nenhuma religião, daí que não se confunde com nenhuma delas e; o do pluralismo 

religioso, no sentido de que o Estado convive com quaisquer religiões, nenhuma podendo 

desconsiderar, desde que conformem-se “com as leis do Estado67”. 

Nesta lógica, a laicidade comporta uma tripla proibição68: (i) proibição do Estado em 

intervir na organização das igrejas; (ii) proibição de discriminação estadual entre igrejas; (iii) 

proibição de intervenção das igrejas no Estado. 

Entretanto, a separação entre o Estado e as entidades e associações religiões (a 

sobredita neutralidade) não significa desconhecimento da existência das entidades e 

associações e das suas actividades por parte do Estado, até porque, “nada impede mesmo que 

se firmem laços de cooperação delas com o Estado em diversos domínios69”. 

Diferentemente do que sucedia na vigência da Constituição de 1975, Constituição da Primeira 

República, em que se previa que “A República de Moçambique é um Estado laico, nela 

existindo uma separação absoluta entre o Estado e as instituições religiosas” (sublinhado 

nosso) (Cfr. n° 1 do art.º 19 da Constituição da República Popular de Moçambique de 1975, 

 
64 GOUVEIA, Jorge Bacelar, Direito Constitucional de Moçambique, Maputo, 2015, p. 234 
65 MIRANDA, Jorge, Estado, Liberdade Religiosa e Laicidade, Revista do Ministério Público do Rio de Janeiro 
nº 60, Abril/Junho, 2016, p. 192. 
66 GOUVEIA, Jorge Bacelar, Angola e a Liberdade de Religião, Revista do Direito de Língua Portuguesa, n° 7 
(Janeiro/Junho de 16): 131-140, pág. 133; GOUVEIA, Jorge Bacelar, Direito…, op cit, p. 238. 
67 Cfr. n° 3 do art.º 12 da CRM 
68 ROCHA, Joaquim Freitas da e BARBOSA, Andreia, Equívocos a propósito da laicidade do Estado 
(perspectiva jurídico-constitucional), Revista Jurídica Portucalense / Portucalense Law Journal N.º 30, 2021, p. 
143. 
69 MIRANDA, Jorge, Estado, Liberdade Religiosa e Laicidade, …., op cit, Pág. 191 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

141 

publicada no BR, I Série, N° 1, 25 de Junho de 1975), na actual estrutura constitucional 

adopta-se um “modelo da separação cooperativa entre o poder político e o fenómeno 

religioso70”, conforme se extrai da interpretação do artigo 12 da Constituição, porquanto, o 

Estado colabora com as actividades desenvolvidas pelas entidades e associações 

religiosas, conforme também resulta do art.º 7 da Proposta de Lei em análise. 

 

b) Liberdade religiosa   

A liberdade religiosa engloba, no seu âmbito normativo, ʺdireitos individuais de 

liberdade religiosa e direitos colectivos de liberdade religiosaʺ71. Os direitos individuais de 

liberdade religiosa, correspondendo a uma dimensão negativa, implicam os direitos de ter, 

não ter, deixar de ter religião, escolher, manter ou abandonar a religião e, por sua vez, os 

direitos colectivos de liberdade religiosa, de que são titulares as entidades e associações 

religiosas institucionalmente consideradas, incluem o direito à auto-organização, o direito à 

organização do culto e à assistência religiosa dos crentes.  

Ademais, a liberdade religiosa, além de implicar que o Estado a ninguém imponha 

qualquer religião ou a ninguém impeça de professar determinada crença, implica também que 

o Estado deve permitir ou propiciar a quem professar determinada religião ou crença os 

deveres que dela decorrem em termos razoáveis, pois, “se o Estado, apesar de conceder aos 

cidadãos o direito de terem uma religião, se puser em condições que os impeçam de a 

praticar, aí não haverá liberdade religiosaʺ72. 

 

BREVE ENQUADRAMENTO JURÍDICO DO TRIBUTO NO GERAL 

 

O tributo imposto é o único que a Constituição da República de Moçambique (CRM) 

estabelece um regime de garantia da sua criação e estabelece a base da sua incidência, da taxa 

tributável, dos seus benefícios e garantias, impedindo assim o alargamento e agravamento da 

base de incidência nos termos dos números 2 e 3 do artigo 127 da CRM. Ao contrário do que 

acontece com o tributo imposto, quanto aos demais tributos legalmente previstos (imposto, 

taxa, contribuições especiais ou contribuições financeiras) a CRM é silenciosa, não se 

vislumbrando nenhumas garantias constitucionais, quer da base da sua incidência, quer da 

 
70 GOUVEIA, Jorge Bacelar, Direito …, op cit, pág. 240 
71 CANOTILHO, J. J. Gomes, e MOREIRA, Moreira, Constituição da República Portuguesa Anotada, Volume 
I, 4.ª edição, revista, reimpressão, Coimbra, Coimbra Editora, 2014, p. 152. 
72 MIRANDA, op cit, p. 409. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

142 

limitação do seu alargamento ou agravação, pelo menos de forma expressa, o que pode se 

traduz numa fragilidade para a segurança da confiança contributiva, pois, os contribuintes 

estarão adstritos às vontades do regulador municipal ou governamental que oscila de ciclo 

eleitoral para outro. 

Quanto ao regime jurídico-legal dos tributos no ordenamento jurídico moçambicano, 

este acha-se previsto no artigo 3, da Lei n.o 2/2006 de 22 de Março, Lei que estabelece os 

princípios e normas gerais do ordenamento jurídico tributário moçambicano (LGT – Lei Geral 

Tributária). 

 

a) O conceito e classificação do tributo. 

 

Descaracterizando o tributo, Carvalho73 apresenta seis acepções jurídicas como: a) 

quantia em dinheiro; b) prestação correspondente ao dever jurídico do sujeito passivo; c) 

direito subjectivo de que é titular o sujeito activo; d) sinónimo de relação jurídica tributária; 

e) norma jurídica tributária matriz que importa as regras criadoras do tributo; e f) norma, facto 

e relação jurídica, ao mesmo tempo. 

Agora, o que vem a ser o tributo? O sistema jurídico moçambicano enquadra o tributo 

na vertente pecuniária, dentro da actividade financeira do Estado e define-o como: 

 

a receita derivada instituída pelas entidades de direito público, 
compreendendo os impostos, as taxas e contribuições nos termos da 
constituição e das leis vigentes em matéria financeira, destinando-se o seu 
produto ao custeio de actividades gerais ou específicas exercidas por essas 
entidades.74  

 

A doutrina ocupou-se também na definição. Iniciamos a nossa busca do conceito 

analisando a posição da Costa75 que define o tributo como uma: 

 

relação jurídica existente entre o Estado e contribuinte, uma vez 
implementada determinada situação fáctica prevista na lei como 
autorizadora dessa exigência, cujo objecto consiste na prestação pecuniária, 

 
73 CARVALHO, Paulo de Barros Carvalho. Curso de direito tributário. 22ã Edição, São Paulo: Saraiva, 2010, 
p. 19. 
74 Crf: Artigo 9 da Lei Nº 4.320, de 17 Março de 1964, Lei que Estatui Normas Gerais de Direito Financeiro para 
elaboração e controle dos orçamentos (…). 
75 COSTA, Regina Helena. Curso do Direito Tributário: Constituição e Código Tributário Nacional. São Paulo, 
Saraiva. 2009. p. 105. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

143 

não revestida de carácter sancionatório, e disciplinada por regime jurídico 
próprio. 
 

Do conceito acima há que ressalvar a nossa concordância com os sujeitos da relação 

tributária previstos (Estado e o contribuinte, que por regra é particular), não obstante, a 

limitação do tributo à implementação de uma situação fáctica pode não abarcar as situações 

específicas e até atípicas de figuras que compõem o tribuno no ordenamento jurídico nacional, 

o exemplo das contribuições especiais e as demais contribuições. 

Na sua discussão sobre a Teoria do Imposto, Waty76 conceituado doutrinário tributário 

pátrio, define o tributo como uma ʺprestação patrimonial definitiva, publicada por Lei, em 

sentido lato, a favor de uma entidade pública para satisfação de necessidades públicas, sem 

carácter de sanção e independência de vínculos anterioresʺ. 

Como se nota, Waty foi cauteloso na produção do seu conceito, possibilitando uma 

abrangência maior e criando condições para tributação de qualquer espécie, tal definida como 

tributo, sem importar a ligação com realidade fáctica anterior. Aqui a prestação é devida e 

exigível sempre que prevista e vencida. Somos de alinhar com este conceito. 

Na classificação dos tributos77 encontra-se o imposto, a taxa, as contribuições especiais 

e as demais contribuições. 

ʺARTIGO 3 
 

(Classificação dos tributos). 
1. São tributos, para efeitos desta Lei: 

a) os impostos nacionais e autárquicos; 
b) as taxas, nacionais e autárquicas; 
c) as contribuições especiais, nacionais e autárquicas; e, 
d) as demais contribuições financeiras estabelecidas por lei 

a favor de entidades públicas, desde que a gestão das 
mesmas seja da competência da administração 
tributáriaʺ. 
 

Identificados os tributos com previsão legal, importa agora encontrar o enquadramento 

jurídico tributário do tributo a ser obtido dos rendimentos das igrejas. 

 

TRIBUTAÇÃO DOS RENDIMENTOS DAS ACTIVIDADES DAS ENTIDADES E 

ASSOCIAÇÕES RELIGIOSAS.   

 
76 WATY, Teodoro Andrade. Direito Tributário. Editora W&W Editora. Maputo, 2013, p.249. 
77 Crf: No n.o 1 do artigo 3 da Lei n.o 2/2006 de 22 de Março-Lei que estabelece os princípios e normas gerais 
do ordenamento jurídico tributário moçambicano (LOTM) e alíneas e) e g) dos no 1 dos artigos 17 e 51 da Lei 
1/2008 de 16 de Janeiro que aprova o regime financeiro, orçamental e patrimonial das autarquias locais e Sistema 
Tributário Autárquico (RFA). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

144 

 

De antemão a questão que se coloca relativamente ao regime jurídico fiscal das 

actividades religiosas é se as entidades e associações religiosas podem ser sujeito passivo 

duma obrigação tributária (obrigação de imposto), isto é, se elas têm personalidade tributária 

passiva? 

A personalidade tributária implicando a susceptibilidade de ser sujeito de relações 

jurídicas tributárias (Cfr. n° 1 do art.º 15 da Lei n° 2/2006 de 22 de Março-LBSTM), a 

personalidade tributária passiva traduz-se na susceptibilidade de ser sujeito passivo da relação 

jurídica tributária. Ocorre que, em princípio, só pode ser devedor da obrigação de imposto 

quem sobre o qual se verifiquem os pressupostos tributários, conforme se extrai do art.º 40 da 

LBSTM ao estabelecer que “Os direitos e deveres resultantes da relação jurídica tributária 

nascem com o preenchimento dos pressupostos da legislação tributária”.  

Neste sentido, Teodoro Waty78 ensina que 

 

A pessoa relativamente à qual se verificarem os pressupostos tributários, ou 
o facto tributário, é necessariamente titular de uma situação jurídica-
tributária. Aquele sobre quem recai o dever de prestar não pode deixar de ser 
também uma pessoa relativamente à qual se verificam os pressupostos 
tributários, com cuja verificação essa mesma pessoa passou a ser titular de 
uma situação jurídico-tributária.  

 

Relativamente às entidades e associações religiosas e demais pessoas, singulares e 

colectivas, uma análise do sistema fiscal moçambicano permite concluir que a sujeição ao 

imposto é o princípio geral, ocorrendo desvio através de normas que instituem isenções 

fiscais ou normas negativas de incidência. Assim, vigora como regra a sujeição das entidades 

e associações religiosas em relação a todos os impostos para os quais se verifiquem os 

pressupostos legais, havendo, em certos domínios, isenções (afastamento da tributação 

prevista na norma de incidência), não havendo, que se saiba imunidades tributárias 

(afastamento da incidência). 

Em sentido paralelo, é a própria lei que preconiza que: 

 

os benefícios fiscais são medidas de carácter excepcional e tendencialmente 
temporário, que impedem ou reduzem a tributação de manifestações da 
capacidade contributiva e prosseguem objectivos extrafiscais, 

 
78 WATY, Teodoro Andrade, op. cit. 2013, p. 208   



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

145 

nomeadamente de orientação da economia, considerandos de interesse 
público relevante, segundo a legislação tributária. (Cfr. n 1 do art.º 9 da Lei 
n° 2/2006 de 22 de Março – LBSTM).  

 

Portanto, quando sobre certa actividade desenvolvida por uma confissão religiosa ou 

o património desta verifiquem-se os pressupostos de que a lei condiciona o nascimento da 

obrigação de imposto (o que naturalmente será sempre em actividades ou património que não 

se destinam a qualquer finalidade religiosa), não há razão para as entidades e associações 

religiosas não pagar imposto. 

 

 

Da proposta da lei de liberdade religiosa e de culto 

 

Às entidades e associações religiosas, nos termos da Proposta podem fazer a 

angariação de fundos, sem estarem sujeitos a “qualquer imposição fiscal” (artigo 45 da 

Proposta). Outrossim, nos termos do n° 1 do artigo 46 da Proposta, “as pessoas colectivas 

religiosas legalmente reconhecidas estão isentas de imposto predial autárquico, sobre” o 

património imóvel destinado a finalidades religiosas ou conexas a essa finalidade. Bem, 

acham-se “isentas do imposto de Sisa e sobre as sucessões e doações, quanto às aquisições 

de bens para fins religiosos e a actos de constituição de fundações (…)” (Cfr. n° 2 do art.º 46 

da Proposta). 

Este regime que se pretende adoptar, tem diversas similaridades com a lei da liberdade 

religiosa portuguesa de 2001, (Lei n° 16/2001, de 22 de Junho79), a respeito da qual Jorge 

Bacelar Gouveia dizia que tinha estabelecido 

 

um regime de benefício fiscal apenas no tocante ao rendimento ou ao 
património relacionado com a actividade religiosa ou com esta 
acessoriamente conexo. O facto de se estar perante uma confissão religiosa 
– mormente a Igreja Católica, depois daquela alteração – deixou de ser 
subjectivamente fundamento para a atribuição de um benefício fiscal, o qual, 
sendo concedido, funda-se agora na natureza da actividade, não na natureza 
da entidade que leva a cabo essa mesma actividade80. 

 
79 Publicada no Diário da República, N° 143, de 22 de Junho de 2001. 
80 GOUVEIA, Jorge Bacelar, O Enquadramento Jurídico-Fiscal das Receitas de Ingresso no Santuário do 
Cristo-Rei à Luz do Direito da Religião, Revista de Direito Público, Ano II, N.º 3, Janeiro/Junho de 2010, p. 
273-274. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

146 

Portanto, o regime de benefícios fiscais que se propõe na sobredita proposta, assenta 

no critério da materialidade das actividades realizadas pelas entidades e associações religiosas, 

sendo que, quando o rendimento ou património está relacionado com a actividade religiosa ou 

com esta acessoriamente conexo, cai na malha dos benefícios fiscais, mas quando o 

rendimento ou património, apesar de ser ou decorrer da actividade de uma confissão religiosa, 

prosseguir um fim lucrativo ou ser alheio à actividade religiosa, será tributado, desde que se 

verifiquem os pressupostos que a lei faz depender a emergência da obrigação de pagar 

imposto. 

 

Natureza jurídica do suposto tributo resultante dos rendimentos das igrejas. 

 

Buscamos aqui identificar o estatuto jurídico tributário dos rendimentos obtidos pelas 

igrejas em Moçambique, onde é imperioso saber se são enquadráveis aos tributos com 

previsão legal no artigo anterior (imposto, taxa, contribuições especiais ou contribuições 

financeiras) e a que título serão devidos e cobrados. Este exercício apenas será possível com 

a compreensão dos conceitos e características legais e doutrinários dos tributos acima 

previstos na lei por forma a identificar elementos de conexão entre os rendimentos objectos 

de estudos e as figuras tributárias. As definições legais destas figuras encontram-se previstas 

na LOJTM. 

 

ʺARTIGO 3 
 

(Classificação dos tributos). 
1. (…). 
2. Os Impostos são as prestações obrigatórias, avaliáveis em 

dinheiro, exigidas por uma entidade pública, para a prossecução 
de fins públicos, sem contraprestação individualizada, e cujo facto 
tributário assenta em manifestações de capacidade contributiva, 
devendo estar previstos na lei. 

3. As taxas são prestações avaliáveis em dinheiro, exigidas por 
uma entidade pública, como contrapartida individualizada pela 
utilização de um bem do domínio público, ou de um serviço 
público, ou pela remoção de um limite jurídico à actividade dos 
particulares, desde que previstas na lei. 

4. São contribuições especiais as prestações efectuadas como 
contrapartida de beneficias ou aumento do valor dos bens do 
sujeito passivo, que resultem de obras públicas ou da criação ou 
ampliação de serviços públicos, ou devidas em razão do especial 
desgaste de bens públicos ocasionados pelo exercício de uma 
actividade, desde que previstas na lei. 

5. (...)ʺ. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

147 

 

a) Rendimento das igrejas como imposto no sentido stricto sensu ou taxa ou ainda 

contribuições especiais. 

 

Nos ocuparemos aqui em buscar elementos que possam enquadrar ou não a aqueles 

rendimentos num dos tributos legalmente previstos, tendo em conta o conceito e classificação 

legal acima avançado e associado às contribuições doutrinárias. Partimos de um levantamento 

sistemático das características em uma tabela para ilustrarmos as aproximações e 

distanciamentos entre as figuras. 

 

Figura: 1 

Fonte: autor 

Quadro comparativo de elementos distintivos das figuras da taxa, tarifa e imposto segundo os 

doutrinários Waty e Sabbag81 

Taxa Contribuições especiais Imposto 

É um tributo É um tributo É um tributo 

Sem autonomia de vontade Com autonomia de vontade Sem autonomia de vontade 

Decorre de lei Decorre de lei Decorre de lei 

Obrigação ex lege Obrigação ex voluntate Obrigação ex lege 

Obrigação sinalagmática/bilateral Obrigação unilateral Obrigação unilateral 

Obedece aos princípios de direito 

tributário 

Obedece aos princípios de direito 

tributário 

Obedece aos princípios de 

direito tributário 

Regime jurídico de direito público 

Regime 

Regime jurídico de direito público 

Regime 

Regime jurídico de direito 

público Regime 

Exigida por pessoas jurídicas de 

direito público ao utente de serviço 

Exigida por pessoas jurídicas de direito 

público ao particular beneficiário de 

melhorias extraordinárias resultante do 

empreendimento de uma obra pública 

Exigida por pessoas 

jurídicas de direito público à 

qualquer pessoa com 

capacidade contributiva 

 
81 SABBAG, Eduardo. Ibdid.. 2017. P.508 e 607; WATY, Teodoro Andrade. Ibdid. 2013, p.251 e 252. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

148 

ou que causou encargo público com o 

seu serviço particular 

Respeito do princípio de 

responsabilidade do 

poluidor/utilizador 

Respeito do princípio da capacidade 

contributiva 

Respeito do princípio da 

capacidade contributiva 

Cobrança não proporcional ao uso Progressivo dependendo dos 

rendimentos 

Progressivo dependendo 

dos rendimentos 

A nossa doutrina consolidada conceitua o tributo imposto como uma: 

 

prestação coactiva, patrimonial, positiva, definitiva, não sinalagmática, sem 
carácter de sanção, estabelecida por Lei, a favor duma entidade pública ou 
com funções públicas, para a satisfação de necessidades públicas e 
redistribuição de riqueza, independente de qualquer vínculo anterior82. 

 

Quanto ao tributo taxa Waty83 define-o como ʺuma prestação concreta de um serviço 

público, ou remoção de um obstáculo jurídico ao comportamento dos particularesʺ. 

Acrescenta que trata-se de um ʺtributo bilateral, com origem sintagmática e, uma utilidade 

individualizada e correspondente a uma contraprestação especificaʺ. Para rematar, Waty 

clarifica que a dita ʺcontraprestação não deve corresponder unicamente entender-se 

benefício, vantagem ou utilidade ou passagem por serviços executadosʺ. 

Iniciamos a nossa análise com a legalidade como uma característica transversal à todos 

os tributos, pelo menos na ordem jurídica nacional. Ora se os tributos impostos, taxas, 

contribuições especiais e financeiros podem ser criadas pela Assembleia da República por 

maioria da razão, pelo Conselho de Ministros tendo em conta a Constituição económica 

moçambicana84, e pela Assembleia Municipal o âmbito do exercício do poder regulamentar 

local85, até a data, não há previsão legal sobre a tributação dos rendimentos das igrejas. Existe 

sim, um Projecto-Lei na fase de aprovação a nível da Assembleia da República que resultará 

 
82 WATY, Teodoro Andrade. op. cit. 2013, p.250. 
83 WATY, Teodoro Andrade. Ibdim. 2013, p.256. 
84 Cfr: al. Artigo 178, f) do nº 1 do artigo 203 da Constituição da República de Moçambique. 
85 Artigo 11 e alínea p) do n.o 3 do artigo 45 da 2/97 de 28 de Maio, Lei de implantação das Autarquias Locais. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

149 

no preenchimento do requisito obrigatório para cobrança do tributo que passa pelo pré-

estabelecimento de uma norma anterior nos termos do artigo 4 da LOJTM. 

A importância da obrigação da previsibilidade legal prevista nos conceitos legais dos 

tributos imposto e taxa, quer da criação e quer da fixação das formas de cobrança, entre outras, 

prende-se em criar linha de orientação para a própria Administração Pública seguir e assim, 

assegurar-se que a mesma (AP), ao seu alvedrio e iniciativas e/ou interesses estranhos, não 

possa promover actos de criação ou cobranças de tributos ilegais, evitando assim, causar 

prejuízos na esfera jurídica dos privados interessados. 

Tal característica da pré-existência de uma norma que cria e fixa o imposto e a taxa 

como imperativo legal e a necessidade de preparar os administrados e sujeitos activos destas 

figuras da importância do seu cumprimento é também suportado por Gama86 ao defender que 

esta figura jurídica deve ser caracterizada pela ʺexigência constitucional de previsão legal de 

vinculação entre materialização do antecedente normativo e uma actividade estatal referida 

ao contribuinteʺ. Pode se dizer que este requisito não constitui barreira, na medida em que, a 

ser exigido o dito tributo, certamente terá que ver com a entrada em vigor de uma Lei que o 

preveja. 

Quanto ao tributo imposto, naturalmente marcado pela unilateralidade, que segundo 

Waty87 vai significar, por um lado que, a prestação devida pelo sujeito passivo ʺnão lhe 

corresponde qualquer assento numa relação jurídica do tipo do ut desʺ e por outro, a 

inexistência de qualquer ʺcontraprestação específica, individual imediata e directaʺ vai 

importar analisar a legitimidade da sua tribulação. Na mesma página, o autor sugere também 

a ʺausência do vínculo anteriorʺ como marca dos impostos ou seja, ʺa inexistência de 

circunstância pré-existente que determina o pagamento de impostoʺ quer anterior, quer futura 

como outro elemento preponderante. 

No trabalho sobre a tributação, discutindo a legitimidade para comparanção do tributo 

imposto, Melo88, ensina que o imposto deve ser considerado como “um tipo de tributo que 

tem como elemento fundamental um ato, negócio ou situação jurídica respaldada em 

substrato económico, pertinente a uma pessoa privada, sem qualquer participação directa e 

imediata do Poder Público”. 

A tese do Melo sobre a legitimidade vai ao encontro do legislador pátrio que defende 

na interpretação das normas tributárias que ʺpersistindo a dúvida sobre o sentido das normas 

 
86 GAMA, Tácio Lacerda. Contribuição no Domínio Economico. São Paulo. Quarter 2003. p. 116. 
87 WATY, Teodoro Andrade. Ibdim. 2013, p.251. 
88 MELO, José Eduardo Soares de. Curso de direito tributário. 8a Edição, São Paulo: Dialéctica, 2008. p. 55. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

150 

de incidência a aplicar, deve-se atender a substância económica dos factos tributáriosʺ89. A 

mesma Lei dispõe que ̋ ficam isentas entidades de bem público, social e cultural quando estas 

não tenham por objecto actividade comerciais, industriais ou agrícolasʺ, artigo 59, n1 sobre 

as isenções da LBSTM. 

Por um lado, podia-se entender que não seria pelo tributo imposto (strictu sensu) que 

incidiria a tributação sobre os rendimentos das entidades e associações religiosas nas 

actividades eminentemente religiosas ou com fim religioso por lhes faltar o carácter de 

substrato económico. Por outro, tributar aqueles rendimentos na parte que eminentemente 

identificar-se com as actividades religiosas implicaria a alteração das bases fundamentais dos 

sobre a incidência do imposto sobre os rendimentos de pessoas colectivas e sobre a 

interpretação das normas tributarias previstas nos artigos 5 e 59, artigo 11 e artigo 4, da Lei 

de Bases do Sistema Tributário moçambicano (LBSTM), do Código do Imposto sobre o 

Rendimento das Pessoas Colectivas (CIRPC), aprovado pela Lei n.o 34/2007, de 31 de 

Dezembro e do Regulamento do Imposto Sobre o Rendimento das Pessoas Colectivas, 

aprovado pelo Decreto n.o 9/2008, de 16 de Abril, respectivamente. 

Quanto aos conceitos acima sobre o tributo taxa, embora escritos em palavras 

diferentes, os dois conceitos são convergentes quanto às características de bilateralidade, 

legalidade, singularidade, divergindo quanto ao conteúdo e âmbito da terceira, a 

contraprestação. A Lei e maior parte da doutrina entende que a contrapartida deve ser directa 

e individualizada, o que implica benefício directo entre as partes. 

A singularidade e a contrapartida individualizada da obrigação que marcam o tributo 

taxa traduzem-se na ideia de que apenas o beneficiário do serviço deve suportar o pagamento 

da taxa. Um dos defensores doutrinários da contrapartida directa é Schmehl, citado por 

Nabais90,Justifica a sua essencialidade explicando que as taxas têm como suas causas 

específicas as prestações públicas essenciais e a necessidade colectiva cujo custo deve ser 

suportado pelos destinatários das mesmas e não pelo universo dos contribuintes, 

recomendando a observância de um certo equilíbrio entre essas prestações públicas e as 

contraprestações de que os beneficiários são exigidos.  

Por sua vez, Fernandez alerta que não se pode confundir o necessário e justo equilíbrio 

da decisão e do benefício, e a obrigação de pagar e de prestar à realidade mercantil, ao afirmar 

 
89 Cfr: N.o 3 do artigo 5 da Lei n.o 15/2002, de 26 de Junho, Lei de Base do Sistema Tributário Moçambicano. 
90 SCHMEHL apud NABAIS, José Casalta. Sobre o Regime jurídico de Taxas. In CABRAL, Nazaré Costa, 
SALEMA, Inês e outro. Taxas e contribuições financeiras a favor das entidades públicas e contribuições para 
a segurança social. Centro de Estudos Judiciário. Lisboa, Dezembro, 2015. p. 25.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

151 

que ʺentre a taxa e a sua sinalagmática contrapartida não tem necessariamente de existir 

uma equivalência económica, bastando-se aquele sinalagma com a mera equivalência 

jurídicaʺ91. Enquanto isso, Schmehl citado por Nabais explica que a referida equivalência 

jurídica acima, deve ser aferida recorrendo-se ao ʺprincípio da compensação pelos benefícios 

específicos para o contribuinteʺ ou com o recurso ao ʺprincípio da cobertura dos custos com 

a provocação de específicos custos deste serviço a comunidadeʺ92. 

O conceito avançado pelo Professor Waty, ao nosso ver, não esclarece o conteúdo ou 

tipo da contraprestação que o particular pagador da taxa deve esperar, limitando-se a deixar 

claro que tal pode não se reflectir em benefício, vantagem ou utilidade ou ainda passagem por 

serviços públicos. Fica por se responder quais outras vantagens o pagador da taxa deve ou 

pode esperar? O autor apresenta um exemplo dos (emolumentos pagos aos serviços de registo 

e notariado) para justificar a sua tese de ausência de benefício nos moldes acima. Entendemos 

que no exemplo apresentado denota-se algumas fragilidades, pois, entendemos que os registos 

e notariados oferecem trabalhos que beneficiam (com a fé pública) aos utentes. Os efeitos e 

valor de uma assinatura da entidade pública e carimbo do Estado em documento particular 

autenticado ou documento autêntico fazem-se reflectir na prática e representa uma 

contrapartida directa (benefício) de um serviço. 

Não obstante o nosso repto acima, os conceitos avançados na verdade se 

complementam e para a realidade actual desejada, num contexto de cumprimento das 

obrigações recíprocas, o conceito legal se mostra bem trabalhado, mas, visto à lupa a realidade 

vivida na relação entre os Conselhos Municipais e os Munícipes, o conceito apresentado pelo 

Professor Waty encontra conforto para situações anormais, mas reais. 

A verdade é que não se vislumbra nos rendimentos das igrejas, nenhum benefício, 

ainda que indirecto, sobre qualquer serviço público, nem há espaço para falar-se de utilização 

de um bem do domínio público, ou mesmo, de benefício pela remoção de um limite jurídico 

à actividade das igrejas no caso vertente, não se mostrando preenchida esta característica. 

A bilateralidade fundamenta a necessidade de existência de direitos e obrigações 

recíprocas, sendo uma das partes obrigada a prestar um determinado serviço e lhe recaindo o 

direito de receber o pagamento, e a outra obrigada a pagar pela prestação que tenha recebido 

ou beneficiado, isto é, prestação efectuada que importa uma contraprestação específica, 

individual, imediata e directa. 

 
91 FERNANDEZ, Fernandez. O novo custo do acesso à justiça. Ordem dos Advogados de Portugal. p. 4. 
92 SCHMEHL apud NABAIS, José Casalta. Ibid. 2015. p. 25-26.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

152 

A reciprocidade de obrigações e deveres remete em termos de classificação doutrinária 

aos contratos sinalagmáticos, que segundo a jurisprudência do Tribunal de Relação de Lisboa 

como são aqueles cuja: 

 

... ideia de interdependência entre as obrigações que deles reciprocamente 
emergem para ambas as partes, impondo a justiça comutativa que o devedor 
de cada uma dessas obrigações só possa ser compelido a executá-la se o 
devedor da outra também cumprir. Nos contratos sinalagmáticos 
estabelecer-se-á uma relação de interdependência entre as obrigações 
principais assumidas por cada um dos contraentes93. 

 

Como visto, bilateralidade implica a reciprocidade de obrigações e deveres entre as 

partes, sendo o caso do estudo, uma característica estranha, pois, sobre os rendimentos das 

entidades e associações religiosas não se pode falar de ligação jurídica obrigacional com o 

Estado ou ente púbico pelo que não se pode preencher este requisito. 

Visto e analisado os requisitos acima, existe legitimidade para esta pesquisa concluir 

na inadequabilidade e desconforto legal de qualquer tentativa em transformar o tributo da 

proposta da lei objecto de analise em tributo taxa. 

Quanto às contribuições especiais, para além de exigirem uma contrapartida de 

benefícios que segundo Waty94 ʺpodem provir de melhoria ou de causas de despesas 

acrescidas pelos particulares às entidades públicasʺ. Segundo o autor, estaremos perante 

melhorias quando a propriedade ou direitos do particular ʺvalorizam-se sem que os seus 

proprietários nada tivessem feito para usufruir de eventuais benefícios extraordináriosʺ, para 

além de aproveitamento indirecto de uma operação pública. Continuando, esclarece que 

falaremos de ʺcontribuição especial por um encargo públicoʺ sempre que com a sua 

actividade, o particular ʺcause desgaste maiorʺ aos bens públicos. 

Ora, não se pode dizer que com a cobrança do dízimo, recepção das ofertas e doações 

as entidades e associações religiosas provoquem desgaste de qualquer bem ou serviço público, 

muito menos que observam melhorias ou se favoreçam de benefícios extraordinários, por isso, 

não vemos preenchido requisitos para enquadrar-se aquele tributo como contribuição especial. 

Nota-se que a Lei é silenciosa quanto ao conceito das contribuições financeiras, o que 

traduz-se numa fragilidade legal. mas, Novais95 afirma que tais contribuições financeiras 

 
93Cfr: Acórdão do Tribunal da Relação de Lisboa n.o 903/08.4TVLSB.L1-8 -  Lisboa, datado de 01-03-2012. 
94 WATY, Teodoro Andrade. Ibdim. 2013, p.251.pg 257 
95 NOVAIS, Rafael. Direito Tributário. Facilitando. 3a Edição revista, actualizada e ampliada. Rio de Janeiro: 
Forense; São Paulo: MÉTODO. 2018. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

153 

equiparam-se aos ̋ regimes previdenciário dos servidores públicos ou trabalhadores privados, 

será custeado pelo respectivo ente político em que estiver vinculadoʺ. Caso para dizer que em 

nada se pode chamar este regime, por inadequação técnica e legal. 

 

Conclusões  

 

Da nossa exposição decorre que a laicidade e a liberdade religiosa são dois valores 

constitucionalmente consagrados. A primeira preconiza a separação entre o Estado e as 

entidades e associações religiosas e a segunda traduz-se na liberdade de qualquer um ter, não 

ter, deixar de ter religião, escolher, manter ou abandonar a religião, bem como a liberdade de 

auto-organização, o direito à organização do culto e à assistência religiosa dos crentes por 

parte das entidades e associações religiosas.  

Mais ainda, da nossa exposição resulta que a sujeição ao imposto dos sujeitos sobre os 

quais se verificam os pressupostos legais para o seu pagamento é a regra, porquanto, os 

benefícios incorporam-se nas medidas excepcionais. Tendo em conta isto, considerando o 

critério da materialidade das actividades realizadas pelas entidades e associações religiosas, 

comtempla-se na Proposta de Lei da Liberdade Religiosa e de culto um conjunto de benefícios 

fiscais para o rendimento ou património relacionado com a actividade religiosa ou com esta 

acessoriamente conexo, designadamente isenções no pagamento do Imposto Predial 

Autárquico, Sisa e Imposto sobre sucessões e doações.  

Desta forma, em nada a laicidade ou liberdade religiosa fica coarctada, pois, não se 

pretende tributar a actividade religiosa em si ou actividades a ela directamente conexionadas, 

limitam-se apenas os benefícios fiscais a fim de que quando se verifiquem os pressupostos 

dos demais impostos em vigor em Moçambique por uma confissão religiosa, a mesma não o 

faça pelo simples facto de ser confissão religiosa, mesmo que nesta hipotética situação tenha 

obtido ganhos em circunstâncias similares as das entidades que prosseguem o lucro. 

Não nos parece enquadráveis os tributos taxa e contribuições especiais no hipotético 

tributo sobre os rendimentos das entidades e associações religiosas por lhe faltar os requisitos 

legais. Quanto ao tributo imposto, entendemos haver espaço para a sua implementação, 

mostra-se necessário e imperioso algumas reformas pontuais ao sistema jurídico tributário 

para acomodar os novos desafios conforme sugeridos acima. 

Um bom exemplo é o regime previsto na Lei de liberdade religiosa portuguesa onde fixa de 

forma clara os limites e fins de uma actividade religiosa e excluem desse fim, entre outras 

actividades realizadas pelas entidades religiosas, as de assistência e de beneficência, de 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

154 

educação e de cultura, além dos comerciais e de lucro, estas que ficam sujeitas ao regime 

jurídico e, em especial, ao regime fiscal desse género de actividades. 

 

 
Referências 
 
Obras de referências 
 
CARVALHO, Paulo de Barros Carvalho. Curso de direito tributário. 22ã Edição, São Paulo: 
Saraiva, 2010. 
 
CANOTILHO, J. J. Gomes, e MOREIRA, Moreira, Constituição da República Portuguesa 
Anotada, Volume I, 4.ª edição, revista, reimpressão, Coimbra, Coimbra Editora, 2014. 
 
COSTA, Regina Helena. Curso do Direito Tributário: Constituição e Código Tributário 
Nacional. São Paulo, Saraiva. 2009. 
 
GOUVEIA, Jorge Bacelar, Direito Constitucional de Moçambique, Maputo, 2015. 
 
GAMA, Tácio Lacerda. Contribuição no Domínio Economico. São Paulo. Quarter 2003. 
 
MARCONI, Marina de Andrade, LAKATOS, Eva Maria. Fundamentos de Metodologia 
Científica. 5a Edição São Paulo: Atlas, São Paulo, 2003, p. 98-99 e 104-105;174-213. 
 
MATTOS, Rosa Maria e ROCHA, Everardo. Consumo dos fiéis da igreja universal do reino 
de Deus. DCS – departamento de comunicação social da Pontifica Universidade Católica do 
Rio de Janeiro. 2010. p. 5. 
 
MELO, José Eduardo Soares de. Curso de direito tributário. 8a Edição, São Paulo: Dialéctica, 
2008. 
 
NOVAIS, Rafael. Direito Tributário. Facilitando. 3a Edição revista, actualizada e ampliada. 
Rio de Janeiro: Forense; São Paulo: MÉTODO. 2018. Disponível em: https://acljur.org.br/wp-
content/uploads/2018/07/Direito-Tribut%C3%A1rio-Facilitado-Rafael-Novais-2018.pdf. 
Acessado no dia 10 de Junho de 2022. 
 
RICHARDSON, Roberto Jerry. Pesquisa social: Métodos e Técnica. 3a Edição. Revista e 
Ampliada. São Paulo: Atlas. 1999. p. 190-193. 
 
SABBAG, Eduardo. Manual do Direito Tributário. 9a Edição. São Paulo. 2017. Disponível 
em: 
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Edua
rdo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-
disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pd
f&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-
yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2e
mcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-
vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEq
WdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-

https://acljur.org.br/wp-content/uploads/2018/07/Direito-Tribut%C3%A1rio-Facilitado-Rafael-Novais-2018.pdf
https://acljur.org.br/wp-content/uploads/2018/07/Direito-Tribut%C3%A1rio-Facilitado-Rafael-Novais-2018.pdf
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

155 

dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4
eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-
Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA. Acessado no dia 20 de Janeiro de 2022. 
 
WATY, Teodoro Andrade. Direito Tributário. Editora W&W Editora. Maputo, 2013. 
 
Legislação 
 
Constituição da República de Moçambique de 2004, BR n.º 115, I série, 2o Suplemento. 
 
Código do Imposto sobre o Rendimento das Pessoas Colectivas (CIRPC), aprovado pela Lei 
n.o 34/2007, de 31 de Dezembro. 
 
Lei 1/2008 de 16 de Janeiro, Lei que aprova o regime financeiro, orçamental e patrimonial 
das autarquias locais e Sistema Tributário Autárquico, BR n.º 3, I Série. 
Lei n.o 2/2006 de 22 de Março-Lei que estabelece os princípios e normas gerais do 
ordenamento jurídico tributário moçambicano, BR n.º 12, I Série. 
 
Lei n.o 15/2002, de 26 de Junho, Lei de Base do Sistema Tributário Moçambicano. 
 
Lei n° 16/2001, de 22 de Junho, Lei da liberdade religiosa portuguesa de 2001, Publicada no 
Diário da República, N° 143, de 22 de Junho de 2001. 
 
Lei n.o 4/1971 de 21 de Agosto, Lei que aprova as bases relativas à liberdade religiosa. 
 
Decreto n.o 9/2008, de 16 de Abril, que aprova o Regulamento do Imposto Sobre o 
Rendimento das Pessoas Colectivas. 
 
Casos e Jurisprudência 
 
Acórdão do Tribunal da Relação de Lisboa n.o 903/08.4TVLSB.L1-8 -  Lisboa, datado de 
01-03-2012. 
 
Estudos e Artigos científicos das Publicações Periódicas de referência (Revistas e 

Jornais). 

 
FERNANDEZ, Fernandez. O novo custo do acesso à justiça. Ordem dos Advogados de 
Portugal. Acesso no dia 30/09/2021. Disponível em http://www.oa.pt/upl/%7Ba0df1151-
6999-4cfc-b4e6-e1a61a8fd84e%7D.pdf.~. Acessado no dia 13 de Maio de 2022. 
 
GOUVEIA, Jorge Bacelar, Angola e a Liberdade de Religião, Revista do Direito de Língua 
Portuguesa, n° 7 (Janeiro/Junho de 16). Disponível em: 
https://www.academia.edu/43453397/Angola_e_a_liberdade_religiosa. Acessado no dia 7 de 
Junho de 2022. 
 
GOUVEIA, Jorge Bacelar, O Enquadramento Jurídico-Fiscal das Receitas de Ingresso no 
Santuário do Cristo-Rei à Luz do Direito da Religião, in Revista de Direito Público, Ano II, 
N.º 3, Janeiro/Junho de 2010. Disponível em: 

https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
https://d1wqtxts1xzle7.cloudfront.net/68528204/Manual_de_Direito_Tributario_2017_Eduardo_Sabbag.pdf?1627960824=&response-content-disposition=attachment%3B+filename%3DManual_de_Direito_Tributario_2017_Eduard.pdf&Expires=1652961449&Signature=R5wq3jYI1aDtehUPHdu4Ga1WApoMXTfO9XN0fc-yNHd4RU7whvG5UBKz1isbjHTACd11Cy6UR8inmE3XcXG7UV7pFI6ZHCdNI24BXS2emcxo1PsDgSjd3h9BhXmB-D-bH-vUeDoN5veDe7jNf3nvtIrYcU0MoRZ2DQMJiSrIFa4L4jqqVS1Re5oED9BSz3xoVP8TEqWdssGuMiYg6ZvL~3s3AS23TFzheso-dUozyKWbR9y6zvRFZc6tcnJqJ9pFh4RMVT5hYMRNwxY9FySVoNtvBuinFe5n8Hg8m4eWGJTIPLoqgw7ZsdG94cZBJ0ENafP8Eedw0-xdfPrU0aNrag__&Key-Pair-Id=APKAJLOHF5GGSLRBV4ZA
http://www.oa.pt/upl/%7Ba0df1151-6999-4cfc-b4e6-e1a61a8fd84e%7D.pdf.~
http://www.oa.pt/upl/%7Ba0df1151-6999-4cfc-b4e6-e1a61a8fd84e%7D.pdf.~
https://www.academia.edu/43453397/Angola_e_a_liberdade_religiosa


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

156 

https://run.unl.pt/bitstream/10362/115965/1/JBG_Cristo_Rei_ReDiP_3_paper_1_.pdf. 
Acessado no dia 7 de Junho de 2022. 
 
MATTOS, Rosa Maria e ROCHA, Everardo. Consumo dos fiéis da igreja universal do reino 
de Deus. DCS – departamento de comunicação social da Pontifica Universidade Católica do 
Rio de Janeiro. 2010. P. 5. Disponível em: https://www.puc-
rio.br/ensinopesq/ccpg/pibic/relatorio_resumo2010/relatorios/ccs/com/COM-
Rosa%20Maria%20Mattos1-Everaldo%20Rocha2.pdf. Acessado no dia 7 de Junho de 2022. 
1. MIRANDA, Jorge, Estado, Liberdade Religiosa e Laicidade, Revista do Ministério 
Público do Rio de Janeiro nº 60, Abril/Junho, 2016. Disponível em: 
https://www.mprj.mp.br/documents/20184/1272607/Jorge_Miranda.pdf. Acessado no dia 20 
de Maio de 2022. 
 
NABAIS, José Casalta. Sobre o Regime jurídico de Taxas. In CABRAL, Nazaré Costa, 
SALEMA, Inês e outro. Taxas e contribuições financeiras a favor das entidades públicas e 
contribuições para a segurança social. Centro de Estudos Judiciário. Lisboa, Dezembro, 
2015. Acessado no dia 03 de Outubro de 2021, disponível em 
http://www.cej.mj.pt/cej/recursos/ebooks/Administrativo_fiscal/eb_Taxas_contribuicoes_fin
anceiras.pdf. 
 
SALLES, Walter. A Hermenêutica textual de Paul Ricoeur: Aportes à compreensão da 
identidade cristã. Revista do Dpto, de Teologia da PUC/Brasil. ISSN 1676-3742. 
Agosto/2012. Disponível em: https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/21665/21665.PDF. 
Acessado no dia 15 de Janeiro de 2022. 
 
ROCHA, Joaquim Freitas da e BARBOSA, Andreia, Equívocos a propósito da laicidade do 
Estado (perspectiva jurídico-constitucional), Revista Jurídica Portucalense / Portucalense 
Law Journal N.º 30, 2021. Disponível em: https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/599541. 
Acessado no dia 20 de Maio de 2022. 
 
SALLES, Walter. A Hermenêutica textual de Paul Ricoeur: Aportes à compreensão da 
identidade cristã. Revista do Dpto, de Teologia da PUC/Brasil. ISSN 1676-3742. 
Agosto/2012. Disponível em: https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/21665/21665.PDF. 
Acessado no dia 15 de Janeiro de 2022. 
 

 
Outras fontes (Teses, Dissertações e doutoramentos e documentos). 
 
Extracto do Discurso do Lázaro Mabunda, porta-voz das Igrejas Unidas de Moçambique 
durante o encontro realizado no dia na cidade da Beira, Província de Sofala, que juntou mais 
de 150 pastores de várias congregações religiosas. Parcialmente publicado no dia 27 de Maio 
de 2022, no jornal Carta de Moçambique. Disponível em: 
https://cartamz.com/index.php/sociedade/item/10789-igrejas-contestam-projecto-lei-que-as-
obriga-a-pagar-imposto-ao-estado. Acessado no dia 5 de Junho de 2022

https://run.unl.pt/bitstream/10362/115965/1/JBG_Cristo_Rei_ReDiP_3_paper_1_.pdf
https://www.puc-rio.br/ensinopesq/ccpg/pibic/relatorio_resumo2010/relatorios/ccs/com/COM-Rosa%20Maria%20Mattos1-Everaldo%20Rocha2.pdf
https://www.puc-rio.br/ensinopesq/ccpg/pibic/relatorio_resumo2010/relatorios/ccs/com/COM-Rosa%20Maria%20Mattos1-Everaldo%20Rocha2.pdf
https://www.puc-rio.br/ensinopesq/ccpg/pibic/relatorio_resumo2010/relatorios/ccs/com/COM-Rosa%20Maria%20Mattos1-Everaldo%20Rocha2.pdf
https://www.mprj.mp.br/documents/20184/1272607/Jorge_Miranda.pdf
http://www.cej.mj.pt/cej/recursos/ebooks/Administrativo_fiscal/eb_Taxas_contribuicoes_financeiras.pdf
http://www.cej.mj.pt/cej/recursos/ebooks/Administrativo_fiscal/eb_Taxas_contribuicoes_financeiras.pdf
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/21665/21665.PDF
https://dialnet.unirioja.es/ejemplar/599541
https://www.maxwell.vrac.puc-rio.br/21665/21665.PDF
https://cartamz.com/index.php/sociedade/item/10789-igrejas-contestam-projecto-lei-que-as-obriga-a-pagar-imposto-ao-estado
https://cartamz.com/index.php/sociedade/item/10789-igrejas-contestam-projecto-lei-que-as-obriga-a-pagar-imposto-ao-estado


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

157 

 Capítulo VII 

DOI 10.5281/zenodo.7734830 

 

A INQUISIÇÃO E INTERAÇÃO ENTRE PODERES: Séculos XVI e XVII no Brasil 
 

Helen Ulhôa Pimentel 

 

Introdução 

 

ste estudo foi feito com base em documentação compulsada em busca de 

entender a repressão às práticas mágicas, apresentando, portanto, um viés 

específico, mas que serve de indicador para a atuação inquisitorial sobre os 

demais delitos sob sua alçada.  

A proposta é analisar a interação entre os poderes que atuaram na colonização do Brasil, 

no que diz respeito à ação do Santo Ofício, nos dois primeiros séculos, e que pode ser 

percebida na análise de documentos que remetem a situações surgidas, às soluções 

encontradas e à relação da prática com os conteúdos dos códigos civil, eclesiástico e 

inquisitorial. Percebe-se que, mesmo para uma Monarquia Corporativa de Antigo Regime, 

habituada a negociações entre instâncias, as dificuldades de lidar com um território tão 

extenso, com intensa mescla étnica, muito distante da Metrópole, levaram à busca de soluções 

não previstas nos códigos legais de cada uma. A pequena e dispersa malha administrativa, 

eclesiástica e inquisitorial, existente na colônia nos séculos XVI e XVII, portanto, exigia a 

formação de redes de relações que se estabeleciam em prol do sistema colonial, mas também 

era responsável por inúmeros conflitos resultantes dessa íntima interação. 

As relações entre Inquisição, Igreja e Estado, apesar de muito estudadas, têm sido 

abordadas levando em consideração todo o período de atuação do Tribunal do Santo Ofício 

nas terras brasileiras. Esse trabalho traz a especificidade de trabalhar apenas com os séculos 

XVI e XVII. A justificativa para a análise em separado dos dois primeiros séculos, sem 

adentrar o terceiro, é de que no século XVIII as redes eclesiástica, inquisitorial e 

administrativa se expandiram muito, tornando algumas das análises feitas para os primeiros 

séculos, inadequadas.  

O estudo que exigiu observar as relações entre esses três poderes, recaía sobre as ações 

de feiticeiros, curandeiros, advinhos, enfim, os que anunciavam serem capazes de alcançar 

E 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

158 

resultados não possíveis pelos meios conhecidos e aceitos; e as percepções que o clero, os 

inquisidores e os governantes tinham sobre essas mesmas práticas e seus efeitos, assim como 

dos mecanismos que mobilizavam para coibi-las e puni-las.   

Entender a atuação do Santo Ofício no Brasil implica em conhecer a relação existente 

entre a coroa portuguesa e o papado, com seus desdobramentos sobre a estrutura eclesiástica 

e inquisitorial em ação no reino e em seus territórios ultramarinos. A partir de 145296, por uma 

sequência de bulas papais97, Portugal obteve uma série de direitos, privilégios e deveres como 

patrono das missões católicas e instituições eclesiásticas nos territórios descobertos e a 

descobrir. Boxer comenta que “o efeito cumulativo destas bulas papais foi o de dar aos 

portugueses [...] um beneplácito religioso à atitude de domínio idêntico para todas as raças 

que estivessem fora do seio da cristandade”.98 Em busca de expandir as fronteiras cristãs, o 

papado concordou em dividir com os reis de Portugal e da Espanha alguns poderes até então 

exclusivos da Igreja. 

A estes privilégios foi dado o nome de padroado e suas raízes históricas remontam ao 

tempo da reconquista (século XII), com a organização de ordens militares que depois 

continuaram exercendo papel proeminente nas conquistas portuguesas. 99 

Ao desenvolver essa pesquisa, encontramos que a repressão às práticas mágicas, 

durante o Antigo Regime português, foi normalizada por uma farta legislação civil, 

eclesiástica e inquisitorial. A responsabilidade da aplicação dessas normas era dividida entre 

a Inquisição, a Igreja e o Estado, tanto na Metrópole quanto na colônia. As condições de 

aplicação da legislação, no que se refere à colônia, porém, eram mais complicadas. Sabemos 

que entre o que era previsto e o que era possível executar existia uma distância. Na prática, 

transpor a estrutura administrativa, eclesiástica e inquisitorial da metrópole para um território 

muito distante, habitado por gente de origens múltiplas e em condições materiais precárias, 

complicava a atuação.  

Surgiu assim um panorama formado pela atuação dos cleros secular e regular, que 

tinham funções complementares na colonização; pelos enviados inquisitoriais; e pelos 

administradores enviados pela coroa portuguesa.  Esses quadros que compunham a 

administração colonial, durante os dois primeiros séculos de atuação, eram muito pequenos 

frente ao tamanho do território a ser controlado, e cresceram muito lentamente no início, 

 
96 BOXER, Charles. A Igreja e a Expansão Ibérica (1440-1770), S/D. pp. 99 ss. 
97 Idem. O Império Marítimo Português, 1969. p. 38. Segundo ele, as bulas foram: 18 de julho de 1452- Dum 
Diversas; 8 de janeiro de 1455 - Romanus Pontifex; 13 de março de 1456- Inter Coetera.  
98 Idem, ibidem, p. 40. 
99 SALGADO, Graça. Fiscais e Meirinhos. A administração no Brasil Colonial, 1985, p. 113. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

159 

acelerando apenas em fins do século XVII, de forma que no século XVIII suas estruturas se 

encontravam muito mais fortalecidas.  

 

ORGANIZAÇÃO ECLESIÁSTICA 

 

A presença portuguesa no início da colonização do Brasil era muito pequena para 

resolver todos os problemas colocados por um empreendimento de tal monta. A soma de 

esforços propiciada pelo Padroado Régio foi fundamental para que a empresa se tornasse 

possível. O direito dos reis portugueses e espanhóis de administrar os recursos destinados à 

fé, foi uma fonte financeira importante para a implementação do expansionismo ibérico. 

Além dos recursos, era fundamental poder contar com uma colaboração inter-institucional 

orquestrada pelo próprio rei, responsável ao mesmo tempo pelo poder temporal e espiritual, 

pelas armas e pela fé.  

Paiva diz que a Igreja e o Estado eram esferas com intenso intercruzamento também 

na metrópole, e que na colônia o direito de padroado dava à coroa várias competências que 

interferiam na ação da Igreja.  

 

[...] a erecção de igrejas e sua preservação, a dotação de todos os templos e 
mosteiros com os objetos necessários ao culto, a nomeação e provimento do 
sustento dos eclesiásticos que nelas desempenhariam funções, a cobrança de 
dízimos, a composição dos cabidos das sés, eram tudo assuntos da sua 
alçada. E esse mútuo apoio entre a Igreja e o Estado era visto como algo 
essencial, quer para a acção evangelizadora, quer para a própria dominação 
e preservação política dessas áreas por parte da coroa.100 

 

Na prática essa concessão significou um aumento da autoridade real em detrimento da 

papal sobre a Igreja nas terras conquistadas, o que explica a participação ativa do rei nas 

atividades do clero colonial. Foi concedido ao monarca o direito de escolher as pessoas que 

deveriam ocupar altos cargos eclesiásticos, o que propiciava à coroa o controle dos bispados 

e arcebispados do Reino e ultramar.  

Analisando as relações entre bispos e Inquisição, Paiva atribui o êxito da 

cooperação entre eles ao papel desempenhado pelo rei que controlava diretamente a nomeação 

do inquisidor-geral e dos bispos. Ele salienta que isso significava ter a intervenção real um 

 
100 PAIVA, José Pedro. Os bispos e a Inquisição portuguesa (1536-1613). In Lusitania Sacra, 2ª série, XV (2003), 
pp. 73-74. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

160 

peso muito grande para a prevalência da sintonia, pois era de seu interesse o bom 

funcionamento das duas instâncias. A outra razão apontada para o êxito da interação decorria 

da mobilidade entre indivíduos da instância inquisitorial e prelatícia, afirmação que ele 

enriquece apontando uma série de situações em que pessoas ocuparam em momentos 

diferentes ou mesmo concomitantemente cargos eclesiásticos e inquisitoriais.101  

Assim como na metrópole, na colônia os reis indicavam pessoas de sua confiança 

para ocuparem determinados cargos eclesiásticos e estes muito frequentemente os auxiliavam 

em assuntos inquisitoriais e do Estado, tendo chegado a assumir governos interinos. Apesar 

da expansão física do poder eclesiástico ter sido menor do que se fazia necessário em um 

território tão amplo, foi ele o apoio efetivo, sem o qual o Estado e a Inquisição não teriam 

conseguido atuar nestas plagas.  

A distância da metrópole, as dificuldades de viver em um local de clima, vegetação e 

estrutura completamente diferentes, habitado por “selvagens”, sem nenhum conforto e repleto 

de perigos desestimulava a vinda de muitos para o Brasil. Também devido a isso, a 

organização eclesiástica se fez muito lentamente, pois os bispos portugueses nomeados em 

Lisboa muitas vezes não resistiam às condições existentes nos trópicos e deixavam 

frequentemente vagas as sedes episcopais.102 A dificuldade de substituição gerava longos 

períodos de sede vacante, preenchida pelo cabido da Sé. O clero, inicialmente todo 

metropolitano, foi aos poucos sendo engrossado por nativos, normalmente mestiços, que 

recebiam instrução nos colégios das ordens religiosas, principalmente dos jesuítas. Não eram 

muitos os que podiam ser considerados muito doutos dentre os aqui formados.103  

 

CLERO SECULAR 

 

 
101 Idem Ibidem, p. 73-74. 
102 AZZI, Riolando. A Instituição Eclesiástica Durante a Primeira Época Colonial. In HOORNAERT, Eduardo. 
História da Igreja no Brasil. Ensaio de Interpretação a partir do Povo. Primeira Época. Petrópolis: Vozes, 1977, 
pp. 173-174. Segundo ele, as vacâncias entre os primeiros bispos da Bahia são de três a quatro anos, sendo que 
após D. Marcos Teixeira foi de dez anos. Após 1649, com dois meses de exceção, a Bahia só volta a ter bispo 
em 1683. No século XVIII o Maranhão ficou com sede vacante durante 63 anos (não contínuos). No Pará as 
vacâncias foram menores, ainda assim, durante o século XVIII somaram 24 anos. Informações sobre as vacâncias 
em Minas podem ser encontradas em BOSCHI, Caio C. As Visitas Diocesanas e a Inquisição na Colônia. Revista 
Brasileira de História, São Paulo, v. 7 nº 14, pp. 151-184, mar./ago. 1987, pp. 153-154, p. 160. Se excetuarmos 
o período de 1640 a 1668, quando nenhuma Diocese do Reino foi provida por Roma devido à questão do 
reconhecimento da legitimidade do poder de D. João IV, fica assim mesmo válida a peculiaridade colonial de 
longos e frequentes períodos de vacância nas dioceses da América Portuguesa. 
103 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. 1938, Tomo I, p. 86. Ele diz que “a necessidade 
dispensava maiores estudos, bastando um pouco de moral” 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

161 

Um dos recursos de controle indicado pelo Concílio de Trento seria a realização pelos 

bispos, de visitas pastorais por meio das quais poderia-se verificar as condições da fé dos 

cristãos, a administração da confissão, as condições de funcionamento das igrejas e confrarias 

e a instrução dos fiéis. A documentação resultante dessas visitas episcopais é importante para 

conhecermos um pouco mais as condições de vida dos colonos e a forma pela qual o clero 

estava cumprindo seu papel. Como todo documento é produzido conforme a finalidade a que 

se destina, esses deveriam por um lado levar ao conhecimento da Igreja a situação das 

consciências nos locais visitados, e por outro mapear os problemas da administração da fé fora 

da sede episcopal. As visitas diocesanas que deveriam fiscalizar a ação do clero nos locais 

mais distantes dos bispados nem sempre puderam ser realizadas, mas quando aconteciam, as 

reclamações que ouviam sobre procedimentos inconvenientes dos padres eram constantes. 

Amancebamento, solicitação no confessionário, sodomia, cobranças de taxas 

irregulares, não cumprimento das obrigações sacerdotais, exercer as funções tendo sido 

suspenso delas, desconhecimento da doutrina, contrabando, apostasia, bebedeiras, vadiagem 

e truculência eram algumas das frequentes denúncias contra muitos padres.104 

Jesuítas denunciavam repetidamente a situação de comportamentos moralmente 

impróprios do clero e pediam que fossem enviados sacerdotes de vida exemplar para servirem 

de modelo para os colonos e os índios.105 Cartas denunciavam a forma relapsa com que os 

prelados exerciam suas funções, sem se empenhar em corrigir o comportamento de seus 

fiéis.106  

Em carta datada de 1551, Nóbrega escreve ao padre Simão Rodrigues em Lisboa 

dizendo que estava na Capitania de Pernambuco, que era bastante povoada, mas onde as 

pessoas viviam em “grandes males e pecados”. Ele diz que ali havia muitos filhos de cristãos 

que andavam pelos sertões “perdidos entre os gentios”, vivendo, apesar de serem cristãos, 

seus costumes bestiais. Sobre os clérigos enviados para o Brasil comenta que “têm mais ofício 

de demônios que de clérigos: porque além de seu mau exemplo e costumes, querem contrariar 

a doutrina de Cristo, e dizem publicamente aos homens que é lícito estar em pecado com suas 

negras, pois são suas escravas [...]”. A situação relatada era tão desesperadora que ele diz que 

 
104 ARAÚJO, Emanuel. Teatro dos Vícios. Transgressão e transigência na Sociedade Urbana Colonial. 1993, p. 
247. 
105 LEITE, Serafim. Cartas dos Primeiros Jesuítas do Brasil. São Paulo: Comissão do IV centenário da Cidade 
de são Paulo, 1956-58, vol. II, p. 77 (1554).    
106 Algumas dessas cartas podem ser encontradas em LEITE, Serafim. Ibidem e também nos cadernos do 
promotor, e foram enviadas ao Santo Ofício por promotores, clérigos sediados no Brasil e viajantes de passagem 
e administradores coloniais. Ex: IAN/TT. Inquisição de Lisboa. Cad. Prom. Livro nº 228 (início do livro: sem 
numeração). Cad. Promotor. Livro nº 251, fl. 236. Cad. Promotor. Livro nº 250, fls. 166-198.   



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

162 

“nenhum demônio temos aqui que nos persiga senão estes” que “querem-nos mal porque 

somos contrários aos seus maus-costumes”. Ele fecha a questão elogiando o governador e os 

principais da terra que os protegiam e esperando que a prometida vinda do bispo pudesse 

solucionar estes problemas pelo “temor, pois nós não pudemos por amor”.107  

As esperanças depositadas por Nóbrega na vinda do bispo se desvaneceram 

rapidamente, após os primeiros problemas surgidos na relação com D. Pero Fernandes 

Sardinha, pois em carta datada de julho de 1552 ao mesmo P. Simão Rodrigues, ele relata que 

“os padres que o bispo trouxe não edificam nada este povo” e que ele mesmo já havia mandado 

prender o vigário da Bahia, o cabido, duas dignidades e um cônego por terem sido 

desobedientes. Nóbrega aproveita para observar que parte da culpa cabia ao próprio bispo que 

não sabia evitar ocasião de desobediência, mas aprova a atitude repressora adotada “para que 

o temam os seculares quando virem que assim castiga os seus”.108 

Os conflitos com esse bispo, porém, não se restringiram às relações com os seus 

subordinados seculares, se estenderam também aos jesuítas, aos quais reprovava praticamente 

todas as ações, e ao poder civil. Durante todo o período em que o bispo D. Pero Fernandes 

Sardinha esteve no Brasil, os Jesuítas concentraram seus esforços na capitania de São 

Vicente109, só retornando à Bahia após o bispo ter sido chamado ao reino para se explicar, 

tendo entretanto naufragado ainda nas costas brasileiras e sido devorado pelos índios 

Caetés.110 

As relações entre clero regular e secular eram muitas vezes bastante conflituosas. 

Amostras desses conflitos podemos encontrar nas farpas trocadas entre eles e que aparecem 

amiúde na documentação. Nas correspondências apresentadas ao longo deste capítulo surgem 

denúncias que ao tentar informar as autoridades metropolitanas do que acontecia na colônia, 

também denigrem a imagem do outro. Os confrontos e as oposições que marcaram a vida 

religiosa colonial foram principalmente suscitados por questões relativas à afirmação de poder 

por parte de um dos lados envolvidos. Dentre todos os religiosos que atuaram na América 

portuguesa, foram os jesuítas que produziram e conservaram mais documentos, o que faz com 

que conheçamos melhor sua atuação e suas críticas que as dos demais. 

 
107 NÓBREGA, Manoel da (Padre). In LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae, 1956, v. I, pp. 269-270. As cartas 
podem ser encontradas ainda em LEITE, Serafim. Cartas dos Primeiros Jesuítas do Brasil. São Paulo: Comissão 
do IV centenário da Cidade de são Paulo, 1956-58, vol. II, p. 77 (1554). E também nos cadernos do promotor. 
Ex: IAN/TT. Inquisição de Lisboa. Cad. Prom. Livro nº 228 (início do livro: sem numeração). Cad. Promotor. 
Livro nº 251, fl. 236. Cad. Promotor. Livro nº 250, fls. 166-198.   
108 Idem Ibidem, pp. 372-373. 
109 ABREU, J. Capistrano de. Capítulos de História Colonial. 1500-1800, 1998, p. 57. 
110 LEITE, Serafim. História... Op Cit. Tomo II, p. 57. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

163 

Enquadrar os padres dentro das normas da Igreja não era tarefa fácil na própria Europa, 

onde era possível encontrar tantas pessoas doutas capazes de doutrinar com eficácia, muito 

menos no Brasil onde a distância dos centros de decisão tornava a obediência muito menos 

rigorosa e a capacitação nem sempre viável. A consciência do papel que deveriam exercer 

nem sempre existia entre as pessoas do clero. Violante Carneiro confessou ter dito as palavras 

da consagração na boca do cônego Bartolomeu de Vasco Gonçalves, do qual “está prenhe de 

sete ou oito meses,” durante o ato sexual. Este depoimento foi dado durante a primeira 

visitação da Inquisição ao Brasil (1592). A ré havia sido denunciada por vários homens que 

consideraram seu comportamento inadequado e julgaram ser de sua obrigação relatar o 

ocorrido aos inquisidores. Como o cônego não depôs contra ela, deixa supor ter sido ele menos 

obediente às regras da Igreja que os laicos que o fizeram. Ele incorria em dois erros: não 

denunciar a magia amatória de que havia sido vítima e não respeitar o celibato a que era 

obrigado.111  

Um padre é acusado pelos fiéis (1593) de pregar do púlpito erros de fé como a 

predestinação, além de rezar missa depois de beber. Este processo nos oferece dimensões 

interessantes para análise: por um lado podemos entendê-lo como fruto do estado de alerta em 

que se encontrava parte da população, apta a discutir alguns pontos da doutrina; do empenho 

de alguns em preservar a pureza da fé; da indignação para com os deslizes cometidos por 

quem deveria preservar e ensinar o cristianismo; mas também como fruto dos possíveis atritos 

e jogos de interesse que essa denúncia podia estar camuflando, considerando a possibilidade 

do padre ser inocente com relação às acusações que sofreu.112 

Parece que alguns eclesiásticos eram menos exigentes que os membros da Companhia 

de Jesus. Podemos perceber esse contraste no processo de Luiz do Rosário, natural de Porto, 

22 anos, abandonado no Brasil, ainda muito jovem, pelo pai, mercador do Porto, e acomodado 

numa sacristia onde aprendeu com os padres o latim e um pouco de doutrina. Ele confessou 

ter conseguido com um vigário geral no Brasil licença para pregar. Foi advertido que o fizesse 

apenas nas aldeias, pois nas vilas os padres da Companhia se queixavam.113  

Vida escandalosa, devassidão e mau procedimento não eram privilégios do clero, essas 

denúncias eram feitas também contra os habitantes da colônia e muitas vezes chegavam ao 

rei, acrescidas de informações sobre o pouco empenho do clero no sentido de salvar essas 

almas. Em algumas situações o rei pedia solução, como o fez ao escrever ao Inquisidor Geral 

 
111 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Proc. nº 12925. 
112 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Proc. nº 10888. 
113 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Proc. nº 2733. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

164 

solicitando a averiguação de determinados casos que não estavam recebendo a atenção 

necessária. Este emite um parecer datado de 1645,114 encarregando o provincial da Companhia 

de nomear pessoas da sua confiança para proceder às investigações, alegando que o bispo 

credenciado pelo Santo Ofício se mantinha omisso e dissimulado a respeito dos denunciados. 

Os inquisidores recorriam então inicialmente aos previamente autorizados pelo Tribunal da 

Inquisição, mas nem sempre eles eram dedicados o suficiente à causa, sendo necessário 

recorrer a outros que se mostrassem mais cooperadores. Não podemos perder de vista que 

Portugal havia colocado como motor de sua expansão ultramarina a sua missão 

evangelizadora e atribuído aos seus reis o papel de defensores da fé católica.  

Muitas autoridades eclesiásticas que deveriam manter a ordem moral e religiosa, e que 

deveriam também ser parceiras dos inquisidores, pois ambos defendiam a fé católica, eram 

acusadas de não se interessarem pelos desvios que ocorriam sob a sua jurisdição.115 Quando 

a situação era grave, os inquisidores costumavam recorrer ao rei em busca de decisão sobre 

as providências cabíveis em determinados casos. Em uma resposta do rei ao Inquisidor Geral 

D. Fernão Mascarenhas, a respeito da denúncia deste “do muito que vão lavrando nesse Reino 

os pecados de sodomia, e feitiços”, ele diz que essas ofensas contra Deus ameaçam maiores 

males e que o remédio mais eficiente seria o castigo público nos culpados para servir de 

exemplo a outros, visando preservá-los além de “extirpar, de todo desse Reino, vícios tão 

prejudiciais”.116 Frei Bernardino das Entradas escreveu ao Santo Ofício dando conta de que 

casos de feitiçaria estavam se alastrando pelo Norte do Brasil e que iria iniciar uma longa 

viagem de visita à região e que precisava éditos da fé. A carta que recebeu encaminhando os 

éditos da fé, nos apresenta o Santo Ofício encarregando um membro do clero regular, um 

franciscano, de averiguar questões de sua alçada.117 Esse documento é indicador da 

colaboração entre instâncias. Poderes pouco autônomos, jurisdições muitas vezes indistintas, 

permanente trânsito de pessoas entre as instituições,118 indicações de caráter pessoal feitas 

pelo rei, para funções eclesiásticas e inquisitoriais, enfim imbricamento entre os poderes. A 

organização do reino português apoiava-se em uma “complexa rede de relações de 

interdependência e interferência” em cujo bojo o poder régio era solicitado inclusive “para a 

 
114 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 228 (A numeração começa apenas a partir do 
sumário das testemunhas). 
115 Idem Ibidem. fl não numerado. 
116 Cf. IAN/TT. CGSO. Cartas Del Rei de Portugal e Ordens do Governo. 1584-1632. Livro nº 88, fl. 116. Carta 
de 03 de novembro de 1620. 
117 Cf. IAN/TT. Inq. De Lisboa. Correspondências expedidas. Livro n. 19, fl. 286. Carta datada de 20 de março 
de 1692. 
118 PAIVA, J. Pedro. Os Bispos e a Inquisição Portuguesa. Op. Cit. pp. 46-47. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

165 

resolução de conflitos no interior da Igreja”.119 Como vimos, com relação à colônia, também 

encontramos o rei, mesmo distante, articulando soluções. 

 

Cooperação entre os Poderes 
 
Clero Secular 
 

Os bispos, em suas atividades ordinárias, tinham em suas mãos, como instrumento de 

contenção do seu rebanho, as visitas pastorais, que deveriam ser realizadas em todas as 

paróquias pertencentes a cada Diocese. Por meio delas, deveriam recolher as denúncias de 

liberdades de costumes, das atitudes dos clérigos e também dos comportamentos que 

pudessem solapar a integridade da fé. Quando os crimes encontrados fossem de heresia, a 

situação poderia se complicar um pouco, pois inicialmente eles eram entendidos como de foro 

misto. Paiva diz que na prática tenderam a se tornar exclusivos da Inquisição120, mas como 

todas as constituições diocesanas continham um artigo que solicitava a denúncia desses 

delitos, alguns bispos se achavam no direito de tomar conhecimento deles e de providenciarem 

a sua punição. Apesar disso, a prática mais comum era encaminhar a denúncia ao Santo Ofício.  

Um caso ocorrido durante uma visita do Bispo D. Fr. Manoel da Cruz à freguesia de 

São Bartolomeu, em 1753, pode ser tomado como exemplo. Nesta ocasião, não conseguindo 

averiguar ao certo uma denúncia de bigamia, optou por remeter os autos ao Tribunal do 

Santo Ofício por ser questão de sua jurisdição.121 O comportamento a seguir neste caso 

parecia bastante claro, pois as Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (1707) no 

título sobre heresias diziam claramente que estas deveriam ser encaminhadas ao Tribunal da 

fé122, coisa não tão bem definida em suas congêneres anteriores (de Lisboa)123 que 

solicitavam que todos os hereges e desviantes fossem denunciados aos bispos ou 

inquisidores, deixando a questão em aberto. 

O entrelaçamento das duas instâncias não podia ser percebido apenas nas constituições 

diocesanas. Não podemos nos esquecer de que também os regimentos da Inquisição previam 

a participação do Ordinário em muitos casos e que nas visitações inquisitoriais, membros do 

 
119 PAIVA, J. Pedro. A Igreja e o Poder. In AZEVEDO, Carlos Moreira (Dir). Dicionário de História 
Religiosa de Portugal. 2000, vol. II, p. 142. 
120 PAIVA, J. Pedro. Os Bispos... Op. Cit. p. 7. 
121 Arquivo Eclesiástico da Arquidiocese de Mariana - Livro de Termos de Devassas da visita empreendida por 
D.Fr. Manoel da Cruz, em 1753 (prateleira Z, códice 6, fl 11). Apud BOSCHI, Caio C. As Visitas Diocesanas e 
a Inquisição na Colônia. Op. Cit, pp. 153-154. 
122 VIDE, D. Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. Livro V, Título I. 1853. 
123 IAN/TT. CGSO 2944. Constituições Sinodais de Lisboa 1656. Livro I. Tít. III. Dec. III. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

166 

poder eclesiástico deveriam participar da mesa, pois vinham do Reino apenas um inquisidor 

visitador, um escrivão e um meirinho. Com Heitor Furtado de Mendonça foram enviados ao 

Brasil o notário João Francisco e o meirinho Francisco de Gouveia, sendo todos os outros 

membros da mesa recrutados dentre os eclesiásticos seculares ou membros de ordens 

religiosas. A escolha recaía sobre os mais conceituados do local, normalmente o bispo ou seu 

representante e reitores de colégios das religiões ali estabelecidas. Fora dos períodos de 

visitações, alguns eclesiásticos eram recrutados para determinadas ações que eram 

minuciosamente descritas na autorização para agir que recebiam. Estas delimitavam e 

restringiam seu raio de interferência a questões pontuais, sem delegar poderes permanentes. 

Como exemplo podemos citar o caso de diligências sobre Antonio Gomes, solicitadas pelo 

Santo Ofício, pois este teria proferido afirmações heréticas na Bahia, em 1656, sobre a 

Santíssima Trindade e sobre a alma dos gentios e animais irem ao céu.124 

Apesar das queixas sobre um grande número de eclesiásticos, não faltaram bispos ou 

clérigos empenhados em implantar os ideais tridentinos na colônia e em tornar operante o 

aparelho eclesiástico, sem muito sucesso ao final, pois a religiosidade na colônia, ainda mais 

que na Europa, se enveredava por caminhos distantes da ortodoxia desejada.  

São lembrados como exemplos de bons cristãos e modelos de vida clerical os bispos 

D. Pedro Leitão, D. Constantino Barradas, D. Marcos Teixeira, D. Frei Manuel da 

Ressurreição, D. João Franco de Oliveira e D. Sebastião Monteiro da Vide; cada um à sua 

maneira contribuiu, para o engrandecimento da fé católica com seu zelo pastoral.125  Tais 

nomes fizeram parte de um universo bastante restrito daqueles que uniam sabedoria a uma 

prática exemplar, tendo sido também, de acordo com seus ideais cristãos, colaboradores do 

projeto do Império português de cristianização da colônia que envolvia o poder eclesiástico, 

o Tribunal da Inquisição e o poder temporal. 

D. Pedro da Silva, Bispo do Brasil, escreveu uma carta ao Santo Ofício em 18 de 

fevereiro de 1639, manifestando dúvida acerca da questão de foro sobre “curar com palavras 

ou com ensalmos”, dizendo que não estava claro a quem competia. Suas dúvidas não paravam 

por aí. Continuou dizendo que deveria ser dada ordem para proceder sem prévia autorização 

em algumas causas, não sendo relativas a hereges, mouros ou de judaísmo, como era o caso 

das matérias dos negros de Angola muito supersticiosos que são chamados de feiticeiros. Diz 

que deveria ser autorizado o trabalho “do prelado com seu vigário geral ou provisor e com 

dois ou três dos superiores do colégio e da Companhia que aqui há muito doutos, e os da seita 

 
124 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 244, fls. 524-530. 
125 AZZI, Riolando. Op. Cit. p. 176. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

167 

do Carmo e de São Bento de que também nesta cidade há conventos ou mosteiros”, nestas 

questões. Justifica dizendo que eles “matam com peçonha ou outro modo a outros negros e 

fugindo com grande facilidade, e se me não engano tanto se tem por mais grandiosos e 

levantados, quanto mais tem mortos, e em  verdade não duvido que alguns tratem com o 

Diabo, mas também não o afirmo”. Pede autorização para averiguar suas culpas e em seguida 

envia-las à Inquisição em “forma probandi”, pois “eles não poderão ir comodamente presos 

que são cativos e andam nus com um pano diante”. Ele encaminha a carta pedindo resposta 

“tendo que sempre será justo o que ela contiver, e que a isto obedecerei eu como em tudo ao 

Santo Ofício.126   

Nos documentos que envia junto com a carta ele prova que realmente obedecia, apesar 

das dúvidas, pois encarregado de inquirir sobre feitiçarias atende ao pedido realizando 

conscienciosamente as tarefas de que havia sido encarregado entre 1634 e 1639. Ele 

encarregou também o vigário de Ilhéus de publicar o édito sobre feiticeiros em sua paróquia 

e este recebeu em resposta uma série de cartas contendo muitas denúncias e ainda argumentou 

que devido às dificuldades encontradas não conseguiu localizar outras contra as quais também 

havia indícios. Este material foi enviado ao bispo que o reenviou à Inquisição juntamente com 

as denúncias que ele próprio havia recolhido em Salvador. Ambos cumpriram assim as tarefas 

a eles encomendadas com êxito, e o grande número de denunciados por práticas variadas 

encontrados, permite perceber a razão pela qual essa averiguação interessava à Inquisição.127 

A carta do bispo nos revela que os religiosos, como qualquer outra pessoa à época, 

percebiam a feitiçaria como uma séria ameaça à vida e também por isso colaboravam com a 

Inquisição mantendo essas atividades sob vigilância e denunciando quando parecia 

conveniente ou necessário. Assim também podemos analisar as denúncias do padre licenciado 

Francisco Ferreira da Costa em Pernambuco (final do século XVII) como atividade de zelo 

religioso e cuidado com a vida, principalmente dos fiéis. Ele denunciou Pedro Alvares Manso 

por ter matado com suas feitiçarias três negros em breve tempo na vila Formosa do Serinhaém; 

e Tereza Figueira, mulata forra, casada, que era senhora de uma negra Maria que tinha fama 

de feiticeira e já tinha sido apanhada com uma criança recém-nascida que tinha furtado de sua 

mãe.128  

Maria Gonçalves Caiada, de alcunha Arde-lhe-o-rabo, famosa feiticeira do final 

do século XVI, denunciada por muitos que a conheceram, antes de ser penitenciada pelo Santo 

 
126 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 219, fls. 299 e 299 v. 
127 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 219, fls 299-324 
128 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 263, fl. 282. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

168 

Ofício, o foi pelo poder eclesiástico. Consta de seu processo que ela e mais três mulheres 

estiveram à porta da Igreja da matriz em Olinda num domingo durante a missa por lhe ser 

achada uma carta de tocar.129 O castigo público havia sido decretado pelo vigário, cumprindo 

o disposto na Constituição Sinodal que o autorizava a proceder nestes casos.130 

A preocupação manifestada pelo Arcebispo da Bahia em 1699 com a situação em 

que vivia o povo da colônia, também pode ser vista como prova de colaboração do eclesiástico 

com a Inquisição, pois ele declara que o Estado do Brasil não chega a ter a felicidade de nele 

haver Inquisição e que “parecia-lhe útil mandar fazer uma visita”.131 Ele percebia a 

necessidade de reforço, pois a estrutura eclesiástica não possuía a força e autoridade 

alcançadas pelo Santo Ofício. 

Em carta à Inquisição, acompanhando o traslado das culpas da mulata Maria 

Barbosa, o bispo D. Constantino Barradas expõe o conflito deflagrado entre ele e o governador 

D. Diogo de Menezes. Ele relata que a ré tinha sido indiciada em graves culpas na visitação 

que fez à cidade de Salvador por ocasião da quaresma e que para não ser presa se escondeu 

na casa do governador que a favoreceu, impedindo o castigo e estimulando a que perseverasse 

nos erros.132 Continua a carta expondo todas as circunstâncias do caso e demonstrando sua 

indignação pela forma desrespeitosa com que o governador agiu para com ele e a Igreja. Conta 

que após ter excomungado pela terceira vez a ré, que demonstrando o pouco apreço que tinha 

pela fé, não buscou remediar sua situação, ele enfim conseguiu colocá-la como relapsa nas 

mesmas culpas antigas de que não estava livre e em outras que pertenciam também ao Santo 

Ofício e prendê-la, pois tinha sido informado de que ela iria fugir. Queixa-se então de que 

nem assim o governador, que ele chama de adversário da Igreja e de seus representantes, 

deixou de trabalhar, e persuadir aos desembargadores de mandar que a tirassem da prisão sem 

aceitar nenhuma argumentação.133 O apelo ao Santo Ofício é acompanhado de uma 

advertência 

É pois a ocasião, não hei de deixar de lembrar a vs. ms., que é bem não me 
desautorizar, com mandar fazer diligências do Santo Ofício (sendo tanto de 
minha obrigação) a religiosos, nem outras pessoas, que o não hão de fazer 
melhor que eu, nem há mais fundamento para se lhe cometerem [...]  

Deus guarde vs. ms. 
Bahia de Todos os Santos, 23 de julho de 1612.134 

 

 
129 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Proc. nº 10748. (1591). 
130 IAN/TT. CGSO 2944. Constituições Sinodais de Lisboa 1656. Op. Cit.  Livro V. Tít. III. ⸹1 
131 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Livro nº 922, fls. 462-3. 
132 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 207, fl.535-536. 
133 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 207, fl 535 v. 
134 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 207, fl. 536. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

169 

O vigário da Sé da Bahia, Manoel Temudo, em conhecido relatório datado de 1632, 

acusa o governador de receber dádivas dos cristãos-novos que desta forma procuram tê-lo em 

suas mãos. Disse que denunciava imbuído de zelo ao Santo Ofício, por considerar muito 

necessário que o Santo Ofício fosse estabelecido no Brasil, referência mais uma vez à 

autoridade inconteste que emanava dos inquisidores.135 

O conflito entre D. Duarte da Costa e o bispo D. Pedro Fernandes Sardinha é também 

muito conhecido, apesar de ambos terem sido escolhidos por mérito em trabalhos anteriores, 

se envolveram em um episódio que levou o rei a chamar de volta ao reino o bispo para explicar 

a situação.136 Mas apesar desses conflitos, foram muitos os governadores extremamente 

religiosos que tudo fizeram pela Igreja no Brasil e vice-versa. Um exemplo de relações 

complementares entre as duas instâncias pode ser encontrado no conteúdo de uma carta escrita 

pelo padre Manoel com a finalidade de encaminhar as diligências a respeito de feitiçarias, 

feitas por ele a pedido do Santo Ofício. Nela ele afirma que só lhe foi possível realizá-las por 

ter contado com a ajuda do governador Antonio Telles, o qual colocou à sua disposição um 

oficial da milícia que, com grande zelo (por ser grande cristão e também familiar do Santo 

Ofício), fazia ir prestar depoimento todos os que ele chamava. Ele chama a atenção para a 

necessidade de detenção do poder coativo pelas pessoas que fossem encarregadas de funções 

tão delicadas para que pudessem intimidar as pessoas a irem depor.137  

 

Clero regular 

 

A ação das ordens religiosas se destaca no cenário colonial. O número de jesuítas que 

exerceram atividades no Brasil foi muito grande e havia ainda outras ordens, como as dos 

franciscanos, capuchinhos, carmelitas, mercedários e beneditinos que também tiveram papel 

importante na fase de colonização.138 

No início da colonização, apesar dessa estar ainda circunscrita ao litoral, o trabalho 

exigia mais do que era possível disponibilizar. Cioso de seu papel missionário, o rei escreveu 

ao governador Tomé de Sousa indagando se em todas as capitanias havia padres, ao que 

Nóbrega informou que os padres da Companhia já haviam visitado todas e que todas estavam 

providas, com exceção daquela (Pernambuco) onde ele estava. Sobre ela afirma que era a 

 
135 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 216, fl. 52 (O relatório ocupa os fls. 44-64). 
136 LEITE, Serafim. História... Op. Cit. Tomo II, p. 147. 
137 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 228, fl. 102. 
138 HOONAERT, Eduardo. A Igreja no Brasil Colônia, 1994, p. 30. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

170 

“principal e mais povoada, e onde mais aberta está a porta,” tendo ficado no entanto sem 

qualquer atendimento até então, por falta de embarcação e porque eram poucos religiosos para 

a tarefa.139  

Na falta de párocos, coisa muito frequente na fase inicial da colonização e que mais 

para o interior prevaleceu por muito tempo, os religiosos assumiam seus ministérios140, porém 

apenas aos seculares cabia o trabalho com a população já cristianizada. Para supri-los durante 

vacância do cargo, os regulares necessitavam licença episcopal. Quando as conseguiam 

faziam visitas missionárias, iam às  pequenas vilas e mesmo aos engenhos de açúcar e 

realizavam muitas atividades junto aos brancos e escravos. Estas missões, importantes “no 

ensino e no controle religioso da população; não só urbana, mas também das menores 

aglomerações e da vastíssima zona rural”, de acordo com Feitler, são ainda pouco 

conhecidas.141 

Frei Gabriel do Espírito Santo, da Ordem dos franciscanos capuchos, que voltou do 

Brasil em 1648, relatou que lhe parecia que as coisas estavam mal para a fé católica nesta 

colônia. Ele foi o portador de uma carta de Simão do Porto (que estava na Bahia com ordem 

de visitar os navios) na qual dizia que o bispo estava muito velho e não conseguia por termo 

à situação e que na Bahia não se castigavam superstições, feitiçarias, etc.142 Outro padre que 

regressava do Brasil, Luís Passos da Companhia de Jesus, foi chamado para relatar sobre a 

situação em que estava o local e disse que era necessário enviar para o Brasil, pelo menos de 

três em três anos, uma visita do Santo Ofício.143  

Frei Bernardino das Entradas, confessor, leitor de teologia, qualificador do Santo 

Ofício, missionário apostólico e religioso professo de São Francisco, demonstra seu grande 

interesse em colaborar com o Santo Ofício, escrevendo uma carta em 28 de junho de 1691, 

solicitando o envio de editais para que pudesse divulgar as matérias tocantes ao Santo Ofício. 

Recebe outra em resposta à sua, datada de 20 de março de 1692 informando o envio dos editais 

da fé para que ele mandasse publicar onde achasse conveniente e dizendo que no caso das 

feitiçarias das quais ele falara, que tomasse algumas denunciações não só desta matéria, mas 

de qualquer outra que tocasse ao Santo Ofício e remetesse à mesa.144 Pelo que tudo indica ele 

era muito atento às suas obrigações, pois enviou uma grande série de denúncias de feitiçarias 

 
139 NÓBREGA, Manoel da (padre). In LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae, Op. Cit, 1956, Vol. I, pp. 269-
270  
140 LEITE, Serafim. História... Op. Cit. Tomo I, p. 215. 
141 FEITLER, Bruno. Nas Malhas da Consciência. Igreja e Inquisição no Brasil. 2007, p. 58.  
142 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 231, fls. 234-236. 
143 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 231, fl. 239 v. 
144 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Correspondências expedidas. Livro nº 19, fl. 286. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

171 

recolhidas durante três anos entre o Ceará e o Grão Pará, em diversas paróquias, engenhos de 

açúcar e até em barco, que se encontram preservadas nos cadernos do promotor.145 Como ele 

agia no norte e nordeste da colônia, a maior parte de suas denúncias envolve índios e mestiços. 

As variadas magias amatórias e os procedimentos de cura descritos com detalhes em mais de 

30 denúncias enviadas por ele evidenciam um olhar atento e uma tentativa de chamar a atenção 

para a situação em que vivia a população colonial. 

Apesar de encontrarmos muito mais queixas sobre os seculares, alguns documentos 

revelam também erros de regulares. No Maranhão, o padre Frei Joseph de Moura, religioso 

de Nossa Senhora do Carmo denunciou seu colega Frei Manoel de Santa Catarina, morador 

no Pará, porque viu que este “meteu por duas ou três vezes dizendo missa uns papeizinhos 

debaixo do corporal e depois da comunhão os mandava tirar pelo ajudante”. Disse não saber 

se tais papéis tinham alguma virtude nem para que os colocou debaixo do corporal.146 Apesar 

do denunciante afirmar não conhecer as superstições que giravam em torno de objetos 

consagrados durante a missa, não hesitou em levar o episódio ao conhecimento do Santo 

Ofício, demonstração de que sabia que havia algo proibido naquela prática. O comportamento 

de seu companheiro demonstra que ele acreditava nas virtudes desses papéis.  

Pelo mesmo procedimento acima, o padre D. Plácido Salgado foi denunciado em 1676 

pelo administrador do Rio de Janeiro. Ele realizou inquirições para comprovar que o padre 

tinha colocado “debaixo da pedra de ara do altar mor de Nossa Senhora da Conceição [...] 

uma moeda de cinco tostões e uma bolsa de baixo de um castiçal, a qual tinha dentro um papo 

de almíscar e outras coisas supersticiosas”. O padre confessou serem suas e “algumas 

testemunhas julgaram ser coisas de feitiçarias acrescentando a esta presunção o ser o delato 

um homem de muito má e escandalosa vida e público amancebado [...]”.147 D. Plácido era 

religioso “de certa religião na França” e em sua confissão em Lisboa disse que tinha cartas de 

apresentação que foram aceitas, e por isso podia dizer missa. Sua explicação para o ocorrido 

foi de que, favorecendo os cristãos velhos, passou a ser ameaçado pelos cristãos-novos e por 

estar com medo desses, lhe ensinaram como remédio, usar consigo uma moeda sobre a qual 

tivesse sido dito missa e que ele assim o fez para tentar proteger sua vida.148  

Com relação aos índios, a farta documentação jesuítica é fundamental. Nela, apesar de 

não se destacarem as mazelas e sim os feitos importantes, alguns religiosos são acusados de 

 
145 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 263, fls. 261-292. 
146 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 267, fl. 211. 
147 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 250, fls. 166-213. 
148 Cf. IAN/TT. Inq. de Lisboa. Cadernos do Promotor, Livro nº 250, fls. 166-213. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

172 

abusarem do poder que tinham. A queixa mais grave relatada por Serafim Leite foi contra 

Pedro Leitão, superior de uma aldeia que foi acusado, em 1592, de bater nos índios e ter 

matado um delinquente durante o cumprimento da pena de açoite.149 Serafim Leite reconhecia 

que o trabalho na colônia implicava em algumas dificuldades extras e que exigia 

procedimentos diferentes a serem implementados para com os colonos de origem europeia e 

para com os índios que não possuíam nenhum conhecimento acerca do cristianismo. Ele dizia 

que “para os brancos havia o regímem metropolitano: párocos. Cultivo de vinha, 

transplantada, para que desse frutos e não estiolasse”150, reconhecendo a semelhança entre as 

ações empreendidas no Reino e as que deveriam ser efetuadas nas colônias, mas, com relação 

aos índios disse que, “para se transformarem em vinha do Senhor, era preciso começar de 

raiz.”.151 Considerava que havia uma situação nova a demandar procedimentos adequados, 

que era a catequese dos índios, da qual se ocuparam principalmente os Jesuítas.  

Os aldeamentos, nos quais eram reunidos índios de várias nações, ficavam sob a 

jurisdição dos jesuítas que exerciam ali o governo temporal. Por influência de Nóbrega, Mem 

de Sá deu às aldeias regalias quase municipais. Este foi um assunto bastante controverso, pois 

subtraía os índios da influência dos colonos e provocava forte reação.152 Era o início da luta 

contra a escravização dos índios, que apesar de tantas leis favoráveis obtidas, e apesar da 

entrada em massa de escravos negros, já em fins do século XVI, foram tão frequentemente 

ignoradas ou burladas. D. Constantino Barradas também saiu em defesa dos jesuítas e da 

continuidade de sua autoridade sobre as aldeias, reconhecendo que ninguém mais faria melhor 

que eles este trabalho, dentro das condições em que estavam.153 

Os escravos foram pouco beneficiados pela ação missionária jesuítica, pois, 

empenhada nas atividades missionárias desde as primeiras expedições à África, a Companhia 

de Jesus se debatia entre interpretações diferentes do papel do evangelizador nas regiões 

descobertas, habitadas por infiéis. As opiniões favoráveis à escravização tomavam como 

referência a bula Romanus pontifex de 1455, segundo a qual deveria ser tolerada a escravidão 

porque ela facilitava a catequese.154 A salvação das almas justificava o cativeiro do corpo. 

Entendiam que só poderiam cristianizar indígenas e africanos se fosse empreendida a 

dessocialização. Em seu ambiente natural o clero não conseguiria torná-los permeáveis à 

 
149 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Op. cit., Tomo II, p. 80. 
150 Idem, ibidem, p. 4. 
151 Idem, ibidem, p. 4. 
152 Idem, ibidem, p. 62. 
153 Idem, ibidem, p. 69. 
154 ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O Trato dos Viventes. Formação do Brasil no atlântico Sul, 2000, p. 159. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

173 

atividade missionária.155 Esse imperativo da evangelização vai ser doravante defendido por 

muitos nomes ilustres, dentre eles o padre Antonio Vieira. O intenso tráfico negreiro é 

defendido por este como o grande milagre pelo qual tantos infiéis eram salvos da África e 

transportados para o trabalho redentor nas lavouras açucareiras do Brasil. Segundo ele, o que 

poderia parecer desterro, cativeiro e desgraça era pelo contrário, um grande milagre.156 Mas 

apesar da dessocialização dos africanos ser empreendida de forma corrente e cada vez mais 

intensa, o trabalho com os escravos era prejudicado em decorrência das ocupações que 

deveriam assumir e de sua dispersão nas propriedades senhoriais, não restando tempo nem 

condição para a catequese intensiva.157 

O regimento dos governadores gerais, código legal feito especialmente para o Brasil, 

trazia de maneira muito clara, como, aliás, também todos os outros documentos relativos às 

conquistas ultramarinas portuguesas, o objetivo de servir a Deus e de levar a fé católica a 

todos os povos. Tomé de Souza teria trazido a recomendação expressa do rei de se aconselhar 

com os jesuítas nas coisas de importância relativas aos índios, pois era fundamental cuidar da 

catequese destes.158 Chegaram juntos, o primeiro governador e os seis primeiros jesuítas 

enviados a esta terra. Os padres da Companhia de Jesus vinham muito recomendados e o rei 

apostava em sua seriedade e competência na catequese dos índios. Mem de Sá é elogiado 

sempre nas cartas jesuíticas como defensor da fé e da Companhia. Se Duarte da Costa teve 

muitos conflitos com o clero secular, Manuel Teles Barreto fez um governo considerado muito 

bom, mas suas relações com os jesuítas foram difíceis. Serafim Leite considera que ele tinha 

má vontade com os padres e não se dispunha a pagar as redízimas que o rei havia estabelecido, 

dentre outros desentendimentos.159 

Durante a luta pela expulsão dos franceses do Maranhão, o governador e o general da 

armada, Alexandre de Moura que tinha partido para lá em 5 de Outubro de 1615 pediram que 

fossem enviados padres da Companhia porque eram “mais poderosas quatro palavras dos 

padres da Companhia para com o gentio que estava pela parte dos franceses, que todas as suas 

armas [...]”.160  

Em uma carta datada de 2 de julho de 1621, o padre Manuel Gomes conta que ele e o 

padre Diogo Nunes foram os enviados pelo provincial para aquela missão. Os dois padres 

 
155 GANDAVO, Pero de Magalhães. História da Província de Santa Cruz. 2004, p. 169. 
156 VIEIRA, Antonio. Sermões, 1993. Sermão XIV, v. IV, pp. 733-769. 
157 LEITE, Serafim. História da Companhia de Jesus no Brasil. Op. cit., Tomo II, p. 355. 
158 Idem, ibidem, p. 143. 
159 Idem, ibidem, p. 155-169. 
160 BNL. MSS 29 nº 31. Notícias da armada para expulsão dos franceses do Maranhão, fl. 1 v. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

174 

eram “línguas do Brasil” e levaram 300 índios exercitados nas armas, que cantavam os ofícios 

divinos e tocavam órgão, flautas, charamelas (conforme Aurélio Buarque de Holanda, eram 

antigos instrumentos de sopro, precursores da atual clarineta) e outros instrumentos, 

representavam diálogos, faziam danças e folias “para que vendo os gentios tudo feito por 

índios, de nossas doutrinas, se afeiçoassem a receber nossa santa fé e entendesse, que o mesmo 

faríamos ensinando seus filhos”.161 Sobre as atividades que exerciam na armada, disse que 

“nós éramos os enfermeiros, os médicos, os párocos e pregadores”. Queixa-se de que os 

portugueses matavam e aprisionavam índios com os quais tinham feito as pazes em nome do 

rei e acusava: 

[...] culpa disto tem Sua Majestade e seus conselheiros em dispensarem os 
cárceres de homens facinorosos e mandá-los para aquelas partes, porque se 
em Portugal não podiam com eles nem as justiças os podiam fazer bons, que 
fará onde não há quem os castigue e os que têm o mando, com o ruim 
exemplo os movem a ser piores. Leis tem Sua Majestade Felipe Terceiro 
passado, mui proveitosas, mas não as guardam [...]162 

 

Esses padres ficaram três anos e meio auxiliando a armada e por aí se vê a grande 

cooperação que se estabelecia entre os governantes e os religiosos na difícil obra de 

colonização de uma terra tão extensa e tão distante da metrópole.  

 

Tentáculos do Santo Ofício 

 

Como se processava a presença do Santo Ofício no Brasil? Não foi instalado nenhum 

Tribunal do Santo Ofício na América portuguesa. A Inquisição se fazia presente na colônia 

por meio de seus éditos e de agentes como comissários e familiares, pela cooperação de 

eclesiásticos e religiosos, além de em três momentos (comprovados por documentação) ter 

recebido visitações inquisitoriais.  

Os principais tipos de éditos inquisitoriais eram os da graça e os da fé. Os da graça no 

Brasil foram utilizados apenas nos momentos das visitações, pois o poder de absolvição 

pertencia exclusivamente aos inquisidores e nunca a outro funcionário qualquer do Santo 

Ofício. Os éditos da fé foram os instrumentos inquisitoriais destinados a suscitar denúncias e 

confissões. Eles descreviam os delitos da alçada inquisitorial que mais preocupavam o 

Tribunal naquele momento, eram portanto modificados de acordo com a situação e com o 

local ao qual eram destinados 

 
161 BNL. MSS 29 nº 31. Notícias da armada para expulsão dos franceses do Maranhão, fl. 2. 
162 BNL. MSS 29 nº 31, Notícias da armada para expulsão dos franceses do Maranhão, fl. 5 v. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

175 

Sobre as visitações do Santo Ofício, Bethencourt diz que “funcionam como um 

instrumento de acumulação rápida de um capital de informações que permite desencadear as 

primeiras perseguições, mas elas funcionam também como a apresentação do Tribunal, a 

expressão simbólica de um novo poder”.163 Os livros de confissões e denunciações das 

visitações inquisitoriais ao Brasil que foram preservados – a de 1591, a de 1618 e a de 1763, 

trazem em suas páginas de abertura a descrição das cerimônias de instalação dessas 

visitações. O mecanismo de representação simbólica de poder fica muito latente a partir do 

que o escrivão reproduz. O luxo e a pompa presentes, nos indicam que tanto quanto os autos 

da fé, elas se constituíam em palco onde a Inquisição se mostrava. 

Um número muito grande de pessoas se dirigiu à mesa visitadora para confessar ou 

denunciar, o que indica que realmente a visibilidade alcançada surtia efeitos. Fora das 

visitações o processo era mais lento, existiam confissões e principalmente delações, mas na 

maior parte das vezes os processos eram iniciados por representantes do Santo Ofício, ou por 

colaboradores, pertencentes ao poder eclesiástico e não por iniciativa dos colonos.  

Na introdução às confissões da Bahia de 1591, Capistrano de Abreu diz que o 

inquisidor visitador, Heitor Furtado de Mendonça, dispunha do monitório de 1536, formulado 

por D. Diogo da Silva, inquisidor mor e do regimento de 1552, promulgado pelo cardeal 

infante Dom Henrique Inquisidor-geral, para orientar suas ações, e esclarece que, como a 

visitação se daria em local tão distante, o visitador recebeu do cardeal Alberto, arquiduque e 

inquisidor geral, a autoridade para prender os culpados e sentenciá-los em final, tudo de 

acordo com o regimento em vigor e a instrução que recebia. O regimento de 1552, no entanto, 

tinha sofrido 23 adições em 1564, além de outras modificações introduzidas pelo cardeal 

Alberto, das quais não se conhece o teor, não se podendo, portanto, saber exatamente o que 

dizia respeito à visitação em questão.164 O que fica claro a partir da análise dos processos 

desse período é que realmente, praticamente todos foram instruídos pelo próprio visitador, 

escapando à sua autonomia apenas aqueles relativos aos cristãos-novos, pois apenas estes 

foram enviados para Lisboa.  

Tudo indica que mais que punir, o objetivo era intimidar. Não temos dados para avaliar 

os efeitos das visitações no comportamento dos colonos no período imediatamente posterior 

a elas, mas a reincidência encontrada de pessoas indiciadas várias vezes tanto em processos 

 
163 BETHENCOURT, Francisco. História das Inquisições. Portugal, Espanha e Itália. Séculos XV-XIX, 2000. 
p. 217.  
164 ABREU, Capistrano. Introdução. Parte 2. In MENDONÇA, Heitor Furtado de. Primeira Visitação do Santo 
Ofício às partes do Brasil. Confissões da Bahia, 1935, p. 13. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

176 

eclesiásticos quanto inquisitoriais, indica que a vida na colônia voltava ao seu curso normal, 

e que as punições surtiam um efeito muito limitado. Essa limitação não se referia apenas à 

forma pela qual atingiam as consciências, mas também ao território que abrangiam, pois 

atingiam apenas as populações dos locais onde se instalavam e das suas adjacências. 

Se a instalação de uma malha eclesiástica foi difícil no Brasil, não podemos esperar 

que a nomeação de funcionários do Santo Ofício tenha sido rápida e fácil. Apesar do 

regimento de 1613 trazer um título sobre o cargo de comissário para terras de além-mar, as 

nomeações não foram automáticas. Para Pernambuco, Bruno Feitler afirma que apenas em 

1692 foi efetivamente nomeado um comissário oficial do Santo Ofício.165 Na Bahia e Rio de 

Janeiro, porém, já atuavam comissários bem antes, mas, o trabalho era feito principalmente 

em colaboração com o poder eclesiástico.166 

Apesar da importância da rede de agentes do Santo Ofício, pode-se perceber que ela 

não foi grandemente ampliada nos séculos XVI e XVII. A explicação para isso é difícil, pois 

não podemos colocar em questão o interesse da instituição em se fazer representar e estar 

presente em todos os recantos do Reino português. Uma explicação possível é a de que era 

viável o funcionamento do Santo Ofício com uma máquina mais leve, menos onerosa, pois a 

atuação do rei como mediador entre as instâncias de poder facilitava a existência de uma 

colaboração profunda entre a Inquisição e o poder eclesiástico. A presença de membros 

efetivos daria à instituição maior visibilidade, e por isso eram nomeados alguns deles para 

atuarem na colônia, mas as atividades do tribunal nunca ficaram restritas apenas às 

possibilidades abertas por eles.   

Seu papel principal seria dar ideia de um corpo organizado e forte, “lembranças vivas” 

do tribunal, ou seja, seus símbolos. A necessidade dos comissários ou familiares não era 

apenas para cumprir a função de prender ou inquirir alguém, o que poderia ser feito por 

delegação passada a um eclesiástico capaz, mas para lembrar à população a existência, mesmo 

distante, do tribunal.167 Assim, os funcionários do Santo Ofício no Brasil exerceriam também 

o papel de representação prevista nos regulamentos inquisitoriais.  

Apesar da existência de funcionários, são fartamente encontradas nos livros de 

correspondência dos inquisidores, delegações de autoridade para que pessoas não pertencentes 

à instituição realizassem inquirições ou prisões em nome do Santo Ofício. Essa ação conjunta 

era mais eficaz nas vilas maiores, onde existiam bispados, paróquias e colégios das ordens 

 
165 FEITLER, Bruno. Nas Malhas da Consciência. Op. Cit. p. 119.  
166 PAIVA, J. Pedro. Os Bispos... Op. Cit. p. 25. 
167 FEITLER, Bruno. Nas malhas ... Op. Cit. p. 138-139. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

177 

religiosas. No interior, no sertão brasileiro, nas pequenas vilas e na zona rural a situação era 

mais complicada. Tais agentes, fossem eles ordinários ou extraordinários, enviados para 

resolver determinadas questões, eram muito mais raros e as possibilidades de agir sobre as 

consciências dos fiéis eram muito menores. O estado de soltura tão frequentemente relatado 

era uma realidade nestes locais. A insuficiência da malha eclesiástica e inquisitorial abria 

grandes clareiras onde os comportamentos considerados desviantes proliferavam.  

A inter-relação entre os poderes era característica do Antigo Regime português, mas 

podemos perceber que essas relações se tornavam muito mais necessárias no além-mar, pois 

as dificuldades de administrar territórios distantes – mais ainda no caso do Brasil que incluía 

maiores distâncias em terra – exigia maior cooperação, mas também muitos conflitos.  

 

Fontes Manuscritas do Arquivo Nacional da Torre do Tombo 

Conselho Geral do Santo Ofício:  

 

Cartas Del Rei de Portugal e Ordens do Governo. 1584-1632. Livro nº 88.  

Constituições Sinodais de Lisboa 1656. Livro nº 2953 

 

Inquisição de Lisboa 

 

a) Cadernos do Promotor 

Livros nº: 207; 216; 219; 228; 231; 244; 250; 251; 263; 267;    

b) Processos 

Proc. nº 12925; 10888; 2733; 10748;  

c) Diversos 

Correspondências expedidas Livro nº 19 

Correspondências recebidas de comissários, 1683-1710. Livro nº 922. 

 

Fontes Manuscritas da Biblioteca Nacional de Lisboa 

Mss 29 nº 31. 

 

Fontes Impressas 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

178 

ABREU, J. Capistrano de. Introdução. Parte 2. In MENDONÇA, Heitor Furtado de. Primeira 

Visitação do Santo Ofício às partes do Brasil. Confissões da Bahia. 1591 – 1592. Rio de 

Janeiro: F. Briguet, 1935, 

GANDAVO, Pero de Magalhães. História da Província de Santa Cruz. Rio de Janeiro: 

Anuário do Brasil, 1924. 

LEITE, Serafim. Cartas dos Primeiros Jesuítas do Brasil. São Paulo: Comissão do IV 

centenário da Cidade de são Paulo, 1956-58, vol. II, (1554).    

____. História da Companhia de Jesus no Brasil. Tomo I, Lisboa: Portugália; Rio de Janeiro: 

Civilização Brasileira, 1938. 

NÓBREGA, Manoel da (Padre). In LEITE, Serafim. Monumenta Brasiliae, Roma: 

Monumenta Histórica Soc. 1956. 

VIDE, D. Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do arcebispado da Bahia. Sínodo 

Diocesano de 1707. 3ª edição. São Paulo: 1853. 

VIEIRA, Antonio. Sermões. Porto: 1993. Sermão XIV, v. IV, pp. 733-769 

 

Referências 

 

ABREU, J. Capistrano de. Capítulos de História Colonial. 1500-1800. Brasília: Senado 
Federal, 1998. 
 
ALENCASTRO, Luiz Felipe de. O Trato dos Viventes. Formação do Brasil no atlântico 
Sul, São Paulo: Companhia das Letras, 2000. 
 
ARAÚJO, Emanuel. Teatro dos Vícios. Transgressão e transigência na Sociedade Urbana 
Colonial. Rio de Janeiro: José Olímpio, 1993. 
 
AZZI, Riolando. A Instituição Eclesiástica Durante a Primeira Época Colonial. In 
HOORNAERT, Eduardo. História da Igreja no Brasil. Ensaio de Interpretação a partir do 
Povo. Primeira Época. Petrópolis: Vozes, 1977. 
 
BETHENCOURT, Francisco. História das Inquisições. Portugal, Espanha e Itália. Séculos 
XV-XIX. São Paulo: Companhia das Letras, 2000.  
 
BOSCHI, Caio C. As Visitas Diocesanas e a Inquisição na Colônia. Revista Brasileira de 
História, São Paulo, v. 7 nº 14, pp. 151-184, mar./ago. 1987. 
 
BOXER, Charles. A Igreja e a Expansão Ibérica (1440-1770). Lisboa: Edições 70, S/D.  
____. O Império Marítimo Português. Lisboa, edições 70, 1969.  
 
HOONAERT, Eduardo. A Igreja no Brasil Colônia. (1550 – 1800). 3ª edição. São Paulo: 
Brasiliense, 1994.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

179 

 
FEITLER, Bruno. Nas Malhas da Consciência. Igreja e Inquisição no Brasil. Nordeste 
1640 – 1750. São Paulo: Alameda: Phoebus, 2007 
 
PAIVA, José Pedro. Os bispos e a Inquisição portuguesa (1536-1613). In Lusitania Sacra, 
2º série, XV (2003), pp. 73-74. 
 
____. A Igreja e o Poder. In AZEVEDO, Carlos Moreira (Dir). Dicionário de História 

Religiosa de Portugal. Lisboa: Círculo de Leitores, 2000, vol. II, p. 135-185. 
 
SALGADO, Graça. Fiscais e Meirinhos. A administração no Brasil Colonial. Rio de 
Janeiro: Nova Fronteira; Brasília: INL, 1985.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

180 

 

Capítulo VIII 

DOI 10.5281/zenodo.7734843 

 

 

UMBANDA(S): práticas, representações culturais e aprendizagens em movimento 

 

Cairo Mohamad Ibrahim Katrib 
Tadeu Pereira dos Santos 

 
Introdução 

 

sse artigo tem como proposta refletir sobre a linguagem cifrada que 

movimenta o aprender-ensinar na Umbanda. Percorre a tentativa de 

compreensão de como as práticas umbandistas podem ser relidas pela ótica 

dos modos e formas de apropriação. Elegemos aqui a Umbanda como prática representativa 

dessas dimensões simbólicas.  

A baliza teórico-metodológica aplicada na análise interpretativa proposta está 

delineada no campo da História Cultural168, por entendermos que as transformações do terreno 

religioso são fecundadas na realidade sociocultural dos indivíduos e inserida nos estudos da 

Religião e das Religiosidades. Observamos assim, tratar-se de uma prática mesclada por 

diferentes saberes, oriundos das mais diversas culturas religiosas. Dentre vários outros, 

interagem saberes africanos, ameríndios, orientais, católicos e espíritas, conferindo 

significados a essa manifestação religiosa.  

Esta bricolagem de práticas e representações faz da Umbanda uma religião 

multifacetada, o que permite o seu constante refazer. É justamente esse movimento que 

impulsiona a sua aproximação com as diversas camadas sociais. Logo, ao serem recriadas na 

intersecção de diferentes culturas – localizadas no tempo e no espaço –, tornam-se mais 

inteligíveis aos sujeitos, permitindo a sua disseminação no Brasil e para fora dele.  

Do ponto de vista intelectual a construção cognoscível da Umbanda percorre outros 

caminhos. Conforme destaca Isaia (2002), o nascimento institucional da Umbanda se assenta 

 
168 Neste trabalho assumimos o tratamento da cultura, em conformidade com o campo das História Cultural 
definido por Roger Chartier (1998) como sendo composto por práticas sociais que, no seu fazer-se, produzem 
representações.  

E 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

181 

sobre um embate entre a normatização e as múltiplas práticas, características do próprio 

campo:  

Uma das características mais marcantes da constituição da Umbanda no 
Brasil é a formação de um segmento intelectual, imbuído de um projeto 
normatizador, querendo impor-se às práticas multifacetadas que 
caracterizaram e caracterizam a religião. A formação deste segmento é 
particularmente importante para compreendermos as tensões existentes na 
Umbanda entre a norma e a realidade empírica; entre o projeto letrado e a 
espontaneidade cotidiana; entre o ideado e o vivido. (ISAIA, 2012, p. 1).  

De outro lado, o autor também destaca que “[...] os intelectuais da Umbanda pensavam 

em uma religião tipicamente nacional e capaz de sintetizar a representação miscigenada então 

propalada por parte da ‘intelligentsia’ brasileira e pelo Estado”. (ISAIA, 2012, p. 2). 

Entretanto, ao contrário da normatização culta, aprofunda-se no fazer cotidiano da Umbanda 

a sua predisposição à reinvenção. Humanizando suas entidades, reelaborando seus preceitos, 

recriando seus rituais, a religião continuou e continua se reinventando, na contramão do 

ordenamento intelectual e também da memória histórica que oficializou a narrativa do 

surgimento dela no Brasil.  

Pensar a Umbanda sobre o tecido urbano das diversas cidades onde ela se materializa, 

nos permite inseri-la num palimpsesto de práticas e representações, conforme o sentido 

conferido por Pesavento (2004): vestígios de uma realidade que, impressa sobre outra, nos 

incita um “ver além”. As interpretações, sentidos, elaborações, presenças, ausências, mirongas 

e segredos, são indícios deixados na tessitura religiosa, não raro rastros também de um 

confronto nem sempre velado entre a norma e a prática, entre os interditos e as insistências. 

Desse ponto de vista, são igualmente resistências e, enquanto tal, permitem ver ou dar a ler 

além daquilo que é exibido, seja como forma ou escrito, onde os diferentes fios “retramam” 

significâncias.  

Assemelhada a um palimpsesto, a prática ritual umbandista se revela como um corpo 

único e, ao mesmo tempo múltiplo, que se concretiza por meio de ações, interações e imagens. 

Superpostas e camufladas, se ocultam umas sobre as outras, produzindo quadros de 

significações sagradas que se reelaboram de acordo com as necessidades daqueles que trilham 

seus caminhos em busca de superação das agruras cotidianas, se edificando e assumindo 

especificidades regionais e locais em consonância com sua necessidade de recriação.  

Sob este prisma, observamos que a história oficializada da Umbanda tentou elidir 

justamente essas múltiplas interações as quais, por sua vez, rompiam com o padrão que se 

procurava impor à religião. Não obstante, foi sua capacidade de recriação que permitiu a esse 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

182 

campo religioso a liberdade de se manifestar e se apresentar intercambiando com as realidades 

culturais nas quais se inseriu.  

Vale destacar que entrever pelas práticas e representações da religiosidade afro-

brasileira, especialmente da Umbanda, nos oportuniza compreendê-la em sua construção 

processual e dialética. Essa religião se constituiu e permanece se constituindo mediante a 

reelaboração interativa das diferenças, alteridades e modos de ser e agir dos sujeitos sociais 

que a praticam, mediados por jogos de interesses que se inscrevem na realidade e se 

constituem ao longo do tempo como uma prática do fazer-apre(e)nder cujas representações 

simbólicas, rituais e culturais se encontram em constante movimento.  

 

O fazer-apre(e)nder na Umbanda 

 
 A Umbanda absorve muito da vivência dos seus praticantes.  Em seus rituais, é 

perceptivel a inserção de elementos da geografia dos lugares de sua edificação. Os rituais 

ditam o tom dos fazeres religiosos praticados em cada casa religiosa. É justamente essa 

capacidade de se reinventar que fez dela uma religião sem apegos a dogmas únicos, facilitando 

seu trânsito religioso por diferentes crenças e práticas. 

Por outro lado, compreendemos que, como espaço religioso, cada terreiro possui sua 

dinâmica de conexão com o sagrado e o plano material. Na efetivação das ações religiosas - 

rituais, ocorre uma verdadeira bricolagem de saberes e práticas, conferindo sentido e 

vivacidade ao cotidiano do terreiro e as manifestações ali explicitadas. 

O sentido conceitual de bricolagem é aqui posicionado à luz da interdisciplinaridade, 

compreendido conceitualmente como um processo de seleção e síntese de uma dada cultura, 

ou como aponta Certeau (1994), pensado como a junção de vários elementos culturais que 

resultam em algo novo. Podemos (re) ler o conceito também como um processo de 

investigação que dá visibilidade interpretativa a diversas formas de entendimento acerca de 

um dado fenômeno, por meio de diferentes olhares (KINCHELOE, 2007). 

Se considerarmos que as práticas, os fazeres e os saberes, são representações 

culturais169 que envolvem o aprender-ensinar nos terreiros, perceberemos que essas práticas 

não estão presas a modelos pré-estabelecidos; recriam-se por meio das interações e inter-

 
169 Para Stuart Hall, a representação é parte essencial do processo pelo qual o significado é produzido e 
intercambiado entre os membros de uma cultura, ou seja, representar é produzir significados por meio da 
linguagem. Ver: HALL, S. The work of representation. In: HALL, S. (org.) Representation: cultural 
representation and cultural signifying practices. London: Thousand Oaks; New Delhi: Sage/Open University, 
1997. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

183 

relações estabelecidas pelos sujeitos que vivenciam esses lugares de fé. Para Goffman (1985), 

as inter-relações culturais representam o que cada sujeito ou grupo social fazem de si mesmos 

e uns dos outros.  

Desse modo, a Umbanda se refaz na bricolagem de sentidos e significados absorvidos 

e recriados de outras práticas religiosas, não podendo ser relida à luz de uma única 

conceituação devido a sua complexidade ritual. Morin (2002), analisando os processos de 

bricolagem, estabelece que esse enredamento de interligações é alimentado pelos discursos 

contraditórios que tentam delimitar fronteiras conceituais de uma sobre a outra. O exercício 

da construção-reconstrução dos saberes no chão do terreiro segue um princípio básico que é 

o da dinâmica cultural própria da logística do fazer pertencente, entendida como um processo 

que procura fortalecer as tradições herdadas e, ao mesmo tempo, provocar a transformação, a 

fim de adequá-las, muitas vezes, ao cotidiano vivido e praticado sem perder de vista seu valor 

simbólico e de pertencimento. 

Ao respeitarmos esses diversos olhares e essas experiências, sem tentarmos impor uma 

chancela de conhecimento científico, de uma verdade ou de questionamentos conceituais 

sobre a conexão estabelecida com o sagrado à luz dos discursos hegemônicos, entenderemos 

que o fazer religioso, dentro do terreiro, não só movimenta as interações com o mundo 

religioso como também presentifica o passado, traz à tona os conhecimentos herdados dos 

mais velhos, define o papel e o sentido da hierarquia religiosa como processo de conhecimento 

e vivência, aspectos centrais para as interpretações dessa realidade. 

Como em qualquer outra prática religiosa de Matrizes Africana, a hierarquia na 

Umbanda é valorizada não pelo grau de conhecimento escolar/acadêmico, mas sim pelo tempo 

de experiência e vivência no terreiro que independe da condição social, econômica, 

educacional ou idade. O que vale é o experimentar religioso e o amadurecimento como 

portador de um saber delegado de acordo com seu pertencimento, dedicação e merecimento. 

Do mesmo modo que esse saber não se apega a uma condição epistemológica, ele, pelo 

contrário, é adquirido na observação, na vivência diária ou absorvido por meio da palavra 

falada transmitida pelos mais velhos aos mais novos de terreiro. Não há um regime 

condicionante ou sistemático desse aprender ou receber o saber religioso, já que é inerente ao 

empenho e à capacidade de absorção e compreensão de cada sujeito ao vivenciar a Umbanda 

dentro da sua dinamicidade de elementos e possibilidades. A Umbanda constrói suas 

“pedagogias” de acordo com suas necessidades, sem a preocupação com um processo formal, 

enrijecido pelas doutrinas de sustentação. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

184 

Nesse contexto, a educação existe como princípio de vida, como seiva humanizadora 

da transmissão de saberes que ocorre entre gerações. A educação experimentada como 

condição humana vai além dos muros da escola, já que esta é um lugar provisório onde a 

educação pode ocorrer (BRANDÃO, 2002). 

O ensino formal se concretiza reduzindo a educação a uma proposta pedagógica, base 

teórica que se prende a métodos, a regras e define os tempos do aprender e do ensinar 

(BRANDÃO, 2002). Na Umbanda, esse momento é fluido, independe de uma cronologia, de 

um espaço, de um momento para acontecer. Ele se concretiza nos silêncios, nos olhares, na 

palavra falada, na subjetividade dos sentidos e significados simbólicos, nos gestos, validando 

a importância do ser-estar-praticar os reencontros com o sagrado. 

Em outras palavras, nenhum conhecimento produzido ou ressignificado no chão do 

terreiro se constrói na individualidade, na imposição de uns sobre os outros. Ele se erige na 

mediação das múltiplas vozes que ecoam transmitindo e recebendo conhecimentos. 

Experimentar o fazer religioso não desencadeia uma recusa, mas abre possibilidades de 

reflexão, reorganização, remodelação do viver o sagrado e suas manifestações. Faz emergir, 

na maioria das vezes, novas formas de reler o cotidiano religioso, na tentativa de aproximá-lo 

da vida diária, modificando a forma de interação com o social, tornando as agruras cotidianas 

mais fluidas, pois, “para preservar, as vezes, é necessário mudar” (PEREIRA; GOMES, 2002, 

p. 15). E essa mudança não é restrita à prática religiosa do terreiro, mas extensiva a toda a 

vida. 

A riqueza de diversidades que envolvem essas práticas religiosas afro-brasileiras não 

se configura simplesmente como um bem cultural que exprime fragmentos de uma dada 

cultura. Ela se refaz na-pela oralidade, no contar e recontar histórias, força motriz da sua 

manutenção. O assumir práticas religiosas destoantes desse universo judaico-cristão imposto 

por uma colonização dominante ou pelo evangelismo de vertente neopentecostal, que tomou 

conta da esfera religiosa brasileira, faz das religiões de Matrizes Africana território de 

contínua luta por reconhecimento e visibilidade contra as diversas formas de subjugação pelas 

quais essas religiões passam no campo de disputas religiosas. Medo, preconceito e falta de 

informação ainda imperam e produzem visões distorcidas dessas práticas religiosas relidas 

pelo olhar da discriminação. Contudo, elas são parte da cultura brasileira, rica de sentidos e 

polissemias que exprimem a diversidade étnica e racial que construíram e (re)constroem a 

nossa identidade cultural. 

Na visão de Caputo (2012), uma educação que cerceia a compreensão de uma prática 

religiosa em detrimento de outra e subverte a laicidade do ensino público – que impõe a base 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

185 

religiosa cristã a alunos cujas pertenças religiosas são afro-brasileiras – nega, silencia, incita 

o preconceito, a discriminação e o acirramento de processos de invisibilização e silenciamento 

desses saberes na escola, de forma a manter a hegemonia de conhecimentos eurocêntricos, ao 

invés de promover a dimensão dialógica do fazer educativo, papel ao qual ela deveria se ater. 

Na educação formal, se ainda há reticências quanto ao ensinar-aprender sobre e com 

as religiões de Matrizes Africana – que lidam com o mundo sobrenatural, com as energias 

vitais, com a ancestralidade –, nos terreiros, o ato de apre(e)nder-ensinar porais complexo que 

sejam, ressignificam aprendizados que ocorrem no calor das emoções, no contato com as 

energias e vibrações mediúnicas, no interpretar dos sentimentos, pois são muitas as formas de 

reler o sagrado e de relação que com ele estabelecemos nessa prática religiosa. 

Neste sentido, a educação que ocorre no terreiro procura valorizar o vivenciar e o 

experimentar o sagrado e se volta para a ressignificação da conexão física e espiritual, 

redimensionando o exercício da pertença, da humanização, ressignificando posturas e atitudes 

pessoais. Os saberes construídos no terreiro movimentam a dinâmica do ensinar-apre(e)nder 

como instrumentos de luta no combate ao racismo, ao preconceito e à discriminação social, 

porém não perdendo de vista seu valor étnico e racial.  

Na Umbanda percebemos a presença de uma orientação qualificada como uma 

metodologia ritual e lúdica diversificada pela/na ação-interação da construção e transmissão 

das práticas e dos saberes herdados constitutivos do universo simbólico e mágico, visibilizado, 

especialmente, nas intervenções públicas no interior do terreiro. Guias, patuás, águas bentas, 

plantas, pontos riscados, pontos cantados, vestimentas, incorporações e transes são alguns dos 

elementos simbólicos que dão vida ao sagrado na religiosidade afro-brasileira e são 

responsáveis por sua contínua reelaboração.  

Como religião brasileira, a Umbanda construiu sua lógica sagrada tendo na experiência 

falada o seu diferencial. Ao transmitir um saber herdado e guardado nas lembranças e 

memórias de quem contou e ouviu contar, efetiva-se o apre(e)nder-ensinar. Ao serem 

transmitidas, as narrativas imprimem ao grupo social uma identidade que é incorporada como 

pertencimento coletivo, tradição, um baú de saberes, que se ressignificam no recontar ou 

narrar histórias vividas e nas práticas edificadas no fazer religioso que no Brasil foi assumindo 

contornos tão específicos.  

Fica evidente que nas religiões de Matrizes Africana, a palavra é emancipadora, não é 

particular dos educadores, dos letrados. No terreiro ela é ferramenta de transformação social, 

política e emancipatória, uma vez que não se dissocia da responsabilidade da guarda, da 

transmissão, do compromisso, da ética e do direito à memória ancestral. A palavra é 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

186 

ferramenta no processo educativo efetivado dentro do terreiro: ela determina os caminhos e 

até onde cada um pode chegar nesse espaço e define os limites do segredo e do silêncio, 

envolvendo o saber espiritual. Ela pode ser libertadora quando prega um ideal de sociedade e 

de relação entre os praticantes e o mundo externo.  

Amor, caridade, união são alguns dos princípios umbandisticos contra a opressão de 

qualquer ordem. Como instrumento de disseminação do saber, na Umbanda, a palavra se 

aproxima muito daquilo que Freire (1967) apregoava quando afirmava que a educação nos 

chega embebida de intencionalidades. É por isso que devemos exercitar a criticidade para que 

possamos identificar as imposições dominantes e superar a realidade injusta (STRECK; 

REDIN; ZITKOSKI, 2010). 

Ao se firmar como uma religião livre de dogmas, a Umbanda se torna uma prática 

libertária, sem amarras. Como crença que prega o exercício do saber ouvir, do observar e do 

compreender o outro, balizado nas suas individualidades e potencialidades, promove a 

autocritica e a criticidade dos adeptos. 

 

O sagrado, o cotidiano e o fazer religioso na Umbanda  

 
Os saberes ressignificados nos terreiros se alicerçam na oralidade, na tradição, na 

manutenção do axé e das heranças ancestrais herdadas. Esses saberes, quando relidos à luz da 

epistemologia decolonial, nos permite perceber que vivência e prática sustentam a 

manutenção de uma identidade do sagrado que é plural e múltipla, base de todo o 

conhecimento de saberes ali produzidos.  

A Umbanda com a qual aqui dialogamos se insere dentro dessa lógica, pois estabelece 

sua própria forma de transmissão de valores e crenças que nos permitem interpretá-la sob 

diversos aspectos. Aqui optamos em refletir a transmissão dos saberes, entendida como o 

processo de receber-ensinar ligado ao observar fazer, ao experimentar cotidiano das práticas 

do terreiro, seja em relação ao sagrado ou às filosofias de vida que a religião prega aos seus 

adeptos. O que é ensinado nos terreiros não segue descrições pormenorizadas de manuais ou 

livros sobre a temática, como bem referenda Mota Neto (2008). Não existe uma “pedagogia” 

que imprima à Umbanda uma normatização, um modelo que estabeleça uma diretriz aos 

rituais, um padrão formalizado. É nesse sentido que entendemos que ela não se enquadra em 

um modelo formativo legitimador de uma única cultura, pois não rejeita nenhuma inserção 

ancestral/cultural em seus ritos religiosos.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

187 

Embora haja uma base conceitual que busque definir o que vem a ser “Pedagogia do 

Terreiro”170, atribuindo-lhe o estatuto de processo de reencontro com a ancestralidade ou 

processo identitário, entendemos que, em uma perspectiva decolonial, o saber-aprender nos 

terreiros vai além, pois não visa referendar uma padronização, uma unificação. Existe sim um 

processo educativo dentro dos terreiros, mas que preza por uma vivência do aprender-ensinar, 

resguardado pelo exercício da oralidade, da observação e da manutenção dos valores afro-

brasileiros, para além de um sentido único e de um tempo pré-determinado para sua conclusão.  

Ela, a experiência do viver o chão do terreiro, se constitui no plural, na ação-interação 

de seus praticantes, na relação estabelecida com o sagrado, sem a presunção de um 

sobreposicionamento doutrinário. O que se preza, nessa experiência, é a transformação 

humana e religiosa a partir da prática do amor, do respeito e da caridade. Cada Casa possui 

sua rotina religiosa e estabelece suas formas de transmissão de saberes, o que dá a ela uma 

dinâmica própria, posto que cada terreiro constrói sua ritualística de acordo com a percepção 

mediúnica de seu dirigente, considerando as especificidades locais e regionais e a bagagem 

religiosa herdada de sua vivência religiosa.  

Esse processo do aprender-ensinar na Umbanda independe de um método, de uma 

sistematização formal. Compreende, como bem referenda Silveira (2004), uma conexão de 

escutas, em que a aprendizagem se liga ao ouvir e ao falar dos sujeitos e suas cargas de 

experiências, gerando um processo de troca criador, comprometido com a transformação 

individual e coletiva dos envolvidos. 

A ideia formal de pedagogia se confronta com a proposição do fazer educativo no 

terreiro, haja vista que, nos espaços de axé, valoriza-se o que cada ator social tem a contribuir 

e a ofertar. Essa condição se pauta na valorização do ser humano e nas pertenças individuais 

de cada sujeito, por isso não há certo ou errado, o que há é o direito e o respeito às escolhas e 

aos pontos de vista de cada um. A Umbanda procura mostrar, a seus praticantes, caminhos 

para a melhoria de qualidade de vida física e espiritual, deixando claro que as escolhas e os 

passos a serem dados são pessoais, pois o livre arbítrio é uma filosofia permanente na 

Umbanda. Desse modo, não há como ocorrer, no terreiro, transmissão de conhecimentos 

cimentada pela lógica das práticas de escolarização. São lógicas distintas que não se 

 
170 Sobre o conceito ver: CAPUTO, S. G. Educação nos terreiros: e como a escola se relaciona com crianças 
de candomblé. Rio de Janeiro: Pallas, 2012; CONCEIÇÃO, L. A. da. A pedagogia do candomblé: 
aprendizagens, ritos e conflitos. 2006. 128 f. Dissertação (Mestrado em Educação e Contemporaneidade) – 
Universidade do Estado da Bahia, Salvador, 2006; MOTA NETO, J. C. da. A educação no cotidiano do 
terreiro: saberes e práticas culturais do tambor de mina na Amazônia. 2008. 196 f. Dissertação (Mestrado em 
Educação) – Centro de Ciências Sociais e Educação, Universidade do Estado do Pará, Belém, 2008. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

188 

equiparam e não reclamam o mesmo status social, por se configurarem processos diferentes 

em relação às suas razões de existir.  

Os terreiros são espaços representativos do jeito negro de ser brasileiro, mesmo que 

seus praticantes não sejam fenotipicamente pretos em sua maioria. O que não diminui os 

enfrentamentos na luta pela sobrevivência e pela defesa da religião em um país que nega as 

diferenças e as transforma em desigualdade. Os terreiros são também lugares de memórias171 

(NORA, 1993). Ali, histórias são vividas, partilhadas, silenciadas ou tornam-se segredos para 

alimentar o axé da Casa. 

 Esses espaços não devem ser modulados por perspectivas religiosas que visam 

enquadrá-los à luz de um imaginário que os desqualificam. Se os terreiros são dados a ver em 

uma sociedade que ignora o direito constitucional de culto, o que se busca é o reconhecimento 

de sua existência como expressão dos modos de vida da negritude, como parte viva do campo 

religioso e cultural do brasileiro. É um território em disputa, cuja natureza, pela perspectiva 

negra, instaura o campo relacional, em que se luta contra uma lógica que situa os terreiros às 

margens, pela ausência de respeito, de empatia e reconhecimento da alteridade.  

O terreiro, por sua estrutura de “cal e pedra”, torna pública outra lógica cultural que 

vivifica o existir dos sujeitos como atores de suas histórias, situando-os no centro dessa 

cultura, em que as disputas por valores fazem da ação-interação dos atores sociais objeto de 

transformação social. Assim sendo, enunciam suas tradições, suas culturas, suas 

ancestralidades, premissas essas que dão vida às práticas que orientam atos. Isso é educar; isso 

é aprendizado. Nessa teia, o existir, o resistir, o negociar, o fazer no espaço do outro qualificam 

as pedagogias do sagrado no seu atuar para sobreviver.  

O ensinar-apre(e)nder no campo do Sagrado, qualifica o processo de ensino 

educacional pelo veio relacional ao fazer do terreiro local de interlocução contínua com o 

espaço público. Assim, sua lógica se inscreve na complexidade do ato de educar, não o 

reduzindo ao caráter das práticas de escolarização.  

São muitas as formas de reler a importância do sagrado e a relação que estabelecemos 

com ele, já que o ligar-se ao terreiro tem plurais sentidos. As pessoas que buscam a Umbanda 

as fazem por uma série de razões. Assim, nas miríades de experiências entrecruzam-se 

trajetórias distintas, cujas histórias e memórias passam a configurar múltiplas formas de 

conceber o sagrado à luz da religião.  

 
171 Os lugares de memória são, antes de mais nada, restos. [...] São rituais de uma sociedade sem ritual, 
sacralidades passageiras em uma sociedade que dessacraliza, ilusões de eternidade (NORA, 1993, p. 13). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

189 

Nesse campo de saberes dinâmico em que a Umbanda se insere, um aspecto 

significativo do aprender-ensinar se alicerça nos sentidos simbólicos da sua ritualística. Sua 

simbologia e suas formas de perceber o sagrado foram sendo, cada vez mais, reelaboradas a 

fim de aproximá-la dos seus adeptos, pois, além dos Orixás cultuados e dos Pretos Velhos 

ancestrais presentes nas giras, Boiadeiros, Baianos, Marinheiros e Exus foram constituindo o 

arcabouço espiritual dos terreiros, corporificando a memória ágrafa em gestos, louvações e 

rituais, na contramão daquilo que almejavam muitos intelectuais da Umbanda, o que faz dela 

uma religião em palimpsesto. 

Nessa perspectiva, os caminhos trilhados pela Umbanda e as formas de apropriação 

dos rituais pelos seus praticantes permitem-nos pensar o processo de humanização dos guias 

e das entidades como um mecanismo dinâmico desse ensinar-aprender dialógico, algo que 

explicita o fluir de uma pedagogia despida de dogmas e imposições, cuja metodologia se 

efetiva por meio de consultas, aconselhamentos, passes, o que muito contribui para o 

estreitamento das relações entre entidades e consulentes, fazendo com que essa metodologia 

alcance seu objetivo primordial que é o da aproximação.  

Salientamos que essas consultas, aconselhamentos e o próprio passe – práticas da 

Umbanda mediadas pelo transe – contribuem, na sua complexidade, para a mobilidade e para 

a aproximação dos frequentadores com o plano astral, tendo a figura do médium como o 

interlocutor entre esse plano e os desejos humanos. Esse momento  que ocorre durante as giras 

– processo que liga o Orum (Céu) ao Aiê (Terra) –  vale-se de elementos simbólicos para 

propiciar, a quem participa de fora e também a quem está dentro, a compreensão da conexão 

com o astral e as forças ali evocadas. Na análise de Bastide (1978), percebemos a influência 

de um processo lúdico e plástico que referenda o sentido teatral do transe e as formas de 

moldá-lo, pois, para esse autor, elementos como a dança torna-se uma “ópera fabulosa” e, 

quando, por acaso, 

 
elementos patológicos surgem para perturbar o clima da festa – gestos 
aloucados, gritaria, agressividade –, o babalorixá ou a ialorixá acalmam 
imediatamente, por meio de ritos apropriados, a fúria do cavalo que 
corcoveia, a fim de que possa dançar na harmonia musical, inscrevendo-se 
assim seu êxtase no conjunto do cerimonial. (BASTIDE, 1978, p. 201). 

 

Na Umbanda, para além das interpretações apontadas acima, o transe é compreendido 

como forma de contato direto com o astral – com o “mundo dos espíritos” – nas sessões de 

trabalho e atendimentos. É algo visível, porém de difícil definição, uma vez que é um processo 

único, vivenciado, sentido e partilhado entre o médium e a espiritualidade. É claro que essa 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

190 

conexão se encontra associada aos elementos ritualísticos de cada momento da gira nas casas 

ou terreiros de Umbanda. Esses elementos demonstram a reconstrução de muitos rituais 

sagrados do Candomblé, do Kardecismo e da própria Igreja Católica, assim como evidenciam 

a pajelança indígena e os conhecimentos Indus e orientais. Porém, esses rituais não silenciam 

os sentidos e os significados da prática umbandista, somam-se a ela para auxiliar na 

compreensão das manifestações espirituais ali concretizadas. 

A incorporação é a personificação do contato do médium com as energias do astral, 

cujas sensações (in)visíveis são dadas a ler para além das expressões corporais presentes no 

gestual, no visual e na linguagem comunicacional utilizada pelo médium para caracterizar a 

espiritualidade em campo no momento do transe ou da incorporação (GABRIEL, 1985). Esse 

processo é constantemente ressignificado pela inserção de valores e experiências mediúnicas 

dos zeladores ou chefes dos terreiros, adquiridos a partir do contato com outros cultos ou 

extraídos dos ensinamentos emanados da espiritualidade, o que nos permite afirmar que a 

Umbanda é uma religião híbrida, sem base doutrinária rígida e sem organização padronizada 

(ORTIZ, 1999; ROHDE, 2009; PINHEIRO, 2012). 

O diálogo do médium com as entidades na Umbanda se estabelece em uma lógica que 

visa à valorização identitária e arquetípica representada pelo guia espiritual ou pelo contexto 

espaço-temporal e histórico. Os Caboclos, por exemplo, assumem o arquétipo dos espíritos 

das primeiras civilizações ou de indígenas que aqui viveram durante o período colonial, 

referendando uma preocupação com a afirmação de uma identidade nacional para o próprio 

culto. São espíritos muito esclarecidos e caridosos (SARACENI, 2006). Outro exemplo são 

os Pretos-Velhos, entidades que, em outras vidas, podem ter sido índios, cientistas, sábios, 

magos, professores. A função espiritual desses espírios, na Umbanda, é a de auxiliar enfermos, 

cujas dores ou doenças sejam físicas ou espirituais, proporcionando-lhes a cura.  

Da mesma maneira, presenciamos a manifestação das divindades africanas nos 

terreiros, como Xangô, Ogum, Iemanjá, dentre outros. Há, também, os espíritos que 

representam o lado sertanejo e regional dos brasileiros, como boiadeiros e baianos. No caso 

dos Exus, personagens emblemáticos no contexto da Umbanda, sua imagem é a que mais sofre 

com a visão religiosa judaico-cristã, pois sua figura é demonizada e sua trajetória sempre 

associada ao mal.  

Compreendemos que, nas giras, aplica-se uma Pedagogia do Sagrado, percebida como 

o conjunto de práticas rituais, pautado nos saberes e nas experiências adquiridas no chão do 

terreiro. A Umbanda formata os rituais, sua ludicidade, e estabelece parâmetros de 

introspecção religiosa entre os praticantes e as entidades e entre as entidades e os consulentes, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

191 

oportunizando um entendimento da lógica espiritual ali concretizada. Para melhor 

entendimento, é possível exemplificarmos que, em toda gira ou trabalho mediúnico – seja ele 

aberto ao público ou apenas aos iniciados –, existe toda uma pedagogia carregada de 

ludicidade e de elementos simbólicos identitários que referendam a energia ali processada. Ao 

incorporar172 uma entidade, o médium assume características que possibilitam aos consulentes 

identificar quem são as entidades em terra naquele momento. Um exemplo da ludicidade e 

simbologia que destacamos são os Pretos Velhos. Essas entidades portam cachimbos e 

cajados, andam com corpos curvados, expressando dificuldades de locomoção, assumindo a 

caracterização de pessoas mais idosas.  

Todo esse procedimento expressa uma formatação lúdica e simbólica que identifica a 

entidade. Porém, cada um desses elementos mostrados assume uma função no ritual 

desenvolvido. O cachimbo, ao emanar a fumaça da queima do fumo, funciona como um 

volatizador de energias; o cajado serve como elemento de limpeza astral utilizado pela 

entidade durante os passes, que são os momentos de contato espiritual entre as energias das 

entidades e os frequentadores. É importante destacar que esses elementos lúdicos não possuem 

apenas caráter identificatório, eles são ferramentas do trabalho mediúnico do mesmo modo 

que as defumações, as rezas e outras práticas realizadas no interior de cada terreiro durante os 

trabalhos religiosos. 

Em qualquer município brasileiro, ao visitarmos uma casa religiosa que pratica a 

Umbanda, nos depararemos com um espaço constituído por formas distintas. Alguns trazem 

imagens de santos católicos ao lado de imagens de Orixás; outros, símbolos e pontos riscados 

estampados nas paredes; outros, ainda, apresentam um pequeno altar com a imagem de Jesus 

ou algum outro santo de devoção. Em todos, porém, as rezas, as defumações, as incorporações, 

os cheiros, as velas e a simplicidade dos lugares chamam a atenção. A imersão no sagrado 

estabelece a conexão entre os praticantes e o acreditar. A musicalidade emanada dos atabaques 

e dos pontos cantados ditam o ritmo do fazer religioso praticado. Todos cantam, rodopiam, se 

misturam, compartilham das mesmas energias experimentadas distintamente. Do contato com 

essa realidade, os atores sociais poderão perceber a existência da ludicidade presente na 

Pedagogia dos Terreiros. Ali, fios de contas, cores e cheiros, vestimentas e adornos revelam e 

desvelam curiosidades e encantamentos. Expressam o lúdico, a estética do sagrado, trazem a 

mística e a mágica para o lugar, fazendo aflorar a potência e o sentimento de força que 

referendam o papel dinâmico da Umbanda na vida de seus praticantes, posto que:  

 
172 A incorporação pode ser entendida como o processo de conexão das forças espirituais ancestrais manifestadas 
no corpo do médium por meio do transe. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

192 

 
A aprendizagem tem relação direta com a escuta, um ouvir que tem a ver 
com o “outro”, com os outros membros do grupo, com seu ethos, com a 
memória ancestral. A atitude da escuta que só o ato de silenciar possibilita é 
criadora de vínculos e de comprometimentos. (MACEDO; MAIA; 
SANTOS, 2019, p. 16).   

 

Para os despreparados, vivenciar tudo isso gera estranheza, mas independente da visão 

que se tem, o corpo é incitado a movimentar-se ao ritmo das palmas, dos atabaques e dos 

pontos cantados. Para viver a Umbanda plenamente é preciso senti-la para além das sensações 

corpóreas. Tanto visitantes como praticantes se envolvem nesse universo inebriante de 

sensações e ritmos. O som, a voz, os cheiros referendam a marca religiosa da Umbanda.  

É por meio da experiência partilhada no chão do terreiro que iniciados, graduados, 

consulentes e visitantes experimentam o sagrado de distintas formas, mantendo uma relação 

de reciprocidade com as entidades ancestrais, com os seres divinizados, num processo 

contínuo de atualização da memória coletiva. Descontrói-se a linearidade temporal do viver, 

do experimentar e do absorver cotidiano, uma vez que, no terreiro, o tempo cronológico nem 

sempre mensura o tempo dos rituais ali desenvolvidos. Esse tempo foge da lógica cartesiana 

de contar segundos, minutos e horas... o que conta o tempo é a manifestação do sagrado.  

 

Algumas considerações  

 
O ensinar-apre(e)nder  na Umbanda se faz na pluralidade das ações-mediações à luz 

das significações, dos sentidos e das sensibilidades inerentes a quem lhes dá forma, 

possibilitando constituir-se e reconstituir-se no e sobre o tempo. Elas não se refazem 

amalgamadas a dogmas e preceitos de uma religião padrão, pelo contrário, se concretizam a 

partir da intuição, dos saberes herdados e emanados do astral segundo aqueles que as colocam 

em prática. É claro que sofrem interferências como todo conhecimento, entretanto são capazes 

de se remodelarem, a fim de atenderem às especificidades do sagrado.  

Neste sentido, o fazer religioso na Umbanda é vivo, assim como sua pedagogia, 

calçada no fazer intuitivo e na experimentação da materialização do sagrado, independente de 

uma ligação geográfica, espacial, metodológica entre os terreiros. Um fazer religioso que se 

edificou e se difundiu alicerçado na concretização dos terreiros como lugares de memórias, 

na manutenção da tradição, na preservação da oralidade e na construção da materialização 

dessas práticas, haja vista sua luta para não se tornar uma vaga lembrança em meio às demais 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

193 

religiões. Assume, assim, na diversidade, significações sociais, culturais e religiosas 

partilhadas, podendo referenciar ou experienciar inúmeras práticas.  

Até mesmo os terreiros que sobrevivem isoladamente são capazes de (re)fazerem-se 

no silêncio – elemento de sobrevivência e resistência –, uma vez que esses espaços se recriam 

remodelando práticas e rituais, exprimindo uma identidade que procura mostrar uma 

brasilidade, uma regionalidade ou a África distante, alimentando o conhecimento afro-

brasileiro e o fazer religioso na Umbanda.  

Essas pedagogias – são possibilidades para pensarmos a dinâmica dos terreiros – são, 

para nós, uma gramática viva, cuja base formativa está contida na linguagem oral, muitas 

vezes utilizada para expressar, fora dos espaços religiosos, interpretações culturais e 

religiosas, como ocorre nos carnavais e em outras festas brasileiras. Para alguns, são tentativas 

de reler, de reapresentar, de sensibilizar pelo ver. Para outros, essas reinterpretações do 

cotidiano sagrado são apropriações visuais e estéticas da cultura brasileira.  

As Pedagogias praticadas nos terreiros são, enfim, essa arte do subverter-se para 

sobreviver, cuja operacionalidade de suas lutas se faz no silêncio. O silêncio é a chave e a 

pedra de toque do povo negro. Silenciar não corresponde a negligenciar, esconder, conformar, 

negar; ao contrário, tem a ver com estar sempre vigilante para atuar em seu próprio espaço, 

apesar das tentativas de usurpação em prol da intolerância e da não aceitação.  

Por isso, as Pedagogias dos Terreiros, em suas eternas vigilâncias, visam quebrar as 

barreiras da incompreensão, se faz pública, constrói o diálogo e, acima de tudo, se (re)faz 

sempre. São referência viva para os seus praticantes e para todos aqueles que precisam de um 

refúgio.   

 
Referências 

 
BASTIDE, R. O candomblé da Bahia: rito nagô. São Paulo: Nacional, 1978. 
 
BRANDÃO, C. R. A educação como cultura. Campinas: Mercado das Letras, 2002. 
 
CAPUTO, S. G. Educação nos terreiros: e como a escola se relaciona com crianças de 
Candomblé. Rio de Janeiro: Pallas, 2012. 
 
CHARTIER, Roger. Cultura: entre práticas e representações. Lisboa/Rio de Janeiro. 
Difel/Bertrand Brasil, 1998. 
 
CONCEIÇÃO, L. A. da. A pedagogia do candomblé: aprendizagens, ritos e conflitos. 2006. 
128 f. Dissertação (Mestrado em Educação e Contemporaneidade) – Universidade do Estado 
da Bahia, Salvador, 2006. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

194 

CERTEAU, M. A invenção do cotidiano I: as artes do fazer. Petrópolis: Vozes, 1994. 
 
FREIRE, P. Educação como prática da liberdade. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1967. 
 
GABRIEL, C. E. Comunicações dos espíritos: umbanda, cultos regionais em Manaus e a 
dinâmica do transe mediúnico. São Paulo: Loyola, 1985. 
 
GOFFMAN, E. A representação do eu na vida cotidiana. Petrópolis-RJ: Vozes, 1985. 
 
HALL, S. The work of representation. In: HALL, S. (org.) Representation: cultural 
representation and cultural signifying practices. London: Thousand Oaks; New Delhi: 
Sage/Open University, 1997. 
 
ISAIA, Artur Cesar. Umbanda, intelectuais e nacionalismo no Brasil. Fênix – Revista de 
História e Estudos Culturais. Vol. 9 Ano IX, n. 3. Set./ Out./ Nov./ Dez., 2012.  
 
KINCHELOE, J. L. Redefinindo e interpretando o objeto de estudo. In: KINCHELOE, J. L.; 
BERRY, K. S. Pesquisa em educação: conceituando a bricolagem. Tradução de Roberto 
Cataldo Costa. Porto Alegre: Artmed, 2007. p. 101-122. 
 
MACEDO, Y. M.; MAIA, C. B.; SANTOS, M. F. dos. Pedagogia de terreiro: pela 
decolonização dos saberes escolares. Vivências, Erechim, v. 15, n. 29, p. 13-25, jul./dez. 2019. 
Doi: https://doi.org/10.31512/vivencias.v15i29.50. 
 
MORIN, E. Educação e complexidade: os sete saberes e outros ensaios. São Paulo: Cortez, 
2002. 
 
MOTA NETO, J. C. da. A educação no cotidiano do terreiro: saberes e práticas culturais do 
tambor de mina na Amazônia. 2008. 196 f. Dissertação (Mestrado em Educação) – Centro de 
Ciências Sociais e Educação, Universidade do Estado do Pará, Belém, 2008. 
 
NORA, P. Entre memória e história: a problemática dos lugares [1984]. Tradução de Yara 
Aun Khoury. Projeto História, São Paulo, v. 10, p. 7-28, dez. 1993.  
 
ORTIZ, R. A morte branca do feiticeiro negro: umbanda e sociedade brasileira. São Paulo: 
Brasiliense, 1999. 
 
PEREIRA, E. de A.; GOMES, N. P. Flor do não esquecimento: cultura popular e processos 
de transformação. Belo Horizonte: Autêntica, 2002. 
 
PESAVENTO, Sandra J. Com os olhos no passado: a cidade como palimpsesto. Esboços: 
Revista do Programa de Pós-Graduação em História, Departamento de História, Centro de 
Filosofia e Ciências Humanas, Universidade Federal de Santa Catarina. Vol. 11, n. 11, 2004, 
p. 25-30. 
 
PINHEIRO, A. de O. Revista espiritual de umbanda: representações, mito fundador e 
diversidade do campo umbandista. In: ISAIA, A. C.; MANOEL, I. A. (org.). Espiritismo e 
religiões afro-brasileiras: história e ciências sociais. São Paulo: Editora UNESP, 2012, p.  

https://doi.org/10.31512/vivencias.v15i29.50


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

195 

ROHDE, B. F. Umbanda, uma religião que não nasceu: breves considerações sobre uma 
tendência dominante na interpretação do universo umbandista. Revista de Estudos da 
Religião, São Paulo, p. 77-89, mar. 2009.  
 
SARACENI, R. A magia divina dos elementais, São Paulo: Madras, 2006. 
 
STRECK, D. R.; REDIN, E.; ZITKOSKI, J. J. (org.). Dicionário Paulo Freire. 2. ed. Belo 
Horizonte: Autêntica, 2010. 
 
SILVEIRA, E. A. da. A importância da afetividade na aprendizagem escolar: o afeto na 
relação aluno-professor. 2014. Disponível 
em: https://psicologado.com.br/atuacao/psicologia-escolar/a-importancia-da-afetividade-na-
aprendizagem-escolar-o-afeto-na-relacao-aluno-professor. Acesso em: 20 março, 2022.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

196 

 

Capítulo IX 

DOI 10.5281/zenodo.7734855 

 

PASSOS DE ANCHIETA: um caminho de peregrinação como manifestação histórico-
cultural do Estado do Espírito Santo 

 

Margarreth Vetis Zaganelli 
Adrielly Pinto dos Reis 
Bruna Velloso Parente 

 
Introdução 

 

 possível encontrar as raízes do fenômeno da peregrinação nos princípios da 

humanidade, contudo, a sua definição mais conhecida, como o ato de viajar a 

lugares santos, ganhou maior destaque na Idade Média, principalmente no que 

concerne às viagens realizadas aos santos sepulcros localizadas em Roma, Compostela e 

Jerusalém. Nesse sentido, o historiador Jacques Le Goff considerava que todos os habitantes 

à época do medievo eram peregrinos, seja por realizarem efetivamente as viagens ou por 

possuírem o potencial de fazê-las (1989, p. 13). 

Ao realizar breve análise, é possível perceber que, em muitas religiões, tal elemento 

de peregrinação se encontrou presente em algum momento de sua história, objetivando na 

maioria das vezes alcançar templos ou cidades de extrema relevância para a sua fé. Entende-

se que a motivação tradicional do peregrino seria a busca pelo eterno, pelas benesses 

espirituais, numa noção de materialização do sagrado e da preservação de itens de valor 

religioso-cultural (MOURA FILHO, 2019, p. 394). 

Entre os cristãos, as peregrinações costumeiramente são voltadas à veneração aos 

locais santos e ao culto dos próprios santos e de suas relíquias. Tal panorama pode ser 

observado nos deslocamentos dessa categoria realizados no Brasil, vez que o país possui 

antiga tradição cristã, sendo ainda considerado aquele com maior número de católicos no 

mundo. Ademais, observa-se que existem diversos destinos de peregrinação localizados ao 

longo do território brasileiro, com menção a: Aparecida do Norte em São Paulo, cujo 

Santuário recebe cerca de 12 milhões de peregrinos anualmente; Juazeiro do Norte no Ceará, 

cuja maior celebração é a Romaria de Finados, que ocorre todos os anos em 02 de novembro; 

o Círio de Nazaré em Belém/PA, festa que reúne aproximadamente 1,5 milhões de pessoas; e 

É 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

197 

os Passos de Anchieta, celebração essa tratada no presente trabalho, a qual consiste no 

primeiro roteiro cristão das Américas. 

Importante destacar, contudo, que a partir dos últimos anos tais viagens sagradas 

adotaram nova roupagem, somando-se ao caráter religioso e espiritual a importância dos 

aspectos ecológicos, históricos e culturais do trajeto percorrido (SOUZA; CUNHA JÚNIOR, 

2021, p. 143). Em suma, as peregrinações funcionam, atualmente, como instrumento que 

possibilita aos seus peregrinos, sejam turistas ou moradores locais, a oportunidade de conhecer 

e aprender mais sobre as características do seu entorno. 

Identifica-se essa nova ferramenta de conhecer e vivenciar os lugares sacros no evento 

religioso dos Passos de Anchieta. Tal roteiro se iniciou em 1998, com inspiração na tradicional 

peregrinação cristã de Santiago de Compostela, na Espanha, tendo plano de fundo a 

reconstituição do trajeto realizado pelo Padre Anchieta quinzenalmente entre as antigas Vila 

de Rerigtiba e Vila de Nossa Senhora da Vitória, hoje, respectivamente, Município de 

Anchieta e de Vitória.  

Nessa perspectiva, mais do que a oportunidade de vivenciar a experiência do sagrado, 

a rota percorrida nos Passos de Anchieta atravessa os cenários do solo capixaba, passando por 

praias, por quadros da natureza da região costeira, possibilitando uma vivência concreta da 

cultura espírito-santense e de seus habitantes. Sendo assim, trata-se de um evento importante 

da comunidade capixaba, sendo poderoso instrumento e valoroso elemento da identidade 

local, e servindo como recurso que projeta o Estado do Espírito Santo, bem como suas 

tradições, em âmbito nacional e até mundial.  

 

As peregrinações espirituais no contexto contemporâneo: a convergência entre a 

religiosidade e do turismo em manifestações histórico-culturais 

 

Aponta-se, em um primeiro momento, que o turismo não consiste em uma mera evasão 

da rotina dos indivíduos, para romper com a monotonia. Isto é, trata-se de um fator de 

solidariedade do homem para consigo mesmo, para com o outro e para com o universo, pois 

envolve diversos processos de hospitalidade ao permitir contatos diretos com a natureza e com 

variadas culturas, contribuindo, com isso, para a promoção de recursos naturais e culturais 

(NADAIS, 2010, p. 11). 

Por isso, é possível se defender que os produtos das atividades turísticas englobam 

tudo aquilo que é ofertado ao visitante, desde infraestruturas básicas de acesso, alojamentos e 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

198 

alimentações até os próprios patrimônios histórico-culturais e naturais que lhe são 

disponibilizados (CARNEIRO, 2004, p. 74).  

Nesse contexto, o turismo deve se desenvolver de forma harmônica tanto com o meio 

ambiente, quanto com as culturais locais, com respeito às as tradições sociais e culturais dos 

povos. Dessa forma, as suas atividades devem ser conduzidas em observância dos patrimônios 

naturais e culturais, para que as comunidades visitadas possam compartilhar dos benefícios 

advindos das interações, inclusive economicamente. Este, pois, é o entendimento sedimentado 

pela Organização Mundial do Turismo, por meio de seu Código Global de Ética (2001, p. 1-

9). 

Diante disso, verifica-se que, uma vez garantido o respeito ao meio ambiente e às 

culturas locais, não há óbice para que as atividades turísticas se desenvolvam sobre o campo 

da religiosidade, surgindo o próprio turismo religioso quando se realizam viagens para lugares 

onde se atribui relevância sacra, independentemente da intenção por trás do deslocamento do 

sujeito (FABREAU, 2019, p. 9). Cuida-se, então, de aproximação das noções de lazer e de fé, 

as quais, na conjuntura contemporânea, não são mais excludentes, como assevera Emerson J. 

Sena da Silveira: 

 

Talvez a expressão turismo religioso, ainda que questionável, refira-se a um 
"rizoma" que entrelaça, em forma randômica, a expressão popular da cultura, 
o deslocamento turístico e a religião. Esse processo só pode ser entendido a 
partir da expansão do consumo como forma de sociabilidade da cultura "pós-
moderna': Consumo, logo existo, numa paródia à frase de Descartes. 
Contudo, a partir da expansão desse mercado, e porque a religião perde as 
coordenadas que a fixavam em determinado arranjo social, surgiu o que 
alguns autores denominaram como turismo religioso (2007, p. 41). 

 

Consequentemente, as compreensões hodiernas de turismo religioso atingem seis tipos 

de atrativos sacro-culturais: os santuários de peregrinação, os espaços de grandes significações 

sacrossantas, encontros e celebrações, festas e comemorações em datas específicas e 

espetáculos artísticos (DIAS, 2003). Desse modo, não há limitação de atividades somente para 

os turistas que buscam cumprir promessas ou penitências, mas também se atendem atividades 

de lazer, alimentação, higiene e consumo (CHRISTOFFOLI; PEREIRA; SILVA, 2012, p. 

598). 

Nesse sentido, quando se consideram as peregrinações espirituais, especificamente, 

percebe-se que há uma revitalização de suas abordagens, desvinculando-se de suas noções 

tradicionais para abraçarem seus aspectos turísticos vinculados às suas compreensões 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

199 

enquanto patrimônios histórico-culturais. Em termos mais detalhados, não mais se adota o 

posicionamento nos quais tais viagens somente serviam para demonstrar um sacrifício em 

nome da religiosidade, em uma postura de “determinação, persistência, humildade e 

austeridade”, mas sim de um “processo de descoberta de si e de contato com o passado e a 

memória, presente na paisagem dos caminhos e nos símbolos que vão sendo acessados ao 

longo do percurso” (STEIL; CARNEIRO, 2008, p. 119) 

Traz-se, em razão do exposto, o afloramento da crescente autonomia das 

peregrinações, em uma percepção de suas realizações como rituais de espiritualidade, sem que 

se faça indispensável a sua vinculação às instituições religiosas tradicionais, como reforçam 

Carlos Alberto Steil e Sandra de Sá Carneiro: 

 

É justamente porque a religião se tornou uma experiência mística interior 
que os seus mediadores já não necessitam de uma investidura sagrada 
institucional adquirida no âmbito de uma comunidade de crenças e valores 
partilhados. Cabendo apenas, aos novos mediadores, assegurar e garantir os 
meios e os recursos simbólicos para que cada um possa fazer seu próprio 
caminho. 
Desta forma, esses novos eventos estão agregando à peregrinação novos 
sentidos que os associam à experiência interior de um caminho a ser 
percorrido por cada indivíduo na direção de seu verdadeiro “eu”. 
Entendemos que é por meio dessas peregrinações reinventadas num contexto 
de pós-modernidade, que o modelo e os valores das religiões do self se 
disseminam no campo religioso de forma capilar num processo de 
contaminação mimética (STEIL; CARNEIRO, 2008, p. 112). 
 

Assim sendo, as peregrinações buscam valorizar a subjetividade dos indivíduos, com 

o enaltecimento de paisagens e de monumentos histórico-culturais, em um fluxo que “veicula 

e media o contato com algo externo, sobrenatural, mágico, transcendente, ao mesmo tempo 

em que permite um encontro consigo mesmo”. Por conta disso, elas permitem as construções 

de diversas compreensões pessoais em relação ao sagrado, a depender das interpretações dos 

indivíduos acerca da agregação de “valores tradicionais e modernos, religiosos e turísticos” 

que lhe são apresentados, em uma espiritualidade livre e criativa (STEIL; CARNEIRO, 2008, 

p. 121). 

No cenário brasileiro, por sua vez, podem ser identificadas cinco principais rotas de 

peregrinação, quais sejam: Caminho do Sol, Caminho da Fé, Caminho da Luz, Caminho das 

Missões e Passos de Anchieta, sendo as duas primeiras localizadas no Estado de São Paulo e 

as demais, respectivamente, nos Estados de Minas Gerais, Rio Grande do Sul e Espírito Santo. 

Dentre elas, portanto, destaca-se a última rota peregrinaria, dado ao seu valor enquanto 

manifestação histórico-cultural da população capixaba e do seu ecossistema local. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

200 

Os Passos de Anchieta enquanto expressão da identidade capixaba em todas as suas 

facetas 

 

Antes de se debruçar sobre os Passos de Anchieta propriamente ditos, faz-se 

importante tecer algumas considerações acerca da figura que emprega o nome do evento, o 

Padre José de Anchieta. Nascido em 1534, o padre jesuíta de origem espanhola chegou ao 

Brasil em 1553, tendo aportado primeiramente em Salvador e, após isso, fixou-se na Capitania 

de São Vicente, local onde fundou o Colégio Piratininga. Em seguida, desenvolveu durante 

os anos em que esteve no Brasil a catequização dos índios nativos, utilizando-se para esse fim 

recursos teatrais, sendo por isso considerado um dos fundadores do teatro brasileiro. Em solo 

capixaba o Padre Anchieta foi responsável pela fundação das cidades de Rerigtiba e 

Guaraparim, atualmente Anchieta e Guarapari, bem como a cidade de São Mateus. Dedicou-

se ao aprendizado da língua tupi-guarani, tendo escrito a primeira gramática dessa linguagem 

com o fim de auxiliar o trabalho de evangelização (OS PASSOS..., online).  

Além disso, participou o Padre Anchieta de importantes conflitos que marcaram o 

Período Colonial, como a Guerra dos Tamoios (1554-1567) e as Invasões Francesas na época. 

Nos dez últimos anos de sua vida, fixou residência no solo capixaba, período esse em que 

percorria quinzenalmente a pé o trecho entre Rerigtiba e o Colégio São Tiago, atualmente 

denominado Palácio Anchieta, sede do Governo do Estado do Espírito Santo. Foi na época 

desse trajeto em que começaram a serem feitas as impressões que conferiram ao Padre 

Anchieta uma figura mítica (OS PASSOS..., online). 

Nessa perspectiva, os Passos de Anchieta, enquanto recriação do caminho vivenciado 

pelo Padre, iniciou-se em 1998 (Figura 1), numa rota que integra cerca de 100km da costa 

capixaba, com duração de 04 (quatro) dias, em jornadas diárias de quatro a sete horas diárias 

(OS PASSOS..., online). O percurso (Figura 2) se inicia na Catedral Metropolitana de Vitória, 

finalizando-se no Santuário de São José de Anchieta, atravessando diversos pontos turísticos 

e cidades do estado. 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

201 

 

Figura 1. Imagem da Primeira Edição dos Passos de Anchieta em 1998.Fonte: OS PASSOS DE 
ANCHIETA. Disponível em: https://ospassosdeanchieta.com/os-passos/. Acesso em: 27 mar. 
2022. 
 

 

 

Figura 2. Percurso dos Passos de Anchieta no Século XVI e no Século XXI. Fonte: OS PASSOS DE 
ANCHIETA. Disponível em: https://ospassosdeanchieta.com/os-passos/. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 

No primeiro dia de caminhada percorrem-se 25km (vinte e cinco quilômetros) desde a 

Catedral Metropolitana de Vitória (Figura 3) até a Praça da Barra do Jucu em Vila Velha. 

Nesse trecho inicial, já é possível contemplar vários monumentos históricos, como a própria 

Catedral Metropolitana, construída numa posição estratégia para a defesa da cidade, de 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

202 

arquitetura gótica, inaugurada em 1933 e tombada em 1984, considerada símbolo da cidade 

de Vitória. 

 

Figura 3. Catedral Metropolitana de Vitória. Fonte: PREFEITURA DE VITÓRIA. Disponível em: 
https://www.vitoria.es.gov.br/cidade/visitar-vitoria. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 

Ainda, outros monumentos importantes da cultura capixaba observados nesse trecho 

são o Palácio Anchieta (Figura 4), antigo Colégio de São Tiago, destino do trajeto do Padre 

Anchieta, hoje sede do governo estadual, bem como a Curva do Saldanha, onde está localizado 

o Forte de São João, vestígio de uma antiga fortificação militar que fazia parte da defesa da 

cidade de Vitória. 

 

Figura 4. Palácio Anchieta. Fonte: PREFEITURA DE VITÓRIA. Disponível em: 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

203 

https://www.vitoria.es.gov.br/cidade/visitar-vitoria. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 

O primeiro dia se encerra (Figura 5) com a chegada dos peregrinos à Vila Velha, 

passando pelo Convento da Penha (Figura 6), símbolo do Estado do Espírito Santo, 

finalizando-se na Barra do Jucu, o qual se trata de uma antiga vila de pescadores, bairro 

caracterizado também pela congada, uma dança tradicional de matriz africana que em sua 

composição utiliza como instrumentos os tambores, a caixa, as casacas, os chocalhos, 

coordenados por um apito, sendo o Congo (Figura 7) considerado Patrimônio Imaterial do 

Estado do Espírito Santo (MUSEU VIVO, online). 

 

 

Figura 5. Percurso do Primeiro Dia. Fonte: OS PASSOS DE ANCHIETA. Disponível em: 
https://ospassosdeanchieta.com/os-passos/. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 

 

Figura 6. Convento da Penha.  Fonte: CONVENTO DA PENHA. Disponível em: 
https://conventodapenha.org.br/conhecendo-o-convento/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

204 

 

Figura 7. Congo da Barra do Jucu. Fonte: MUSEU VIVO BARRA DO JUCU. Disponível em: 
https://museuvivodabarradojucu.com.br/project/historia-do-congo/. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 

Na sequência, tem-se o segundo dia do trajeto, no qual são cobertos 28km (vinte e oito 

quilômetros) desde a Barra do Jucu, localizada na cidade de Vila Velha, até a Praia de Setiba, 

no Município de Guarapari (Figuta 8). Esse trecho, por sua vez, é marcado por cenários 

litorâneos capixabas, sendo que a sua maior parte realizada em caminhada pela areia.  

 

 

Figura 8. Percurso do Segundo Dia. Fonte: OS PASSOS DE ANCHIETA. Disponível em: 
https://ospassosdeanchieta.com/os-passos/. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

205 

Por isso, os peregrinos passam, dentre outras mais, pelas praias de Ponta da Fruta 

(Figura 9), da Fonte (Figura 10), do Morro (Figura 11) até alcançarem o destino final desse 

segundo dia na Praia de Setiba (Figura 12). 

 

Figura 9. Praia de Ponta da Fruta. Fonte: TERRA CAPIXABA. Disponível em: 
http://www.terracapixaba.com/2010/02/balneario-de-ponta-da-fruta-vila-velha.html. Acesso em: 28 mar. 2022. 
 

 

Figura 10. Praia da Fonte. Fonte: TERRA CAPIXABA. Disponível em: 
http://www.terracapixaba.com/2018/09/praia-da-fonte.html#more. Acesso em: 28 mar. 2022. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

206 

 

Figura 11. Praia do Morro. Fonte: TERRA CAPIXABA. Disponível em: 
http://www.terracapixaba.com/2018/11/praia-do-morro.html. Acesso em: 28 mar. 2022. 
 

 

Figura 12. Praia de Setiba. Fonte: TERRA CAPIXABA. Disponível em: 
http://www.terracapixaba.com/2009/10/praia-de-setiba-guarapari.html. Acesso em: 28 mar. 2022. 

 

Após, o terceiro dia de percurso (Figura 13) também abarca muitas praias da costa 

capixaba, sendo 24km de caminhada entre a Praia de Setiba e a Praia de Meaípe (Figura 14). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

207 

 

Figura 13. Percurso do Terceiro Dia. Fonte: OS PASSOS DE ANCHIETA. Disponível em: 
https://ospassosdeanchieta.com/os-passos/. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 

 

Figura 14. Praia de Meaípe. Fonte: TERRA CAPIXABA. Disponível em: 
http://www.terracapixaba.com/2009/10/praia-de-setiba-guarapari.html. Acesso em: 28 mar. 2022. 
 

Por fim, a última etapa da peregrinação são os 23km (vinte e três quilômetros) entre a 

Praia de Meaípe e o Santuário Nacional de São José de Anchieta (Figura 15). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

208 

 

Figura 15. Percurso do Quarto Dia. Fonte: OS PASSOS DE ANCHIETA. Disponível em: 
https://ospassosdeanchieta.com/os-passos/. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 

Nessa parte final do percurso, em algumas estradas, os andarilhos são saudados com 

pétalas de flores e palmas. Passa-se também por Ubú, uma pequena vila nomeada em 

decorrência de um acidente envolvendo o caixão mortuário do Padre Anchieta que, ao ser 

conduzido em procissão por três mil índios desde Rerigtiba até o Colégio São Tiago, tombou 

naquela localidade, ao passo que os índios começaram a exclamar “Aba Ubú! Aba Ubú”, que 

significa “o santo caiu, o santo caiu” (Figura 16) (OS PASSOS..., online). 

 

 

Figura 16. Cruz em Homenagem ao Padre Anchieta em Ubú. Fonte: PELO MUNDO COM MANU. Disponível 
em: https://www.pelomundocommanu.com/ubu-em-anchieta-es/. Acesso em: 28 mar. 2022. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

209 

Dessa forma, os passos de Anchieta alcançam seu fim na Igreja de Nossa Senhora de 

Assunção, onde está localizado o Santuário Nacional de São José de Anchieta (Figura 17). 

 

 

Figura 17. Santuário Nacional de São José de Anchieta. Fonte: SANTUÁRIO DE ANCHIETA. Disponível em: 
https://www.santuariodeanchieta.com/430-anos/ Acesso em: 28 mar. 2022. 
 

O evento dos Passos de Anchieta ocorre anualmente, coincidindo com o feriado de 

Corpus Christi, sendo organizado pela ABAPA - Associação Brasileira dos Amigos dos 

Passos de Anchieta, responsável também pela manutenção da trilha percorrida (OS 

PASSOS..., online). Ademais, o evento também conta com o apoio do Governo do Estado do 

Espírito Santo e do Município de Anchieta em sua execução. 

Considerando todo o exposto, fica evidente a importância da realização dos Passos de 

Anchieta, enquanto marco relevante na histórica do Espírito Santo, vez que, mais do que uma 

celebração que homenageia a fé dos devotos de São José de Anchieta, trata-se de uma 

experiência que permite aos peregrinos conhecer um pouco mais da história, da cultura e das 

paisagens capixabas, sendo também uma forma de promoção da preservação do patrimônio 

cultural espírito-santense, além de projetar nacional e internacionalmente o Estado. 

 

Considerações finais e apontamentos 

 

Percebe-se, a partir do conteúdo exposto, que o turismo religioso propicia íntima 

intersecção entre a religiosidade dos indivíduos e as atividades turísticas, na construção de 

cenário hodierno em que as percepções de fé e de lazer interagem harmonicamente. Por isso, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

210 

é possível a apresentação de diversos atrativos sacrossantos em uma concepção atrelada a 

manifestações histórico-culturais além das fronteiras tradicionais. 

Dessa forma, por sua vez, desenvolvem-se as peregrinações espirituais 

contemporâneas, que não mais se limitam às tradicionais práticas de demonstração de 

resignação religiosa, abraçando roupagem espiritualizada em que há um contato do indivíduo 

consigo mesmo e com o ambiente ao seu redor, em manifestações histórico-culturais. Afinal, 

elas não mais se vinculam estritamente às instituições sacras em razão das quais surgiram, em 

prol da agregação de valores modernos e tradicionais, religiosos e turísticos. 

Desenvolvem-se, pois, caminhos de peregrinação cujo respeito pelo meio ambiente e 

pelas comunidades locais permitem o conhecimento da identidade cultural do grupo visitado, 

seja por meio das paisagens apreciadas ao longo do percurso, ou das íntimas manifestações 

sociais experimentadas. 

Nesse contexto, incluem-se os Passos de Anchieta, caminho de peregrinação 

localizado no Estado do Espírito Santo em representação das rotas de deslocamento utilizadas 

pelo Padre José de Anchieta ao fim de sua vida. Eles, por si só, viabilizam aos peregrinos que 

observem, em certo grau de imersão, a religiosidade, o meio ambiente e a cultura do povo 

capixaba, desde todo o seu percurso entre as cidades de Vitória e Anchieta. 

Os Passos de Anchieta, portanto, tratam-se, propriamente, de uma manifestação 

histórico-cultural em si para o Estado do Espírito Santo, retratando a sua história, a sua cultura 

e as suas paisagens, enquanto viabiliza, ainda, a proteção de diversos dos seus patrimônios 

culturais. 

 

Referências 
 
CARNEIRO, Sandra Maria Corrêa de Sá. Novas Peregrinações Brasileiras e suas Interfaces 
com o Turismo. Ciencias Sociales y Religión, Campinas, n. 6, v. 6, p. 71-100, 2004. 
Disponível em: < https://econtents.bc.unicamp.br/inpec/index.php/csr/article/view/13263 >. 
Acesso em: 28 mar. 2022. 
 
CHRISTOFFOLI, Angelo Ricardo; PEREIRA, Raquel Fontes do Amaral; SILVA, Yolanda 
Flores e. O Lazer no Turismo Religioso: uma análise dos discursos no turismo, Revista de 
Turismo y Património Cultural, v. 10, n. 5, p. 595-603, 2012. Disponível em: < 
http://www.pasosonline.org/Publicados/10512/PS0512_14.pdf >. Acesso em: 28 mar. 2022. 
 
CONVENTO DA PENHA. Conhecendo o Convento. Fotografia. Disponível em: 
https://conventodapenha.org.br/conhecendo-o-convento/. Acesso em: 26 mar. 2022. 
 
DIAS, Reinaldo. O Turismo Religioso como Segmento do Mercado Turístico. In: DIAS, 
Reinaldo; SILVEIRA, Emerson J. Sá de Silveira (org.). Turismo Religioso: ensaios e 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

211 

reflexões. Campinas: Alínea, 2003, p. 7-37. 
 
FABREAU, Martín. Cuando el Peregrino Comulga con el Turismo: sobre la inclusión de una 
dimensión turismológica en la antropología del peregrinar. Revista Latino-Americana de 
Turismologia, n. 5, v. 1 e 2, 2019. Disponível: < 
https://periodicos.ufjf.br/index.php/rlaturismologia/article/view/13956 >. Acesso em: 28 mar. 
2022. 
 
LE GOFF, Jacques. O homem medieval. 1. ed. Trad. Maria Jorge Vitar de Figueiredo. Lisboa: 
Presença, 1989. 
 
MOURA FILHO, Raimundo Carvalho. Entre relíquias e peregrinações: ser e estar peregrino 
na Idade Média. Revista Mosaico, Vassouras, v. 12, p. 394-397, 2019. Disponível em: 
http://seer.pucgoias.edu.br/index.php/mosaico/article/view/7488/pdf. Acesso em: 27 mar. 
2022. 
 
MUSEU VIVO BARRA DO JUCU. História do Congo na Barra do Jucu. [S. l.], [201-]. 
Disponível em: https://museuvivodabarradojucu.com.br/project/historia-do-congo/. Acesso 
em: 27 mar. 2022. 
 
NADAIS, Catarina Duarte Fontoura. O Turismo e os Territórios da Espiritualidade: os 
caminhos de Santiago de Portugal. Dissertação (Mestrado) – Lazer, Património e 
Desenvolvimento, Faculdade de Letras, Universidade de Coimbra, Coimbra, 2010. Disponível 
em: < https://estudogeral.sib.uc.pt/handle/10316/15370 >. Acesso em: 28 mar. 2022. 
 
OS PASSOS DE ANCHIETA. Os Passos. [S. l.], [201-]. Disponível em: 
https://ospassosdeanchieta.com/os-passos/. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 
SILVEIRA, Emerson J. Sena da. Turismo Religioso no Brasil: uma perspectiva local e global. 
Turismo em Análise, n. 18, v. 1, p. 33-51, 2007. Disponível em: < 
https://www.revistas.usp.br/rta/article/view/62606 >. Acesso em: 28 mar. 2002. 
 
SOUZA, Márcia Aparecida de; CUNHA JÚNIOR, Henrique. Percurso Caminho da Luz. In: 
ALMEIDA, Flávio Aparecido de (org.). Ciência das Religiões: uma análise transdisciplinar. 
1. ed. Guarujá: Científica Digital, 2021. cap. 11, p. 140-155. ISBN 978-65-5360-010-2. 
Disponível em: https://ihac.ufba.br/wp-content/uploads/2021/11/Livro-Ciencias-das-
Religioes-III_compressed.pdf. Acesso em: 27 mar. 2022. 
 
STEIL, Carlos Alberto; CARNEIRO, Sandra de Sá. Peregrinação, Turismo e Nova Era: 
caminhos de Santiago da Compostela no Brasil, Religião e Sociedade, n. 28, v. 1, Rio de 
Janeiro, p. 105-124, 2008. Disponível em: < 
https://www.scielo.br/j/rs/a/8tFNSCDLGN5Y5KcnJnvvm6b/?format=pdf&lang=pt >. 
Acesso em: 28 mar. 2022. 
 
UNITED NATIONS WORLD TOURISM ORGANIZATION. Código de Ética Mundial 
para o Turismo: por um turismo responsável. Santiago, Chile: United Nations Publication, 
2001. Disponível em: < 
http://antigo.turismo.gov.br/sites/default/turismo/o_ministerio/publicacoes/downloads_publi
cacoes/PREVIEW_MTUR_Codigo_de_Etica_Turismo_120_210mm_Portugues.pdf >. 
Acesso em: 28 mar. 2022. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

212 

 
Capítulo X 

DOI 10.5281/zenodo.7734881 

 

O PAPEL SOCIAL DOS FOLIÕES NAS FOLIAS DE SANTOS REIS EM JOÃO 
PINHEIRO (MG): significados e representações 

 

Maria Célia da Silva Gonçalves 

 
Introdução 
 

s manifestações da cultura popular foram muito impactadas pela pandemia 

da Covid 19 que se manifestou no apagar das luzes de 2019 e foi detectada 

no Brasil em fevereiro de 2020. Fazendo-se necessário que as autoridades 

decretassem o isolamento e o distanciamento social.  Como as manifestações da cultura 

popular existem e se realizam de ações de grupos que trabalham em conjunto, ficaram 

silenciadas por mais dois anos, até que o isolamento social fosse suspenso pelas autoridades 

sanitárias.  

As Folias de Reis de João Pinheiro (MG), enquanto parte viva da cultura popular 

brasileira, também formam silenciadas e muito impactadas pela pandemia.  Pelo fato de ser 

uma expressão composta majoritariamente por idosos, e pessoas com pouca escolaridade 

(GONÇALVES, 2011) só um ano depois do início do isolamento social as Folias passaram 

adotar apresentações virtuais, ou seja, organizarem as lives.  Apesar de todo esforços dos 

envolvidos nos preparos dos eventos virtuais, eles não alcançaram a grande massa da 

população, quer seja pela falta de acesso às tecnologias de informações necessárias, ou mesmo 

pela falta de costume desse público com essa nova forma de apresentação. 

O raiar do ano de 2022 chegou iluminado pela esperança na contenção da pandemia e 

à volta da vida à normalidade. Já no dia 06 de janeiro alguns grupos se arriscaram a 

organizassem a sua Festa de Reis e celebrarem a sua fé. Tudo aconteceu de forma muito 

tímida, isso se explica porque ainda existia medo da doença e muitos dos foliões e devotos 

ainda não haviam completado o esquema vacinal. Como mencionando anteriormente grade 

parcela dos foliões pinheirenses é composta por idosos, e esses formam sem sombra de 

dúvidas muito castigados pela pandemia. Só a título de ilustração faz se necessário mencionar 

que as Folias de Reis de João Pinheiro perderam três de seus membros muito atantes para a 

Covid 19. 

A 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

213 

O final do ano de 2022 marca um momento de renascimento da cultura popular mundo 

afora e com as Folias de João Pinheiro não é diferente. Já é possível perceber pela cidade o 

movimento e a organização desses grupos para a realização da festa de 2023. A motivação, 

alegria e a esperança são o combustível que movem esses artistas populares, guardiões de 

muito da história e da identidade local. 

Folia de Reis é definida nesse trabalho de acordo com o conceito preconizado por 

Moreyra (1983, p.135)  

 

As Folias de Reis consistem em grupos de cantores e instrumentistas que, 
por ocasião da festa de Reis, saem em peregrinação devota por boa parte do 
interior do Brasil. O ritual é complexo e guarda ligações (muitas vezes, 
tênues) com a tradição europeia de Reis e com o teatro, música e dança 
vindos com os descobridores[...]Folia de Reis, hoje, é a penosa 
sobrevivência de um belo ritual, de um sistema coral curioso, de uma 
organização hierárquica sólida, de repentistas e instrumentistas habilidosos, 
da tradição de bem hospedar e, acima de tudo, da fé nos Santos Reis. 
 

Partindo dessas observações é que presente capítulo tem por objetivo investigar os 

significados da performance dos foliões participantes de grupos de Folia de Reis do município 

de João Pinheiro-MG. Partindo-se do princípio de que atores e instituições tornam-se visíveis 

em uma sociedade por intermédio de suas performances, esta investigação ocorre no âmbito 

de uma espécie de movimento de “revitalização da memória”. Esta “revitalização da 

memória”, como tema de estudos ou em relação à construção de políticas culturais, aparece 

novamente marcada por conceitos como identidades, alteridades, cultura, direitos civis e 

inclusão social, quase sempre inseridos no amplo espectro dos estudos históricos e culturais173. 

A memória coletiva é uma das bases da identidade e pode ser traduzida em consciência 

histórica da própria cultura, não só em termos abstratos, mas também como cultura material, 

como afirmou Connerton: 

 
A memória colectiva não é só chamamento à permanência de conteúdos 
factuais ou existenciais […]. Ela está também escrita nos gestos, nos hábitos, 
e nos costumes dos grupos. Como as tradições orais também as tradições 
materiais são memória (CONNERTON, 1999, p.45). 
 

 
173 Os Estudos Culturais originaram na Universidade de Birmingham, por volta da década de 50, quando foi 
fundado o Centro de Estudos Culturais Contemporâneos. Entre os nomes de maior destaque estão Richard 
Hoggart, Raymond Williams e E. P. Thompson, seguidos posteriormente por Stuart Hall. Esses autores procuram 
estudar a cultura não como um espaço simbólico de dominação e reprodução das ideais dominantes, mas 
fundamentalmente como um lugar de luta entre diversas culturas, vinculadas a determinados estratos da 
sociedade. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

214 

Esta pesquisa se volta para a memória coletiva enquanto vetor constituinte da 

identidade de um grupo específico, no caso dos foliões das Folias de Reis pinheirenses, neste 

trabalho tratados como patrimônio imaterial do município palco da pesquisa.  E busca 

responder a seguinte problematização: ser folião na cidade de João Pinheiro (MG) cria 

afirmação social? Marca uma identidade, imputando visibilidade? Na concepção dos foliões, 

qual a importância de suas performances para a manutenção da tradição e da fé no ritual? 

Em João Pinheiro dificilmente encontraríamos um cidadão que não conhece as Folias 

de Reis, e mais do isso que não as percebam com parte da história e cultura local, ou seja 

como patrimônio imaterial do município. Desde de janeiro ano de 2010, quando foi editado 

Decreto Nº 532/210 que oficializou as Folias de Santos Reis do município como Patrimônio 

Cultural, o Conselho de Patrimônio e Cultural Municipal tem empreendido ações no sentido 

de registrar, divulgar e salvaguardar a referida manifestação cultural/artística. Mas mesmo 

antes do decreto municipal que tornou as Folias de Reis parte do Patrimônio Imaterial local, 

elas já se faziam presentes nas memórias dos cidadãos e eram um vetor de identidade local 

muito forte. Uma vez que na época das festas elas mobilizam centenas ou até mesmo milhares 

de pessoas.  

 

Metodologia  

 

Esse trabalho utiliza com fonte as auto representações sociais dos foliões sobre o seus 

papéis nas Folias e na sociedade Pinheirense. De acordo com Moscovici (2017, p. 21), as 

representações sociais são: 

 
Um sistema de valores, ideias e práticas, com uma dupla função: primeiro, 
estabelecer uma ordem que possibilitará às pessoas orientar-se em seu 
mundo material e social e controlá-lo; e, em segundo lugar, possibilitar que 
a comunicação seja possível entre os membros de uma comunidade, 
fornecendo-lhes um código para nomear e classificar, sem ambiguidade, os 
vários aspectos de seu mundo e da sua história individual e social. 
 

A partir da teoria citada buscou-se compreender o significado atribuído por cada folião 

a sua atuação nas Folias de Reis. A pesquisa foi realizada foi na modalidade qualitativa, 

utilizando as estratégias da História Oral e da Etnografia. A opção pelo referencial teórico da 

performance pode ser justificada porque Schechner assim caracteriza o que a performance 

pode fazer: “entreter; fazer alguma coisa que é bela; marcar ou mudar a identidade; fazer ou 

estimular uma comunidade; curar; ensinar persuadir ou convencer; lidar com o sagrado e com 

o demoníaco” (SCHECHNER, 2003, p.45). Para compreender os simbolismos das Folias de 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

215 

Reis é necessário viver, conviver, participar do universo pesquisado; para tanto, a metodologia 

utilizada ancorou-se na etnografia. Ao discutir as performances, Turner (1982) ressaltou que 

essas ocorrem em momentos marcadamente simbólicos e esclareceu o caráter polissêmico e 

evocativo dos seus símbolos. Olhando nessa direção, o autor considera que 

 
Os símbolos possuem as propriedades de condensação, unificação de 
referentes díspares e polarização de significado. Um único símbolo, de fato, 
representa muitas coisas ao mesmo tempo, é multívoco e não unívoco […] 
os referentes tendem a aglutinar-se em torno de pólos semânticos opostos. 
Num pólo, os referentes são feitos a fatos sociais e morais, no outro, a fatos 
fisiológicos (TURNER, 1982, p.71)174. 
 

Percebe-se que os símbolos tendem a se caracterizar pelo seu potencial polissêmico. 

O trabalho etnográfico consiste justamente, para Turner, no exame da articulação da trama 

dramatúrgica das relações simbólicas performáticas com o jogo das relações sociais na vida 

cotidiana. Para entender o simbolismo dos gestos, a sociabilidade da festa, o ato de 

compartilhar, a doação, a aprendizagem feita ao acaso, a dramaticidade do canto, a 

importância da bandeira, não basta visitar os foliões, é necessário vivenciar de perto a magia 

da festa e do ritual.  

As entrevistas partiram de um esclarecimento prévio ao entrevistado do porquê, para 

quê e para quem registram-se as memórias. As mesmas, após consentimento, foram gravadas 

e transcritas. Foram adotados a filmadora e o uso de uma ficha de identificação do entrevistado 

com dados pessoais, data e local da entrevista. 

 Como condição para a inclusão do entrevistado buscou-se um perfil da história de vida e, a 

partir da mesma, traçou-se um paralelo entre a história pessoal e as relações que essas 

estabelecem com o objeto estudado. A maior parte das entrevistas foram gravadas durante os 

anos de 2007 a 2010 período de doutoramento da autora no Programa de Pós-Graduação em 

Sociologia, na Universidade de Brasília (UnB). Na época foram realizadas foram realizadas 

com 137 entrevistas com foliões atuantes no município. Após a obtenção dos dados colhidos 

as entrevistas foram transcritas na íntegra, apresentadas aos narradores, que as leram e 

concordaram ou propuseram mudanças e acréscimos de algumas outras lembranças. Os 

sujeitos participantes da pesquisa assinaram o TCLE – Termo de Consentimento Livre e 

Esclarecido e concordaram da divulgação de suas identidades.  

 Para a realização desse capítulo de livro, recorreu-se as entrevistas realizadas naquele 

momento, preferencialmente utilizando a fala de entrevistados ou trechos que não foram 

 
174 Tradução livre da autora.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

216 

utilizados na tese. Também foi realizada uma entrevista com uma foliã, secretaria da 

Associação de folia de Reis de João Pinheiro, membro da Folia de Reis da Tapera muito 

atuante na manifestação religiosa/cultural local.  

 

Folias de Reis: em busca de suas origens 

 

As Folias de Reis são autos natalinos que se aportaram no Brasil por ocasião da 

colonização Portuguesa. Eles contam e cantam uma história de mais de dois mil anos e com 

breve registro na Bíblia. Trata-se da busca dos Três Reis Magos pelo Menino Deus que havia 

nascido em Belém. A passagem está no Evangelho de Mateus (2, 1-12) que relata que os Reis 

Magos estiveram conduzidos até à manjedoura de Belém por uma estrela emblemática. 

Anteriormente tinha sido encarregados por Herodes de descobrirem o local exato do 

nascimento e o informarem, alegando que ele também gostaria de adorar o Menino Deus. Mas 

os Magos desconfiaram se de sua intenção, depois de encontram Jesus e oferecem seus 

presentes (incenso, ouro e mira) eles voltaram por outros caminhos.    

Nas palavras de Silva (2012, p.16) os Reis Magos  

 
homenagearam com seus presentes: ouro, mirra e incenso, trazidos do 
oriente. Os presentes seriam a construção perfeita de um Rei-Deus. O ouro 
mostra a riqueza de um rei; a mirra simboliza sua morte e o incenso 
reconhece seu poder como Deus. Após a celebração, retornaram para sua 
terra de origem por caminhos diferentes, porque o rei Herodes descobriu que 
havia sido enganado 

. 
Esse relato bíblico deu origem as festividades natalinas no mundo cristão, que são 

extremamente importantes no calendário do mundo ibérico (Portugal e Espanha) e devido a 

colonização vieram se aportarem em terras brasileiras. Em Portugal são celebradas as Janeiras, 

que são festas da Natividade e ocorrem também do Natal até o dia de Reis (06 de janeiros). 

Guardada as devidas proporções, oferecem algumas similaridades com as Folias de Reis 

brasileiras. Trata-se de grupos de cantores populares, que saiam de casa em casa cantando o 

nascimento do Menino Deus. Sendo servido bolos de reis, chorrisco e pão regado ao vinho 

portugueses e embalados pelo canto dos artistas do povo. 

Sobre as Janeiras Portuguesas (SARAIVA, 2002, p.15) escreveu, 

  
Os peditórios de Natal e Ano Novo- as janeiras- constituem momentos 
rituais, heranças prováveis das strenae romana: a entonação de cânticos com 
caráter alusivo e propiciatório tem como contrapartida as dádivas ofertadas. 
Os Reis, comemoração da Epifania, marcam, no plano popular, o final do 
Ciclo dos Doze Dias, que na Idade Média correspondia à Festa dos Loucos, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

217 

período de licenciosidade ritual autorizada, com prática grotescas e 
sacrílegas de inversão de papéis de figuras simbólicas, mesmo no interior 
dos templos. Actualmente os Reis celebram-se através de peditórios e 
manjares especiais e cerimoniais, nomeadamente o bolo de Reis.  
 

Pelo relato da pesquisadora portuguesa é possível notar várias semelhanças com a 

Folias de Reis brasileiras, tais como o peditório, as comidas, as músicas e principalmente o 

entrecruzar do caráter sagrado e profano presente no ritual brasileiro. O certo é que os 

colonizadores portugueses necessitaram lançar mão do teatro popular, para divulgar o 

Catolicismo, tendo em vista que as populações originais que habitavam o Brasil não falavam 

a sua língua.  Então a teatralização se apresentava com uma solução atraente para a catequese 

desse povo. Tudo era encenado, o nascimento, a morte de Jesus, os dias dos santos, as festas 

do calendário litúrgico.  

Constituindo-se em grandes rituais, e aos poucos os colonizadores iam integrado os 

materias locais nesse teatro. Nascia-se assim as Folias de Reis brasileiras, fruto desse encontro 

entre vários povos e suas re/elaborações com as cores, sabores e cheiros do Brasil, com muitos 

instrumentos de corda e percussão, como é o caso da caixa (tambor) e em alguns casos com a 

presença de um ou mais palhaço, que é uma personagem que lembra o profano citado por 

Saraiva (2002). 

No Brasil, Folia de Reis é um grupo de cantores e instrumentistas populares, que saem 

fazendo o “giro175” em busca de “esmolas176” para a realização da Festa de Santos Reis. Eles 

vão de casa em casa dos féis cantando o nascimento e rezando o terço. Em João Pinheiro por 

se um município com uma grade extensão territorial e vocação agrária, ainda existem muitos 

moradores na zona rural, então a cantoria passa também por ela e recolhe, arroz, feijão, 

bezerros, porcos, ganinhas como donativos para a realização da festa. 

Não é possível pensar nas Folias de Reis no município de João Pinheiro apenas como 

uma manifestação católica. Com o passar dos anos, a mesma foi assumindo essa pluralidade 

religiosa e elaborando um sincretismo177 das diversas matrizes religiosas e/ou culturais e 

 
175 Percurso percorrido pelo grupo de Folia de Reis, normalmente de casa em casa dos fiéis.   
176 Donativos que são feitos pelos devotos para a realização da festa. No passado era feita em produtos, como 
alimentos (cereais, animais). Hoje é muito comum a doação de pequena quantia de dinheiro, mas na zona rural 
ainda permanece a doação de produtos em maior quantidade. 
177 “[...] o sincretismo é fluido e móvel, não é rígido e nem cristalizado. ” (Bastide, 1971, p.370), ou seja, o 
sincretismo sempre está em processo de formação e transformação, nunca estará pronto e acabado. Uma prática 
sincrética sempre estará assimilando elementos de culturas externas e deixando de lado alguns de seus elementos, 
sempre de acordo com o momento e com os interesses. O “sincretismo religioso afro-brasileiro” é a mistura que 
se deu entre catolicismo e religiões africanas. Devido a todas essas circunstâncias, as religiões africanas tiveram 
que ser adaptadas à nova realidade. Roger Bastide (1971) afirma que o constante contato com o catolicismo fez 
com que os negros conhecessem a história de vida, a função e a posição de cada santo dentro da hagiografia 
católica. Como o sincretismo é um espaço ambíguo e de disputa, não apenas o negro assimilou a religião do 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

218 

artistas do povo dessa região, incorporando práticas das matrizes indígenas e africanas. De 

acordo com Rios (2006, p.67), a esse propósito, “no culto aos santos católicos, foram ativadas 

práticas culturais africanas- que deram forma à festa [...]. ” Embora seja um município 

essencialmente católico (IBGE, 2010), a religiosidade que aqui se estabeleceu foi dirigida 

principalmente por leigos. Por esse motivo, permitiu-se que fossem mesclados costumes e 

tradições das outras matrizes culturais dos povos que habitaram essa região, dando origem a 

performances muito especiais nas Folias de Reis locais. 

A cidade de João Pinheiro guarda, até o início do século XXI, características do mundo 

rural no tocante aos seus costumes e tradições. Nascida numa região de transição dos 

bandeirantes que, em suas viagens interioranas, buscavam ouro nos estados de Goiás e de 

Mato Grosso. Durante muito tempo, o município serviu de hospedagem para esses 

transeuntes, antes que seguissem caminho em direção às novas minas. Fundada oficialmente 

em 1911, a cidade permaneceu isolada do restante de Minas e do Brasil devido à sua 

localização geográfica e à falta de estradas, fato que se manteve inalterado até a inauguração 

da rodovia BR 040, que foi efetivada pelo Plano Nacional de Viação, de 1973, momento no 

qual o município estabeleceu um contato maior com a capital mineira e com o Distrito Federal, 

adquirindo, assim, ares da modernidade. (SILVA; GONÇALVES; SILVA, 2011) 

Como todas as cidades do interior mineiro, mais pontualmente do Noroeste de Minas, 

a sociedade se formou sob os auspícios da religião católica e, ainda hoje, mantém os seus ritos 

e festas. Durante o ano, são celebradas as festas em homenagem aos santos devocionais, 

destacando-se, dentre elas, as festas em homenagem aos Santos Reis. Podem ser divididas em 

duas categorias: as festas de tempo, ou seja, aquelas que ocorrem no período de 24 de 

dezembro a 06 de janeiro e as festas de votos (temporãs), que são realizadas em qualquer 

época do ano, em agradecimentos a uma graça (milagre) alcançada. (GONÇALVES, 2011)  

As Folias de Reis devem ser compreendidas como manifestações do catolicismo 

popular. A socióloga Maria Isaura P. Queiroz (1965) afirma que existem sete tipos de 

catolicismo, num conjunto que evidenciaria a diversidade dessa manifestação no Brasil. De 

acordo com a autora, estes tipos são: catolicismo oficial, cultural, popular, catolicismo 

misturado com magias e crenças indígenas, catolicismo associado aos cultos africanos; 

catolicismo reunido ao espiritismo e catolicismo em sincretismo com o espiritismo e cultos 

africanos. 

 

branco para poder cultuar seus deuses em paz, mas também o branco teve seu catolicismo influenciado pela 
presença das religiões africanas. 
 

http://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Plano_Nacional_de_Via%C3%A7%C3%A3o&action=editredlink


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

219 

Entre todas as classificações que Queiróz (1968) formulou, o conceito mais usado é o 

de catolicismo rústico178, estabelecido em sociedades rurais dispersas por vastas extensões 

territoriais, vivendo numa economia de subsistência, com um senso de convivência muito 

forte. Essa forma de catolicismo se traduziria pela devoção comum a santos padroeiros locais, 

no qual a capela do santo ocuparia lugar de destaque na comunidade. Um catolicismo que 

reforçaria a solidariedade desses grupos, muitas vezes canalizando a rebelião quando a 

opressão foi grande. 

As festas de Reis realizadas no município de João Pinheiro mostram uma proposta 

contemporânea de continuidade de elementos das culturas tradicionalmente rurais e do 

chamado catolicismo rústico e, ao mesmo tempo, apresentam a possibilidade de dialogar com 

certos aspectos das culturas urbanas. 

Nesse sentido, faz-se necessário mostrar que, diferentemente do que os estudos de 

Queiroz, nos anos 1960 e 1970 profetizavam (de que, pelo processo de urbanização e 

industrialização, os elementos fundamentais do catolicismo rústico179, tenderiam a 

desaparecer, inclusive as festividades, que organizavam os bairros rurais), a Festa de Reis, em 

João Pinheiro mantém traços de uma forma tradicional de devoção e não está fechada nem 

vulnerável às transformações que provêm de um mundo urbanizado. Nesse sentido, as 

histórias são substancialmente recriadas e muitas vezes se opõem às interpretações ortodoxas. 

Como observou Suzel Reily 

 

Ao se apropriarem de temas cristãos, os foliões têm sido seletivos, 
silenciando alguns elementos, enfatizando outros, interpretando o material 
de modo a integrá-lo em suas experiências de vida como membros das 
classes populares (REILY, 2002, p.160)180. 

 

No município de João Pinheiro, há 34 grupos181 de Folias de Reis, sendo que alguns 

deles possuem mais de 50 anos de existência. Esses grupos são formados por homens e em 

 
178 Nesse trabalho também entendido como catolicismo popular. 
179 Maria Isaura P. de Queiroz (1973) define o catolicismo rústico como formas de religiosidade populares 
católicas baseadas nas festas coletivas, danças, rezas, romarias que se realizam, tradicionalmente, sem 
interferência direta de padres ou representantes oficiais da Igreja. Esse catolicismo está baseado no culto aos 
santos, realizado especialmente durante as festas de padroeiro. 
 
180 Tradução livre da autora.  
 
181  Esses grupos foram cadastrados no Instituto Estadual do Patrimônio Histórico e Artístico de Minas Gerais 
em 2016 quando foi feita a catalogação para o reconhecimento da Folias com patrimônio imaterial do Estado de 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

220 

alguns casos existem mulheres e crianças, em sua maioria agricultores que deixaram a zona 

rural na década de 1970, época em que houve, no município, a entrada de grandes empresas 

multinacionais dedicadas ao reflorestamento. Com a chegada dessas empresas, esses pequenos 

produtores deixaram suas terras e dirigiram-se para a cidade em busca de novas formas de 

trabalho. Esse movimento migratório fez surgir os bairros da cidade que são atualmente lócus 

por excelência das manifestações das Folias de Reis, folguedos que funcionam como espaço 

de reelaboração da identidade abalada pela mudança.  

De acordo com Stuart Hall (1999), as “crises de identidade” resultam das amplas 

mudanças provocadas pelas novas estruturas sociais que estimulam uma reestruturação ou 

mesmo reinvenção da identidade cultural. A transmigração do homem do campo para a cidade 

não rompe com os seus valores, tradições, costumes e religiosidades, mas certamente esse 

processo provoca transformações devido às adaptações necessárias para a manutenção das 

práticas culturais de outrora.  

Em João Pinheiro, esse fator não foi diferente. A cidade, formada em sua maioria por 

pessoas oriundas do campo, acolheu os foliões e ofereceu-lhes oportunidades de adaptar suas 

práticas aos novos tempos. Este acolhimento fica explícito na constante atuação das Folias de 

Reis no município. Enquanto em outras regiões do Brasil a Folia de Reis é um folguedo com 

data marcada, ocorrendo mais pontualmente de 24 de dezembro a 06 de janeiro, em João 

Pinheiro a mesma se faz presente durante o ano todo. Um mergulho pontual na pesquisa do 

universo dessa prática religiosa permitiu à pesquisadora verificar a existência de Festas de 

Reis na cidade praticamente todos os finais de semana. (GONÇALVES, 2011)  

Essas Folias exercem importante influência cultural e religiosa na sociedade 

pinheirense. Elas são responsáveis pelo importante papel de guardiã de um saber muito 

especial, a invocação dos Santos para as curas e a solução de problemas materiais e espirituais. 

Não raras vezes é possível ouvir de alguém que “Santos Reis curou a filha, retirou o filho do 

mundo dos jogos, da cachaça...”. Diante desse fato, observa-se que as Folias (re) elaboram 

identidades, incluem pessoas ignoradas pela sociedade, fazendo com que as práticas 

performáticas desses atores socais sejam elaboradas cautelosamente.  

As Folias de Reis, bem como a devoção aos Santos Reis, constituem-se como um 

elemento identificador entre os participantes, porque 

 

 

Minas Gerais. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

221 

Ser folião é partilhar de um sentimento comum, de uma mesma crença, de 
uma paixão conjunta que é fortalecida pelo rito anualmente repetido. A 
Folia de Reis é um tempo e espaço para fazer memória de fatos passados, 
de ensinamentos que estão adormecidos, mas são despertados pela 
coletividade e atualizados na vida de cada um (PEREIRA, 2005, p.109). 

 

Manuel Castells (1999, p. 22-23) relaciona o conceito de identidade a atores sociais e 

afirma que ela é “o processo de construção de significado com base em um atributo cultural, 

ou ainda, um conjunto de atributos culturais inter-relacionados, o(s) qual (ais) prevalece(m) 

sobre outras fontes de significado”. Assim, os atores sociais são os foliões e, ainda segundo o 

próprio autor, para eles pode haver identidades múltiplas: “no entanto, essa pluralidade é fonte 

de tensão e contradição, tanto na autorrepresentação quanto na ação social”. Isto porque a 

identidade constitui fonte de significado para os próprios autores, por eles originada, e 

construída por meio de um processo de individualização, ou seja, ela é autoconstruída, pois 

“ritos, rotinas, rituais e espetáculos são performances da vida individual e coletiva, são a forma 

sensorial e perceptível pela qual as experiências e expressões se reúnem, são jogos que se 

fazem com a alteridade, em todos os sentidos, com todos os sentidos, são comunicação (BIÃO, 

1996, p.15). 

Nesse sentido, 

 
As identidades somente assumem tal condição quando e se os atores sociais 
se internalizam, construindo seu significado com base nessa internalização 
[...] Em termos mais genéricos, pode-se dizer que identidades organizam 
significados. [...] as comunidades, construídas por meio da ação coletiva e 
preservadas pela memória coletiva, constituem fontes específicas de 
identidades (CASTELLS, 1999. p.23). 
 

Ser folião, em João Pinheiro (MG) é fazer parte de um projeto coletivo, ser inserido 

em um grupo de grande sociabilidade e solidariedade. Onde o pertencimento sempre impõe 

“obrigações” de ajudar os mais necessitados. Desde a década de 1970 as Folias locais se 

mobilizam para colaborar na construção e na manutenção do Abrigo de São Vicente de Paula 

e nas últimas décadas estendeu essa colaboração à Fazendinha, sendo essa uma clínica de 

recuperação de dependentes de álcool ou droga. O ato de ser folião já vem imbuído dessa 

identidade de promover a solidariedade com as pessoas necessitadas. Não raras as vezes que 

é possível encontrar Folias fazendo giros e arrecadando auxilio para uma cirurgia, um exame 

de alguém que não pode arcar com os custos do procedimento. 

Pertencer a uma Folia de Reis inclui socialmente?  

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

222 

Encontrar um grupo de Folia de Reis andando vagarosamente pelas ruas do centro da 

cidade de João Pinheiro não constitui cena rara, apesar de surpreender visitantes e alguns 

novos habitantes urbanos desconhecedores ou desacostumados com a cultura de origem rural. 

Essa cena se torna mais frequente no final do ano, especificamente nos finais de semanas 

compreendidos entre os dias 24 de dezembro e 05 de janeiro, período no qual é comum 

encontrar pelas ruas da cidade grupos formados por homens, poucas mulheres e crianças 

carregando a bandeira de Santos Reis e seus instrumentos, contando “causos” ou rezando o 

terço. Embora seja possível encontrar grupos de folia girando pela cidade praticamente 

durante todo o ano, exceto na Quaresma, período que para os foliões é um momento de 

penitência e recolhimento, no ciclo natalino esse fato se torna ostensivo, provocando uma 

verdadeira efervescência dessa manifestação cultural/artística/religiosa. 

É muito comum os pesquisadores pensarem na Folia como uma parte da cultura local, 

no entanto conforme Moreyra (1983, p.135) “para os foliões devotos, porém, a Folia de Reis 

transcende a representação. Para eles, o único sentido da Folia é a religião - Folia de Reis é 

devoção e, certamente, foi como devoção que tudo principiou”. Nessa mesma direção de 

acordo com Gonçalves (2011) o “motor” que move as Folias de Reis em João Pinheiro é a 

religiosidade, sem, no entanto, negar que a importância atribuída à união da família e até 

mesmo a importância da tradição como pode ser evidenciando nas narrativas dos 

entrevistados:  

 
Tudo é importante. A fé e importante, a tradição e importante e a união da 
família, porque junta tudo isso e forma um só grupo. Então como que a gente 
vê essa parte, a gente vê que a gente participando é melhor.  Olha se você 
ver o Joãozinho que está aí do seu lado, que é neto do compadre João, é 
mais do que filho.  Ele acompanha desde que nasceu, ele ia que não 
conseguia ficar em pé, pequenininho.  Hoje já tem o filho do Belchior, que 
participa com a gente. Estava aí corre praqui corre pra ali que não aquieta. 
Tem o filho do Glaiton que canta também participa, tem o outro sobrinho 
que o filho do irmão do Mauro182.   

 
Nas narrativas de Junior, folião pertencente a Folia do Sr. João Timóteo, um dos grupos 

mais atuantes da cidade e composto basicamente por uma única família, tudo importa, a fé, a 

tradição e a união da família. Sua fala demonstra uma grande satisfação em perceber a 

continuidade do grupo com a chegada das crianças da família que passam a integrar a Folia. 

No Caso da Folia do Sr. João Timóteo, o capitão morreu em 2005 e até hoje a família mantém 

 
182 Entrevista gravada com Júnior, membro da Folia de Sr. João Timóteo em 12/10/2008. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

223 

a fé e a tradição intacta. Repassando o conhecimento da arte de foliar aos membros mais novas 

que passam a integra o grupo.  

A arte do aprendizado é longa e exige frequência, disciplina, identidade, ou seja, o 

sentimento de pertencimento de valorização da memória, a certeza do caráter sagrado do 

ritual. Essa é uma grande contribuição das Folias de Reis em João Pinheiro, a continuidade da 

expressão artística religiosa realizada pelas famílias, que são verdadeiras guardiãs desses 

saberes e repassam para as gerações futuras. É muito comum nas Folias pinheirenses encontrar 

crianças batendo pandeiro, caixa ou fazendo a sexta voz da cantoria, acompanhando país e 

avós. Fato que evidência o papel do folião como o guardião social da tradição. 

 Sentir-se “pertencer” parte de um todo, parte de uma cultura. Pertencer a uma Folia de 

Reis em João Pinheiro celebra essa identidade. Nas palavras de Murão, membro da Folia do 

Sr. João Timóteo, 

 

Eu me sinto privilegiado de estar no meio do pessoal aqui, todo mundo sabe 
muito, fui o último folião, então eu me sinto assim, um privilegiado porque 
eu acho que fui escolhido.  Fui tirado assim do meio da família, para ser 
mais um. Eu não sei nem a metade do que os outros sabe. Eles têm talentos, 
mais, porém eu busquei a essência da Folia. Conversando nos últimos 
momentos de vida com ele, (se referendo ao Sr. João Timóteo, fundador da 
Folia) e ele tentou me passar e.. algumas coisas talvez, alguma experiência 
que, talvez o mais novo aqui já tinha, e eu não tinha, então hoje eu me sinto 
muito honrado em fazer parte aqui, por saber o que, é o  significado da folia 
de reis, por saber o que, que é, quando e que nasceu a folia de reis, qual era 
o objetivo.183 
 

Esse sentimento de pertencimento, de acolhida na família, de ser o “escolhido” 

permeia o discurso de muitos dos foliões ouvidos. Não rara as vezes ele mencionarem que 

aprenderam a arte de canta e ou dançar por inspiração de Santos Reis. Existe todo um caráter 

mágico de guardiões de um saber e ou fazer que foi atribuído por uma divindade. Como 

afirmou Silva (2012, p. 52) “ ao relembrar os três reis magos, os foliões ou devotos se 

enquadram em um palco social, em um conjunto de situações que produzem a teatralização 

ritual. Isso demonstra as emoções partilhadas do grupo”. Fato observando também nas 

narrativas de Vicente Santos Fontes, 

 
Meu sogro era um dos foliões mais antigo de João Pinheiro, Vicente Flores, 
aí quando ele adoeceu, sabe? Já com setenta e cinco anos, aí parece que 
Deus e Santos Reis contou ele que ele já estava na hora de partir para outra 
vida. Ai quando estava faltando três dias para ele morrer ele mandou me 

 
183 Entrevista gravada com Murão, membro da Folia de Sr. João Timóteo em 12/10/2008. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

224 

chamar lá, eu estava aqui em casa, ele mandou me chamar lá, quando eu 
cheguei lá ele chorando olhou pra mim e falou: Vicente, dos meus filhos, 
dos meus genros tudo o único que eu sei que pode seguir assim como o voto 
da folia é você. Você é uma pessoa que gosta da folia e tudo. Meus primos 
gostam, mas parece que você é a pessoa mais indicada. Aí ele passou para 
mim a bandeira, a caixa, o pandeiro e o violão. Então nós cumprimos este 
voto todo ano. Ai nós fazemos o giro e tiramos uma renda, ai nós passa para 
a conferência e dá o almoço aqui para os foliões184. 

 
Conforme Silva (2012, p. 52) “a reprodução pela ação do indivíduo estabelece a 

identidade social. Pelos princípios apresentados, não se nega que algumas variações podem 

interferir nesse conjunto de gestos religiosos, conjuntamente relembrados nas celebrações”. 

No discurso, o folião é sempre o escolhido por um “poder divino” o designado por Santos 

Reis para dar continuidade à tradição. Essa escolha é sempre teatral e dramática, muitas vezes 

ela acontece em leitos de morte, onde um folião incube outra pessoa de dar continuidade no 

ritual. Essa incumbência é sempre levada muito a sério. E normalmente o folião passa a 

exercer a função enquanto tem vida e consegue foliar.  

Esse “desígnio divino” permeou todas as entrevistas gravadas com foliões durante 

todos os anos de pesquisa realizados por essa autora, como pode ser observado nas lembranças 

de Sr. João Rodrigues Paiva, capitão de folia, muito atuante na zona rural de João Pinheiro 

(Café do Amigo) hoje já falecido.  

 
A pessoa já nasce como o dom, não é para quem quer, é para quem pode. 
Deus já dá o dom aquela pessoa dela ser um folião.  Tanto que você pode 
notar, junta aqui cinquenta homens, naquele cinquenta homem você não 
arranja um que canta folia. Que a coisa de Deus para quem tem a boa 
vontade de seguir é fácil, mas para quem não tem é difícil, né? Então o 
folião, ele já nasce com aquela inclinação de ser aquele folião.  Ele já nasce 
com aquela inclinação de ser aquilo, é? Ele já nasce, ele vai crescendo, ele 
está menino, tem uma folia ai cantando ele está cantando, acompanhando 
ela e logo, quando ele pega um tamanhinho ele quer fazer qualquer coisa 
ali, né?185 
 

Na fala do entrevistado é notória a afirmação social, o lugar de fala, o pertencimento, 

a ideia do “escolhido de Deus” para cantar na Folia. Comprovando, portanto a hipóteses desse 

trabalho de que pertencer a uma Folia de Reis em João Pinheiro, demarca um lugar social, 

afirma um espaço muitas vezes invisível pelas poucas condições econômicas. A participação 

 
184 Vicente do Santos Fontes,42 anos. Membro da Folia da Agua Limpa. Entrevista realizada na saída da folia, 
dia 06/12/2008 
185 João Rodrigues de Paiva, Idade: 74 anos. Capitão da Folia da Agua Limpa. Entrevista gravada em 
05/11/2007 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

225 

destaca esses homens simples oriundos da zona rural, muitas vezes idosos, com poucos 

estudos, mas portadores de um saber sagrado extremamente importante para a sociedade local.   

Os relatos sempre demonstram que eles são portadores de um milagre ou de uma 

benção. E “o milagre faz parte da devoção e é alimento da fé em gestos, que são permeadas à 

emoção” (SUSS, 1979, p. 146). 

Outro folião que ressalta a importância da fé e tradição nas Folias de Reis é José da 

Viola, capitão da Folia do Facão, 

 
Quero agradecer a Deus mais esta oportunidade, e agradecer a vocês 
devotos de Santos Reis, povo humilde, que a quantos e quantos anos vem 
conservando esta tradição, essa cultura da nossa região, do nosso Noroeste 
mineiro e quero dizer para vocês que nós ficamos muito felizes quando 
recebemos esse convite para estar aqui nesse momento pregando o 
evangelho, mostrando aí às crianças, para as pessoas mais jovens a nossa 
cultura, a nossa fé. Folia de Reis, participar de uma Folia de Reis, eu até 
escrevi na minha viola: devoção e fé, porque se não tiver devoção e fé  a 
nossa cultura vai acabar. Então isto ai é , agradecer a direção aqui na rádio 
que tem nos apoiado e as demais pessoas, que de uma maneira ou de outra 
nos ajuda a manter esta tradição. A sociedade de São Vicente de Paulo na 
qual eu estive também de presidente e defendo, porque eu sei que é um 
trabalho sério e as folias vem ajudando. Agora nós vamos fazer a segunda 
parte e oferecer para todos os devotos de Santos Reis186.  
 

O entrevistado demonstrou uma grande satisfação em sua Folia de Reis receber o 

convite para apresentação na emissora de rádio local. Assim como ele demonstra 

pertencimento ao grupo, salienta a importância da atuação das Folias de Reis como “guardiãs” 

da tradição e da memória coletiva.  

 

O retorno dos giros em João Pinheiro no pós-pandemia  

 

Como mencionado anteriormente o raiar do ano de 2022 e o avanço das campanhas de 

vacinação de prevenção à Covid19 trouxeram esperanças de retorno às atividades das Folias 

de Reis em João Pinheiro (MG). Já no início do ano houveram alguns grupos de Folias que 

realizam os seu giros e a festa de entrega no dia 06 de janeiro. Com o decorrer do ano, a 

minimização na mortalidade devido à doença e suspenção de qualquer restrição de 

ajuntamento social, o desejo dos grupos em retornarem aos seus rituais foram se consolidado. 

E no final do ano muitos deles se puseram a girar pela cidade e pela zona rural do município.  

 
186 José da Viola- 47 anos.  Capitão da Folia do Fação. Entrevista gravada em 05/01/2009 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

226 

Um desses grupos tradicionais é o da Folia da Fazenda Tapera que tem amis de 50 

anos de existência, é muito tradicional, gira pela zona rural do município. Ainda mantém 

muito dos cantos, dos saberes e fazeres tradicionais.   

A foto abaixo trata da festa de entrega, realizada em 06/01/1992 na Fazenda Tapera, 

nela é possível visualizar o grupo de foliões devidamente paramentados e portando os seus 

instrumentos, no pós-cantoria da cerimônia de “ passar a coroa”. Trata-se de uma cerimônia 

muito importante nas Folias de Reis, ela encerra um ciclo e inaugura o seguinte. Nela um Rei 

e uma Rainha, personagens responsáveis pela organização da Festa de Reis daquele ano, 

entregam a coroa e junto com ela o compromisso para que os novos Reis cuidem da festa do 

ano seguinte. Dando sempre sequência a tradição.  

 

 
Figura 18. Corroas dos Três Reis Magos da Folia da Fazenda Tapera. Acervo de Angelita Aparecida 
Ferreira de Souza- 02/01/2023. 
 

Infelizmente grande parte dos membros da Folia da Fazenda Tapera presentes na foto 

abaixo não são mais vivos. Mas graças a tradição de suas famílias a Folia se manteve viva e 

atuante até ao presente momento. Demostrando o papel dos foliões como guardiões desses 

saberes e fazeres.  Mesmo ausente fisicamente os saberes e fazeres da Folia de Reis da Fazenda 

Tapera estão enraizados no seu território e no coração de seu povo. Pois de acordo com Pereira 

(2005, p.105). 

 
O enraizamento do indivíduo se dá num determinado espaço que é real. 
Nesse lugar real, ao qual podemos chamar de território, o sujeito 
experimenta uma sensação de segurança gerada pelo sentimento de pertença 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

227 

a um determinado grupo social. Mas, o território é um espaço geográfico que 
transcende a essa demarcação física. O território é construído por homens e 
mulheres que vão assimilando um jeito próprio de ser que está carregado de 
sentimentos, de percepções e atravessados por valores e visões de mundo 
que também são construídas 
 

 
Figura 19:Folia de Reis da Fazenda Tapera. Acervo da pesquisadora 06/01/1992 

 

Sobre a importância da Folia de Reis na sua vida, a foliã Angelita, assim relatou, 

 

A Folia de Reis se tornou uma de minhas prioridades da vida, tanto, que 
causa ciúmes da família, pois dentro do possível passo o ano inteiro 
envolvida com elas, mas, durante a pandemia, fui limitada de certa forma 
porque precisava me proteger e principalmente proteger aqueles que 
também optou por se isolar como pede a palavra de Deus... Diante de tudo 
isso, ficamos dois anos sem cumprir nossa missão com a guia de Santos 
Reis, pois o medo era o principal sentimento da humanidade...187 
 

Ela ressalta o tamanho da importância da participação na Folia, segundo a entrevistada, 

essa função ocupa um espaço tão grande que chega a provocar choque com as pessoas da 

família, uma vez que no período dos giros ela acaba deixando, a sua casa, tirando férias do 

 
187 Angelita Aparecida Ferreira de Souza, pedagoga, foliã e secretária da Associação de folia de Reis de João 
Pinheiro. Entrevista gravada em 30/12/2022. 
 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

228 

trabalho e se dedicando plenamente à arte de foliar. Ela desempenha durante o ano a função 

de secretária na Associação dos Foliões de Reis de João Pinheiro. Como tal ela cuida da 

agenda dos associados, faz as relações com outras associações da região, marca apresentações, 

busca encontrar transporte para levar os foliões e é a grande responsável pelo processo de 

organização anual do encontro de Folia de Reis, que normalmente acontecia no carnaval de 

cada ano. Na sua fala é possível perceber o pesar pelo período de interrupção dos giros das 

Folias de Reis em função da pandemia. Esse trabalho utiliza com fonte as auto representações 

sociais dos foliões sobre os seus papéis nas Folias e na sociedade Pinheirense. De acordo com 

Moscovici (2017, p. 21), as representações sociais são: 

 
Um sistema de valores, ideias e práticas, com uma dupla função: primeiro, 
estabelecer uma ordem que possibilitará às pessoas orientar-se em seu 
mundo material e social e controlá-lo; e, em segundo lugar, possibilitar que 
a comunicação seja possível entre os membros de uma comunidade, 
fornecendo-lhes um código para nomear e classificar, sem ambiguidade, os 
vários aspectos de seu mundo e da sua história individual e social. 

 
Ela ainda continua a lamentar em sua narrativa,   

 
 No início deste ano, não foi diferente, todos os capitães e festeiros ainda 
apreensivo com relação as festas de reis, os meses foram passando, os 
debates com relação ao Covid ainda eram assustadores, mas, a vontade dos 
foliões de sair para o giro, cumprir a missão de todos os anos estava ficando 
maior que o medo, então foram decidindo um a um, até que não teve nenhum 
capitão ou festeiro que resistisse em fazer a festa, e colocar os foliões para 
seguir cantando... 
  

A entrevistada cita a retomada tímida das Folias de Reis no início de 2022 em função 

da apreensão com a pandemia. Ela ressalta que essa retomada da manifestação cultural ainda 

guarda alguma apreensão no tocando ao vírus.   

 
O medo ainda existe, ficamos pensando todo tempo que acompanhamos o 
crescimento de positivados para Covid se seria mesmo possível realizar a 
festa, se estamos sendo apressados,  mas,  passamos de casa em casa , 
maioria idosos que ficam até meses sem ver alguém diferente, ficamos 
apreensivos, cheguei a levar mascaras para os moradores, mas quando 
adentramos em seu terreiro, sentimos a alegria e brilho nos olhos de cada 
morador, isso nos faz fortes e confiantes, a fé que nos move e que somos 
recebidos pelos moradores, nos mostra que devemos seguir com nossa 
missão,  pois  não abusamos , apenas  estamos deixando nossas emoções 
nos conduzirem. 
 

Esse relato sensível da folião Angelita, demonstra muito da identidade do ser folião, 

que é preocupação com o outro. A Folia de Reis da Tapera girou pela zona rural visitando 

casas de moradores que tem em seus componentes os idosos. Então ela se resguardou e levou 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

229 

máscara para que eles pudessem se resguardarem de uma possível contaminação. O mais 

importante em seu relato é a narrativa das alegrias dos fieis em receberem a visita da Folia em 

suas casas novamente. Como ela é uma profissional que atua na área da saúde ela afirma que, 

“estamos ciente que se preciso for vamos nos recolher novamente, mas hoje eu sinto que 

Santos Reis está feliz com nossa decisão[...] Foi um giro muito prazeroso, o giro que matou 

muitas saudades e que marcou nossa história de folião”. 

 

 
Figura 20: Foliões da Folia de Reis da Fazenda Tapera durante o giro. Acervo de Angelita Aparecida Ferreira 
de Souza- 26/12/2022 
 

Nas fotos acima é possível visualizar os foliões da Fazenda Tapera no seu primeiro 

giro pós-pandemia.  Como é tradicional ele é realizado na zona rural de João Pinheiro. 

Especificamente no ano de 2022 o grupo enfrentou muita chuva e travessias de rios cheios e 

mesmo assim se manteve animado e confiantes na tarefe de anunciar o nascimento do Menino 

Deus. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

230 

 
Figura 21. Foliões da Folia de Reis da Fazenda Tapera durante o giro. Acervo de Angelita Aparecida Ferreira 
de Souza- 26/12/2022 
 

 
Figura 22: Foliões da Folia de Reis da Fazenda Tapera durante o giro. Acervo de Angelita Aparecida Ferreira de Souza- 
27/12/2022. 
 

Outro aspecto importante e simbólico da festa de reis é a construção de flores que são 

usadas durante o ritual. Elas exigem longo aprendizado, que normalmente é repassado de 

geração a geração, mãe para filha e constitui em um saber extremamente importante e que 

afirma o papel social da florista. A retomada do giro da Folia da Fazenda Tapera demando a 

confecção desse material. Especificamente no ano e 2022/23, elas estão sendo construídas 

pela folião Angelita Aparecida Ferreira de Souza. O que leva a pensar em direção ao que foi 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

231 

registrado por Gonçalves (2010, p.05) “a religiosidade de um povo não se mede apenas pelas 

construções e edificações das grandes religiões, e interpretá-las é buscar ir além do 

imediatamente observável. Em suas raízes, a religiosidade popular carrega consigo elementos 

de tradição que a preservam diante das mudanças que toda sociedade enfrenta. ” 

 

 
Figura 23: Flores preparadas para a Festa da Folia da Tapera. Acervo: Angelita Aparecida Ferreira de Souza 
02/01/2023 
 
Considerações Finais  

 

Por meio das entrevistas realizadas foi possível constatar como essas personagens se 

sentem valorizadas no contexto da festa.  Os foliões pinheirenses, em sua maioria (73%) são 

oriundos da zona rural. Porém, atualmente apenas uma pequena parcela (38%) ainda reside 

no campo. Esse fator pode ser explicado ao analisar a trajetória histórica de João Pinheiro, 

cuja população até a década de 1970 ficou mais restrita ao campo, principalmente pela tradição 

econômica do município voltada para a pecuária e agricultura.  (GONÇALVES, 2011) 

Nas representações dos foliões é possível perceber com eles ocupam um papel social 

importante na manutenção da fé e tradição do ritual. Normalmente eles se auto representação 

com portadores de um conhecimento inspirado por divindades (Santos Reis). Eles também 

ocupam importante espaço na manutenção do abrigo de São Vicente de Paula local. Doando 

grade parte do que é arrecadado para a manutenção da entidade. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

232 

Com a chegada de empresas multinacionais de reflorestamento no município, naquela 

década, contribuindo para a migração de grande parte da população para a zona urbana, uma 

vez que muitos dos pequenos produtores venderam suas terras para as empresas de 

reflorestamento. Na coleta de dados em campo também apareceram como motivos para a 

migração para a cidade a falta de escolas, de acesso ao tratamento de saúde e a ofertas de 

trabalho com carteira assinada que a zona urbana oferecia, seguindo a tendência brasileira do 

êxodo rural. Nessas movimentações do campo para a cidade alguns grupos foram dissolvidos 

e novos formados, porém foram mantidas as características da sociabilidade rural, 

funcionando como sistemas abertos a novos integrantes que passaram a compartilhar 

efetivamente dessas práticas coletivas.  

Nesse sentido, foi possível perceber que a arte de foliar, com a migração do homem 

do campo para a cidade, foi (re) significada nesse novo cenário a partir de novos atores sociais 

e elementos que foram surgindo, permitindo a recriação/manutenção dessa tradição que se 

mantêm justamente porque se recria e renova. 

Com a mudança do homem do campo para a cidade acontece também a transmigração 

da cultura rural para o contexto urbano. Esse processo é feito com recriação e readaptação de 

velhos costumes às novas condições de vida na cidade, sendo possível observar a 

transformação do giro, que na zona rural acontecia em nove dias sucessivos, na cidade ele é 

realizado apenas nos finais de semana, condição necessária para sobreviverem no mercado de 

trabalho que determina horário a ser cumprido. Consequentemente, essa negociação é também 

fator de adaptação da folia ao mundo urbano, condição indispensável para a sua sobrevivência 

Sem sombras de dúvidas é notório o impacto da pandemia da Covid 19 na atuação das 

Folias de Reis, assim com a alegria desse retorno, mesmo que guardando alguns protocolos 

de segurança a Folia da Tapera, assim como outras do município conseguiram reativarem as 

suas tradições de realização da Festa de Santos Reis. E esse momento de convivência, de 

orações, união e tradição promovem o fortalecimento da identidade do ser folião em João 

Pinheiro (MG). 

 

Referências 
 
BASTIDE, R., As Religiões Africanas no Brasil: contribuição a uma Sociologia das 
interpenetrações de civilizações. São Paulo: Livraria Pioneira Editora; EDUSP, 1971. 
 
BIÃO, Armindo. Estética Performática e Cotidiano. In: TEIXEIRA, João Gabriel L. C. (Org.). 
Performáticos, performance e sociedade. Brasília: Editora da UNB: Transe, 1996. 
 
BÍBLIA Sagrada. 149a. ed. São Paulo: Editora Ave Maria, 2002.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

233 

 
CASTELLS, Manuel. A Era da Informação: Economia, Sociedade e Cultura – O poder da 
Identidade.Vol. 2. São Paulo: Paz e Terra, 1999. 
 
CONNERTON, Paul. Como as Sociedades se Recordam. Oeiras: Celta Editora, 1999. 
 
GONÇALVES, Maria Célia da Silva. Os palhaços e as manifestações do excêntrico na 
religiosidade popular das folias de reis em João Pinheiro (MG) Revista Humanidades e 
Inovação. ISSN 2358-8322 - Palmas - TO - v.9, n.16. p.163-176. 2022. Disponível em: 
https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/7972. Acesso em 01 
de dez. 2022. 
 
GONÇALVES, Maria Célia da Silva. As Folias de Reis de João Pinheiro: Performance e 
Identidades Sertanejas no Noroeste Mineiro. João Pinheiro: Patrimônio Cultural de João 
Pinheiro, 2011. 
 
GONÇALVES, M. C. S. Sensibilidades e Performances Femininas nas Folias de Reis de 
João Pinheiro (MG). MOSAICO (GOIÂNIA), v. 3, p. 05-21, 2010. 
 
HALL, Stuart. A Identidade Cultural na Pós-Modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da Silva 
e Guacira Lopes Louro. 10.ed. Rio de Janeiro: DP&A, 2005. 
 
MOSCOVICI, Serge. A representação social da psicanálise. Rio de Janeiro: Zahar: 2017. 
 
MOREYRA, Yara. De folias, de reis e de folias de reis. Revista Goiana de Artes. Goiânia, 
v. 4, n. 2, p. 135-172, jul./dez. 1983. 
 
PEREIRA, Ivone Aparecida. Em nome dos santos reis: uma história de protagonismo e 
mediações em Santo Antônio de Goiás. 2005. 170 f. Dissertação (Mestrado em Ciências 
da Religião) -- Departamento de Filosofia e Teologia, Universidade Católica de Goiás, 
Goiânia, 2005. 
 
QUEIRÓZ, Maria Isaura P. de. O Catolicismo Rústico no Brasil. Revista do Instituto de 
Estudos Brasileiros. São Paulo: Universidade, 1968. 
 
QUEIROZ, Maria Isaura P.O Campesinato Brasileiro. Rio de Janeiro: Vozes. 1973. 
 
RIOS, Sebastião. Os cantos da festa do reinado da Nossa Senhora do Rosário e da Folia de 
Reis. Sociedade e Cultura, janeiro-junho, ano/volume 09, número 001, Universidade 
Federal de Goiás: Goiânia: 2006. 
 
SARAIVA, Clara. Introdução Geral. In: BARROS, Jorge; COSTA, Soledade Martinho. 
Festas e Tradições Portuguesas- Janeiro. Lisboa: Círculo de Leitores, 2002. 
 
SCHECHNER, Richard, O que é Performance? In: O Percevejo. Revista de Teatro Crítica 
e Estética. Estudos da Performance. Ano 11, nº.12, 2003.  
 
SILVA, Giselda Shirley da; GONÇALVES, Maria Célia da Silva; SILVA, Vandeir José da. 
Histórias e Memórias: Experiências Compartilhadas em João Pinheiro. João Pinheiro: 
Patrimônio Cultural de João Pinheiro, 2011. 

https://revista.unitins.br/index.php/humanidadeseinovacao/article/view/7972


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

234 

 
SILVA, Washington Maciel da. S586r Representação e memória cultural da folia de reis 
no munícipio de Rio Verde-Go  2012. 95 f. Dissertação (mestrado) – Pontifícia 
Universidade Católica de Goiás, Departamento de História, 2012. “Orientador: Prof. Dr. 
Eduardo Quadros de Gusmão”. 
 
SUSS, Günter Paulo. Catolicismo Popular no Brasil: Tipologia e Estratégia de uma 
Religiosidade Vivida. São Paulo: Loyola, 1979. 
 
REILY, Suzel Ana. Voices of The Magi: Enchanted Journeys in Southeast Brazil. 
Chicago e London: The University of Chicago Press, 2002. 
 
TURNER, Victor. From ritual to Theatre. New York: PAJ Publications, 1982.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

235 

 

Capítulo XI 

DOI 10.5281/zenodo.7734892 

 

DESCRUZA OS BRAÇOS E GIRA: saberes do corpo na Umbanda em Pelotas, região sul do 
Brasil 

 

Helcio Fernandes Barbosa Junior 

 

Introdução 

 

aboclas e Caboclos, Pretas-velhas e Pretos-Velhos, Pomba-Giras e Exus são 

entidades presentes na vida e no imaginário de muitas pessoas que vivem 

em Pelotas,188 cidade situada no estado do Rio Grande do Sul, no sul do 

Brasil, onde se destaca a diversidade de religiões, em especial as de matriz ou influência 

africana. Uma dessas religiões é a Umbanda. 

O objetivo principal deste trabalho de pesquisa foi refletir sobre a cultura umbandista 

como um espaço de produção de saberes, enfocando nas Giras de Umbanda como expressão 

e manifestação corporal desses saberes. Segundo Nei Lopes (2011), Giras são “Sessões 

umbandistas; roda ritual para o culto das entidades” (p. 306), porém, neste texto, o termo 

“Gira” será utilizado, em alguns casos, para descrever o movimento corporal dos umbandistas 

quando estão em processo de incorporação189 das entidades. 

Este texto foi escrito à luz de dois autores que escrevem a partir das suas experiências, 

em um movimento que buscou imbricar vivências e conhecimento expressos em uma escrita 

acadêmica. Esses autores são Loïc Wacquant (2002), que inverte a lógica da observação 

participante, transmutada em participação observante, e Conceição Evaristo (2017; 2017a), 

que dentro de sua obra literária indica uma forma específica de escrever que ela chama de 

“escrevivência”. 

O professor de sociologia Loïc Wacquant (2002), enquanto pesquisava uma comunidade em 

um gueto norte-americano, se deparou com um ringue de boxe.  Estimulado e curioso em 

 
188 Atualmente na cidade vivem 328.275 habitantes, segundo dados do último censo 2010. 
189 Incorporar, termo semelhante à possessão “Fenômeno que ocorre quando um espírito se apossa do corpo e da 
mente de um indivíduo. O transe das religiões africanas é, em geral, provocado, pela comunhão de um adepto 
especialmente preparado com uma entidade espiritual benfazeja, aspecto que o diferencia da possessão pura e 
simples” (LOPES, 2011, p.  557-558) 

C 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

236 

compreender a forma de vida e de luta dos pugilistas, ele se insere no ringue utilizando uma 

metodologia que ele chama de “participação observante”, que inverte e lógica da observação 

participante, onde o pesquisador experiencia o fenômeno estudado, doando-se de forma não 

apena mental, psicológica ou reflexiva, mas de um doar-se fisicamente para a sua 

compreensão Segundo Wacquant (2002): 

 

O conhecimento que os pugilistas têm do funcionamento de seu corpo, a 
percepção prática de que há limites que não devem ser ultrapassados, os 
trunfos e os pontos fracos de sua anatomia (uma base baixa e uma grande 
velocidade de braço, um pescoço muito fino ou mãos frágeis), o 
comportamento e a tática que adotam no ringue, seu programa de 
preparação, as regras da vida que seguem, tudo isso vem, de fato, não da 
observação sistemática e do cálculo refletido da linha ótima a ser seguida, 
mas de uma espécie de “ciência concreta” de seu próprio corpo, de suas 
potencialidades e de suas insuficiências, retiradas do treinamento cotidiano 
(WACQUANT, 2002, p. 148). 

 

Trata-se então de uma percepção do fenômeno que suscita a análise de dentro do 

elemento sociocultural investigado, no caso do autor, os ringues de boxe, no nosso, os terreiros 

de Umbanda. 

Já Conceição Evaristo (2017; 2017a) trouxe inspirações para esta pesquisa no 

momento em que menciona, em algumas entrevistas e em alguns de seus textos, o termo 

“escrevivência”, conjugando “escrita” e “vivência”. Assim sendo, a autora nos dá indicações 

concretas de que escreve a partir de suas vivências. Em um trecho de Ponciá Vicêncio (2017) 

ela destaca: “Não vou dizer mais nada, apenas afirmo que a história que ofereço a vocês não 

é a minha história, e sim a de Ponciá, mas, quando me chamam por ela, quando trocam meu 

nome pelo dela, orgulhosamente respondo: presente!” (EVARISTO, 2017, p. 9). Assim, 

autora deixa claro que realidade e ficção se misturam na sua escrita, deixando alguns leitores 

curiosos em saber se os fatos narrados referem-se apenas aos personagens ou também à vida 

da escritora. 

Cátia Cristina Bocaiuva Maringolo (2014) auxilia na definição de escrevivência de 

Evaristo (2017; 2017a): 

  

Escrevivência significa escrever sobre a vida, abarcando a experiência 
múltipla e diversa dos afrodescendentes; significa também utilizar retalhos 
de memórias para a construção das narrativas. Apoiada em sua vida, 
Conceição Evaristo confunde, inventa, cria e recria o material narrativo para 
a construção das narrativas (MARINGOLO, 2014, p.10). 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

237 

A participação observante e a escrevivência se assemelham não somente no método, 

mas também na forma de construção de saberes, onde o pesquisador e o nativo, sendo a mesma 

pessoa, estão localizados em um espaço que Hommi Bhabha diria ser um “entre-lugar”: 
 

O trabalho fronteiriço da cultura exige um encontro com "o novo" que não 
seja parte do continuum de passado e presente. Ele cria uma ideia do novo 
como ato insurgente de tradução cultural. Essa arte não apenas retoma o 
passado como causa social ou precedente estético; ela renova o passado, 
refigurando-o como um "entre-lugar" contingente, que inova e interrompe a 
atuação do presente. O "passado-presente" torna-se parte da necessidade, e 
não da nostalgia, de viver (BHABHA, 1998, p.27). 

 

Isso posto, apresentamos as questões que nortearam este trabalho: quais são os saberes 

manifestos através do corpo nas Giras Umbanda? Como as giras de Umbanda potencializam 

movimentos de corpos e saberes específicos? 

O texto foi dividido em diferentes partes, a saber: inicialmente, um breve panorama sobre os 

sentidos básicos da religião Umbanda; depois, a maneira como é geralmente praticada e os 

lugares dessas práticas em Pelotas. Em seguida, alguns apontamentos sobre o corpo e os 

modos como a religião dele se apropria, e, por fim, algumas considerações sobre os saberes 

que esses corpos produzem. 

 
A Umbanda como forma de expressão cultural e religiosa 

 
O antropólogo Clifford Geertz (2015), quando analisa a religião como um sistema 

cultural, estabelece algumas relações que formam o sujeito envolvido nesse sistema enquanto 

ser social, político e psicológico. Segundo ele: 

 

Para um antropólogo, a importância da religião está na capacidade de servir, 
tanto para um indivíd uo como para um grupo, de um lado como fonte de 
concepções gerais, embora diferentes, do mundo, de si próprio e das relações 
entre elas – seu modelo da atitude – e de outro, das disposições “mentais” 
enraizadas, mas nem por isso menos distintas – seu modelo para a atitude 
(GEERTZ, 2015, p. 90). 

 

A religião então, assim como o que acontece com as práticas e processos educativos, 

seria um mecanismo que interfere diretamente nas relações interpessoais, e ainda, estabelece 

comportamentos e formas de viver que fortalecem os próprios grupos, ou comunidades, aos 

quais essas pessoas pertencem.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

238 

Até onde sabemos através de pesquisas científicas e de literatura produzida sobre o 

assunto, a Umbanda nasce no Brasil “herdeira das experiências religiosas de três raças 

(branca, negra e vermelha) e muitas culturas” (CUMINO, 2011, p. 29), portanto, uma forma 

de expressão coletiva. Segundo Nei Lopes, a Umbanda é uma 

 

[...] religião brasileira de base africana, resultante da assimilação de diversos 
elementos, fundamentando-se em cultos bantos aos ancestrais e na religião 
dos orixás jeje-iorubanos. [...] O vocábulo Umbanda ocorre no umbundo e 
no quimbundo significando “arte de curandeiro”, “ciência médica”, 
“medicina”. (LOPES, 2011, p. 687-688). 

 

Essa presença africana é notada através dos sete Orixás que compõem o panteão 

umbandista: Oxalá, Ogum, Oxóssi, Xangô, Oxum, Iansã e Iemanjá, todos sincretizados com 

santos católicos para que fosse possível o culto em tempos de maior intolerância religiosa dos 

que vivemos ainda hoje. Assim, Oxalá foi sincretizado com Jesus Cristo; Ogum com São 

Jorge, Oxóssi com São Sebastião, Xangô com São Jerônimo, Oxum com Nossa Senhora da 

Conceição, Iansã com Santa Bárbara e Iemanjá com Nossa Senhora dos Navegantes. 

Outras matrizes religiosas somam-se a esta. A pajelança indígena, o uso do fumo, de 

bebidas e de ervas medicinais, são práticas adotadas pela Umbanda e que foram herdadas dos 

povos originários do Brasil. E ainda o cristianismo, notadamente o catolicismo, que aparece 

através da própria figura de Jesus Cristo, além dos santos católicos já citados, que são 

cultuados e reverenciados, inclusive tendo seus nomes mencionados em pontos de Umbanda: 

 
“São João Batista, enviado de Jesus, 

Guiai estes filhos, no caminho da luz. 
Se vires um filho caído no chão, 

Levanta, levanta, são todos irmãos, 
Que filhos de Umbanda não ficam no chão”190 

 

Dentro da própria Umbanda existem algumas formas de culto que se diferenciam de um 

terreiro para outro, uma vez que são transmitidas por meio da oralidade191, porém, todas elas 

compartilham do mesmo preceito que é “a manifestação do espírito para a prática da caridade” 

(CUMINO, 2011, p. 108)192. 

Ainda com relação à diversidade de práticas religiosas da Umbanda: 

 
190 Ponto cantado a São João Batista, santo da Igreja Católica que na Umbanda pode ser sincretizado como 
Xangô. 
191 “A atividade de contar histórias é normalmente considerada característica de todo o discurso humano” 
(GOODY, 2012, p.110). 
192 Nestes espaços não é, ou não deveria, segundo alguns preceitos, permitido cobrar valores em dinheiro para 
atender aqueles que a procuram, toda forma de contribuição com o terreiro deveria ser espontânea. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

239 

 
Cada casa ou conjunto de templos tem a sua forma de interpretar e manifestar 
a religião de Umbanda. São diversos os ritos que diferem de casa para casa. 
Alguns utilizam atabaques, já outros, não utilizam tais instrumentos, 
preferindo somente o ritmo das palmas e o cântico dos pontos cantados 
(AZEVEDO, 2010, p. 97). 
 

 

A Umbanda, segundo temos informações, foi anunciada no Brasil em 15 de novembro 

de 1908, com a incorporação do Caboclo das Sete Encruzilhadas pelo médium Zélio 

Fernandino de Moraes, mas é certo que, desde lá, passou por diversas transformações até 

chegar a sua forma atual. O que talvez tenha tido pouca alteração foram os preceitos e os seus 

ideais, que são, em geral, os de ser uma religião que agrega, ensina e compartilha saberes e 

ensinamentos. Na interpretação de líderes umbandistas, ainda que em tom relativamente 

laudatório: “A Umbanda nasce, portanto, com a missão de não segregar, de não separar. Nasce 

para agregar, para unir” (OXÓSSI, 2014, p. 44). Além disso, esta religião possui rituais como 

“Batizados, Casamentos, Funerais”. A ênfase dos religiosos sobre a ligação da Umbanda com 

o “divino” e o “Pai” na prática das suas ritualísticas, revela o empenho na busca por 

legitimidade social; tal afirmação religiosa é percebida em textos como o de Flávio Penteado: 

“Sim, podemos celebrar casamentos e batizados e termos a bênção divina, pois somos uma 

religião consagrada pelo Pai” (PENTEADO, 2015, p. 45). 

Pelotas, cidade onde foi realizado este trabalho, possui registrados na Federação Sul-

Riograndense de Umbanda e Cultos Afro-Brasileiros193 cerca de 620 centros de Umbanda e 

de cultos afro-brasileiros. A cidade se destaca pelas fortes características dessas expressões 

religiosas, muitas delas localizadas em zonas periféricas. O historiador Mello (1994) faz um 

relato ainda das décadas de 1970 e 1980: 

 

Os lugares onde eram realizadas as reuniões de “feitiçarias” ficavam, na 
maioria dos casos, nas proximidades da zona portuária – a mais antiga da 
cidade – e na várzea, locais reconhecidamente perigosos pelas autoridades. 
[...] 
A proximidade das residências, proporcionada pela crescente urbanização, 
por certo facilitava o trânsito dos fiéis no espaço público, considerado como 
de relativa liberdade de movimentação e mesmo de comportamento; por 
outro lado, alertava a vizinhança pela característica batucada, pelos cantos e 
rituais (MELLO, 1994, p. 28-29). 

 

 
193  Situada à Rua Xavier Ferreira, nº 1000, a associação busca legitimar práticas religiosas de matriz africana e 
afro-brasileira na cidade de Pelotas/RS. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

240 

Driblando a hegemonia das religiões cristãs a Umbanda destaca-se como uma religião 

que surge, segundo alguns pesquisadores, em um Brasil recém secularizado e saído de um 

regime escravista, que reprimia outras formas religiosas que não fossem a católica, religião 

oficial do Estado até 1890.  

O livro “Batuques, reviras e carnavais”, de Marco Antônio Lírio de Mello (1994), 

permite compreender que a Umbanda, assim como outras religiões de matriz africana em 

Pelotas, se estabeleceu, e ainda hoje permanece, na zona periférica da cidade que compreende 

os bairros Navegantes, Porto, Pestano, Fátima, Dunas, Bom Jesus e Barro Duro, apenas para 

citar alguns. Segundo o autor “Os lugares onde eram realizadas as reuniões chamadas 

“feitiçarias” ficavam, na maioria dos casos, nas proximidades da zona portuária – a mais 

antiga da cidade – e na várzea, locais reconhecidamente perigosos pelas autoridades” (Mello, 

1994, p.28). 

Cada terreiro possui uma história diferente com relação à sua formação. Dentre os 

terreiros pesquisados, alguns foram herdados de seus antepassados, mães e pais, avós e avôs, 

outros buscaram experienciar a religião assumindo o compromisso de administrar um “terreiro 

de Umbanda” por compreenderem que possuíam determinada “missão” com a espiritualidade, 

ou mesmo por agradecimento a alguma graça alcançada. 

Grande parte os terreiros ficam localizados em espaços pouco visíveis, geralmente nos 

fundos das casas dos Caciques, os líderes espirituais responsáveis pelo terreiro, não possuindo 

qualquer elemento visual indicativo de que ali existe um terreiro de Umbanda ou algo que 

chame mais atenção. Quando isso ocorre, geralmente aparenta maior discrição, não dando a 

perceber facilmente que ali existe um terreiro de Umbanda.  

Podemos ainda compreender a Umbanda em Pelotas como um fator de resistência 

étnico-racial. Muitos dos praticantes da religião são de origem africana, embora hoje a 

presença de muitos brancos seja uma constatação dentro dos terreiros. As próprias figuras das 

Pretas-velhas e dos Pretos-velhos direcionam o olhar para a presença africana nos terreiros, 

detentora de saberes muito específicos, o que também promove na cidade discussões potentes, 

e algumas vezes acirradas sobre as estratégias que podem ser utilizadas como meio de produzir 

uma educação antirracista. A cor da pele dentro dos terreiros de Umbanda em Pelotas se 

mistura à diversidade étnica que compõe a cidade.  

Os relatos do senso comum sobre a Umbanda trazem uma narrativa carregada de 

preconceito e discriminação. O estigma de feiticeiras e feiticeiros, bruxas e bruxos, pessoas 

mal intencionadas e adeptos de uma religião que se destina à prática da maldade, há muito 

tempo faz parte do cotidiano dos umbandistas. Dentro desse cenário, as principais entidades 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

241 

atacadas são os Exus e as Pombas-gira, quase sempre relacionadas à figura do diabo, que é 

considerado o “anticristo” pelas religiões cristãs.194 

 

As Entidades da Umbanda 

 

Na Umbanda existem várias entidades, espíritos que assumem diferentes identidades195 

quando incorporados nos médiuns. Além das características que remetem a um imaginário 

desses povos, indígenas e escravizados vindos da África, homens e mulheres que passeiam 

em nosso cotidiano, essa mudança ocorre no corpo dos médiuns, é uma forma de 

transformação física. 

No caso das Caboclas e Caboclos, Pretas-Velhas e Pretos-Velhos, vale destacar o 

entendimento que os autores religiosos carregam a respeito dessas identidades: 

 

Por se tratar de espíritos evoluídos nem sempre foram escravos ou índios ou 
outros seres humanos, considerados hoje em dia menos evoluídos segundo a 
interpretação humana. Mas, se utilizam de uma roupagem fluídica para 
facilitar a compreensão por parte dos consulentes, e até mesmo os médiuns, 
mostrando sobretudo sua humildade e seu amor ao próximo, pois nós, na 
condição de seres encarnados, precisamos de muletas para fortalecer nossa 
fé (PENTEADO, 2015, p. 64). 

 

Espíritos, segundo a crença umbandista, são energias que quando incorporam nos 

corpos dos médiuns, conduzem e sustentam o ritual. É através da incorporação, a apropriação 

de espíritos nos corpos dos encarnados, que a Umbanda acontece.  

As Caboclas e os Caboclos da Umbanda podem se apresentar na forma de guerreiros 

usando armaduras e também na forma de Iaras, que seriam as Caboclas do mar, enviadas 

geralmente nas falanges do Orixá feminino Iemanjá. Na definição de Penteado, são: 

 

Entidades que vêm aos terreiros de Umbanda para trabalhar em prol da 
caridade e do auxílio aos encarnados e desencarnados; com seus brados e 
trejeitos de guerreiros, é fácil identificá-los quando incorporam em seus 
médiuns. Hoje não existe Umbanda sem a força e a sapiência dos grandes 

 
194 O próprio Congresso Nacional brasileiro possui um crucifixo na parede, e ainda hoje inicia seus trabalhos 
utilizando a frase “Sob a proteção de Deus, declaro aberta a sessão e iniciamos nossos trabalhos”, negando a 
laicidade do país e acentuando que, principalmente, as religiões de matriz africana tornam-se secundárias em um 
espaço que deveria representar todas as brasileiras e todos os brasileiros, mas, ao contrário disso, potencializa 
que a religiosidade “oficial” e “aceita” no país é a cristã. 
195 A identidade torna-se uma “celebração móvel”: formada e transformada continuamente em relação às formas 
pelas quais somos representados ou interpelados nos sistemas culturais que nos rodeiam (Hall, 1987). É definida 
historicamente, e não biologicamente. O sujeito assume identidades diferentes em diferentes momentos, 
identidades que não são unificadas ao redor de um “eu” coerente. (HALL, 2011, p.13) 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

242 

Caboclos de Umbanda – seus gritos de guerra, suas vestimentas, sua língua 
ainda viva em nossa civilização. Do mesmo jeito que os Pretos-Velhos, os 
Caboclos trazem muita sabedoria aos encarnados de como bem mais 
compreender a vida e seus obstáculos, transformando estes em aprendizados 
que serão levados por toda a eternidade (PENTEADO, 2015, p. 67). 
 

Teria sido o espírito de um Caboclo que anunciou a Umbanda através da mediunidade 

de Zélio Fernandino de Moraes. Ao ser indagado qual seria seu nome, o espírito teria dito que 

não necessitava de um nome, mas que, se para os encarnados isso era tão importante, que 

poderiam chamá-lo de Caboclo das Sete Encruzilhadas, pois sendo a encruzilhada um lugar 

de passagens, que leva a caminhos diversos, que para ele seriam as leis da Umbanda, assim 

seria, não haveriam impedimentos para sua condução. 

Os nomes dessas entidades são geralmente ligados a fenômenos da natureza (matas, 

céu, terra, mar, etc.), ou algum nome indígena, como por exemplo: Caboclo Arruda, Caboclo 

Arranca-Toco, Caboclo Sete Flechas, Cabocla Iara, Cabocla Jurema das Matas, Caboclo Sete 

Estrelas, Caboclo Xangô das Matas, Caboclo Cobra Coral, Caboclo Ogum Beira-Mar, 

Caboclo Ogum Sete-Ondas, Caboclo Tupinambá, Caboclo Rompe-Mato, e assim por diante. 

As Pretas-Velhas e os Pretos-Velhos são conhecidos como os portadores do conhecimento. 

São entidades que, para os umbandistas, carregam consigo a ancestralidade e a relação direta 

da Umbanda com as religiões de matriz africana. Trabalham com o uso do fumo e de bebidas 

e, geralmente, são eles que receitam os chás e os banhos de ervas para diversas finalidades, 

além de serem também os responsáveis pelas benzeduras na Umbanda. 

 Ainda segundo o entendimento religioso de Penteado (2015) os Pretos-Velhos são: 

 

Entidades de grande sabedoria e evolução espiritual, com seu jeito humilde, 
sua fala mansa e semblante cativante, possuem o carinho da maioria dos 
consulentes em uma gira. Com seus benzimentos e conselhos, ajudam no 
equilíbrio espiritual dos encarnados e desencarnados. [...] Auxiliam-nos 
tanto no campo espiritual quanto no campo material, pois nos fazem meditar 
acerca dos nossos atos e pensamentos, mostram-nos o nosso eu, o nosso 
mundo interior, fortalecendo-nos e auxiliando em nossa missão na carne 
(PENTEADO, 2015, p. 66). 

 

E Azevedo (2010) complementa: 

 

Chamamos de Pretos-Velhos os tios e tias, pais e mães, avôs e avós, todos 
com forma de idoso, do senhor de idade, do escravo, sua forma idosa 
representa a sabedoria, o conhecimento, a fé. A sua característica de ex-
escravo remete à simplicidade, a humildade, à benevolência e a crença no 
poder maior, no divino, que salva o corpo e o espírito (AZEVEDO, 2010, p. 
102). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

243 

 

As Pretas-Velhas e os Pretos-Velhos geralmente possuem nomes comuns a nós 

brasileiros, seguidos de um sobrenome que indica o local de onde vieram na África. São alguns 

nomes: Pai Joaquim de Angola, Vovó Maria Conga, Pai Benedito de Aruanda, Vovó Rita, Pai 

Francisco do Congo, Rei Congo, Mãe Maria de Guiné, Pai Cipriano, Vovó Maria da Calunga, 

Pai Antônio de Aruanda, Pai Agostinho, Mãe Florência, Mãe Catarina, entre outros. 

Além das entidades acima, temos, talvez, as mais curiosas entidades da Umbanda que 

são as Pombas-Gira e os Exus.  Essas entidades são conhecidas por, além de causar certo 

temor, apropriam-se da sensualidade e sexualidade para apresentarem-se dentro dos terreiros 

de Umbanda. Pombas-Gira seriam as mulheres de coragem extrema e riso fácil, que encantam 

homens e mulheres, e os Exus homens que seriam os guardiões das ruas, das encruzilhadas, 

da noite e protetores dos boêmios, também com expressões de sexualidade evidenciadas em 

corpos mais descontraídos. 

Exu na Umbanda seria, portanto, a força mais próxima da energia dos encarnados, 

representando e externalizando nossas vicissitudes e trazendo à tona o que o ser humano 

possui de mais ambíguo e interno. Exu representaria a “verdade” existente no ser humano, a 

essência que por vezes o mesmo inconscientemente desconhece ou tenta esconder, dissimular. 

Segundo Nei Lopes: 

 

Exu: Orixá da tradição iorubana. Exu ou Elegbara (etimologicamente o 
“dono da força”) é a síntese do princípio dinâmico que rege o universo e 
possibilita a existência, sendo, também, a mais polêmica entre as forças 
invisíveis que regem as concepções filosóficas jejes-iorubanas na África e 
na diáspora. [...] Na Umbanda e na quimbanda, por influência do catimbó e 
de outras formas de culto, o Exu-Elegbara jeje-nagô se transmutou em várias 
entidades, as quais mais próximas dos conceitos cristãos de demônio 
(embora os chamados “Exus batizados” dediquem-se ao bem e à caridade), 
agrupam-se em legiões ou falanges, conhecendo-se entre outras as seguintes: 
Alebá, Bauru, Calunga, Carangola, Ganga, Gererê, Lalu, Lonã, Macanjira, 
Marabô, Marê, Nanguê, Pemba, Sete Pembas, Tiriri. A estes, Napoleão 
Figueiredo  (1983) pesquisando especificamente a Umbanda amazônica, 
acrescenta os seguintes: Mirim, Toquinho, Veludinho da Meia Noite, 
Manguinho, Giramundo, Pedreira, Corcunda, Ventania, Meia-Noite, 
Mangueira, Tranca-Ruas, Tranca-Gira, Tira-Toco, Tira-Teima, Limpa-
Trilho, Veludo, Porteira, das Matas, Campina, Capa Preta, Pinga-Fogo, 
Brasa, Come-Fogo, Lodo, Caveira, Sete Encruzilhadas, Sete Ventanias, Sete 
Poeiras, Sete Chaves, Sete Capas, Sete Cruzes, Pomba-Gira (forma 
feminina), do Mar, Maria Padilha, Naguê, Cabeira, Caveira, Zé Pilintra, dos 
Ventos, Pedra Preta, Pimenta, Malê, Molambo, das Almas, Pagão, Vira 
Mundo, Tronqueira, dos Cemitérios, Caminaloá, Tatá-Caveira, da Lama, 
Quebra-Barreira, Julico, Perneta, Cuera. Os Exus da umbanda e quimbanda 
são quase sempre representados como homens e mulheres brancos (LOPES, 
2011, p. 273-274). 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

244 

 

Essa distinção ocorre naturalmente entre os praticantes da Umbanda e da Nação no 

Rio Grande do Sul, que conseguem compreender e diferenciar facilmente o Exu Orixá, dono 

dos caminhos, das Pombas-Gira e Exus catiços,196 que aparecem dentro dos terreiros. Embora, 

nem todos os terreiros de Umbanda, em Pelotas, atribuem o adjetivo “catiço” aos seus Exus. 

Os Exus possuem nomes simbólicos, carregados pelas falanges que representam (às 

vezes com nome de lugares e outras de numerais), as mulheres, em sua grande maioria 

respondem pelo nome de Marias. Alguns nomes de Exus e Pombas-Giras: Exu Tranca-Ruas, 

Exu das Sete Encruzilhadas, Exu Ventania, Exu Pimenta, Exu Tiriri, Exu Capa Preta, Exu 

Rei, Exu das Matas, Exu Rei da Calunga, Exu Marabô, Exu Sete Ponteiras, Maria Padilha das 

Almas, Maria Padilha da Calunga, Maria Padilha do Cabaré, Maria Padilha das Sete 

Encruzilhadas, Pomba-Gira Cigana, Rosa Caveira, Maria Mulambo da Lomba, Maria 

Mulambo do Lixo, Maria Mulambo das Almas, Maria Quitéria, Pomba-Gira Sete Saias, 

Pomba-Gira Menina da Praia, entre outros. 

 

Quando o corpo é casa 

 

Na crença umbandista os corpos e as falas dos médiuns são conduzidos pelos espíritos. 

Desta forma, a experiência de Girar em um terreiro nos possibilita perceber de outras formas 

como essas entidades buscam se comunicar com aqueles que ali estão. Walter Benjamin 

(2012), ainda no século XIX, nos impulsionou a pensar que estamos cada vez mais pobres de 

experiências vivas. Hoje, em um mundo cheio de experiências virtuais, algumas delas 

apressadas e do acúmulo e facilidade de obter informações para em um segundo momento já 

descartá-las à espera de outras, vivenciar um terreiro de Umbanda é uma experiência rica em 

possibilidades. Segundo Benjamin (2012): 

 

Em nossos livros de leitura havia a parábola de um velho que, no leito de 
morte, revela a seus filhos a existência de um tesouro oculto em seus 
vinhedos. Bastava desenterrá-lo. Os filhos cavam, mas não descobrem 
qualquer vestígio de tesouro. Com a chegada do outono, porém, as vinhas 
produzem mais que qualquer outra na região. Só então compreenderam que 
o pai lhes havia transmitido uma certa experiência: a felicidade não está no 
ouro, mas no trabalho duro (BENJAMIN, 2012, p. 223). 

 
196 Exu catiço é o Exu cultuado na Umbanda, que não é a entidade cultuada nas religiões africanas ou afro-
brasileiras. O Exu catiço recebe nomes de entidades que se assemelham às necessidades e o conhecimento do 
povo brasileiro, como Exu Caveira, Exu Tiriri, Exu das Sete Encruzilhadas, Maria Padilha, Maria Mulambo, 
Maria Quitéria, Exu do Lodo, Exu Ventania, entre outros. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

245 

 

Acreditamos que pouco conseguiríamos expressar somente em palavras as sensações 

vividas em uma Gira de Umbanda, o corpo submetido à experiência, desafiado a promover 

movimentos com os quais não está cotidianamente acostumado a fazer, um corpo que vai se  

curvando de Pretas-velhas e Pretos-velhos, os rostos enrijecendo durante a incorporação de 

Caboclas e Caboclos, e a tenacidade quase aleijada, que vai se formando quando uma Pomba-

Gira ou um Exu “arranca” o corpo dos médiuns das correntes e os põe a girar. Tudo isso tem 

como via de compreensão e assimilação de saberes o corpo em ação nas Giras de Umbanda. 

 A Umbanda é uma religião conduzida por sonoridades que estimulam e conduzem as 

Giras. Os tambores, as danças, as palmas e a própria movimentação das entidades são 

elementos que compõem o ritual. A atmosfera criada por meio desses elementos não deixa o 

corpo ficar inerte. Os participantes e os espectadores são, a todo o tempo, convidados a 

experienciar e a se entregar fisicamente. 

Mesmo quando teorizamos e produzimos conhecimento sobre a Umbanda, estamos 

escrevendo sobre um caminho que é físico, corporal, que se sustenta através da incorporação 

de espíritos, que é entendido como uma abertura física para que o transe e a comunicação 

espiritual aconteçam.  O corpo fica então em uma “fase” liminar. Segundo Vitor Turner (2013) 

 

Os atributos de liminaridade, ou de personae (pessoas) liminares são 
necessariamente ambíguos, uma vez que esta condição e estas pessoas 
furtam-se ou escapam à rede de classificações que normalmente determinam 
a localização de estados e posições num espaço cultural. As entidades 
liminares não se situam aqui nem lá; estão no meio e entre as posições 
atribuídas e ordenadas pela lei, pelos costumes, convenção e cerimonial 
(TURNER, 2013, p. 98). 
 

 

Richard Schechner atribui o mesmo conceito de liminar ao campo da performance e o 

destaca enquanto parte principal da ação, uma vez que “A fase central é liminar – um período 

de tempo em que uma pessoa está entre alguma coisa e outra, entre categorias sociais ou 

identidades pessoais. É durante a fase liminar que o trabalho real dos rituais de passagem toma 

lugar” (SCHECHNER, 2012, p. 63), e ainda: 
 

O trabalho da fase liminar é duplo: primeiro, reduzir aqueles que adentram 
no ritual a um estado de vulnerabilidade, de forma que estejam abertos à 
mudança. As pessoas são despojadas de suas antigas identidades e lugares 
determinados no mundo social; elas entram num tempo-espaço onde não são 
nem isto nem aquilo, nem aqui nem lá, no meio de uma jornada que vai de 
um social a outro. Durante esse tempo elas estão literalmente desprovidas de 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

246 

poder e, muitas vezes, de identidade. Segundo, durante a fase liminar, as 
pessoas internalizam suas novas identidades e iniciam-se em seus novos 
poderes (SCHECHNER, 2012, p. 63). 
 

 

No momento em que o médium na Umbanda está girando, ele está nesta fase liminar, 

o momento que o corpo não está caracterizado com sua identidade física, do seu corpo 

cotidiano, mas que ainda não assume totalmente a identidade da entidade que está 

incorporando. 

Para Marcel Mauss (1974), o corpo assume identidade perante sociedades organizadas, 

uma vez que entende essas expressões como “as maneiras pelas quais os homens, de sociedade 

em sociedade, de uma forma tradicional, sabem servir-se de seu corpo” (MAUSS, 1974, p. 

401). O autor ainda faz uma reflexão sobre o uso do corpo em discussões sobre a educação: 

 

Em todos esses elementos da arte de utilizar o corpo os fatos de educação 
predominavam. A noção de educação podia sobrepor-se à de imitação. [...] 
O ato se impõe de fora, do alto, mesmo um ato exclusivamente biológico, 
relativo ao corpo. O indivíduo assimila uma série de movimentos de que é 
composto o ato executado diante dele ou com ele pelos outros (MAUSS, 
1974, p. 405). 

 

Durante nossa pesquisa, foi possível observar que na Umbanda praticada em Pelotas, 

quando uma entidade começa a incorporar, assumir sua forma física no corpo do médium, os 

demais umbandistas já conseguem perceber qual é a entidade que está se manifestando. A 

Gira firme das Caboclas e Caboclos, a curvatura das colunas cervicais na incorporação das 

Pretas-Velhas e Pretos-Velhos, as mãos nas cinturas e braços erguidos das Pombas-Gira e o 

entortar dos dedos dos Exus denunciam para os mais experientes a entidade que está 

“chegando” no terreiro. 

As representações corporais aprendidas no ambiente dos terreiros com essas entidades 

identifica qual grupo social ela pertence, e segundo Rodrigues (2006), “como qualquer outra 

realidade do mundo, o corpo humano é socialmente concebido, e a análise da representação 

social do corpo oferece uma das numerosas vias de acesso à estrutura de uma sociedade 

particular” (RODRIGUES, 2006, p. 48), e ainda: 
 

Mesmo assumindo para nós este caráter natural e universal, a mais simples 
observação em torno de nós poderá demonstrar que o corpo humano como 
sistema biológico é afetado pela religião, pela ocupação, pelo grupo familiar 
e por outros intervenientes sociais e culturais (RODRIGUES, 2006, p. 49). 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

247 

As entidades da Umbanda quando incorporadas, ou seja, quando o médium assume no 

seu corpo as corporeidades delas, não se apresentam nem como indígenas nem como negros 

dos tempos atuais, mas sim, como outros indígenas e outros negros, aqueles pertencentes 

simbolicamente a um outro tempo, a um tempo passado no qual as expressões culturais e 

corpóreas eram outras. Por tratar-se ainda de espíritos que já desencarnaram, nem poderiam 

ter gestualidades e expressões contemporâneas. Podemos dizer então que, outra forma de 

saberes produzidos na Umbanda, são os conhecimentos de memórias ancestrais, memórias 

que estão nos corpos. Segundo Benjamin (2006): 

 

A experiência do corpo é sempre modificada pela experiência da cultura. O 
que chamamos de “necessidades naturais” só nos é acessível após ser 
traduzido e retraduzido por todo um conjunto de normas e valores que 
constituem a lente pela qual somos todos cegos e insensíveis. Portanto, a 
percepção do corpo é função da organização da sociedade e do modo de 
relação do corpo com as coisas – e as práticas corporais são atualizações de 
representações mentais. Consciente ou inconscientemente, o corpo expressa 
essas práticas e essas representações, desencadeando um processo de 
redundâncias que as fazem sempre mais vivas e reais (RODRIGUES, 2006, 
p. 113) 

 

Na análise desses corpos que transmitem e recebem sensações, na prática religiosa umbandista, 

é possível afirmar que no corpo estão impressas a estrutura e as representações sociais de coletivos 

que foram se transformando com o tempo, buscando adaptação. Quanto aos povos indígenas e 

africanos na Umbanda, podemos concebê-los como povos ancestrais. 

O conceito de ancestral africano para Lopes (2011) é: 

 

Antepassado, ascendente, do bisavô para trás. Para o africano, o ancestral é 
importante e venerado porque deixa uma herança espiritual sobre a Terra, 
contribuindo assim para a evolução da comunidade ao longo de sua 
existência. Ele atesta o poder do indivíduo e é tomado como exemplo não 
apenas para que suas ações sejam imitadas, mas para que cada um de seus 
descendentes assuma com igual consciência suas responsabilidades. 
(LOPES, 2011, p. 59-60).  

 

Parece ser esse o lugar que pertence à cultura umbandista, lugar que se entrelaça a 

diversas outras culturas para construir humanidades reverenciando sua ancestralidade por 

meio do movimento dos corpos e da rememoração provocados direta ou indiretamente pelas 

giras.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

248 

Tanto o povo-de-santo quanto o povo de terreiro de Umbanda carrega esse culto à 

ancestralidade como uma forma de resistência, tão necessária aos tempos atuais197. 

A ancestralidade está presente no modo de expressar, de modo simbólico e mítico, 

como se davam as relações sociais, os rituais e as formas de vida em tempos de outrora. Dessa 

maneira, é possível compreender, ainda que sutilmente, outros modos de vida, outras formas 

de produção de conhecimento e de inter-relações que nos escapam a experiência, relações que, 

segundo a crença umbandista, podem se dar entre os sujeitos que frequentam os terreiros 

(espiritualmente encarnados) e as entidades espirituais (espíritos desencarnados). 

 

Vincular Outros Sujeitos com Outras Pedagogias supõe indagar quem são 
esses Outros na especificidade de nossa história e reconhecer com que 
pedagogias foram inferiorizados e decretados inexistentes, mas também com 
que pedagogias resistem e se afirmaram existentes ao longo dessa história 
(ARROYO, 2014, p. 37). 

 

Somente o sujeito da experiência está “aberto à sua própria transformação” 

(LARROSA, 2014, p. 29), e, no caso das Giras de Umbanda, esse sujeito utiliza seu corpo não 

apenas como veículo, mas também como receptor das transformações nele sofridas durante a 

experienciação. Cada Gira de Umbanda é uma nova experiência, uma nova forma de 

conhecimento do seu corpo, de si e das entidades que estão incorporando no médium, então 

“o saber da experiência se dá na relação entre o conhecimento e a vida humana” (LARROSA, 

2014, p. 30). 

O autor amplia a questão acentuando que impedir o reconhecimento e produção de 

saberes outros em relação aos considerados oficiais representaria quebrar pressupostos de 

validade que sustentaram, e ainda sustentam, teorias já existentes de práticas pedagógicas que 

inferem os ditos à margem, uma situação de inferiores, incultos, ignorantes para o 

conhecimento, primitivos em relação às culturas e inconscientes de criticidade e produção de 

pensamentos políticos (ARROYO, 2014). 

Boaventura de Sousa Santos (2010) caracteriza esse fenômeno como sendo 

“epistemologias do Sul”, uma vez que os saberes aprendidos pelos sujeitos nas Giras de 

Umbanda, de certa maneira e em certos locais, são considerados inferiores, menores e não de 

interesse e importância científica. Quanto a isso: 

 
197 Importante destacar que no Brasil, com essa onda conservadora e retrógrada que vem ascendendo a cada dia, 
onde tentam proibir o acesso a determinados tipos de temas e literaturas, essa viagem e reconhecimento de que 
existiram povos ancestrais que regem e refletem o modo de viver contemporâneo, torna-se necessário esse 
registro da ancestralidade que não é, certamente, aquela dos modelos europeus, brancos e patriarcais. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

249 

 

A epistemologia dominante é, de facto, uma epistemologia contextual que 
assenta numa dupla diferença: a diferença cultural do mundo moderno 
cristão ocidental e a diferença política do colonialismo e capitalismo. [...] 
esta dupla intervenção foi de tal maneira profunda que descredibilizou e, 
sempre que necessário, suprimiu todas as práticas sociais de conhecimento 
que contrariassem os interesses que ela servia (SANTOS; MENESES, 2010, 
p. 16). 
 

A citação acima possibilita refletir sobre a diversidade no mundo, e o espaço de 

atuação dos “vencedores” e sua propagação do conhecimento, o qual julgavam ser oficial, 

válido e reconhecido, e, dessa forma, oprimiram e impossibilitaram a validade de outros 

saberes e formas de constituição de algumas sociedades. 

Essas “epistemologias do Sul” necessitam de espaço dentro dos meios de produção de 

conhecimento, nos lugares destinados à chamada educação formal e também aos espaços não 

formais, para que possamos abrir espaço para outras formas de pensar e nos relacionarmos 

com o mundo. Para pensar por essa perspectiva, Souza Santos e Menezes (2010) dizem que: 

 

Trata-se do conjunto de intervenções epistemológicas que denunciam a 
supressão dos saberes levada a cabo, ao longo dos últimos séculos, pela 
norma epistemológica dominante, valorizam os saberes que resistiram com 
êxito e as reflexões que estes têm produzido e investigam as condições de 
um diálogo horizontal entre conhecimentos (SOUZA SANTOS; 
MENEZES, 2010, p. 11). 

 

Apresentamos no início do texto inquietações sobre quais eram os saberes manifestos 

através do corpo nas Giras Umbanda, e como as giras de Umbanda potencializam movimentos 

de corpos na produção de saberes específicos. Dividimos então esses saberes em três 

categorias de acesso às memórias ancestrais. Através da consciência de que todo corpo se 

torna político pelo simples fato de existir e estar em relação com o outro, caracterizamos este 

movimento de olhar para a Umbanda enquanto vias de acesso ao saber em três categorias: As 

Caboclas e os Caboclos enquanto representações da estranheza, e as Pretas-Velhas e os Pretos-

Velhos representariam a ancestralidade extrema, e as Pombas-Gira e os Exus seriam pensados 

como a ancestralidade próxima, espelhos de alteridades que se configuram na exacerbação 

dos instintos. 

 

 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

250 

A ancestralidade da estranheza 

 

As Caboclas e os Caboclos na Umbanda representam idealizações dos povos 

originários do Brasil. Em conversas com umbandistas durante nossa pesquisa, percebemos 

que as pessoas se referem a eles como sendo indígenas habitantes das matas e que ainda hoje 

fazem usos das ervas e dos rituais de pajelanças. Alguns umbandistas vestem-se seus corpos 

com cocares e utilizam arco e flecha de madeira após incorporarem essas entidades. Essa 

imagem estereotipada do indígena ainda faz parte do imaginário de alguns, atribuindo o modo 

de vida ancestral àqueles que estão hoje “misturados” na sociedade. 

Os saberes expressos por estes corpos são percebidos ainda no momento das Giras 

quando os médiuns girando emitem sons – pequenos grito agudos –, batem com a mão no 

peito, ajoelham-se e fazem gestos de quem está atirando com arco e fecha como se estivesse 

em uma caçada, os pés que batem no chão firmemente nos levam, por um tempo que varia de 

pessoa para pessoa, para um outro lugar, uma outra energia se estabelece dentro do terreiro 

que aproxima (ou traz essa impressão) os médiuns e consulentes de estarem vivenciando os 

rituais das tribos. 

Esse acesso à essa memória ancestral, ainda hoje nos causa estranheza, parece que a 

forma de se expressar com o corpo desses povos é algo distante, que tem espaço apenas nas 

escolas quando se comemora o dia 19 de abril,198 ou quando este indígena é representado de 

maneira folclórica ou na forma de fantasia no carnaval do Brasil. 

Restauramos a humanidade desses povos, não mais os reconhecendo como “exóticos”, 

mas pertencentes de outra cultura. Segundo Dantas “Num primeiro momento a colonização 

teve como impulso a desumanização: mesmo o homem “mais civilizado” empreendeu, atuou 

e conquistou o indígena através da finalidade de enxergar o Outro como animal” (DANTAS, 

2018, p. 68). Nos terreiros de Umbanda, Caboclas e Caboclos são cultuados e respeitados e 

não há, a priori, hierarquia de importância entre as diferentes “linhas”. 

Em Pelotas, nos congás199 de Umbanda, essas entidades ocupam lugar ao lado das 

demais, podendo dividir, inclusive, a mesma prateleira, quebrando a ideia estereotipada do 

outro como “estranho”, de comportamento físico e na construção de ações sociais que não as 

consideradas “cotidianas”, ou corretas quanto ao modo de se comportar. 

 

 
198 Nesta data no Brasil foi convencionado comemorar o “dia do índio”. 
199 Congá de Umbanda é o altar sagrado onde ficam as imagens das entidades. Essas imagens Em geral feitas de 
gesso, representam a forma humana dos espíritos (entidades) que “trabalham” nos terreiros.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

251 

A ancestralidade extrema 

 

Os grupos étnicos que chegaram ao Brasil sob um regime de escravidão, africanas e 

africanos que foram transportados nos porões dos navios negreiros, também possuem 

representatividade dentro dos terreiros de Umbanda. 

A própria ideia de culto ao Orixá, semelhante à figura das santas e dos santos católicos, 

é de origem africana. Na Umbanda, essas entidades são associadas aos elementos natureza. 

Chamamos essas entidades de Pretas-Velhas e Pretos-Velhos, que dentro das senzalas 

praticavam o culto a esses Orixás, escondidos e muitas vezes acusados de bruxas e bruxos, 

praticantes de danos ou feitiçarias. 

Os saberes contidos nesses corpos são expressos nas Giras. Quando os médiuns 

começam a girar acontece uma curvatura nas suas colunas, denunciando simbolicamente as 

condições insalubres que eles viviam nas senzalas, que na maior parte das vezes eram baixas, 

fazendo que os escravos ficassem com a coluna prejudicada, o que lhe impedia de fugir. 

A ideia de velhinhos que permanecem sentados, nem sempre corresponde às 

incorporações dessas entidades, que se movimentam pelo terreiro, cantam pontos, dançam, e 

quando tem alguma comemoração no terreiro, rodeiam as mesas numa forma de “abençoar”, 

“benzer” os alimentos que ali estão dispostos. Embora carreguem no nome o termo “velha” e 

“velho”, nem sempre essas entidades possuem idade muito avançada. Na fase empírica deste 

trabalho, foi possível observar muitas Giras de incorporação em que os corpos se colocavam 

a girar rapidamente. 

São essas entidades que dentro de um terreio de Umbanda são consideradas as que 

carregam o conhecimento, semelhante às mestras e mestres griôs das comunidades negras no 

Brasil.  

Essas entidades, em roda, dentro dos terreiros dão a doutrina, repassam os 

ensinamentos de outrora e nos contam histórias suas e de seus antepassados. Não raro são as 

vezes que contam histórias que remetem à escravidão. Alguns de seus nomes são referências 

a lugares, à própria África como Pai Joaquim de Angola, Rei Congo, Tia Maria de Guiné. 

Um Preto-Velho ou uma Preta-Velha nos remetem, simbolicamente, à construção da 

identidade brasileira, que é miscigenada, composta por uma variedade de artefatos culturais. 

Segundo Chagas (2017): 

 

Somos fruto das sementes plantadas em alguma diáspora africana. Porém, o 
trauma sofrido pelos africanos que foram arrancados de suas terras durante 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

252 

a diáspora da escravidão mercantil foi uma tragédia de proporções 
gigantescas. Segundo Prandi (2000) mais de cinco milhões de africanos 
foram sequestrados da África e trazidos como cativos para servir de mão de 
obra escrava entre os séculos XVI e XIX no Brasil (CHAGAS, 2017, p. 27). 

 

Compreendemos essa ancestralidade como extrema, no sentido de trazer à tona as 

condições de sobrevivência desses povos africanos que, dentro dos terreiros de Umbanda 

podem comunicar, ensinar a todos, não apenas pela oralidade, mas também pelos seus corpos, 

marcados brutalmente por uma condição de escravizados. É esse corpo resiliente que aparece 

na Giras de Umbanda. 

Ao final de uma Gira de Pretas-velhas e Pretos-velhos, muitos médiuns relatam um 

incômodo físico, alguns relatam certas “dores” na coluna e nas pernas, mesmo que girando 

por em um curto espaço de tempo. Esses saberes experienciados no corpo nos ensinam que a 

mediunidade, as Giras e a incorporação na Umbanda, nem sempre são confortáveis, porém, 

necessárias para o entendimento do que essas entidades representaram e representam na 

Umbanda. Segundo Pagliuso e Bairrão (2010): 

 

Na incorporação do Preto-Velho, este médium diz que “aprendeu”, de 
maneira corporal e vivencial, por uma perspectiva do Outro (espírito da 
umbanda), os valores de superação, crescimento, fé, benevolência e 
resignação, pertencentes à linha dos pretos-velhos. (PAGLIUSO; 
BAIRRÃO, 2010, p. 214) 

 

Essas figuras representadas por meio dessas entidades se apresentam como espíritos 

de ancestrais, deixam claro que os sujeitos do presente são resultados das experiências 

individuais e coletivas e dos processos históricos por eles supostamente vivenciados. Assim, 

são as entidades que, no terreiro, trazem uma dimensão de força e esclarecimento para a 

compreensão humana, seus acertos e seus erros. 

Assim, a ancestralidade extrema é compreendida para além dos saberes que compõem 

a oralidade e a representatividade dessas entidades nos terreiros de Umbanda, são formas de 

conhecimento que passam pelo próprio corpo do médium, durante e depois das incorporações. 

As ações físicas dos benzimentos, das reza e mandigas também exigem dos médiuns uma 

disposição corporal quando estão incorporados com essas entidades. O cativeiro que 

transformou o corpo dessas entidades da Umbanda pode ser pensado, experienciado e 

compreendido nos terreiros.  

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

253 

A ancestralidade próxima 

 

Durante nossa pesquisa em Pelotas, percebemos que as Giras de Pombas-Giras e dos 

Exus as mais frequentadas, além de ser aquelas em que os umbandistas dispendem maior 

tempo e dedicação. As próprias vestes dos umbandistas no culto à essas entidades se destacam 

em relação às outras. Chapéus, vestidos rodados e com armações para dar volume às saias, 

colares, brincos e correntes compõem o visual dos umbandistas nos dias destas Giras. 

O corpo nas Giras de Pombas-Giras e Exus, é o corpo que gira na perspectiva do erro. 

Em alguns casos, os médiuns recebem uma energia tão forte que são “arrancados” das 

correntes, num impulso, muitas vezes, inesperado. Essa energia encanta e atrai todas e todos 

que se dispõe a participar, dentro e fora da corrente, de uma terreira dessas entidades. 

São por meio das figuras de Pomba-Gira e Exu dentro de um terreiro de Umbanda que 

a harmonia é desfeita, os lugares de conforto são modificados nos (e)levando para outras 

esferas do próprio bem ou mal viver da vida cotidiana. É símbolo claro de resistência aos 

modos de vida “tradicionais” e aos “pré-julgamentos” estabelecidos em qualquer sociedade. 

A Pomba-Gira dentro dos terreiros é interpretada como um ser “mundano”, mulheres 

que riem, dançam, bebem e falam sem os pudores e as regras as quais as mulheres são 

submetidas em sociedades machistas e/ou patriarcais. 

Sob influência de uma Pomba-Gira os médiuns homens e mulheres giram em 

velocidade acelerada, influenciada pelo ritmo dos tambores que suscitam movimentos mais 

ligeiros, colocam as mãos nas cinturas ou as levantam para cima. Algumas depois de 

incorporadas, sentam sobre as pernas no chão e dobram os joelhos para trás até encostar a 

cabeça no chão. São movimentos livres, acompanhados de gargalhadas e que permitem que 

as roupas componham a Gira, com o abrir das saias formando uma grande roda colorida em 

volta delas. 

A sensualidade e a sexualidade são elementos que afloram com essas entidades da 

Umbanda que, mesmo depois de totalmente incorporadas, não param de dançar, cantar e 

consumir bebidas oferecendo tudo àqueles que assistem o ritual. O Giro é acompanhado do 

canto dos pontos ou de gargalhadas. 

Exus são os guardiões na Umbanda. São entidades que corporificam aqueles que 

vivem fora das portas das casas, chamados também de “povo da rua”. Exercem nos corpos 

dos médiuns uma força física que faz saltar as veias do corpo, entortando as mãos como se 

fosse uma espécie de garra de algum animal. Muitos, ao se depararem com essas expressões 

desses corpos nos terreiros demonstram certo medo. Algumas dessas entidades têm as pernas, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

254 

os joelhos dobrados, que por vezes dificulta o deslocamento da entidade pelo terreiro. Alguns 

utilizam capaz e bengalas, compondo o visual. 

“Exu tem chifre e Exu tem rabo, a Maria Padilha é a mulher do diabo” diz um ponto 

cantado nos terreiros, anunciando a aproximação feita por muitos dos Exus à figura do diabo. 

Essa associação é feita devido a potência do catolicismo que demonizou essas entidades. 

Segundo o francês Pierre Verger (1999), “os primeiros missionários, espantados com tal 

conjunto, assimilaram-no ao Diabo e fizeram dele o símbolo de tudo o que é maldade, 

perversidade, abjeção e ódio, em oposição à bondade, pureza, elevação e amor de Deus” 

(VERGER, 1999, p. 119). Essa afirmativa pode ser observada ainda nos dias de hoje, quando 

algumas igrejas insistem em fazer essa aproximação.  

Os saberes expressos nas Giras dessas entidades refletem nossos instintos mais 

escondidos. Assim como as Pombas-Gira, os Exus emitem sons ainda quando estão girando 

para logo incorporar nos médiuns. Exu pensa e age com o corpo, os movimentos não possuem 

racionalidades, os corpos estão abertos à experiência da própria condição humana que é. Em 

certas ocasiões, tolhida de se expressar livremente. Exu não tem medo e não tem vergonha de 

se expressar, podem em um mesmo dia e uma mesma Gira demonstrar gestos refinados e logo 

em seguida assumir a postura de um malandro de rua, que fuma, bebe e fala alto.  

A fascinação constatada pelos terreiros cheios nos dias das Giras de Pombas-Gira e 

Exus, torna essas entidades ainda que ancestrais, uma ancestralidade próxima, com a qual 

conseguimos fácil identificação. 

Segundo Areda (2008): 

 

trazendo Exu para nós mesmas e nós mesmos, aproximar-se dele nos 
encaminha para uma autocrítica poética – Exu como um forasteiro de dentro 
(in)constantemente desconfiado da falta de movimento. Exu como imagem 
múltipla, política, estética e poética de resistência a pensamentos 
hegemônicos (AREDA, 2008, p. 2). 

 

Essas figuras dentro do terreiro são vias de acesso a uma ancestralidade muito próxima, 

fácil de compreender mesmo para o umbandista iniciante que ali enxerga o mundo de outro 

ângulo, livre de preconceitos. 

 

O Exu catiço, o Exu não orixá, o Exu entidade, a imagem de Exu que mais 
frequentemente aparece na Umbanda e na Quimbanda também oferece uma 
bonita força de resistência. Este aparece com o nome de Exu, quando 
masculino, ou com o nome de Pomba-Gira, quando feminino, e quando são 
incorporados por médiuns durante os rituais normalmente surgem como 
figuras masculinas associadas à malandragem, como mulheres de cabaré, 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

255 

como ciganos e ciganas. São imagens marginais, sombrias, noturnas. 
(AREDA, 2008, p. 8-9). 

 

Os saberes expressos com as entidades de Pombas-Gira e Exu passam diretamente pela 

via do corpo, que comunica e anuncia a liberdade, o não aprisionamento desses corpos que 

nos provocam a compreender o corpo do outro como algo que não pode ser violado sem a 

permissão daqueles que os pertencem. As regras sociais ditam a forma como devemos nos 

comportar, e essas entidades trabalham no sentido inverso dessas convenções. São próximas 

por nos encorajarem a olhar para nós e para os outros desnudados dos preconceitos que fazem 

parte das nossas construções sociais. 

 
Considerações finais 
 

Num exercício de tentar concluir este texto, mesmo que por ora, pois compreendemos 

que as discussões não se encerram por aqui, buscamos refletir sobre os saberes expressos na 

Umbanda por meio da via do corpo, da experienciação dos umbandistas quando se colocam 

disponíveis para as entidades da Umbanda. 

O corpo nesta religião possui uma função indispensável, que vai além da produção de 

imagens e formas, que podem ser lidas por aquelas e aqueles que participam do ritual, mas 

produz saberes que dentro das comunidades umbandistas são interpretados e dão sentido ao 

ritual. 

Uma primeira forma de construção de saberes diz respeito às memórias ancestrais, 

formas de vida daqueles que precederam os frequentadores da Umbanda e que, dentro e fora 

dos terreiros, são reverenciados e algumas vezes educam os sujeitos para uma vida em 

sociedade menos discriminatória, mais acolhedora e compreensiva de que culturas e formas 

de expressão precisam conviver em harmonia. 

Ainda podemos compreender essas Giras de Umbanda como meios de produção de 

conhecimento do próprio corpo, que mesmo sob influência de fenômenos espirituais, sai do 

seu local de conforto e experimenta novas formas de movimentos, põe em xeque os próprios 

limites e abre espaços de liberdade corporal que as normas sociais, em alguns espaços não nos 

permitem externar. Esse experimento do corpo pode ainda nos levar à compreensão de que 

outros povos viveram em condições nada favoráveis, ou ainda confortáveis, como é o caso 

das Pretas-velhas e dos Pretos-Velhos que remetem aos tempos da escravidão. 

Por fim, essas Giras nos fazem pensar no conceito de alegoria de Walter Benjamin, 

onde o corpo nas Giras de Umbanda “não é uma retórica ilustrativa através da imagem, mas 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

256 

expressão, como a linguagem, e também a escrita” (BENJAMIN, 2011, p.173). As entidades 

ao assumirem cada uma delas suas formas físicas específicas, nos levam a pensar sobre outras 

coisas, o corpo vira meio de acesso para pensarmos outros saberes. 

Não falamos neste texto sobre outras formas de expressão dos saberes transmitidos 

pelos corpos na Umbanda, como a feitura das comidas, a posição das mãos no 

desenvolvimento dos rituais de benzeduras, e até mesmo a disposição dos corpos nas próprias 

correntes de Umbanda, temas que podem ainda serem investigados. 

 
Referências 
 
AREDA, Felipe. Exu e a reescrita do mundo. In: Revista África e Africanidades. Ano I, n. 
1, maio 2008. 
 
ARROYO, Miguel G. Outros sujeitos, outras pedagogias. 2ª ed. Petrópolis/RJ: Vozes, 2014. 
 
AZEVEDO, Janaina. Tudo que você precisa saber sobre Umbanda. São Paulo: Universo 
dos Livros, 2010. 
 
BENJAMIN, Walter. Escritos sobe mito e linguagem. São Paulo: Editora 34, 2017. 
 
BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas I: Magia e técnica, arte e política. Ensaios sobre 
literatura e história da cultura. São Paulo: Brasiliense, 2012. 
 
BENJAMIN, Walter. Obras escolhidas II. Rua de mão única. São Paulo: Brasiliense, 2012a. 
 
BENJAMIN, Walter. Origem do drama trágico alemão. Belo Horizonte: Autêntica, 2011. 
 
BHABHA, Homi. O local da Cultura. Belo Horizonte: UFMG, 1998. 
 
CAMINHA, Pero Vaz de. A carta de Pero Vaz de Caminha: reprodução fac-similar do 
manuscrito com leitura justalinear, de Antônio Geraldo da Cunha, César Nardelli Cambraia e 
Heitor Megale. São Paulo: Humanitas, 1999. 
 
CHAGAS, Wagner dos Santos. “Eu sou porque nós somos”: experiências do emocionar 
nas aprendizagens umbandistas. 2017. 190f. Tese (Doutorado em Educação).  Programa de 
Pós-Graduação em Educação, Universidade Vale do Rio dos Sinos, São Leopoldo, 2017. 
 
CUMINO, Alexandre. História da Umbanda: uma religião brasileira. São Paulo: Madras, 
2011. 
 
DANTAS, Luis Thiago Freire. Filosofia desde África: perspectivas descoloniais. 2018. 
230f. Tese (Doutorado em Fiosofia). Programa de Pós-Graduação em Filosofia, Universidade 
Federal do Paraná, Curitiba, 2018. 
EVARISTO, Conceição. Poemas e recordações e outros movimentos. Rio de Janeiro: Malê, 
2017a. 
 
EVARISTO, Conceição. Ponciá Vicêncio. Rio de Janeiro: Pallas, 2017. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

257 

 
GEERTZ, Clifford. A interpretação das culturas. Rio de Janeiro: LTC, 2015. Campinas/SP: 
Alíneas, 2007. 
 
GOODY, Jack. O mito, o ritual e o oral. Petrópolis: Vozes, 2012. 
 
LARROSA, Jorge. Tremores: escritos sobre experiência. Belo Horizonte: Autêntica, 2014. 
 
LOPES, Nei. Enciclopédia da diáspora africana. 4ª ed. São Paulo: Selo Negro, 2011. 
 
MARINGOLO, Cátia Cristina Bocaiuva. Ponciá Vicêncio e becos da memória de 
Conceição Evaristo: construindo histórias por meio de retalhos de memórias. 2014. 132f. 
Dissertação  
(Mestrado em Letras). Programa de Pós-Graduação em Estudos Literários, Universidade 
Estadual Paulista Júlio de Mesquita – UNESP, Araraquara, 2014. 
 
MAUSS, Marcel. As técnicas corporais. In: MAUSS, Marcel. Sociologia e antropologia. São 
Paulo: EPU, 1974. p. 401-422. 
 
MCLAREN, Peter. Multiculturalismo crítico. São Paulo: Cortez, Instituto Paulo Freire, 
2000. 
MELLO, Marco Antônio Lírio de. Reviras, batuques e carnavais: a cultura de resistência 
dos escravos em Pelotas. Pelotas: UFPel, 1994. 
 
OLIVEIRA, Eduardo D. A Ancestralidade na encruzilhada: dinâmica de uma tradição 
inventada. Dissertação (Mestrado em Antropologia Social). Programa de Pós-Graduação em 
Antropologia Social, Universidade Federal do Paraná, Curitiba, 2001. 
 
OXÓSSI, Flávio de. Umbanda, sem medo e sem preconceito. São Paulo: Madras, 2014. 
 
Pagliuso, Ligia; Bairrão, José Francisco Miguel H. Luz no caminho: corpo, gesto e ato na 
umbanda. Revista Afro-Ásia, núm. 42, 2010, p. 195-225. 
 
PENTEADO, Flávio. Umbanda, uma religião sem fronteiras: guia para praticantes e 
curiosos. São Paulo: Nova Senda, 2015. 
REIS, Sineimar. O código de Guamán Poma de Ayala: ensaios sobre imagens iconográficas. 
In: CALAZANS, Márcia Esteves de; CASTRO, Mary Garcia; PIÑEIRO, Emilia (orgs.). 
América latina: corpos, trânsitos e resistências. Porto Alegre: Fi, 2018. p. 201-223. 
 
RODRIGUES, José Carlos. Tabu do corpo. Rio de Janeiro: Fiocruz, 2006. 
 
SANTOS, Boaventura de Sousa; MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul. 
São Paulo: Cortez, 2010. 
 
SCHECHNER, Richard. Performance e antropologia. Rio de Janeiro: Mauad X, 2012. 
 
TURNER, Victor W. O processo ritual: estrutura e antiestrutura. Petrópolis/RJ: Vozes, 2013. 
 
Wacquant, Loïc. Corpo e alma: notas etnográficas de um aprendiz de boxe. Tradução: Angela 
Ramalho. Rio de Janeiro: Relume Dumará, 2002. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

258 

 
VERGER, Pierre. Notas sobre o Culto aos Orixás e Voduns. Tradução de Carlos Eugênio 
Marcondes de Moura, do original de 1957. São Paulo, Edusp, 1999.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

259 

  
Seção III 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
ARTES 
 

 

 

 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

260 

 

Capítulo XII 

DOI 10.5281/zenodo.7734910 

 

Aldeia da Terra – caso de estudo: – Início de uma atividade artesanal/artística 
 

Paulo Tiago Santos Figueira Rocha Cabeça 

 

Introdução 

 

m 1998 era trabalhador estudante, frequentava a licenciatura de Engenharia 

de processos e energia, na Universidade de Évora, ao mesmo tempo 

trabalhava como empresário em nome individual para a EDP200 como agente 

de leituras e fiscalizações. 

O curso não me atraia particularmente e o rendimento da profissão era relativamente 

escasso. A partir de uma brincadeira com o meu sobrinho Afonso, em plasticinas, e inspirado 

por uma reportagem sobre artesãos contemporâneos na TV, resolvi tentar elaborar objectos 

em barro que se pudessem eventualmente vender. A ideia era tentar produzir pequenas loiças, 

como cinzeiros ou pratos e depois participar em feiras de artesanato, onde a inscrição é 

relativamente barata, para os comercializar, uma vez que não possuía estabelecimento próprio. 

 

Fig.15. Fig. 16. Mestre Orlando Guimarães. Mestre Gaspar Velho (MestreVelhinho). 

 
200 Electricidade de Portugal. 

E 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

261 

 

Nas olarias artesanais de S. Pedro do Corval tentei adquirir barro para o efeito e logo 

me deparei com a relutância da classe, onde não só os “segredos” da arte eram ciosamente 

guardados como a própria venda da matéria-prima era recusada a estranhos. 

Em quase todas me deparei com esse problema e desconfiança. Conheci, no entanto, 

na Olaria Guimarães/Velho, os mestres Gaspar Velho (Mestre Velhinho) e Orlando 

Guimarães, sócios artesãos dedicados à sua arte, que me dispensaram dois ou três troços para 

eu começar a minha experiência. A partir daí e com a generosa partilha e orientação do Mestre 

Velhinho e a cética trocista de Mestre Orlando, iniciei informalmente a atividade. 

 

Primeiras peças: a expressão do corpo, a linguagem latente. 

 

Levei o barro para casa e logo comecei a tentar fazer os tais cinzeiros e pratos que 

tinha visto na reportagem da TV. Tudo saia torto e sem um mínimo de apelo estético. 

Dificilmente vendável. Na frustração de mais um plano de vida irrealizável comecei a fazer 

outras coisas: figuras. Como caras e expressões eram difíceis tentei apenas corpos. Em 

movimento, ou pose. O resultado enchia-me de satisfação. Parecia-me evidente te que 

ninguém compraria tal coisa, no entanto sentia-me feliz. Leve como há muitos anos não 

acontecia. Mal podia esperar terminar o dia de trabalho para me fechar em casa a modelar. 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

262 

Fig. 17. Fig. 18. A procura de um corpo – Terracota aprox. 20x10cm, 1998-1999 Coleção particular 
Profª Dr.ª Ana Maria Silva. 

 

Voltava com frequência a S. Pedro do Corval onde o Mestre Velhinho, no seu 

entusiasmo simpático, me ensinava os detalhes do manuseio do barro, os tempos das secagens 

e cozeduras, os segredos da arte. Orlando, de ambos, era o que menos continha os trejeitos 

perante os “bonecos marrecos que não se pareciam com coisa nenhuma”. Eram eles que me 

coziam as peças no meio das suas loiças que produziam para retalhistas nas lojas do Algarve 

e resto do país. 

A notícia e o interesse nas minhas produções espalhou-se entre os amigos mais 

próximos e família, a quem ofereci algumas coisas. Uma amiga20140, encomendou-me a 

primei- ra peça que vendi: um rosto antropomórfico de pássaro para uma colega na 

Universidade que colecionava corujas. A partir desse momento percebi que certos objectos 

eram mais apetecidos que outros. 

Se os “corpos sem rosto” eram uma arte mais abstrata que nem a todos agradava, 

outros temas como “Alentejanos”, “Vikings” e “Animais” agradavam a mais pessoas. 

Eram objetos mais percetíveis. 

Poderia dizer que havia uma diferença entre a expressão e temática que “nascia” 

natural em mim e o que me pediam para fazer. Talvez se pudesse traçar aqui, no meu inocente 

início de carreira autodidata, dois diferentes possíveis percursos ou uma encruzilhada no 

caminho: expressão ou comercial? Arte do sentir ou arte vendável? 

Foi nessa altura que soube que a Universidade de Évora já tinha curso de Artes Plásticas. Era 

o início da Escola de Artes no polo dos Leões. A curiosidade levou-me lá onde conheci a 

professora Maria José Brito que lecionava escultura em barro. Esta docente permitiu que eu, 

entusiasmado, frequentasse as aulas mesmo sendo estudante de engenharia. Cheguei a 

participar em exposições coletivas dos alunos do primeiro ano do primeiro curso de Artes 

Plásticas. Pedi transferência para este curso no ano seguinte. 

Uma amiga202 artista plástica em Évora, desafiou-me para uma exposição conjunta. A 

sua pintura e as minhas esculturas. Cético e inseguro de início fui-me convencendo que poderia 

ser interessante. A curiosidade dos habitantes do Bairro, que todos os dias espreitavam pela 

janela da nossa sala – transformada em meu atelier – afastou-me renitências e, ainda em 

dezembro de 1998, acabei por fazer um pedido de espaço expositivo na divisão de cultura da 

 
201 Verónica Nabiço 
202 Marta Rego 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

263 

Câmara Municipal de Évora. Foi-nos reservado o posto de turismo da praça de Giraldo em 

Évora para o mês de maio de 1999. Fizemos um pequeno catálogo. A inauguração esteve 

repleta de amigos de ambos e curiosos (fui também buscar os Mestres Velhinho e Orlando a 

S. Pedro do Corval, a Maria José Brito também compareceu) e foi um sucesso. Vendemos 

tudo. 

 

Presépios e santos, a escolha de um caminho 

 

Uma visitante desta exposição203, proprietária de uma loja de artesanato, sugeriu-me 

fazer uma exposição 

de Presépios e Stº Antónios e nesse entusiasmo a ideia de que poderia realmente obter um 

rendimento a partir desta atividade consolidou-se. O posto de turismo na Praça do Giraldo 

estava já com calendarização completa e apenas tinha vagas no ano seguinte. 

Alguém me sugeriu a sala de exposições da Pousada dos Loios, virada ao Templo 

Romano. Era um excelente local de passagem também para o turismo. Falei com a vice-

gerente204 que me acedeu agendar para outubro de 1999 o espaço. Foi a minha primeira 

exposição individual e já com objetivos claramente comerciais. O título foi A Paixão de 

Cristo, um trabalho realizado e inspirado na obra O Messias de Handel, e para cuja 

investigação tive a ajuda do, na altura, vice-reitor205 do Seminário de Évora. Parte dessa 

pesquisa também realizei nos arquivos da diocese de 

S. Brás, em Évora. O tema coincidente com o Dia de Todos os Santos foi uma 

interpretação minha daquele que mais tarde percebi ser o tema mais retratado no figurado 

barrístico em Portugal: o religioso. Nesta exposição surgiram as figuras das Carpideiras, uma 

das minhas imagens mais conhecidas, bem como Presépios, St. Antónios, Cristos e outros. A 

coleção Martírios, uma representação da morte de Cristo e seus discípulos, adquirida por um 

dos maiores colecionadores atuais do meu trabalho206, foi das mais comentadas pelas peças: 

Cristo nu e S. Pedro invertido na cruz. 

 

 
203 Antónia Casas Novas Figueiredo 
204 Maria Gabriel Oliveira 
205 Padre Carlos da Silva 
206 Fernando Teixeira da Silva 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

264 

 

 

Fig. 18. 1. Cristo Nu – Terracota e 
pau de oliveira. Primeiro prémio 
Artesanato Contemporâneo FIA 
2000207 

 

Esta exposição permitiu-me, também a aquisição do meu primeiro forno cerâmico e 

sedimentar a esperança de criar uma profissão que me permitiria o sustento a fazer algo que 

realmente gostava. 

 

 
207 FIA – Feira Internacional de Artesanato de Lisboa 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

265 

 

Fig. 18.1.1 A Alma branca dos anjos208 - Instalação Para FIA209 2003. 
 

 
208 Metáfora à profissão de Oleiro: Os anjos (oleiros) elaboram gradualmente a obra que, terminada, está rodeada 
pelos anjos caídos (desaparecimento da profissão). Peça (jarros) elaborada em conjunto com os Mestres Orlando 
e Velhinho para tema da FIA 2003: Barro – ouro da terra sonho das mãos, onde foi distinguida com Menção 
Honrosa. 
209 FIA – Feira Internacional de Artesanato de Lisboa. Ocorre anualmente no Parque das Nações. Organizada 
pela Feira Internacional de Lisboa e pelo Instituto Emprego e Formação Profissional (IEFP) Divisão de 
Comunicação. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

266 

 

Fig. 18.1.2. A Alma branca dos anjos - Detalhe 
 

Primeiras caricaturas solicitadas. 

 

A partir daqui sucederam-se as exposições e participações em feiras de artesanato 

várias como a FIAPE em Estremoz, a Feira de S. João em Évora e a FIL Artesanato em Lisboa, 

onde por três anos consecutivos venci as edições do concurso na categoria Prémio de 

artesanato contemporâneo. A instalação A Alma branca dos anjos na Fig. 18.1.1 foi uma 

das várias distinguidas. Aliás foi justamente na FIL artesanato que des- cobri que esta 

atividade, aparentemente desenquadrada de quaisquer raízes históricas ou escolas tradicionais, 

teria uma designação: Artesanato contemporâneo. Nesta feira nacional também se realiza a 

edição bienal do Prémio Nacional de Artesanato, promovida pelo Instituto de Emprego e 

Formação Profissional (IEFP), que também venci com a peça Polaroid da Boda, em 2001. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

267 

Nos quatro anos consecutivos em que participei na FIA210 obtive as maiores distinções 

nacionais no chamado Artesanato contemporâneo211. 

Entretanto aos temas mais comuns do figurado cerâmico que me era solicitado 

começam a surgir as primeiras encomendas de peças personalizadas. As caricaturas de pessoas 

nas suas profissões e rotinas. Sem mestria da forma que me permitisse retratos minimamente 

semelhantes aceitava com relutância enfatizando que poderia retratar situações e não rostos. 

Além de que seguir descrições não permitia muita criatividade no trabalho final. Esse tipo de 

encomendas foi crescente por si mesmo. Várias vezes pensei desistir das caricaturas. Recusar 

as encomendas. Na realidade nunca o pude fazer. Todas as atividades têm os seus custos e 

encargos. As contas têm de ser pagas. Hoje, caricaturas, é a esmagadora maioria dos trabalhos 

que faço e imagem de marca do meu trabalho. São trabalhos solicitados, portanto por 

encomenda, onde além de fotos dos caricaturados os clientes me trazem descrições dos 

mesmos, físicas, psicológicas, de gostos ou atividades profissionais. As caricaturas assim 

representam mais que fisionomias. São quadros momento. Instantâneos da vida de pessoas, 

como bandas desenhadas a três dimensões em que cada ‘retrato’ representa uma história. 

Assim inadvertidamente iniciei a representação de instantâneos da vida 

contemporânea, humorísticos por inerência de deformação ou interpretação, nunca demasiado 

abrasivos, para que cliente ou representado não se sentissem melindrados ou desconfortáveis, 

mas sempre com aquela pontinha de irreverencia e sarcasmo (há quem lhe chame 

sensibilidade) de lhe aplicar a dose suficiente, mas não excessiva de olho cínico pela mão que 

a elabora. Esta dose certa não é, de facto, algo apenas medido e calcula- do por objetivos 

comerciais. Detesto conflitos e a minha profissão, a que escolhi e construi, mais que propósitos 

financeiros é para mim um prazer diário. Imaginar e con ceber peças originais e únicas e ver a 

felicidade, satisfação e por vezes a emoção de quem as encomenda não tem preço. É uma 

realização pessoal muito gratificante. Na minha infância e adolescência era um consumidor 

ávido de banda desenhada em quadradinhos. Tinha coleções de BD Disney, onde me abstraia 

do resto do mundo e seus problemas. Ganhar a vida a fazer banda desenhada em barro é um 

modo de vida feliz certamente. 

 

 
210 FIA – Feira Internacional Artesanato de Lisboa. 
211 1º Prémio Nacional de Artesanato Contemporâneo FIA2000; FIA2001; FIA2002. 1º Prémio Nacional 
Bienal de Artesanato Contemporâneo IEFP – Ministério Cultura 2001/2003 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

268 

 

Fig. 19: Jantar de Família. Terracota e tintas acrílicas. 45x35x20cm 
 
A Galeria Oficina 

 

Apostei sempre em peças únicas e originais das quais a Fig. 19 é um exemplo. De 

modo que as peças de artesanato que elaborava nunca eram iguais. Se fazia dez presépios 

fazia-os diferentes uns dos outros. O mesmo para os St. Antónios, ou para as outras peças. As 

exposições, feiras e prémios trouxeram visibilidade. Com esta visibilidade vieram 

encomendas, a ritmo regular, para particulares e retalho e coloquei a hipótese de abrir um 

estabelecimento em Évora. Os preços dos espaços praticados na altura na cidade eram 

proibitivos para iniciantes de modo que o melhor que consegui, na rela- ção localização/preço, 

foi um espaço completamente devoluto na rua de Raimundo 51ª que acabei por conseguir 

recuperar mais tarde e que se pretendia um Atelier gale- ria. Atelier porque numa parte da 

área era a oficina onde trabalhava. 

Galeria porque noutra zona enfatizava o conceito de peça única, colocando cada 

trabalho em desta- que sobre peanhas iluminadas individualmente por focos. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

269 

 

Fig. 20 

 

Fig. 20.1. Galeria Oficina da Terra, na Rua do Raimundo 51ª em Évora. 

 

Foi, tanto quanto tenho registo, percursor de muitos espaços de autor que hoje são 

comuns no país, mas que na altura não existiam. Este conceito de peças de arte popular 

destacadas como obras de arte confundiu visitantes de início, mas agradou visivelmente no 

geral. Cada peça era valorizada em si mesma. Cada compra era, por parte do cliente, uma 

aquisição relevante e especial. Logo então imaginei que poderia colocar também a 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

270 

possibilidade de vendas on-line Anexo 4, sobretudo como uma medida complementar de 

garantir mais retorno que permitisse fazer face a demais despesas. 

 

Fiscalidade artística ou a definição de uma atividade. 

 

Por vários anos depois da abertura da loja e do lançamento do site, paguei IVA à taxa 

máxima (na altura) de 20%, como se de um comércio convencional se tratasse. Passei por três 

empresas de contabilidade e pela reforma e aperfeiçoamento do atendimento via internet do 

aparelho do estado, até que por minha iniciativa em 2008 e num email para a Direção Geral 

de Contribuições e Impostos (DGCI) descobri que, afinal como artista plástico que era (e não 

artesão) beneficiava de IVA à taxa reduzida de 5%. Foi uma revelação. Não apenas descobrir 

que pagava menos IVA. Sobretudo foi descobrir- me artista plástico. 

 

De: Maria Emília Alves Pimenta [mailto:mepimenta@dgci.min-
financas.pt] Enviada: terça-feira, 12 de agosto de 2008 10:38 
Para: oficinadaterra@oficinadaterra.com 
Assunto: FW: FW: Solicitação de Contacto: CAE - ARTISTA PLASTICO 
Tendo por referência o mail de V.Ex.ª., informo o seguinte: 
No que se refere ao IVA (Imposto sobre o valor acrescentado), o Decreto-
Lei nº 199/96, de 18 de outubro, regulamenta o regime especial, 
nomeadamente dos objectos de arte, de coleção e antiguidades. Nos termos 
do referido diploma, consideram-se “obras de artes” (anexo A ao diploma) 
os “Exemplares únicos de cerâmica, inteiramente executados à mão pelo 
artista e por ele assinados”. Assim, se for esta a situação em apreço, a venda 
das obras efetuada pelo próprio artista é tributada a 5% (art.º. 15º do citado 
diploma), caso contrário, a venda é tributada a 20%. 
Relativamente à questão do código CAE ou do código da tabela anexa ao 
Código do IRS, bem como do beneficiou fiscal, não é matéria da 
competência desta Direção de serviços, pelo que se reenvia o presente mail 
para a Direção de serviços do IRS, que responderá. 
 

Com os melhores cumprimentos 
 

A Diretora de Serviços (em substituição) Maria Emília Pimenta. 
 

Portanto e devido a este email cheguei à conclusão de que não era apenas artesão, mas 

sim artista plástico, pois as características do meu trabalho eram justamente essas. Da mesma 

forma em sede de IRS beneficiava de um regime especial onde apenas 50% da matéria 

coletável seria alvo de tributação. O curioso nesta situação é que não foram os meus pares, 

críticos ou especialistas em arte ou artesanato que o fizeram. Não foram três gabinetes de 

contabilidade ou a repartição de finanças de Évora. Foi, portanto, a DGCI on-line que definiu 

mailto:mepimenta@dgci.min-financas.pt
mailto:mepimenta@dgci.min-financas.pt
mailto:mepimenta@dgci.min-financas.pt
mailto:oficinadaterra@oficinadaterra.com


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

271 

concretamente o meu trabalho e atividade esclarecendo o que era de facto esta minha profissão 

e vocação autodidata. O Tiago Cabeça descobriu que não era apenas um artesão. Era um artista 

plástico. Mais que a questão de grau ou estatuto, que embora importante para mim era 

relativamente irrelevante (uma vez que trabalhava de facto no que gostava) esta nova realidade 

trouxe-me uma significativa diferença em termos de alívio de encargos e despesas. 

 

Certificados 

 

Enquanto estudante na antiga União das Repúblicas Socialistas Soviéticas (URSS), 

onde fui bolseiro de 1987 a 1992 sempre achei curioso o facto de a maior parte dos objectos   e 

bens, vendidos nas lojas (de brinquedos a máquinas fotográficas, passando por 

eletrodomésticos ou utensílios), terem “certificado”. 

 

  
Fig. 24. Fig 25. Samovar souvenir turístico russo, em madeira, com certificado assinado212. 

 

Normalmente uma etiqueta simples, em papel pardo que ostentava, independente- 

mente do quanto massificada fosse a produção do item, número de série e assinatura ou rubrica 

do “proletário responsável” pelo objeto. 

Esta curiosidade em si incongruente por uma, certamente, produção em escala e 

qualidade duvidosa, tinha um quê de inocência poética para mim. Um toque de humanização 

singelo que contrastava com a produção de qualidade, também massificada, mas impessoal, 

dos objectos no ocidente “desenvolvido”. Como que conferia “alma” a cada objeto. Imaginar 

 
212 Fotos gentilmente cedidas por Carla Patrício. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

272 

uma fábrica que debita milhões de casacos, malas de senhora ou guarda chuvas e o respetivo 

funcionário a rubricar com uma esferográfica diligente- mente cada “certificado” era qualquer 

coisa de surreal e reconfortante. 

Resolvi emitir também certificados numerados, de cada peça que fazia e vendia. Já 

trabalhava há quase três anos quando iniciei esta prática e nunca mais a deixei. Imprimi um 

modelo de flyer com os contactos da Oficina da Terra (mais tarde da Aldeia da Terra) e alguns 

detalhes gerais, espaços em branco para assinatura e data. Passei a numerar cada um com um 

carimbo rotativo e a rubricar individualmente a esferográfica, sem pretensões de registo de 

peças ou base de dados. 

 

 

Fig. 26. Modelo de Certificado usado até dezembro de 2017 

 

Fig. 27. Modelo de Certificado usado a partir de 2018 já com a Aldeia 
da Terra em Évora 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

273 

Hoje vou em mais de dez mil emitidos e não há cliente que não faça questão de levar 

o certificado junto com a sua peça, valorizando-os aparentemente de igual forma. Foi um 

modo excelente de divulgar os contactos e manter, também, clientes em ligação mais ou 

menos permanente, pois que quando se lembravam de uma prenda para um familiar ou 

amigo, mesmo que afastados há anos, rapidamente tinham a forma de chegar até ao meu 

trabalho e localização. Todos se lembram onde guardaram o certificado daquela obra de arte 

que em alguma altura, quando passaram por Évora, adquiriram. 

 

Caricaturas, uma abordagem contemporânea profana. 

 

As caricaturas com o passar dos anos foram melhorando no seu traço e forma. Os cli- 

entes que insistiam em trazer-me fotografias dos caricaturados, além da sua descrição, também 

me forneceram milhares de detalhes e pormenores da vida e hábitos de largas centenas de 

pessoas. De animais de estimação a Primeiros-ministros já retratei quase tudo e a forma não 

contundente ou não critica como o faço dita eventualmente o sucesso desta minha forma de 

arte. Ou então será apenas porque as pessoas na realidade gostam de se ver retratadas pelos 

olhos dos outros. Será uma forma de dizer algo, sem palavras, mas mais sinceramente, 

porventura. 

Por norma levo 30 dias a terminar um trabalho, já retratei famílias inteiras, grupos de 

amigos (Fig.28), veículos de estimação, lugares especiais (Fig.52 a 54). As seguintes imagens 

(Fig. 29 a 51) são exemplos deste tipo de trabalhos. 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

274 

 

Fig. 28. Família Fernandes. Terracota e tintas acrílicas. Dezembro de 2018. 
 
 

 

 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

275 

 

 

 
Fig.de 29 a 51. Exemplos de caricaturas encomendadas. 

 

 

Fig. 52 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

276 

 

Fig. 53. 

 

Fig. 54. 

 

Elaboração e finalização da maquete caricaturada do Monte do Ramalho Terracota, 

tintas acrílicas, inertes e material orgânico. 2,5x1,5m 

 

O Zé Pevide 

 

No meu trabalho do projeto Aldeia da Terra reintroduzo a figura do desbocado Zé 

Povinho, rebatizado (por motivos óbvios de autoria) Zé Pevide, que essencialmente é a figura 

criada por Rafael Bordalo Pinheiro, agora eleito Presidente da Junta de Freguesia da Aldeia 

da Terra, munido de computador e Facebook, sempre numa refilada toada sarcástica contra 

as angústias que as dificuldades do projeto lhe causavam. Em suma Zé Pevide era um Alias 

das minhas dores. 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

277 

Fig. 55. Blogue Noticias da Aldeia da Terra213 

 

Lancei o Blog Noticias da Aldeia da Terra que, embora inicialmente, tivesse por 

objetivo divulgar curiosidades do quotidiano do projeto, na realidade cedo se transformou um 

escape para poder desabafar frustrações, por não conseguir ver o projeto concretizar-se como 

o tinha imaginado, e intervir perante um “sistema” que, sentia, nem sempre se compadece com 

esforços líricos ou artísticos. 

A Câmara Municipal de Arraiolos e a sua presidente (mas não apenas) eram figuras de 

recorrentes artigos, mais ou menos justos confesso que é discutível, quer pela indiferença a 

que votavam o projeto quer pelas dificuldades, que na minha opinião, lhe levantavam. Muitos 

destes acabei por apagar mais tarde porque visivelmente originavam por parte da autarquia, 

comunista desde o 25 de Abril de 1974, um crescendo de indiferença e má vontade para com 

o projeto, que contribuiu para o culminar da minha desmotivação, o seu encerramento e 

mudança para Évora. 

 

 

 

 
213 https://noticiasdaaldeiadaterra.blogspot.pt/ 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

278 

Fig. 56. Fig. 57. Zé Pevide Presidente de Junta. Zé Pevide e adjunto: Cinzento Pevide. 

 

O Zé Povinho é uma figura que ultrapassa o seu criador (Bordalo). Tornou-se um 

símbolo nacional do Ser Português. Convertê-lo no Zé Pevide foi socorrer-me da personagem 

para poder exprimir e lamentar o que me atormentava, mais que um tributo consciente a 

Bordalo. Nunca considerei a minha expressão plástica uma continuidade fosse do que fosse 

(barrística estremocense, caldense, caricatura Bordalliana ou outra) até pelas difusas 

referências que tinha e só recentemente verdadeiramente compreendi e relacionei. Creio que 

o percurso que fiz tem muitos paralelos com todas as expressões referidas, mas isso acaba por 

acontecer de forma espontânea. O caminho que escolhi, mais ou menos inadvertidamente, 

foi o da barrística. As dificuldades que fazem esse caminho, regra geral, certamente são 

comuns a todos os que, mais tarde ou mais cedo, o percorram, creio. 

Se a figura do Zé Povinho ultrapassou o seu criador a Aldeia da Terra, nos seis anos 

que esteve de portas abertas em Arraiolos, já me começava também a ultrapassar, senti-o. E é 

verdadeiramente estranho sentir essa dualidade. Sobretudo de muitas das gentes da terra que, 

se por um lado não apreciavam a divulgação das dores e humores de Zé Pevide, nunca muito 

abonatórias para a Câmara ou para o concelho, por outro lado usavam a referência do projeto 

para os mais diversos fins, desde o destaque e promoção imobiliária de propriedades 

contiguas, a localização geográfica ou cultural na pro- moção e divulgação do concelho. 

Passando por referências em periódicos, programas televisivos, blogues, páginas de internet, 

ou mesmo no passa-palavra do dia-a-dia. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

279 

Esta relação de amor/desamor por vezes deixava-me a sensação de que os locais não 

se importariam nada de ficar com a Aldeia da Terra, chutando o seu criador (e alter ego) para 

outras paragens. A angústia, a existir nomeadamente por parte do executivo camarário, era a 

constatação de que não o poderiam fazer. 

E assim o crescendo de críticas do Zé Pevide tinha como resposta um crescendo de 

silêncio por parte da autarquia que, na minha opinião, fechava gradualmente a tornei- ra das 

visitas turísticas à Aldeia da Terra (proibição de cartazes no Posto de Turismo, ausência de 

referencias ao projeto em publicidade institucional, não licenciamento de publicidade exterior, 

inexistência de sinalética na via publica ou inexistente estaciona- mento, etc…) mas mantinha 

a sua utilização para os fins quando e onde lhe eram convenientes (alguma promoção do 

concelho, feiras de turismo, etc…). Creio que isso demonstrava de certa forma, na minha 

perceção, também uma certa autonomia do projeto. O tal “ultrapassar do criador”. O 

sentimento que isso me provocava era ambíguo, entre a satisfação e a frustração, como é 

evidente.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

280 

  

Capítulo XIII 

DOI 10.5281/zenodo.7734921 

 

Traços da preservação cultural de uma cidade bordados em cores, linhas e mãos 
amorosas 

 

Jacirema Pompeu Martins 

 

ordar é ornamentar a própria vida com desenhos feitos com 

agulha”214. 

Discorrer sobre o fazer das bordadeiras da cidade de 

Paracatu/Minas Gerais, além de destacar a relevância social da atividade, pretende dar maior 

visibilidade a pessoas que demonstram o amor a esta tão nobre arte e que o vêm fazendo há 

bastante tempo. Sistematizar este histórico é um passo em direção a se resguardar e preservar 

um patrimônio cultural local que, com o passar do tempo, pode estar fadado ao esquecimento, 

como tantos outros. 

Pois, de acordo com Netto, Raymundo et all 

 
Em sentido etimológico, patrimônio advém de patrimonium, uma junção de 
“patri”, termo designador de “pai”, com “monium”, que exprime “recebido”, 
para referir-se à “herança”. Desde a noção mais antiga que manifesta o 
desejo de transmitir os bens da família, até a noção mais contemporânea, que 
desenvolve a ideia de um patrimônio a ser transmitido para as gerações 
futuras, nota-se como o conceito é uma construção social. O patrimônio pode 
ser, então, tudo o que alguém diz e faz a respeito dele, expandindo o sentido 
de herança reivindicado e/ou apropriado. Daí o termo patrimonialização ser 
empregado para designar todo o processo de constituição de patrimônios na 
sociedade. (Netto Raymundo et all, 2019). 
 

Ao valorizar a arte das bordadeiras, destacamos não apenas a importância e a 

possibilidade de preservação de um saber tradicional, mas também a valorização da habilidade 

de produzir, utilizando a criatividade, promovendo a difusão da preservação patrimonial, a 

partir dos desenhos bordados de casas, ruas, igrejas, janelas bem como passagens históricas 

da cidade que são por elas representados com tecidos e linhas. Ao destacar os traços do 

patrimônio cultural edificado, de sua arquitetura reproduzida em linhas coloridas, os bordados 

 
214 “Quitanda, em Minas, é tudo aquilo que acompanha o café, exceto o pão. Em outras palavras, trata-se de um 
termo genérico para definir os bolos, as roscas, os biscoitos, as broas etc. Quitandeiras, por sua vez, são as 
mulheres que fazem e vendem quitandas." 

“B 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

281 

perpassam também o forte sentimento de pertença ao local, percebida nas falas das 

bordadeiras entrevistadas e, principalmente, pelo cuidado com que urdem seus traços. 

Bordar é uma técnica popular, um processo criativo que apresenta inúmeras 

possibilidades, nas quais o artista impõe, em cada peça, seus atributos. A partir da junção entre 

os riscos e o colorido de linhas e texturas, vão sendo desenhados lugares presentes na memória 

do artista, evocando tradições e costumes. Este fazer, aparentemente simples, carrega toda 

uma trajetória da história da mulher ao longo dos tempos. Aprender a bordar, historicamente, 

significava tornar a mulher mais feminina, preparada para a vida do lar e para o exercício da 

maternidade. A técnica passada gerações pós gerações, a credenciava, ao lado de saber cerzir, 

costurar, fazer doces e saborosas refeições, a ser futura e excelente esposa. 

Aprender a bordar marcava a vida de meninas que eram criadas e orientadas para os 

afazeres que reforçavam o valor das atividades domésticas no seio do universo familiar 

(MALERONKA,209). Além disso, a atividade servia também de sustento para algumas 

famílias, como ainda ocorre nos dias atuais e, assim, de geração em geração, a habilidade da 

costura e do bordar, permanece viva. 

De acordo com Wanda Maleronka: 

 
O resgate de valores e conhecimentos que envolvem o domínio e aplicação 
dos trabalhos manuais da costura e do bordado, entendidos como Artes e 
ofícios femininos, revela o espelho de muitas faces, constituído pela 
diversidade de aprendizagem e práticas que dependeram da classe social, da 
época e do lugar. Para entendê-las, é necessário reconstituir a experiência 
acumulada de gerações de mulheres que ao longo do tempo se tornaram 
depositárias desses saberes. Pelas vivências cotidianas femininas, percebe-
se, no espaço de algumas gerações, no período que compreende o final do 
século XIX e a primeira metade do século XX, a importância desse 
aprendizado. Consagrado no espaço doméstico, nas relações familiares, bem 
como nos estabelecimentos oficiais e particulares que ministravam as 
primeiras letras, o ensino compreende os trabalhos de agulha, aplicados nos 
exercícios de costurar e bordar. (MALERONKA, 2007, p. 46) 
 

Na cidade de Paracatu, quase tão antiga quanto sua própria fundação, a arte do 

bordado, acompanha a história de gerações de mulheres. No início os bordados se voltavam 

para as peças de enxovais e utilidades da casa.  Na atualidade, além desses, a cidade e sua 

arquitetura vão sendo gravadas ponto a ponto. Entre as técnicas usuais, incluem-se o bordado 

livre, ponto cruz, cheio e o bordado rústico, que nas mãos habilidosas das bordadeiras fazem 

desabrochar a beleza em caminhos de mesa, almofadas, toalhas, jogos americanos, peças de 

roupas e acessórios.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

282 

Estamos falando de arte, criatividade, preservação patrimonial, amor e de tradições 

locais. 

Imagem 1. Bordadeira de Paracatu. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Acervo da autora, 2022. 

 

No intuito de dar cores e formas a memoráveis criações, as bordadeiras se reúnem duas 

vezes por semana. Juntas, desenvolvem seus trabalhos e, entre técnicas e partilhas, a vida flui. 

O bate papo também é característica marcante dos grupos de bordado, que se reúne na Casa de 

Cultura. A bordadeira Cândida Pinho, que está no grupo há quase 20 anos, relata: “Entra ano, sai 

ano, eu “tô” sempre aqui, às quartas-feiras. Dia fixo, sagrado. Não só “pra” mim, mas para as 

minhas amigas”, afirma. 

A maioria dessas senhoras usa deste ofício como fonte de sustento ou complemento 

da renda de suas famílias. Aliado a isso, o bordado gera outros benefícios, tais como o alívio 

de doenças e da solidão. Por meio do trabalho manual ocorre também forte interação entre as 

bordadeiras, laços de amizade que perduram por muitos anos, dando sentido ainda maior à sua 

arte, que comunica tradições. São elas guardiãs da memória, prestando-se a muitas 

interpretações e usos. Como explica Sennett (2009), o fazer artesanal permite 

compreendermos melhor as técnicas da experiência, amadurecer as habilidades, fundamentar 

a ética do trabalho e assim ampliar e qualificar as relações humanas. 

Aliado a tais argumentos, Paracatu tem percebido a importância da turistificação, para 

além de suas belas paisagens e de seu centro histórico, incluindo mais um produto local que, 

além das quitandas¹, destaca a tradição do saber fazer - a imaterialidade - aliada à questão 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

283 

patrimonial, sendo usada para a difusão do material e do natural. O bordado tem se destacado 

nesse sentido, ao retratar com suas nuances os bens peculiares e importantes da cidade.  

 

Dessa feita, existe o esforço em direcionar a educação pelo destaque ao patrimônio, 

como prática formadora nas escolas e em órgão públicos, muito embora seja um campo de 

conflito entre o material e o simbólico no processo da institucionalização da memória. A partir 

do conceito de patrimônio cultural e das políticas de preservação a ele pertinentes, torna-se 

possível compreender os múltiplos sentidos e valores que norteiam a seleção dos bens 

culturais, de natureza material ou imaterial, nas sociedades e, via de regra, modificar os 

olhares e ações em sua direção. Encontrar um grupo que, por meio de seu fazer artístico, 

acentua esta expectativa, certamente merece destaque. 

 

Assim se desenhou o bordado  

 

O bordado e sua história indicam que ele é tão antigo quanto a humanidade. Apreciado 

pelo homem há aproximadamente 30 mil anos a.C., de acordo com Lourenço (2012), foi a 

partir de um fóssil descoberto na Rússia, que usava vestes adornadas com grânulos de marfim, 

chegou-se as primeiras impressões sobre o bordado. O autor afirma, ainda, que os primeiros 

bordados surgem na pré-história, no período paleolítico, há cerca de 2,7 milhões de anos, com 

o ponto denominado ponto cruz, utilizado por homens que moravam em cavernas para 

costurar as vestes feitas de peles de animais. Para as “agulhas” utilizavam ossos e as “linhas” 

eram tripas de animais ou fibras vegetais. Não eram bordados propriamente ditos, pelo menos 

não no conceito atual e contemporâneo. Mas, podemos dizer que foram os precursores, os 

ancestrais, dos trabalhos manuais em agulha que temos hoje, como o bordado, o crochê e 

muitos outros.  

Essas primeiras utilizações primitivas provavelmente surgiram para solucionar 

problemas práticos vivenciados por esses povos. Os “panos” eram feitos com peles de 

animais ou tecidos artesanais que serviam para abrigar dos ventos em lugares abertos. 

Revela-se, também, que pedaços de linho retirados de túmulos egípcios em escavações 

arqueológicas, datadas de 5.000 a.C., apontam que o ponto cruz foi empregado para coser 

peças de tecido. Os povos romanos se referiam ao bordado como “pintura de uma agulha”. 

Entretanto, foram os babilônios que iniciaram esta técnica. Muito embora persista a dúvida 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

284 

acerca da origem do ponto de cruz, alguns autores afirmam que este se deu na China e 

posteriormente, levada a Europa. (LOURENÇO, 2012). 

Registros indicam a descoberta de bordados à mão no Egito, durante a Idade do 

Bronze, um período que foi de 3.000 a 1.200 anos antes de Cristo. Outros objetos artísticos 

incluem tessituras da Grécia antiga e roupas de lã, bordadas nessa mesma época. As sedas e 

gazes bordadas à mão profissionalmente foram criadas na China.  Já no século IV a.C., os 

temas religiosos utilizados no bordado simbolizavam honra e respeito, conforme as figuras 2 

e 3.(LOURENÇO, 2012). 

 

Figura 2. Veste ricamente bordada                   Figura 3. Bastidor antigo 

Imagens 1 e 2, Fonte: https://www.sites.google.com/site/ 

 
O bordado à mão foi se espalhando de forma criativa desde a África, passando pelo 

Oriente Médio, Ásia, Europa e América. Na América do Sul tivemos influência de vários 

povos que enriqueceram a produção têxtil com a diversidade de técnicas, adereços, novos 

pontos de bordado e diferentes suportes de tecidos. (LOURENÇO, 2012). 

O aperfeiçoamento da arte de bordar seguiu-se até a Idade Média, período em que a 

atividade era preferencialmente feminina, no entanto, não podemos afirmar que o bordado era 

apenas realizado por mulheres. Na Idade Média, as roupas dos padres, bispos e papas católicos 

exibiam finos bordados, que logo revelaram traços dos povos orientais por conta das Cruzadas. 

Nesse tempo, embora o bordado à mão ainda fosse considerado uma atividade doméstica 

feminina, os homens também bordavam.  

Um dos maiores e mais antigos bordados de que se tem notícia mede 70 metros de 

comprimento e foi feito por anônimos bordadeiros (consta que, no século XVI, já existiam 

homens que bordavam, por exemplo, na cidade de Lisboa em Portugal (SILVA, 2006, p.1) e 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

285 

bordadeiras da região da Normandia, na França, entre 1.070 e 1.166. Esse bordado foi feito 

com fios de lã e algodão, em um único pedaço de tecido, nas cores que existiam na época: 

branco, marrom e ocre. 

Vale destacar que as matrizes culturais brasileiras, com suas influências europeias, 

indígenas e africanas, se revelam também por meio do bordado. Se observarmos o fazer 

artesanal, encontraremos fortes relações de diferentes grupos sociais, presentes em nossa 

etnia, na culinária, em festas e nas tradições locais, entre as quais podemos considerar o 

bordado como patrimônio cultural imaterial. São “manifestações ou testemunho significativo 

da cultura humana, reputados como imprescindíveis para a conformação da identidade cultural 

de um povo.” (ZANIRATO; RIBEIRO, 2006, p. 252).  

A inclusão do artigo 216 da Constituição de 1988 foi expressiva para uma 

patrimonialização das diferenças culturais. O texto da Carta Magna legitimou a defesa da 

diversidade cultural de distintos grupos étnico-culturais, autenticando a emergência de novos 

sujeitos de direito coletivo, como os povos indígenas, quilombolas e de culturas tradicionais, 

além do fortalecimento do direito à memória como elemento de cidadania. 

No século XXI, o bordado permanece desfiando e desafiando caminhos pelas mãos de 

mulheres e homens, que através de um conhecimento artesanal ancestral, nos permite a ligação 

entre passado e presente. Em reportagem publicada no jornal Estado de Minas, em dezembro 

de 2016, as jornalistas Marta Vieira e Marinella de Castro destacam que bordar é um ofício 

presente em 76% dos municípios brasileiros, segundo dados do IBGE em 2014, com destaque 

para o estado de Sergipe, no qual 96% dos seus 75 municípios exercem esta prática. Minas 

Gerais e Goiás vem a seguir quanto ao número de bordadeiras e bordadores atuantes. 

 

Linhas e cores da preservação 

 

Existem várias maneiras de preservar a memória de um lugar, de um povo, de um país. 

Esta representatividade quando efetivada por meio das artes certamente merece destaque. Ao 

nos   depararmos com pinturas, afrescos, utensílios de barro e fibras produzidos por mãos 

habilidosas, passeamos por lugares e fatos marcantes. Apesar de não ser reconhecido como 

“obra de arte”, os bordados feitos a mão demostram não somente habilidade e paciência, mas 

também uma profunda sensibilidade artística.  

Ao visitar a “Casa do Artesão” na cidade de Paracatu/MG é possível reconhecer nas 

peças bordadas na cidade e sua história colonial, e ainda, por meio da delicadeza de suas peças, 

visualizar a antiga Paracatu.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

286 

Bordando a História de Paracatu   

 

Paracatu é uma das cidades históricas do Estado de Minas Gerais. Nasceu no início do 

século XVIII, sob o signo do ouro, que aflorava nos córregos da região (ouro de aluvião). 

Devido a abundância do metal, o arraial teve um rápido crescimento. O arraial foi dado como 

presente ao príncipe Dom Pedro I, por ocasião do seu batismo, e, por esse motivo, foi 

cognominada “Paracatu do Príncipe”  

Mapa da localização geográfica da cidade. 

                                    

 

 

 

 

 

 

 

                               

Fonte: Wikipédia. 

 

As minas de Paracatu foram as últimas jazidas descobertas em Minas Gerais, no 

momento em que a extração do ouro chegava ao fim em outros locais. Diante disso, a cidade 

ganhou importância no cenário nacional, na primeira metade do século XVIII, e conquistou o 

título de “Princesa do Sertão”. O Arraial foi elevado a Vila de Paracatu do Príncipe, por alvará 

de D. Maria, rainha de Portugal, em 1798. A Câmara Municipal, instalada em 1799, dinamizou 

o desenvolvimento do antigo Arraial, calçando ruas, construindo pontes, chafarizes, entre 

outras edificações (Iphan - Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 2014).  

O Centro Histórico de Paracatu reflete o período colonial com suas construções 

datadas do final do ciclo do ouro. As edificações são um convite ao conhecimento: são 

casarões, templos, becos e vielas que guardam a história colonial da cidade. As reproduções 

em bordados desses sítios marcam uma grande preocupação da cidade, a preservação de seu 

histórico patrimônio arquitetônico. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

287 

A seguir, apresentamos algumas peças de bordados ao lado da fotografia dos locais 

originais, que nos permitem verificar toda a delicadeza dos trabalhos executado pelas 

bordadeiras.  

Nas imagens 4 e 5, apresentamos a Igreja de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos 

Livres, edificada a partir de 1744, obedece ao estilo jesuítico seiscentista Seu altar é belíssimo 

e ricamente trabalhado, ostentando primorosa talha em madeira. Provavelmente a Igreja 

esteve vinculada as Irmandades de Nossa Senhora do Rosário e de São Benedito, cuja 

atividade se tem notícia ainda no final do século XIX em Paracatu. A torre central é fruto de 

acréscimo posterior. A igreja passou recentemente por restauração. 

Nos detalhes é possível perceber a precisão usada não somente na reprodução do 

desenho, bem como no trabalho do bordado ao registrar as minúcias do original.  

Fonte: Acervo da autora, 2022. 

Imagens 6. Bordado (Matriz de Santo Antônio)                Imagem 7. Fotografia da Matriz. 

  
Fonte: Acervo da pesquisadora, 2022. 

 

A Igreja matriz de Santo Antônio, construída em taipa, data provavelmente por volta 

de 1730. Possui características peculiares que a distinguem do restante da antiga capitania da 

arquitetura religiosa setecentista de Minas Gerais. É destituída de torres e é a única matriz 

existente em Minas que ostenta essa condição. Segundo o IPHAN, a fachada da matriz de 

Paracatu teria influência maior do estilo goiano de se fazer igrejas. Destaca-se no interior o 

conjunto de sete retábulos, sendo os mais antigos e interessantes os do arco cruzeiro, em estilo 

joanino. A cor azul é marcante para o período colonial, no bordado ganha ainda mais destaque 

com o uso do ponto rústico. 

Imagens 8. Bordado (Sobradinho de D. Beja)          Imagem 8. Fotografia do original. 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

288 

   

Fonte: Acervo da autora, 2022. 

 

A arquitetura colonial tradicional pode ser definida por meio do sistema denominado 

de “gaiola”, no qual estão presentes esteios, vigas baldrames e estruturas de telhados em 

madeira, detalhes visíveis na arte bordada. O sobrado, representado no bordado, e que hoje 

abriga o Arquivo Público, teria sido construído pelo ouvidor para hospedar uma senhora 

bastante conhecida na história de Minas Gerais, Dona Beja, mas de acordo com historiadores 

ela teria apenas frequentado Paracatu – sede da jurisdição à qual pertencia Araxá – cidade 

onde ela cresceu e morou grande parte da vida.        

Imagens 9. Bordado (Pousada da Vila)                   Imagem 10. Fotografia da pousada 

 

  

Acervo da autora, 2022. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

289 

Nesse trabalho, o destaque são as janelas coloniais, perfeitamente captadas em seus 

detalhes em arcos e bandeiras.     As janelas coloniais possuem características marcantes cujos 

detalhes por vezes se assemelham as janelas italianas, portuguesas ou mouras. Na cidade de 

Paracatu, podemos apreciar belos exemplos dessa arquitetura particular, que, mesmo quando 

não seja requintada, possui detalhes que acrescentam ainda mais ao seu valor patrimonial-

monumental e memorialístico 

Na sequência, destacamos o trabalho executado tendo como referência a Chácara dos 

Padres, antiga fazenda Papuda, uma das edificações de importante valor histórico localizada 

em um bairro da cidade, o Paracatuzinho. Hoje abriga o Seminário João XXIII.Imagens 11. 

Bordado (Chácara dos Padres)            Imagem 12. Fotografia do original 

 

  

Acervo da autora, 2022. 

 

Terminamos esta breve exposição, com imagens bordadas e o original do prédio da 

Casa de Cultura de Paracatu, uma edificação exemplar do Período Imperial, foi construída 

entre 1854 e 1857, originalmente para fins de moradia, posteriormente passou a funcionar 

como escola, e, desde 1993 tornou-se a sede da Casa de Cultura. 

A comparação das imagens originais aos bordados, permitem avaliar o trabalho das 

bordadeiras, na riqueza dos detalhes, na originalidade no uso das cores e traços elaborados em 

ponto rústico, nos levam a valorizar ainda mais esta preciosa arte, como fonte de preservação 

cultural e patrimonial.  

Imagens 13. Bordado (Casa de Cultura )                        Imagem 14. Fotografia do original 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

290    

Acervo da autora, 2022. 

 

Entre linhas e cuidados se faz a preservação. 

 

Escrever como se deu a formação do grupo das bordadeiras de Paracatu, suas histórias 

de vida e o processo de criação dessa arte impressa em tecido por meio de linhas e agulhas, 

além de boas conversas, rendeu o imperativo sentimento de difundir todo o significado de 

preservação de um saber ancestral, bem como a inclusão de um novo olhar e de uma nova 

maneira de apresentação do patrimônio tombado da cidade de Paracatu e valorização deste 

fazer.  

As oficinas de bordados existem há 20 anos. Participam do projeto senhoras de várias 

idades, tratando-se de uma tradição na cidade. Entretanto, esta história apresenta componentes 

riquíssimos a serem contados, por exemplo, a chegada da máquina de costura pertencente à 

Professora Belmira Costa Chaves, que criou a primeira escola de bordado na cidade, a qual 

funcionava em sua residência, no antigo largo da Abadia. Podemos destacar também, de 

acordo com o testemunho da Historiadora Teresinha de Jesus Santa: “Minha mãe era uma 

bordadeira primorosa e aprendeu com uma professora no antigo grupo escolar que 

funcionava na atual Casa da Cultura, na qual as senhoras "Mariazinha" de Aquino e Marta 

Brochado eram as coordenadoras”. O relato reafirma a especificidade do currículo das 

antigas escolas que neles incluíam a “preparação para o lar” das alunas. 

A cultura do bordado pode ser percebida como um tipo de artesanato, de acordo com 

o Programa de Artesanato Brasileiro, que o relaciona no grupo de Artesanato de Referência 

Cultural, (Brasília, 2012) a saber: 

 

Sua principal característica é o resgate ou releitura de elementos culturais 
tradicionais da região onde é produzido. Os produtos, em geral, são resultantes de 
uma intervenção planejada como objetivo de diversificar os produtos, dinamizar a 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

291 

produção, agregar valor e otimizar custos, preservando os traços culturais como 
objetivo de adaptá-lo às exigências do mercado e necessidades do comprador. 

 

Certamente o que diferencia o bordado de um e outro lugar é a sua marca cultural e 

suas origens. A importância do fazer é, ainda, o momento de aprimorar a memória da mulher 

bordadeira, dinamiza a sua produção no momento de criar os pontos sobre a imagem 

representada no tecido. Esta técnica de execução diversificada em pontos e cores, dando vida 

as imagens, carrega inclusive o traço particular de identidade para cada mulher bordadeira. 

 

Os “bastidores” de um sonho 

 

Como tudo sempre tem um começo, segundo a senhora Neusa Imaculada Farias, que 

ministrou cursos de bordados em sua residência por bastante tempo, e depois, com o patrocínio 

de determinada marca de linhas, formou-se turmas gratuitas, frequentadas por senhoras e 

senhoritas da cidade dispostas a aprender a delicada arte. No fim de algum tempo, o patrocínio 

encerrou-se, e no ano de 2005 o curso passou a funcionar na Associação dos Artesãos e 

Produtores Caseiros de Paracatu. Dona Neusa permaneceu por vários anos à frente dos cursos. 

Apesar do sucesso, afastou-se da atividade, mas concretizou um sonho antigo: a criação do 

Museu do Bordado, como veremos mais adiante. 

Tendo passado para o âmbito da Secretaria de Cultura, a união de bordadeiras passou 

a fazer parte da Associação com o objetivo de fomentar o artesanato, estimular o estudo, a 

identidade cultural, traduzindo-se em diversidade artística e viabilizar a comercialização de 

produtos dos associados. Desde os anos 2000, a Associação encontra-se sob a organização e 

presidência da senhora Zilá Alves Pereira. 

Imagens 15. Primeira sede da Casa do Artesão           Imagem 16. Interior da sede 

  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

292 

Acervo da autora, 2019. 

Após tornar-se uma Associação, ações importantes de divulgação cultural passam a 

fazer parte do cotidiano das bordadeiras, que já se fez representar em vários eventos pelo país, 

inclusive ganhou menção elogiosa quando de sua participação na exposição na cidade de 

Brumadinho, no Fórum Permanente de Sustentabilidade das Cidades de Minas Gerais, bem 

como mereceu uma exposição de trabalhos, no Museu do Bordado, em fevereiro de 2021. 

Outro dado a se destacar acerca da produção dos bordados é que desde o ano de 2014, 

a Secretaria de Cultura edita calendários anuais nos quais os meses são ilustrados com fotos 

dos bordados. Os temas são escolhidos previamente e depois de prontos, os bordados são 

fotografados e identificados para a posterior edição. O lançamento do calendário das 

bordadeiras consta da programação oficial de eventos da Prefeitura Municipal de Paracatu, 

inclusive os custos de confecção/impressão estão incluídos no orçamento municipal. Em 

geral, as pessoas aguardam o lançamento pela oportunidade de ter em sua casa algo que remete 

à história da cidade e a oportunidade de apreciar o bonito trabalho executado pelas senhoras. 

Quem nos apresenta é Graciele Mendes Diretora da Fundação Municipal Casa de Cultura de 

Paracatu na gestão 2013-2020, em entrevista ao Jornal O Lábaro: 

 

A partir do calendário, as bordadeiras têm seus nomes e telefones divulgados, para 
assim receberem encomendas. “Normalmente, os donos ou parentes dos donos das 
casas ilustradas compram das bordadeiras o bordado e os transformam em quadros”. 
E complementa: “Na Casa de Cultura, uma sala é dedicada às bordadeiras. Todos os 
quadros dos casarões estão expostos para a visitação”. O calendário foi a forma 
cultural e artística descoberta pela Casa de Cultura para despertar, na comunidade, o 
sentimento de pertencimento, a vontade de preservar o que ainda existe e de 
relembrar o que já não existe mais. (O Lábaro, 2020) 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

293 

Imagem 17. Capas dos Calendários 

 

Seguindo consenso, a escolha dos temas obedece criteriosa seleção, sempre 

privilegiando a história da cidade. Em 2015, o tema escolhido foi “Bordando um novo tempo 

em Paracatu” (imagem 18, casarão onde funciona o Mercado Mineiro); em 2018, numa edição 

especial, as casas do bairro Santana (imagem 19) foram escolhidas para as ilustrações. Já em 

2021, destacou-se a Rua do Ávila (imagem 20), importante para a história da cidade. 

 

Imagem 18.                                      Imagem 19.                                       Imagem 20. 

 

Fonte: acervo da autora 

 

Fonte: O lábaro.2020 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

294 

O bonito avesso de um ponto 

É recorrente a afirmação no sentido de que “um belo bordado se reconhece pelo 

avesso”. Em relação as bordadeiras de Paracatu, o avesso de seus bordados guarda histórias 

da cidade e de vidas, tão encantadoras que mereceu uma homenagem em forma poema de 

Adenilce Moreira de Souza Rodrigues/ Analista Técnica do SEBRAE/Regional Noroeste, 

dedicado as bordadeiras de Paracatu. 

Mulheres  Artesãs 

Somos muitas e de onde viemos 
Torna-se difícil explicar 
De lugares longínquos 
Ou de muito perto 
Mas com muitos motivos 
Para hoje comemorar 
 
Quem aqui é capaz de descrever? 
Seres que gostam tanto de falar? 
Que vendem, ensinam, limpam, querem 
meditar 
Cantam, choram ou pedem sorrisos 
Amam sem nada esperar... 
E que ainda não perderam 
A capacidade de sonhar 
 
Somos às vezes confusas 
E quem seria capaz de compreender 
Nossas ideias difusas? 
Simples, apenas nos dê atenção 
Pois para nós o importante não é só o 
fazer 
O que nos move é a emoção 
E se querem saber a verdade 
Pergunte ao nosso coração..... 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

295 

Falas das bordadeiras  

A seguir, reproduziremos falas de algumas bordadeiras que ilustram todo o 

compromisso e envolvimento por elas assumidos, em razão do distanciamento, nem todas 

puderam ser ouvidas, pelo cuidado exigido, os bordados são executados em suas residências. 

Com mãos habilidosas, constroem peças e dão novo charme a outras. Para a coordenadora do projeto 

Bordando Paracatu com Arte, Nádia Batista, a marca do projeto é o resgate da cultura da região. 

“Nós começamos em 2011, com 25 mães. Elas aprendem vários pontos. Aquele bordado da vovó, 

que começou lá atrás, então a gente tá trazendo isso de volta”, explica ela. 

 

Os pontos de Iraci 

 

Uma das mais antigas bordadeiras, a senhora Iraci Ferreira, nos relatou que 

começou a bordar logo após ficar viúva, incentivada por pessoa da família. Matriculou-

se no curso que funcionava em uma casa da comunidade, mas no ano de 2000, a convite 

do então prefeito, duas professoras vindas da cidade de Pirapora permaneceram por 15 

dias ensinando a técnica do bordado rústico. Eram ao todo 32 bordadeiras e após algumas 

mudanças dos locais de encontros para executar os bordados, ganharam do prefeito um 

lugar especial localizado na Rua do Ávila s/n, no centro histórico que passou a chamar-

se ‘Casa do Artesão’. E ela prossegue “Às vezes a gente paga uma dívida, compra uma coisa 

pra casa. Principalmente eu que sou sozinha, é uma maravilha o dinheiro que ganha com o 

bordado”, completa. 

Foi também por incentivo dessas professoras que os desenhos dos bordados 

passaram a representar os casarões antigos e as histórias da cidade, de acordo com a 

Secretária de Cultura Graciele Mendes (2021), o processo seguia todo um planejamento. 

Segundo Graciele: 

 

Os casarões bordados são selecionados a partir de critérios que remetem ao 
período colonial.  Todos os anos, eles são fotografados por uma funcionária 
da Casa de Cultura. Então, essas fotos são transformadas em desenhos pela 
professora de desenho e pintura Marlene Gama e transferidos para o linho por 
outra funcionária da Fundação, a professora de bordado Neusa de Farias. Em 
seguida as bordadeiras principiam os trabalhos de bordado, seguindo os traços 
e cores originais dos casarões, no sentido de manter a sua originalidade. 
(Portal o Lábaro, 2020). 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

296 

Histórias de Maria 

A senhora Maria Cunha nos relatou que o seu gosto pelo bordado vem desde muito 

jovem, e reforçou a fala introdutória acerca da estreita relação entre os fazeres manuais e 

a função da mulher no seio da família. Destacou o prazer em bordar monogramas nas 

toalhas e lençóis de cama, toalhinhas de bandejas e acessórios da casa. Quanto as 

atividades de bordado na Casa do Artesão, salientou que a maioria das peças produzidas 

(roupinhas para bebês) eram doadas para um orfanato da cidade. Com muito entusiasmo, 

falou do sucesso dos bazares promovidos desde 2015, com bastante aceitação da 

comunidade. Infelizmente, por motivo de saúde, afastou-se por algum tempo da casa do 

bordado, mas agora retorna com muita vontade de produzir. 

 

A força de Abigail 

 

O relato de Dona Abigail foi bastante comovente ao afirmar ter vencido uma 

forte depressão após se dedicar ao bordado e que desde 2005 aplica-se principalmente em 

reproduzir em linhas e cores os principais pontos turísticos da cidade em almofadas, panos 

e caminhos de mesa. Reafirma que por meio desse trabalho reconquistou sua autoestima 

e sente-se gratificada com o reconhecimento do seu trabalho. Nos garantiu que enquanto 

forças tiver, continuará em seu ofício de dar cores a história da cidade. 

Os breves relatos, além de destacar a atividade das bordadeiras, no falam ainda 

de um sentido maior, a preservação, em panos e linhas, do acervo patrimonial da cidade 

de Paracatu. 

Certamente existem muitas variações de pontos e “motivos para bordar”, um 

bordado vai além de agulhas, fios e tecidos: promove a conexão entre a sensibilidade, a 

história de vida, e o mundo real e o imaginário. Compartilhado entre gerações, este saber 

é considerado patrimônio cultural imaterial do povo brasileiro. 

 

O Guardião dos bordados em Paracatu/MG 

 

Apesar de todo contexto histórico, pouco se sabe sobre a história dos bordados 

domésticos e seu percurso no Brasil, posto que foram sempre realizados por mulheres 

anônimas, na intimidade de seus lares em outras décadas e séculos. De acordo com Silva 

1995), o bordado trazido pelos portugueses para o Brasil apresentava padrões 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

297 

provenientes de países como Espanha, França, Bélgica, além de Portugal.      A 

manipulação de fibras têxteis já era uma prática explorada pelos habitantes nativos no 

Brasil pré-colonial, que utilizavam fios de algodão, entre outras fibras de origem vegetal, 

para confeccionar vestimentas e variados tipos de acessórios e artefatos (ABREU; 

BENINI, 2016). 

Lamentavelmente, em espaços museológicos, não encontramos este tipo de 

produção, certamente pelo pouco interesse em investigá-los e por não haver exemplares 

que sobreviveram à ação do tempo: encontramos os bordados em roupas de época ou em 

vestes religiosas, mas não são citados especificamente, fazem parte de um todo em 

exposição. É Malta quem afirma “Também negligenciados pelos livros de história, de 

história da arte e mesmo design ou cultura material, os artefatos têxteis domésticos são 

praticamente ilustres desconhecidos dos estudos científicos” (MALTA, 2015, p. 2) 

O Museu do Bordado tomou corpo e forma, um antigo desejo da bordadeira Neusa 

Imaculada de Farias, que por ter contato com bordadeiras de diferentes cidades e países, 

passou a almejar a criação de um museu do bordado na cidade nos moldes do único museu 

de que teve notícia no País, mais precisamente na cidade de Belo Horizonte.    Após vários 

contatos com a curadora do Museu, recebeu além do incentivo, a doação de algumas peças 

para a tão sonhada realização. Então, no dia 22 de dezembro de 2020, foi inaugurado o 

Museu do Bordado da cidade de Paracatu. Ele guarda muito do que foi produzido pelas 

mãos de várias bordadeiras que passaram pela Casa do Bordado ao longo de toda sua 

história: são peças que carregam além da marca de mãos habilidosas, o talento e o registro 

da história da cidade.  

Imagens 21 e 22. Fachada e interior do Museu do Bordado 

 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

298 

  

Acervo da autora, 2022. 

 

É possível observar no local antigas ferramentas de fiar e coser, além de raríssimas 

máquinas de costura. Com inauguração no dia 22 dezembro de 2020, o museu consagra 

um novo ponto de visitação e de valorização da cultura e da arte local. O acervo 

preservado pretende descrever histórias de vida contidas e contadas na sua própria 

história, mas, principalmente que não se deixe cair no esquecimento ou se perder em meio 

a políticas equivocadas, todo um acervo patrimonial da cidade de Paracatu. 

 

Conclusão 

 

A mediação é uma importante ação, por permitir o avanço na abordagem 

comunicacional da memória e do patrimônio, bem como das condições de circulação de 

saberes. Convém ressaltar que a proposta de “educação patrimonial” do próprio Iphan 

pressupõe um conhecimento de várias noções de patrimônio. Essa mediação não é 

somente realizada por agentes do serviço público entre os “solicitantes” e os “atingidos” 

pelas políticas de preservação. Pode ser feita por qualquer um que se envolva em 

processos educacionais, nos espaços formais ou informais, como escolas, museus, pontos 

turísticos da cidade e associações comunitárias, que tenham foco no patrimônio 

cultural.Ainda, nos ressentimos de ações públicas eficazes no sentido de uma educação 

patrimonial consistente na cidade de Paracatu, afinal estamos falando de uma cidade 

histórica de Minas Gerais, do Brasil.  



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

299 

As bordadeiras da cidade de Paracatu, ao executarem o seu ofício, representando, 

por meio da arte usando linhas e agulhas, o patrimônio histórico, preservando a memória 

de suas ruas, igrejas e casarões, um acervo de importância histórica e cultural, para 

quantos queiram reviver um pouco do período colonial mineiro e suas relíquias 

arquitetônicas. A divulgação dos trabalhos, também deve servir para suscitar o desejo de 

ampliar os espaços e oportunidades para que mais pessoas venham a interessar-se em 

conhecer e/ou aprender a bordar.  

Relatar por meio de pesquisa o trabalho das bordadeiras, nos permitiu trazer à luz 

experiências do entrelaçar de agulhas e linhas coloridas no tecido da vida, mas, 

especialmente, destacar que por este meio, encontramos a vontade de preservação deste 

patrimônio, ao registrar com tecidos, agulhas e linhas toda a beleza que aqui existe. O 

fazer dessas mulheres encontra eco no desejo de manter viva uma tradição e, ao mesmo 

tempo, de preservar o patrimônio da cidade. 

Para encerrar, citarei Lucília de Almeida Delgado, que em versos destaca o valor 

da memória na preservação do tempo e da identidade de um povo, da necessidade de um 

outro olhar para sua própria história:  

 

Assim sendo, o olhar do homem no tempo e através do tempo, traz em si a marca 
da historicidade. São os homens que constroem suas visões e representações das 
diferentes temporalidades e acontecimentos que marcaram sua própria história. 
As análises sobre o passado estão sempre influenciadas pela marca da 
temporalidade. Ao se interpretar a história vivida, no processo de construção da 
história conhecimento, os historiadores são influenciados pelas representações 
e demandas do tempo em que vivem e a partir dessas representações e 
demandas, voltam seus olhos para o vivido reinterpretando-o, sem, no entanto, 
o modificar. (Delgado, 2006). 

 

Criar uma relação sustentável entre a cidade e seu patrimônio é preservar histórias 

de vida. Pierre Nora (1984) pontua uma série de possibilidades materiais e simbólicas 

para caracterizar o que ele define como lugar de memória.  Para o autor, os aspectos 

“material, funcional e simbólico” constitutivos do “lugar de memória” são coexistentes 

e, necessariamente, a relação entre eles é que caracteriza a experiência ali vivida, dando-

lhe sentido e significado. Conservam em si uma memória social do acontecimento, que é 

transmitida pelas épocas que se sucedem a outros sujeitos que ali não viveram, mas que 

se identificaram com ele e com o que ali sucedeu no passado, sob o selo do pertencimento 

histórico. 

E, certamente, este é um papel fundamental exercido pelas bordadeiras de Paracatu. 



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

300 

Referencias 
 
ABREU, Ana Cláudia de; BENINI, Ana Maria Leopaci. Etnodesign como ferramenta de 
resgate da memória brasileira nos artefatos indígenas. Icônica, v. 2, p. 209-235, 2016. 
BRASIL. Decreto-Lei nº25, de 30 de novembro de 1937 – Organiza a proteção do 
patrimônio histórico e artístico nacional. Disponível 
em:http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/Del0025.htm.Acesso em: 12 de 
janeiro de 2022. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL (IPHAN). 
Estatuto da Fundação Nacional Pró-Memória. 1979. Disponível em: 
https://www2.camara.leg.br. Acesso em: 19 de fevereiro de 2022. 
 
DELGADO. Lucilia de Almeida. “História oral e narrativa: tempo, memória e 
identidades. São Paulo: Autentica, 2006. 
 
MINISTÉRIO DA AÇÃO SOCIAL. Programa do Artesanato Brasileiro (PAB). Brasília 
2012. 
MALERONKA, Wanda. Fazer roupa virou moda: um figurino de ocupação da mulher 
(São Paulo 1920-1950). São Paulo: Senac, 2007 
 
MALTA. Marize. Paninhos, agulhas e pespontos: a arte de bordar o esquecimento na 
história. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE HISTÓRIA. LUGARES DOS 
HISTORIADORES VELHOS E NOVOS DESAFIOS, 17. Florianópolis -SC, jul, 2015. 
Anais... Florianópolis, Santa Catarina, 2015. Disponível em: 
http://www.snh2015.anpuh.org/resources/anais/39/1433811122_ARQUIVO_Aarted 
ebordaroesquecimentonahistoriaREVISADOMARIZEMALTA.pdf. Acesso em: 14 jan. 
2022. 
 
Jornal “O Lábaro”. Dezembro 2020. 
 
SENNET, Richard. O artíficie. 2. ed. Rio de Janeiro: Record, 2009. 
 
SILVA, P. F. T. de L. e. Bordados Tradicionais Portugueses. 2006. 120 f. Dissertação 
(Mestrado em Design e Marketing) – Departamento de Engenharia Têxtil, Universidade 
do Minho, Guimarães, Portugal, 2006. Disponível em: 
http://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/ 1822/6723/1/TESE_PAULO.pdf. Acesso 
em: 2 de janeiro de 2022. 
 
ZANIRATO, Silvia Helena; RIBEIRO, Wagner Costa. Patrimônio cultural: a percepção 
da natureza como um bem não renovável. Rev. Bras. Hist., São Paulo, v. 26, n. 51, p. 
251-262, jun. 2006. Disponível em: 
http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S010201882006000100012&l 
ng=en&nrm=iso. Acesso em: 19 jan. 2022.



CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

301 

 

 

SOBRE OS AUTORES 
 

 

 

 

Alcides Malavone Alberto Nobela 
Advogado, Sócio e Director Técnico na Lei & Associados – Sociedade de Advogados, 
Lda, Mestre em “International Business Law” pela Faculdade de Direito da Universidade 
de Macau, Doutorando em “Mercantile Law” na Universidade de Pretoria; Investigador 
Assistente na Faculdade de Direito da Universidade Eduardo Mondlane e Assessor 
Jurídico de Sua Excelência Secretaria de Estado na Província de Maputo. 
alcidesnobela@leiassociados.com ou alcides.nobela@uem.mz ou ainda 
alcidesnobela@gmail.com 

♦♦♦ 
 
Antónia Fialho Conde 
Professora Auxiliar do Departamento de História da Universidade de Évora, Portugal – 
Membro integrado do CIDEHUS - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e 
Sociedades - Universidade de Évora; e colaboradora do CEHR- UCP- Centro de Estudos 
de História Religiosa - Universidade Católica Portuguesa. E-mail: 
antoniaconde@gmail.com 

♦♦♦ 
 
Adrielly Pinto dos Reis 
Graduanda em Direito pela Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). Membro do 
grupo de pesquisa Bioethik (UFES). E-mail: dricap.reis@gmail.com. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/7377563472728356. Telefone: (27) 99692-2716. Endereço: Rua 
Rosa de Prata, nº. 08, Santana, Cariacica, ES. CEP: 29154-320 
 

♦♦♦ 
Antero Filipe Ruiz Ribeiro 
Mestre em ensino de Educação Física no ensino básico na Faculdade de Desporto da 
Universidade do Porto 
 

♦♦♦ 
 
Bruna Velloso Parente 
Graduanda em Direito pela Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). Membro do 
grupo de pesquisa Bioethik (UFES). E-mail: bvparente@gmail.com. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/0705245560731706. Telefone: (67) 98111-5252. Endereço: Rua 
Alemanha, 515, Jardim Mônaco, Dourados-MS, CEP 79826-630. 

♦♦♦ 
 
 
 

mailto:alcidesnobela@gmail.com
mailto:antoniaconde@gmail.com


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

302 

Cairo Mohamad Ibrahim Katrib 
Docente da Universidade Federal de Uberlândia – Faculdade de Educação. Pós Doutor 
em História, Doutor em História Cultural, Mestre em História. Docente permanente do 
Programa de Pós-graduação em Tecnologias, Comunicação e Educação-PPGCE, 
colaborador do Programa de Pós-graduação em Artes-ProfArtes, vice coordenador do 
Núcleo de estudos Afro-Brasileiros-Neab-UFU. 
 

♦♦♦ 
 
César Augusto Silva 
Bacharelando no curso de Direito – Universidade Federal de Uberlândia. Membro do 
grupo de pesquisa sobre Direitos Internacionais. 
 

♦♦♦ 
 
Francisco José Pinheiro 
Professor doutor (Professor Associado da Universidade Federal do Ceará). Atuando 
principalmente nos seguintes temas: Ceará, índio, história, terra e trabalho, trabalho 
escravo. E-mail: profpinheiro13@gmail.com 
 

♦♦♦ 
 
Giselda Shirley da Silva 
Doutoranda - Universidade de Évora/Universidade de Lisboa - Portugal. Pesquisadora 
Integrante- CIDEHUS-UE - Centro Interdisciplinar de História, Culturas e Sociedades da 
Universidade de Évora. Mestre em História Cultural pela Universidade de Brasília- 
(UnB). Membro do projeto de pesquisa - Educação, História, Memória e Cultura em 
Diferentes Espaços Sociais - PUC - Pontifícia Universidade Católica de Goiás. E-mail: 
giseldashyrley@hotmail.com 

♦♦♦ 
 
Gisele Freitas Estrela 
Mestrado em Arqueologia pela Universidade do Porto, Portugal (2017). Tem experiência 
nas áreas de História e Arqueologia, com ênfase em Arqueologia Medieval. Graduação 
em Arqueologia. Universidade do Porto, UPORTO, Portugal (2015). Graduação em 
História. Centro Universitário do Leste de Minas Gerais, UNILESTEMG, Brasil (2008). 
E-mail: gisele@outlook.dk 
 

♦♦♦  
 
Helcio Fernandes Barbosa Junior 
Doutor em Educação Universidade Federal de Pelotas/RS. E-mail: helcio_rs@msn.com 
 

♦♦♦ 
 
Helen Ulhôa Pimentel 
Professora Aposentada pela Universidade Estadual de Montes Claros. Esse trabalho é 
tributário da pesquisa realizada para o doutorado defendido na Universidade de Brasília. 
Contou com bolsa do CNPQ, além de bolsa sanduiche em Coimbra, oferecida pela 
CAPES.   

mailto:profpinheiro13@gmail.com
mailto:giseldashyrley@hotmail.com
mailto:helcio_rs@msn.com


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

303 

♦♦♦ 
 
Jacirema das Neves Pompeu Martins 
Mestra em Geografia pela UFU- Universidade Federal de Uberlândia, doutorando pela 
UCB – Universidade Católica de Brasília e professora no curso de Licenciatura em 
Geografia EAD da Faculdade do Noroeste de Minas-FINOM. E-mail: 
jacirema_neves@hotmail.com 
 

♦♦♦ 
Margarreth Vetis Zaganelli 
Doutora em Direito pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Mestre em 
Educação pela Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). Estágios de Pós-
doutorado na Università degli Studi di Milano-Bicocca (UNIMIB), na Alma Master 
Studiorum Università de Bologna (UNIBO) e na Università degli Studi Del Sannio 
(UNISANNIO). Professora Titular da Universidade Federal do Espírito Santo (UFES). 
Colaboradora do Projeto Jean Monnet Module “Emerging ‘moral’ technologies and the 
ethical-legal challenges of new subjectivities” do Erasmus Plus European Commission - 
cofinanciado pela União Europeia (School of Law). E-mail: mvetis@terra.com.br. Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/3009983939185029. Telefone: (27) 99960-0100. Endereço: Avenida 
Dante Micheline, n° 2177, apto. 501, Mata da Praia, Vitória - ES; CEP: 29066-43. 
 

♦♦♦ 
 
Maria Célia da Silva Gonçalves 
Pós-doutorado em Educação pela Universidade Católica de Brasília (UCB). Estágio Pós-
doutoral em EconomicHistoryDepartment of Law, Economics, Management and 
Quantitative Methods-DEMM da Universitàdegli Studi Del Sannio - UNISANNIO- 
(Benevento, Italy). Visiting Professor da Universitàdegli Studi Del Sannio - 
UNISANNIO. Pós-doutoranda em História pela Universidade de Évora em Portugal. 
Possui doutorado em Sociologia e mestrado em História pela Universidade de Brasília 
(UnB). E-mail: mceliasg@yahoo.com.br 
 

♦♦♦ 
 
Mário Jorge Lopes Neto Barroca 
Doutor. Professor Associado. Faculdade de Arquitectura da Universidade do Porto. 
Pesquisador Integrado ao CITCEM- CITCEM - Centro de Investigação Transdisciplinar 
Cultura, Espaço e Memória -unidade de I&D sediada na Faculdade de Letras da 
Universidade do Porto.PT. Ciência ID 411A-5315-5D61 ORCID iD 0000-0001-7432-
3089 E-mail Institucional: mbarroca@letras.up.pt 
 

♦♦♦ 
Nelson Ernesto Cossa  
Advogado, Chefe do Departamento do Contencioso-II na Lei & Associados – Sociedade 
de Advogados, Lda e Mestrando em Ciências Jurídico-Económicas Faculdade de Direito 
da Universidade Eduardo Mondlane. nelson.cossa0@gmail.com ou 
nelsoncossa@leiassociados.com 
 

♦♦♦ 
 

mailto:mceliasg@yahoo.com.br
mailto:mbarroca@letras.up.pt


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

304 

Olga Magalhães 
Professora do Departamento de Pedagogia e Educação da Universidade de Évora-
Portugal. Investigadora integrada do CIDEHUS (Centro Interdisciplinar de História, 
Culturas e Sociedades- Universidade de Évora). E-mail: omsm@uevora.pt 

 
♦♦♦ 

 
Paulo Tiago Santos Figueira Rocha Cabeça 
Doutorando em Universidade de Évora Mestrado: Práticas Artísticas em Artes 
Visuais/Artes visuais (Universidade de Évora Escola das Artes - 2018) Membro do 
CHAIA. Centro de História da Arte e Investigação Artística Bolseiro de Doutoramento 
FCT - HERITAS Ref.ª PD/BD/151132/2021 Licenciatura: Artes Visuais 
Multimédia/Artes Visuais e Design (Universidade de Évora Escola das Artes - 2016). E-
mail: tgcabeca@uevora.pt 

♦♦♦ 
Susana Oliveira e Sá 
Pós-doutorada e Doutorada em Educação, na especialidade Avaliação pela Universidade 
do Minho. Licenciada em Ensino de Física e Química pela Universidade do Minho. 
Professora do Quadro Da Escola Secundária Alberto Sampaio (Braga), Conservatório de 
Música Calouste Gulbenkian (Braga), Escola Secundária Carlos Amarante (Braga). 
Professora Adjunta no Instituto de Estudos Superiores de Fafe (IESF). Investigadora do 
CIDI-IESF Instituto de Estudos Superiores de Fafe. Presidente do Conselho Pedagógico 
do IESF. Avaliadora externa do IGEC- Inspeção Geral do Ensino e Ciência, Portugal. 
Perita da ANQEP. Subdiretora Executiva da Cátedra da Unesco da Educação, Juventude 
e Desporto em Portugal. Coordenadora de dois Projetos com Escolas Portuguesas em 
África. Membro da Comissão Organizadora do Congresso Internacional Ibero Americano 
de Investigação Qualitativa (CIAIQ). Membro de Comissões científicas de 3 Congressos 
Nacionais e 5 Internacionais e membro da comissão editorial de 3 revistas estrangeiras da 
área da educação, gestão e ambiente. Professora Adjunta do Instituto de Estudos 
Superiores de Fafe, Portugal. E-mail: susanaemiliasa@gmail.com 
 

♦♦♦ 
 
Tadeu Pereira dos Santos 
Docente da Universidade Federal de Rondônia-Campus Rolim de Moura. Pós Doutor em 
História, Doutor e Mestre em História. 
 

♦♦♦ 
 
Vandeir José da Silva 
Doutorando em História, Programa Doutoral HERITAS- Estudos de Património pela 
Universidade de Évora/Universidade de Lisboa, Portugal. Membro Integrado do 
CIDEHUS UID/HIS/00057/2013 (POCI-01-0145-FEDER-007702) – UE, Centro 
Interdisciplinar de História, Culturas e Sociedades da Universidade de Évora 
UID/HIS/00057/2013 (POCI-01-0145-FEDER-007702). Bolseiro FCT. CIÊNCIA ID - 
3114-BBE8-05F0. Mestre em História Cultural pela UnB, Universidade de Brasília. 
Membro do projeto de pesquisa Educação, História, Memória e Cultura em Diferentes 
Espaços Sociais da PUC, Pontifícia Universidade Católica de Goiás. E-mail: 
vandeirj@hotmail.com 

 

mailto:omsm@uevora.pt


CULTURAS E SOCIEDADES: religiosidade, identidades e territórios 

 

 

305 

  


