
Universidade de Évora - Instituto de Investigação e Formação Avançada

Programa de Doutoramento em Filosofia

Tese de Doutoramento

Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto
das relações sociais

António José Ruivo Loura

Orientador(es) | Irene Borges-Duarte

Évora 2024



Universidade de Évora - Instituto de Investigação e Formação Avançada

Programa de Doutoramento em Filosofia

Tese de Doutoramento

Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto
das relações sociais

António José Ruivo Loura

Orientador(es) | Irene Borges-Duarte

Évora 2024



A tese de doutoramento foi objeto de apreciação e discussão pública pelo seguinte júri nomeado
pelo Diretor do Instituto de Investigação e Formação Avançada:

Presidente | Maria Teresa Santos (Universidade de Évora)

Vogais | Irene Borges-Duarte (Universidade de Évora) (Orientador)
Laiz Maria Chohfi (Universidade de São Paulo)
Manuel Gaspar da Silva Lisboa (Universidade Nova de Lisboa - Faculdade de
Ciências Sociais e Humanas)

Maria Fernanda da Silva Henriques (Universidade de Évora)
Maria João Cabrita (Universidade da Beira Interior)

Évora 2024



 

IV 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Isto anda tudo ligado 

Eduardo Guerra Carneiro (1970) 

 

 

 



 

V 

Dedicatórias e Agradecimentos 

 

Dedico à minha família. 

 

Agradeço à Sara Gonçalves, meu amor, meu sol, minha amiga, minha companheira. 

 

Agradeço à minha orientadora, Senhora Professora, Doutora Irene Filomena Borges 

Duarte, por ter sido uma luz no meu percurso. Por me ter ido mostrando e demonstrando 

o seu enorme saber e a sua emocionante entrega à filosofia. Nas aulas, no espaço de 

orientação desta tese, o seu pensamento, o cuidado e o afeto, não só por mim, mas também 

pelos meus colegas de curso, foi sempre inundando, não apenas os nossos espaços de 

partilha, mas também os nossos corações. Pessoalmente, a força das suas palavras e a 

confiança que sempre me transmitiu, desde o primeiro momento em que entrei na 

Universidade de Évora, foram determinantes. Sem essa contagiante força e essa incutida 

confiança, jamais teria conseguido, numa fase muito difícil da minha vida, realizar este 

percurso, percorrer esta caminhada, plenamente recheada de alegrias e de grandes 

aprendizagens. Nunca terei palavras suficientes para conseguir agradecer totalmente e 

expressar completamente, quer a minha alegria, quer o meu reconhecimento. 

 

Agradeço ao coletivo dos senhores professores e senhoras professoras do Departamento 

de Filosofia da Universidade de Évora, pessoas de elevada estima, dotadas da maior 

capacidade e do maior conhecimento. O seu rigor, a qualidade do ensino e o entusiasmo, 

revelaram-se inigualáveis. Fico grato por todas as contribuições, pelos ensinamentos e 

pela relação que sempre mantiveram com os estudantes e particularmente comigo. 

 

Agradeço à Universidade de Évora, pelo acolhimento e pelas condições proporcionadas 

à minha condição de estudante. Sem elas teria sido impossível concretizar este meu sonho 

de prosseguir nas aprendizagens da filosofia, dentro do seu magnífico espaço 

universitário. 

 

Agradeço à Unidade de Investigação Práxis – Centro de Filosofia e Cultura/Universidade 

de Évora, pelo acolhimento e pela abertura a infindáveis horizontes. 

 

Agradeço à extensa comunidade filosófica, com autores e personalidades de grande 

estima, oriundas, quer do nosso Portugal, quer de vários países do mundo, pela partilha e 

sobretudo pelo pensar conjunto. Gostaria, como cidadão, que esse pensar conjunto, se 

pudesse revelar essencial para uma qualitativa construção social, de futuros possíveis, em 

Portugal e no mundo. 

 

Por fim, mas não em último, agradeço aos meus colegas de curso, pela amabilidade, pelo 

saber, pelas partilhas, pelos diálogos e, sobretudo, pelo cuidado e pela amizade. São 

pessoas com percursos de vida recheados de experiência, e ainda assim, porque nunca se 

sabe tudo, se inquietam e se movem na inacabável curiosidade, com grande entusiasmo e 

abertura para os processos de aprendizagem. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica no contexto das relações sociais. 

Tension and conflict. A Hermeneutic reflection in the context of social relations. 

 

VI 
 

Resumo 

As tensões e os conflitos, em contexto social, incluindo as relações entre polícias e cidadãos, 

motivam a uma reflexão hermenêutica, a partir de um arco teórico fundamental, constituído por 

Gadamer e Ricoeur. A tradição, revela-nos um humano, sempre carente de relação, sujeito à  

problemática da sobrevivência e do desenvolvimento. Todavia, as divergências de sustentação 

cultural, social, política, ideológica, religiosa ou filosófica, podem impeli-lo a optar pela 

unilateralidade, pela competição ou combate com o outro. Dominar pelo poder,  

independentemente do risco circular de problemas, violências, guerras, pode tornar-se em 

objetivo. Não obstante, face aos problemas da saúde, segurança, justiça, ambiente, entre outros, 

que ameaçam a existência global, mas também, face a problemas aparentemente menos 

significativos, um humano educado, preparado, e, sobretudo, responsável; tem, a oportunidade 

de saber, que a via do poder, se esgota na sua própria impossibilidade de garantir o bem-comum. 

Assim, a maior das necessidades do humano, é hoje, a de assumir-se na responsabilidade, 

individual e coletiva, de ir sendo capaz de compreender, de pensar e de agir, no seio de um 

processo epistemológico, mas também ontológico, realizado com o outro, por via da expressão, 

da linguagem e do diálogo. 

Palavras-chave: conflito; poder; diálogo; hermenêutica; polícia  

 

Abstract 

Social tensions and conflicts, including those between police officers and citizens, give origin 

to an hermeneutical reflection, in a theorical arch of Gadamer and Ricoeur basis. Looking back, 

the Human subject is always in need of relationships, especially when against the problematics 

of survival and development. However, the differences in cultural, social, political, religious 

and philosophical values may lead it to choose seclusion and later competition with the other. 

Domination through power becomes a goal, regardless of the circular risk of violence it’s going 

to instigate. Nevertheless, if lacking health care, safety, justice and other problems that threaten 

global well-being, an educated, prepared and above-all responsible human being, should know 

that the path to power implodes in its own impossibility. Thus, nowadays, the most fundamental 

of human needs is to embrace itself in individual and collective responsibility of 

comprehending, thinking and acting in an epistemological but also ontological environment. 

All whilst working with its peers through expression, speech and dialogue. 

Keywords: conflict; power; dialogue; hermeneutics; police 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

1 
 

Índice: 

IV – Citação de abertura 

V - Dedicatórias e agradecimentos 

VI -  Resumo 

VII –  Introdução ---------------------------------------------------------------   004 

Parte I: Referencial teórico e metodológico. 

1 – O método hermenêutico------------------------------------------------------------ 017 

2 – Campos conceptuais convocados: Tensão, conflito, crise, violência --

----------------------------------------------------------------------------------------------------- 019 

3 – Gadamer como recurso operacional-------------------------------------026 

3.1 - Hans-Georg Gadamer --------------------------------------------------------- 026 

3.2 - A hermenêutica filosófica ------------------------------------------------------ 027 

3.3 - A tradição ------------------------------------------------------------------------- 028 

3.4 – Pelos caminhos da compreensão ---------------------------------------------- 030 

3.5 - O círculo hermenêutico --------------------------------------------------------- 030 

3.6 - A fusão de horizontes ----------------------------------------------------------- 031 

3.7 - A situação hermenêutica -------------------------------------------------------- 032 

3.8 - O jogo ----------------------------------------------------------------------------  034 

3.9 - A estética ------------------------------------------------------------------------- 036  

3.10 - O outro e o diálogo ------------------------------------------------------------ 040  

3.11 – A formação --------------------------------------------------------------------  043 

3.12 – A finitude do humano --------------------------------------------------------  046 

3.13 – Encadeamento teórico-prático gadameriano ------------------------------  048 

3.14 - Considerações importantes --------------------------------------------------- 051 

4 – Ricoeur como recurso operacional ------------------------------------- 053 

4.1 - Jean Paul Gustave Ricoeur----------------------------------------------------- 053 

4.2 - Da história------------------------------------------------------------------------ 054 

4.3 – Do conhecimento --------------------------------------------------------------- 056 

4.4 – Da liberdade --------------------------------------------------------------------- 056  

4.5 – Da perspetiva ética, o outro e o si-mesmo----------------------------------- 057 

4.6 – Da interpretação----------------------------------------------------------------  058 

4.7 – Da interação social ------------------------------------------------------------  059 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

2 
 

4.8 – Do conflito ao consenso/compromisso -------------------------------------- 060  

4.9 – O humano e o mal -------------------------------------------------------------- 061  

4.10 – Das instituições ---------------------------------------------------------------  062  

4.11 – Da diversidade e da pluralidade social ------------------------------------- 063  

4.12 – Da ação política --------------------------------------------------------------- 065  

Parte II ---------------------------------------------------------------------------------------  066 

5 – O preconceito no contexto relacional em sociedade ----------------- 066 

5.1 - Do fundamento ao desenvolvimento ----------------------------------------   066 

5.2 - Dimensões do preconceito -----------------------------------------------------  068 

5.3 - Reflexos do pensamento de Martin Heidegger, em Hans-Georg Gadamer---

----------------------------------------------------------------------------------------------------  070 

5.4 - Preconceito e o conhecimento ------------------------------------------------  071 

5.5 - Confronto com o outro----------------------------------------------------------- 072 

5.6 - Encontros e desencontros------------------------------------------------------- 073 

5.7 – Disponibilidade e aproximação ----------------------------------------------- 074 

5.8 - O preconceito e a intervenção policial---------------------------------------- 077  

5.9 – Proposições finais sobre o preconceito -------------------------------------- 085 

6 – Do gesto à violência--------------------------------------------------------- 089 

6.1 - O significado do gesto ---------------------------------------------------------- 089 

6.2 - Da pré-compreensão à compreensão do gesto ------------------------------  092 

6.3 - O gesto como desencadeador de modos de violência ----------------------  095 

6.4 - Os espaços do gesto ------------------------------------------------------------- 099 

6.5 - O gesto associado à violência no contexto da atuação policial -----------  104 

6.6 - Proposições finais sobre o gesto e a ligação com a violência -------------- 105 

7 - Pelos horizontes da violência --------------------------------------------- 108 

7.1 - A violência como campo de experiência ------------------------------------- 112 

7.2 - Contexto da violência. Por entre os instintos e os mecanismos de defesa ----

-----------------------------------------------------------------------------------------------------115 

7.3 - Perspetivas filosóficas oriundas da tradição--------------------------------- 118 

7.4 - A violência em contexto policial --------------------------------------------- 121 

7.5 - Considerações finais sobre violência ---------------------------------------- 128 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

3 
 

8 – O indivíduo e o seu percurso de vida – uma construção consciente, 

responsável, colaborativa e interventiva, no desenvolvimento social ------

----------------------------------------------------------------------------------------------------- 132 

8.1 - O humano em constante transformação -------------------------------------- 133 

8.2 - A história, os poderes e os conflitos------------------------------------------- 139  

8.3 - O humano, a ciência e a interdisciplinaridade ------------------------------- 140 

8.4 - A espiritualidade humana ------------------------------------------------------  144 

8.5 - O sujeito-ético -------------------------------------------------------------------  147 

8.6 - A reflexão aplicada ao contexto policial -------------------------------------  156 

8.7 - Ajustes finais --------------------------------------------------------------------- 165 

9 – Perspetivas culturais e mediações sociais na contemporaneidade – a 

transformação individual e coletiva, em resultado da tensão, do conflito 

e da crise -------------------------------------------------------------------------------------- 171 

9.1 - Os problemas como elementos na base de um processo de 

retrocesso/desenvolvimento social ----------------------------------------------------------- 171 

9.2 - Transformação e mudança -----------------------------------------------------  174 

9.3 – Pelos meandros relacionais entre polícias-cidadãos ------------------------ 180 

9.3.1 - A polícia como dispositivo ------------------------------------------ 183 

9.3.2 - A questão da tolerância como elemento preponderante da 

intervenção policial, em contextos sociais ------------------------------------------189 

9.3.3 - Ponderações da filosofia hermenêutica, significativas para os 

contextos de formação e de desempenho dos profissionais de polícia ----------- 192 

9.3.4 - Intercessões relativas ao contexto conceptual e operacional da PSP 

-------------------------------------------------------------------------------------------- 194 

9.4 - Alianças e compromissos ------------------------------------------------------- 211 

10 – Conclusões finais ------------------------------------------------------------------- 222 

Bibliografia ---------------------------------------------------------------------- 245 

11 – Bibliografia primária ----- ------------------------------------------------------ 245 

 11.1 – Bibliografia secundária ------------------------------------------------------- 247 

 11.2 – Bibliografia complementar --------------------------------------------------  251 

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

4 
 

Introdução 

Para a reflexão hermenêutica sobre tensão e conflito, no contexto das relações 

sociais, considero o envolvimento da experiência humana e profissional. E, nesse sentido, 

todo um olhar sobre um ambiente social e político, onde é possível constatar, com 

frequência, no tempo e no espaço, a existência de tensões e de conflitos a caracterizarem 

e a influenciarem as relações humanas, bem como, num âmbito mais específico, as 

relações entre polícias e cidadãos.  

Em cada uma destas relações de conflito, surge a frequente possibilidade de serem 

alegadas e mesmo detetadas, visões marcadas por estereótipos e preconceitos, no seu 

sentido limitativo, designadamente como unilateralidades. Unilateralidades a poderem 

influenciar cenários relacionais pela subtração ou falta de diálogo e pelo agravamento das 

dificuldades nos processos de compreensão e de interação humana; a poderem conduzir 

a diversas hostilidades. Sendo colocadas em mera oposição ou competição, estas 

unilateralidades revelam-se suscetíveis de se complicarem por via da impaciência, da 

agressividade e da violência, dando azo a consequências danosas e até trágicas, quer para 

as pessoas intervenientes nas tomadas de posição e decisão, quer para terceiros.  

A identificação desta perceção como movimento de autenticidade na existência 

da humanidade - que encontra tradução em concretos problemas sociais, entre outros 

relacionados com a específica qualidade de vida das pessoas e suas consequências - 

revela-se determinante para que se empreenda na reflexão sobre as tensões e os conflitos, 

a compreender as suas características, as suas formas de desenvolvimento, bem como em 

que se podem traduzir, representar ou significar na contemporaneidade, com vista ao seu 

melhor aproveitamento. 

A estrutura da tese desenvolve-se através de uma primeira parte, mais teórica, e 

de uma segunda parte com um pendor mais prático.  

Os capítulos da primeira parte apresentam o referencial teórico e metodológico.  

Realiza-se, num primeiro ponto, uma abordagem concreta ao método de pesquisa 

adotado, o da hermenêutica filosófica, de influência fenomenológica. Por conseguinte, 

não apenas pela abordagem fenomenológica que permite dirigir a consciência e, portanto, 

todo o interesse para o fenómeno, no sentido de, a partir dele, procurar conhecê-lo - uma 

vez que é nele que a verdade sempre reside. Mas, também, pela necessidade de 

interpretação e de compreensão do que não é claro; para o que é preciso convocar 

efetivamente a hermenêutica. Trata-se assim do método que permite a obtenção, quer de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

5 
 

um aprofundamento da análise e do discurso sobre a temática, quer de uma amplitude 

conceptual, necessárias à presente reflexão; dimensões que resultam de uma interação 

dialogal e dialógica das perspetivas que se abrem e se conjugam para ir permitindo aceder 

a experiências que servem de exemplo de vida e de lição. Podendo referir-se, por onde 

seja possível desenvolver a circularidade hermenêutica, identificável nos caminhos das 

constantes (re)aprendizagens, das (re)partilhas e das suas influências, no contexto da 

cultura e das relações humanas, que, ontologicamente, podem ir sendo apreendidas e 

desenvolvidas através das possibilidades de reflexão e do pensamento filosófico.  

Num segundo ponto, a atenção centra-se no acolhimento dos campos conceptuais 

convocados: tensão e conflito, que constam do título da tese; mas também crise e 

violência, que, embora não constem do título da tese, podem relacionar-se nas várias 

dimensões dos vários desenvolvimentos que se revelam fundamentais para a 

compreensão da caminhada reflexiva da tese. Várias abordagens aos conceitos 

identificados, observadas na tradição, ajudam a desocultar a significação das palavras, 

sendo que importa à tese posicionar-se, desde logo, a partir das bases conceptuais e 

metodológicas, designadamente gadamerianas e ricoeurianas, considerando o 

desenvolvimento daquela que se revela como uma linha crítica, mas, sobretudo, otimista, 

na consideração da sua temática, designadamente, permitindo olhar as tensões e os 

conflitos sociais como algo de potencialmente proveitoso para as dinâmicas de 

desenvolvimento das sociedades, das instituições, bem como dos seres humanos enquanto 

seres de relação, em constante transformação. 

Num terceiro e quarto ponto, respetivamente, explora-se o pensamento de 

Gadamer e depois o pensamento de Ricoeur, como recursos operacionais, naturalmente 

fundamentais na argumentação filosófica da tese. Algo que vem, no fundo, permitir a 

identificação das várias dimensões em relação às quais a presente reflexão se pode 

sustentar, mas também prosseguir. Prosseguir, não necessariamente no sentido de uma 

ultrapassagem ou anulação dessas mesmas dimensões fundamentais, mas prosseguir 

tendo-as naturalmente em conta, quer para poder (re)compreendê-las ou compreendê-las 

melhor, quer no sentido de não ficar limitado a elas para se permitir incluir a novidade 

que possa ser oferecida à compreensão, designadamente pela abertura gerada pela 

possibilidade do ir (re)interpretando e (re)compreendendo o que houver para 

(re)interpretar e (re)compreender. Permitindo, inclusive, a consideração de igualdades, 

mas também das diferenças ou de contrastes que se possam (re)configurar ou 

(re)equacionar nos quadros que forem sendo apresentados e refletidos ao longo dos vários 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

6 
 

capítulos. Tudo, para se poder estar, responsavelmente, num horizonte, onde se possa ir 

atribuindo, quer significados às coisas, quer de as ir explicando, no universo de uma 

situação hermenêutica passível de ir sendo identificada, mas também ampliada, pela 

constante dinâmica epistemológica, onde não apenas se inscreve, mas a todo o momento 

ajuda a promover. O arco teórico fundamental é então constituído por Hans-Georg 

Gadamer (1900-2002) – o grande impulsionador da Hermenêutica Filosófica -, a oferecer 

aquela que estrutura como sendo a dinâmica fundamental do interpretar, do compreender 

e do conhecer humano. Algo que se revela na cultura, na sabedoria, na experiência, na 

existência, e sobretudo na coexistência, através dos jogos de diálogos que vão podendo 

ser estabelecidos. E, por Paul Ricoeur (1913-2005) – logo a seguir a Gadamer; o grande 

impulsionador do pensamento Fenomenológico e Hermenêutico -, que nos oferece as 

perspetivas de um mundo em contínua relativização cultural; a envolver os corredores 

dos relacionamentos sociais e políticos, criticando o imediatismo e procurando um 

contínuo aprofundamento reflexivo, que sempre se pode prosseguir, para além das meras 

aparências.  

A abordagem de uma filosofia hermenêutica, teoricamente sustentada em 

Gadamer e em Ricoeur, vai permitir uma base de análise do significado relacional das 

tensões e conflitos para a consideração de formas de intervenção, que em vez de criar 

modelos exteriores aos mesmos, os possam compreender internamente naquilo que 

tenham de potencialmente criativo. Para tal, revelam-se importantes, entre outros, os 

conceitos de jogo (gadameriano) e de conflito (ricoeuriano) na sua potencial fecundidade 

operativa.  

Na segunda parte estrutural da tese, serão desenvolvidos seis capítulos sob as suas 

várias designações; o preconceito no contexto relacional em sociedade; do gesto à 

violência; pelos horizontes da violência; o indivíduo e o seu percurso de vida – uma 

construção consciente, responsável, colaborativa e interventiva, no desenvolvimento 

social; perspetivas culturais e mediações sociais na contemporaneidade – a transformação 

individual e coletiva, em resultado da tensão, do conflito e da crise; e as conclusões finais, 

como forma de compreender toda uma perspetiva de encadeamento, influência e ligações 

fundamentais, em torno da temática.  

Na consideração do método, do arco teórico e do conteúdo reflexivo, são objetivos 

gerais da tese, o desenvolvimento de um ambiente suscetível de permitir a compreensão 

das características do conflito, das suas formas de desenvolvimento, no que se pode 

traduzir, representar ou significar na contemporaneidade; no sentido da demonstração da 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

7 
 

importância que os fatores que resultam da tradição e do diálogo, têm ou podem ter, no 

contexto da superação das crises, nas quais os conflitos se integram. 

É também objetivo responder à questão de partida: de que modo as tensões e os 

conflitos, nas formas de expressão do ser humano, podem conduzir ao (in)sucesso na(s) 

relação(ões) de interação entre as pessoas e também no contexto relacional entre polícias 

e cidadãos? 

Com objetivos mais direcionados, a investigação pretende-se igualmente 

aprofundada no sentido de prestar uma contribuição para que as tensões e os conflitos 

possam ser genérica e construtivamente ultrapassados, indo especificamente ao encontro 

da intervenção policial junto dos cidadãos, onde se lida com o jogo de vida e de morte, 

com o perigo e a ordem, mas, simultaneamente, onde há a necessidade de perceber os 

contextos e as suas subtilezas, em termos de definição e dinâmica, que um profissional 

desenvolve por vocação ou experiência. Não se pretenderá ensinar, no sentido clássico 

do termo, os polícias a trabalhar, nem se quererá atribuir responsabilidades específicas a 

qualquer responsável ou profissional da polícia, em concreto, mas sim, dentro de uma 

dimensão operatória do método, poder contribuir para um caminho possível, onde os 

polícias se possam ir preparando e treinando para uma cada vez mais preenchida 

capacidade de interpretar e de compreender, multifatorialmente, os dados das ocorrências, 

das tensões, dos problemas e dos conflitos, e também dos seus preconceitos, das suas 

próprias reações, dentro do enquadramento de uma sociedade que, no seu quadro de 

relações, se possa querer cada vez mais responsável, dialogante, segura, construtiva e 

sustentável. Nesse sentido, nos diversos capítulos, trago à reflexão, diversas partes de 

uma pesquisa que desenvolvi no âmbito da minha dissertação de mestrado em relações 

interculturais - Universidade Aberta -, sob o tema: “As perceções de agentes policiais 

sobre os fatores que influenciam a sua atuação profissional, junto das populações – Um 

estudo de caso numa Divisão da Polícia de Segurança Pública” (Loura 2019). Neste 

estudo, o objetivo geral foi procurar conhecer as perceções de agentes policiais sobre os 

fatores de influência na sua atuação profissional junto das populações. Como objetivos 

específicos, foram identificados, através de uma abordagem exploratória, fatores 

pessoais, profissionais, sociais, económicos, institucionais, culturais, entre outros, que os 

agentes convocaram para explicar as circunstâncias e os desafios do seu trabalho 

quotidiano. Nas considerações finais deste estudo, foram trazidas à consciência várias 

questões relevantes, podendo destacar-se algumas delas: uma área operacional de serviço 

do Estado – desenvolvida institucionalmente por profissionais da PSP -, que carece de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

8 
 

investimento por parte do próprio Estado, deixando comprometidas, a imagem e as 

responsabilidades; um papel operacional da PSP que, sendo tido como complexo e sendo 

desenvolvido numa sociedade multicultural, não se revela muito conhecido por parte dos 

cidadãos, ficando exposto a confrontação, com preconceito, agressividade e violência. 

Um papel que, estando necessitado de repensamento e de reestruturação – mostrando-se 

sujeito a muita polémica e discussão na praça pública -, revela-se pouco refletido e 

verdadeiramente estudado. A questão do recrutamento, da seleção e da formação de 

candidatos, foi considerada numa linha de relação com uma menor qualidade dos 

profissionais e uma menor qualidade das atuações policiais. Por outro lado, foi 

evidenciada a perceção de uma atividade operacional condicionada pelos tribunais – 

sobretudo pela forma imprevisível como, na própria sede da justiça, o trabalho policial se 

torna suscetível de ser (in)compreendido e ou (in)validado - conduzindo a que o polícia 

tenda a evitar, por princípio, o conflito. Não obstante, o profissional de polícia, 

considerando e valorizando a missão social que tem e sentindo satisfação pessoal por 

desenvolvê-la, mostra-se adaptativo e sensível ao perfil dos cidadãos, à intervenção e à 

ajuda às comunidades, em matéria de segurança. Procura também valorizar o seu estatuto 

individual, para se afirmar no trabalho que desenvolve. Tenta criar bom espírito no 

trabalho, partilhar conhecimentos e experiências e considerar ideais de profissionalismo 

na sua dedicação; quer para ultrapassar as carências do serviço – ao adquirir por si, por 

exemplo, diversos equipamentos -, quer para dar qualidade ao serviço público prestado. 

Todavia, sente no risco e no perigo da função, o sacrifício da própria segurança. Na sua 

ação, chega a sentir-se isolado e sem o apoio das hierarquias. Sente-se igualmente afetado 

por trabalhar com meios insuficientes, pela falta de formação de qualidade, pela falta de 

condições socioeconómicas, pela falta de perspetivas de carreira e também pelo 

desamparo institucional e estatal, a par da falta de dignidade funcional e da perseguição 

disciplinar e criminal. Sucede assim, que, apesar do melhor esforço que o profissional de 

polícia pode desenvolver, a PSP, carecida de meios humanos e materiais, não tem ainda 

uma prestação com a necessária qualidade e adequação - nem para a satisfação dos 

problemas dos cidadãos, nem para os dos polícias. As perceções revelaram ainda uma 

PSP como sendo uma instituição pouco aberta, mostrando-se, sobretudo, reativa e com 

dificuldades de adaptação ao contexto externo, bem como a promoção de uma (re)ação 

pela força e a prossecução de objetivos estatísticos, mormente na obtenção de um maior 

número de detenções de cidadãos e de autuações de trânsito, como algo igualmente 

percecionado como fazendo parte deste quadro. Desocultou-se também a perceção de um 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

9 
 

contexto de dificuldade a afetar o profissional de polícia que trabalha junto de populações 

culturalmente diversificadas: se, por um lado, apesar de todas as suas contingências, o 

profissional se procura empenhar no contacto e na comunicação com as pessoas - 

procurando garantir o cumprimento da lei e da ordem social; cuidando, sem discriminar; 

respeitando as várias comunidades e fazendo parcerias com os membros das várias 

comunidades -, por outro lado, tem muitas dificuldades em lidar com as faltas de 

educação, hostilidades e agressividades contra si dirigidas. 

A iniciativa de trazer à reflexão da presente tese diversas partes desta pesquisa, 

visa agora a possibilidade de as enquadrar e desenvolver numa perspetiva filosófica, mas 

também operativa, mais concretamente numa perspetiva fenomenológica – hermenêutica. 

Neste sentido, o que foi primeiramente elaborado como um estudo de caso, no âmbito das 

ciências sociais e que gerou todo um conjunto de questões de base, suscetíveis de 

incorporar e multiplicar inúmeras esferas de conflito, visa poder abrir-se internamente ao 

plano da filosofia e ao caminho hermenêutico. E, por esta via, a introdução desta 

dimensão epistemológica filosófica poder contribuir para se ir alcançando uma phronesis 

aplicada a contextos de intervenção policial, onde as tensões e os conflitos 

frequentemente se revelam. Todos os dias e nos mais diversos ambientes sociais, 

envolvendo pessoas da mais ampla pluralidade e diversidade cultural, formação, estatuto 

ou condição social e cultural, os agentes policiais têm de mediar e intervir em situações 

de conflito. E, outras tantas vezes estão eles próprios colocados em cheque, em situações 

de confronto, onde os cenários de crise demasiadas vezes se agudizam e de um modo 

bastante crítico ou mesmo terminal, para umas pessoas ou para outras, no panorama destas 

densas relações sociais. E a inquietação que surge, não surge propriamente por causa da 

verificação das dificuldades imediatas assentes na capacidade de as pessoas se 

entenderem, porque esse é sempre um processo paulatino que exige a dedicação das 

partes; surge sim, pela identificação da carência dessa disponibilidade ou mesmo da 

fuga/subtração ao diálogo, de uma parte ou de outra ou até de ambas, como modos de 

procurar impor, unilateralmente, determinados posicionamentos. Assim, a reflexão 

hermenêutica sobre tensão e conflito, no contexto das relações sociais, com foco na 

relação polícia - cidadão permite compreender por dentro o propósito (re)construtivo, a 

responsabilidade e a necessidade de haver contributos que permitam identificar os modos 

para se poderem ultrapassar ou superar as situações de crise do nosso tempo, em que o 

humano vai estando envolvido. É este alinhamento com o percurso meditativo da tese, 

que observando sobretudo o objetivo estabelecido de responder reflexivamente à questão 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

10 
 

de partida, integra a possibilidade de se poder identificar quadros circunstanciais que se 

possam traduzir em planos culturais e de (com)vivência, que permitam oferecer 

horizontes socialmente construtivos para a humanidade, não apenas na sua caminhada 

pela sobrevivência, mas em termos mais ambiciosos, designadamente, no campo das 

aprendizagens, da obtenção de dinâmicas edificantes, da (re)construção social, do 

desenvolvimento humano.  

Não fora o facto de o ser humano se poder identificar como um ser carente, que 

procura constantemente corrigir os seus desequilíbrios e satisfazer as suas necessidades. 

E, onde, para o efeito, e, em torno de, tanto a inteligência se foi desenvolvendo bem como 

todo um universo físico, mental e psicológico, que o inclui, como parte, foi sendo 

concebido; não teríamos na contemporaneidade a realidade objetiva que temos, 

porventura competitiva. Todavia, ainda que o ser humano tenha muitas dificuldades em 

compreender, de facto, esta realidade objetiva, nas suas várias dimensões; tem, no 

entanto, a possibilidade de desenvolver um esforço, quer na sua compreensão, quer na 

consideração dos percursos culturais que tem feito, para poder perspetivar o futuro e agir 

no presente com esse mesmo propósito, no sentido de alcançar, não só o bem-estar 

individual, mas também o bem-comum.  

Neste sentido, as formas de cálculo para obter o que se deseja, em face dos 

problemas que se tem, têm mobilizado os seres humanos, durante séculos de história. A 

via da aprendizagem, do entendimento e da consensualidade em seu redor, que conduzem 

aos modos de o poder fazer com sucesso, contrasta-se nos modos de obtenção de metas e 

objetivos, também elas adquiridas por aprendizagem ou instinto; todavia, pela via de uma 

desconsideração do outro, de uma disputa com ele, de rivalidade, de relações de poder 

(pré)estabelecidas, relações de controlo e de dominação, até pela via da força, com 

utilização de vários tipos de violência. Vias últimas, que, da sua fórmula básica às 

conceções mais elaboradas de o conseguir - também elas inseridas num plano circular 

hermenêutico muito específico; uma vez que se podem desenvolver e evoluir entre causas 

e/ou consequências, bem como multiplicar-se em vários tipos de linguagens, modos de 

conceção ou estratégias de aplicação -, nunca deixam de revelar um caminhar pela 

supremacia, pelo desejo e pela vontade de sobreposição, subjugação ou utilização do 

outro, porventura até, como um meio para que sejam alcançados determinados fins. No 

fundo, visando um propósito tendencioso e, portanto, não apenas desestabilizador das 

relações sociais, mas também desequilibrador, relativamente àquelas que possam ser as 

possibilidades alheias, as possibilidades da diferença, da diversidade e da pluralidade. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

11 
 

Hipotecando até, porventura, as oportunidades e as esperanças do conjunto social, 

colocando em causa o bem-estar de todos. São precisamente estes caminhos sinuosos e 

que podem ser desmontados que se abrem ao pensamento no âmbito das relações sociais. 

Mas também nas relações entre polícias e cidadãos, onde cidadãos todos são; uns com 

responsabilidades acrescidas no exercício da função policial, outros apenas com 

responsabilidades no exercício da cidadania. Mas onde a segurança se pode perspetivar 

como um direito fundamental para todos e a não-violência, como um dever de todos para 

com todos. Sinuosa é igualmente a reflexão, quando o pensar recai sobre as (re)ações às 

violências e suas nefastas consequências, que tantas vezes apenas servem para garantir a 

perpetuação de ciclos, ao contrário do que se possa entender no que respeite ao bem-estar-

comum. A opção por uma ou outra via pode ser vista pela mera conjunção ou exclusão 

de partes, mas adquire mais substância se vista no plano das (des)aprendizagens, do 

(des)envolvimento das (in)capacidades e das (in)competências adquiridas – onde, 

porventura, poderia não haver cobiça por poder e domínio sobre o outro. Sobretudo, 

porque, sabendo-nos ímpares, também nos podemos saber em paridade; na condição 

humana e na (inter)dependência que dela decorre e que a todos abrange. Também se 

podem validar outros argumentos, designadamente: que se pode viver em comunhão, em 

amor, em paz, harmonia e em diálogo; experimentando-se, inclusive, uma ligação 

fundamental e ontológica a esse outro Ser, que, encontrando expressão no humano, é, 

também, o Ser no qual todos encontram o seu lugar e, portanto, dele, todos fazem parte. 

Uma dimensão relacional onde, não apenas reside uma consciência, como também uma 

energia que a todos envolve, a plena ética dos princípios e dos fins, a par da possibilidade 

de existir e de dar continuidade a essa existência.  

A questão é que, em ambas as vias, podem estar presentes vincados preconceitos. 

Como logos para um telos, eles podem querer ver-se aplicados. Nas relações humanas, 

eles tendem a ser constituídos como pontos de partida – apesar de (sempre) frágeis -, para 

se poderem reconhecer, só a partir da sua mera assunção, como um saber e um conhecer 

perfeitos; tidos como aptos a poder sustentar, justificar, explicar, ou a determinar a ação 

humana. Talvez, em grande medida, se possa acusar os humanos de quererem - quer pela 

via do poder, quer pela via de um pretenso diálogo (algo que não passa de um mero 

forcing persuasivo) -, impor-se uns sobre os outros e a determinarem-se nas suas vidas só 

em face dos seus preconceitos, dos seus desejos, do seu crer ou do seu querer. Ora, nestas 

dimensões, pela via do poder ou por via daquela que não passa da mera luta pela 

supremacia, fica em risco a existência de um autêntico jogo pela (re)construção social, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

12 
 

ganhando forma os modos de convencer a favor de interesses já pré-valorizados e 

(pré)estabelecidos. Por isso, para haver uma autêntica diferença, entre a demonstração de 

poder e o autêntico diálogo, será preciso observar aquilo que distingue os dois campos. 

Pela via do poder, a probabilidade de os preconceitos estarem apenas validados pela 

conceção e pela vontade de quem julga deter o domínio, revela-se determinante e 

incontornável no processo de comunicação com um outro diminuído pela sua condição 

de dominado. No diálogo verdadeiro, porém, observa-se uma libertação total do fator ad 

hominen, em prol das ideias e do conhecimento que de facto se envolvem no jogo, no 

discurso e na linguagem. Observa-se uma espécie de desindividualização que por si só, 

concede às palavras, à compreensão e à interação decorrente, a sua (re)integração numa 

consciência mais ampla, onde todos encontram o seu lugar, sobretudo para que a partir 

das ideias se possa considerar o outro, em paridade, com respeito e como parceiro no ser 

e no existir. Noutra medida ainda, será importante referir que pela via do poder, os 

preconceitos podem surgir desvirtuados, face a uma ausência de reconhecimento e de 

consideração em igual proporção, por parte do outro, ou saírem diminuídos por uma 

menor ou nula disponibilidade para o contraditório, para a crítica ou para um 

entendimento quanto à sua (in)validade e (ir)reconhecimento, num quadro que a todos 

afete. Já pela via de um gnoseológico e intersubjetivo jogo dialogal e dialógico, abre-se a 

possibilidade de, em igualdade e em liberdade, poder haver um jogo jogado com esse 

outro, onde as regras deste jogo permitem a sujeição dos preconceitos, não só e apenas a 

processos de crítica, mas a processos de abertura e contacto; não só o relacionamento  

com a diferença, como com a própria evolução e desenvolvimento, no quadro de um 

horizonte mais profundo e aprofundável, mais amplo e ampliável. Um quadro onde os 

preconceitos se podem assumir na (in)compreensão da sua condição e das suas virtudes, 

podendo ou não servir os propósitos de utilização, para se alcançarem, com eles ou através 

deles, os resultados de uma verdadeira interação. Portanto, um quadro onde a discórdia 

pode surgir, mas surge no pressuposto objetivo e necessário de se poderem alcançar 

maiores garantias para a salvaguarda dos interesses de todos e não só de alguns.  

É sabido que não é um jogo fácil, o do diálogo. Exige das partes a tolerância, o 

respeito, a disponibilidade, o estudo, a preparação e a capacidade. Mas é nele que reside 

a via de aposta para os humanos poderem continuar a conviver e a aprender. 

Assim, cada vez que surgem situações de confronto, ao nível de interesses, de 

causas e consequências, de preconceitos em luta cega, que redundam em situações de 

confronto violento ou em guerra; mas também outras violências sociais e políticas que se 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

13 
 

expressam pela via da polarização, da radicalização, da injustiça, da insegurança, da 

discriminação ou até nas dificuldades de acesso, entre outros, à educação, à saúde, à 

justiça e ao apoio social; e também quando o ser humano se confronta quer com os 

resultados destas tomadas de posição, quer com os resultados de ofensivas revoltosas e 

cegas, assentes em radicalismos ideológicos ou em resultado da mera divergência de 

interesses - todos minados pela falta de dignidade humana, de respeito, de empatia, de 

proximidade ou até da simples incapacidade de interação cultural, social e política; a par 

da pergunta: porquê? Eis que se corre o risco de ver soçobrado o ânimo, paralelamente a 

sensações profundas, de falha, de impotência e de frustração. Sobretudo, pela perda da 

oportunidade de se ter podido optar pelo caminho do diálogo - o mais eficaz e eficiente 

instrumento comunicativo que o ser humano conseguiu desenvolver e aprimorar, para seu 

próprio benefício. É verdade que quase sempre à sua medida, ou seja, na medida dos seus 

próprios limites. Mas é também a partir dessa consciência de limite que o sentido e o 

propósito de o transcender deve poder unir a todos, para se poder continuar o caminho; 

quando mais não seja, nos momentos em que se tem de ultrapassar o imediato, a 

aparência, a superficialidade das coisas e daí se poderem evitar tomadas de posição 

promotoras do prejuízo; tudo a favor de um (inter)relacionamento responsável, 

interessado e tendo por base o cuidado. No caminho do diálogo, ainda que não haja 

propriamente um rumo ou um lugar de destino (pré)estabelecido, há a possibilidade de, a 

todo o momento, nos irmos podendo procurar e nos irmos podendo encontrar, quer pelos 

lugares por onde vamos passando, quer nos lugares onde vamos permanecendo; e, do 

mesmo modo, também identificando, conhecendo, aprendendo, explicando e 

compreendendo - a nós e aos outros; connosco e com os outros; através das expressões 

da cultura, dos gestos, das palavras, da comunicação, da linguagem, da experiência, do 

saber, do conhecer, do pensar, do viver. Um diálogo que, em situações limite, não só teria 

podido evitar todas as consequências nefastas e obscuras, como teria tido uma insanável 

contribuição para lançar luz sobre as verdadeiras hipóteses de se ultrapassarem as 

dificuldades, salvar vidas, património, cultura. Algo a que, enfim, só mais tarde, 

reiteradamente, se tende a dar valor. Tudo, porque é preciso voltar ao diálogo para se 

poder então (re)construir e desenvolver. E são estas situações de radicalismo e de falta de 

diálogo, que, infelizmente, um pouco por toda a parte, ocorreram e vão ocorrendo, 

constituem um tipo de experiência que tem de pesar na consciência de todos, como uma 

verdadeira aprendizagem: que, sendo o diálogo o caminho no qual valha a pena investir, 

este tem de ser valorizado e considerado em todas as esferas da vida individual e coletiva, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

14 
 

quer em âmbitos mais restritos, quer em âmbitos mais alargados, no plano cultural, social 

e político. Porventura, destacando um campo político, democrático e democratizado para 

se alcançar uma sociedade mais livre, mais aberta, mas também mais justa, solidária e 

humanizada. Uma democracia que se cumpra para lá das competições, das lutas e das 

alternâncias de poder e se consagre como um espaço privilegiado, onde seja suposto, 

todos aqueles que se revelam uns outros, que somos todos, poderem encontrar-se e 

entender-se; pela responsabilidade, pela parceria, pelo saber, pelas capacidades e pelas 

competências dos vários atores e dos vários grupos de pertença, para – mediante uma 

relativização de interesses particularizados, setoriais e/ou dominantes, que habitualmente 

determinam consequências injustas a recaírem irremediavelmente sobre os outros - poder 

haver foco nos interesses comuns. Sobretudo porque esses interesses comuns devem 

poder ser bons para todos. Este jogo efetivo da resolução dos problemas sociais, da 

diminuição das tensões, da dirimição dos conflitos, da eliminação da violência, do 

caminhar no horizonte da permanente (re)construção e do desenvolvimento social; 

traduz-se no principal desafio humano, pois na verdade, atores políticos somos todos. Um 

jogo vital, onde se podem observar as dinâmicas da circularidade hermenêutica, a 

translucidez do logos, do pathos, do ethos e do telos da humanidade, onde nos podemos 

reconhecer como seres com capacidade de aceder a uma ampla consciência. Um jogo, 

que sendo conduzido e conduzindo as próprias dinâmicas sociais e a organização da 

própria vida social e cultural dos povos, atrai as melhores relações entre as pessoas e, por 

inerência, relações menos tensas e destrutivas, entre polícias e cidadãos. Julgo que poderá 

não haver passos contrários para quem se queira efetivamente encontrar e caminhar em 

direção a um determinado horizonte, um encontro que se dá na entrada e na permanência 

na atmosfera da possibilidade do entendimento, da compreensão, da parceria e do 

compromisso. Hannah Arendt (2019) considerava importante a existência dessas 

“atmosferas” nas quais se pudessem discutir os problemas. Seguindo um pouco a crença 

de Sócrates, de que pelo menos dessa forma, mesmo sem uma conclusão precisa, os 

humanos uniam-se num propósito compreensivo, com reflexos evidentes nas suas vidas 

(Arendt 2019, pp. 334-335). 

 

Parte I: Referencial teórico e metodológico 

Investigando-se a partir do horizonte da hermenêutica filosófica, considera-se 

teoricamente o pensamento de Hans-Georg Gadamer e de Paul Ricoeur, refletindo-se 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

15 
 

fenomenológico-hermeneuticamente no estabelecimento das ligações entre teoria e 

práxis, entre o universal e o particular. As suas conceções são preciosas por induzirem ao 

interesse pelo processo interpretativo dos fenómenos, através da compreensão, da 

linguagem e da promoção do diálogo. E considera-se principalmente o pensamento de 

Gadamer e de Ricoeur, entre contributos de outros autores da filosofia pontualmente 

considerados, porque esta é uma tese elaborada no âmbito da filosofia, da hermenêutica, 

e onde as abordagens filosóficas ao tema desta reflexão, para servir um princípio de 

coerência e até de consciência teórica, serão aquelas que interessam, sobretudo 

considerar. Com isto não se pretende oferecer uma barreira de separação radical, quer ao 

valor, quer à pertinência de outras possíveis abordagens: científicas - da psicologia, da 

sociologia, entre outras-; religiosas, estéticas. Aliás, há que ter até bem presente o 

reconhecimento e o valor dessas outras abordagens para um tipo de conhecimento que  se 

pode associar no plano da interdisciplinaridade. E, portanto, não haveria como afastar este 

reconhecimento, nem seria suposto aqui procurar fazê-lo de forma ostensiva. E é por isso 

mesmo que em diversos momentos desta reflexão, vários pontos de vista, perspetivas e 

horizontes distintos da filosofia se revelam valiosos para o processo compreensivo.  

A aposta recai então num arco teórico fundamental, que nos oferece a 

possibilidade de refletir no plano de uma Hermenêutica, de traço fenomenológico (pela 

influência de autores marcantes na história da filosofia, entre outros: Husserl – pela via 

da fenomenologia e Heidegger – pela via da hermenêutica).  

Muitos autores além daqueles que cito poderiam, em breves linhas, reforçar a 

nossa opção teórica. Em Gadamer, pode abrir-se todo um universo de conceitos que se 

podem aplicar à via do constructo social. De facto, os riscos que decorrem das lógicas de 

poder e dos poderios militares que lhes podem ser associados – algo que tem vindo a ser 

desenvolvido no tempo -, em mais não se traduzem do que no agravamento dos receios e 

dos riscos para toda a humanidade. Daqui decorre aquela que se pode revelar uma 

necessidade, designadamente a procura de uma ética fundada numa compreensão 

conjunta do mundo, como forma de abertura à possibilidade de os humanos se poderem 

proteger da sua própria capacidade (auto)destruidora (George et al 2022, pp.157-158). 

Gadamer traz-nos à luz o sentido daquele que possa ser o entendimento do ser humano, 

como algo que se pode consubstanciar como um “fenómeno filosófico, histórico e 

cultural”, por via de uma compreensão que se dá, na hermenêutica, pelo diálogo (Lawn 

2007, p. 8). Na esteira do pensamento de Gadamer, encontra-se uma perspetiva trabalhada 

a partir do caminho dialético, caminho que é preciso trilhar para uma compreensão mais 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

16 
 

aprofundada, a partir do que é dado à compreensão - ideia que já se encontrava de algum 

modo referida em Heidegger, quando se considerava a dialética como forma de chegar à 

compreensão do que é desocultado pelo fenómeno – redimensionando uma ideia de 

hermenêutica dialética, ao ser considerada por Gadamer uma autêntica “ontologia e a 

fenomenologia da compreensão” de tudo quanto há (Gadamer apud Palmer 1969, p. 216). 

Ricoeur revela-nos a importância do seu pensamento, entre várias dimensões, por 

permitir uma paralelização de uma via de pensamento hermenêutico. Interessa desde já 

assinalar a referência a uma hermenêutica da suspeita, relativamente à qual se pode 

contrastar uma hermenêutica da confiança; sempre no propósito de se conseguir 

transcender uma habitual cedência a determinados imediatismos, que se constituem 

cerceadores da reflexão e do pensamento. Uma instantaneidade que se torna necessário 

ultrapassar para que se possa obter um sentido mais profundo, mais amplo, e, por isso, 

mais autêntico, daquilo que pode ser dado à compreensão (Grondin 1999, pp. 44-45). A 

hermenêutica ricoeuriana é uma hermenêutica empenhada na explicação para uma melhor 

compreensão das coisas; todavia, sem a pretensão de definir os enredos definitivos da 

verdade. A verdade será sempre algo sucessivamente pesquisável, não apenas no plano 

dos anseios e das buscas a que ela própria incita, mas também de uma inquietude 

fundamental, suscitada no plano das relações humanas estabelecidas e por causa delas 

desenvolvida (Henriques 2005, pp. 2-3). Neste sentido, Ricoeur ajuda a compreender o 

cerne do panorama do conflito interpretativo - podemos dizê-lo: nas mais diversas áreas 

-, como aquele em que todo o fenómeno, todo o símbolo, toda a obra, consegue apontar, 

ou seja, muito para lá do que acerca de si se pode dizer e compreender, apenas com o 

recurso a pressupostos que sejam dados no imediato por adquiridos. E de como é precisa 

uma distanciação e reflexão crítica, hermenêutica para se poder captar os seus sentidos, 

as mensagens e os ensinamentos (Correia 1999, p. 605). 

O desenvolvimento da nossa reflexão, sobre as linhas de pensamento oferecidas 

por Gadamer e Ricoeur, concebe-se num elevado interesse pelo processo interpretativo 

dos fenómenos, através da compreensão, da linguagem, do diálogo, da abertura e do ir 

além da mera aparência dos conteúdos, pilares essenciais no esclarecimento das questões 

fundamentais, a poderem operar por dentro das situações de desequilíbrio. 

 

 

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

17 
 

1- O método hermenêutico 

 Procura-se tirar partido da hermenêutica filosófica, para possibilitar o estudo da 

temática, numa perspetiva exegética, designadamente permitindo percorrer os caminhos 

da explicação do que a compõe, numa perspetiva de clarificação e explicitação, bem como 

da sua compreensão, no enquadramento da apreensão de sentidos e de significados, e 

também da sua interpretação, de como dizê-los, explicá-los ou traduzi-los. No que se 

refere à hermenêutica, podemos encontrar um esforço de vários autores para a ir 

identificando, descrevendo e salientando a sua importância no plano do pensamento 

filosófico e da importância desse pensamento nas mais diversas áreas da relação e da 

construção do saber humano, entre os quais Heidegger, Gadamer, Ricoeur e Palmer. 

Palmer recorre, sobretudo a Heidegger e a Gadamer para consubstanciar muitas das suas 

afirmações. A hermenêutica pode ser designada como um método orientado para a 

explicação (clarificação, explicitação), a compreensão (apreensão de sentido e de 

significado) e a interpretação (como dizer, explicar, traduzir) dos fenómenos sobre os 

quais dirige a sua atenção (Palmer 1969, pp. 27-41). Surgiu inicialmente na interpretação 

literária e em disciplinas como a Teologia ou a Filosofia, pelo que as suas primeiras 

aplicações surgiram nos processos de interpretação dos textos bíblicos e literários, até 

uma utilização mais comum na área das humanidades. Na vertente do pensamento 

filosófico de autores alemães, a hermenêutica foi profundamente influenciada pela 

fenomenologia que se pode designar de husserliana, sobretudo numa consciência de que 

é pela abordagem fenomenológica que se pode dirigir o interesse, a disponibilidade, a 

abertura para o fenómeno, tendo-se presente que se tem de ir ao seu encontro e nele se 

procurar a via de o conhecer e o compreender, uma vez que a sua verdade é aí que está e 

não noutro lado. Mas é precisamente neste processo, também pela própria necessidade de 

interpretação e de compreensão do que não se apresente completamente clarificado, que 

se torna necessário convocar efetivamente a hermenêutica. Esperando do método a 

possibilidade de caminhar no aprofundamento e ampliação das análises e dos discursos 

sobre as temáticas e sobre os próprios conceitos de que se revestem, necessárias a 

qualquer reflexão hermenêutica, e, por inerência, também à presente reflexão. No fundo 

considerando as dimensões que resultam de um jogo dialogal e dialógico de várias 

perspetivas que sempre se abrem e entrecruzam para se procurar compreender os 

fenómenos, a vida, as relações sociais que se tornam exemplos e servem de lição. Podendo 

referir-se, por onde é possível desenvolver um processo de desenvolvimento do saber e 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

18 
 

do conhecimento, que se identifica por circularidade hermenêutica, que se torna 

responsável por reter e partilhar as vias pelas quais se (re)aprende e se influencia, nos 

contextos culturais e relacionais da humanidade, que, pela via ontológica do pensamento 

filosófico podem ir sendo refletidas, em dados momentos consolidadas, embora sempre 

prosseguidas. Segundo Palmer (1969), Gadamer projeta uma conceção mais ambiciosa 

da hermenêutica (hermenêutica dialética) ao considerá-la uma verdadeira “ontologia e a 

fenomenologia da compreensão” (Gadamer apud Palmer 1969, p. 216), associando-se ao 

pensamento de Martin Heidegger, ao considerar que a dialética tem um objetivo 

fenomenológico, no sentido da contribuição que dá para uma desocultação do que se 

desconhece, designadamente que “as coisas que encontramos se possam revelar no seu 

ser” (Heidegger apud Palmer 1969, pp. 170-171). Assim, num sentido de grande 

expansão, a hermenêutica tem-se desenvolvido de um modo substancial, permitindo 

interpretações e compreensões, quer no âmbito das produções do ser humano, quer de 

tudo quanto há, vendo assegurado, segundo Heidegger, um reconhecido estatuto, na 

análise explicativa fenomenológica da existência da humanidade (Heidegger apud Palmer 

1969, pp. 50-51). Neste sentido, também em Gadamer - o distinto impulsionador da 

hermenêutica – não a encontramos somente concebida e associada a determinados objetos 

específicos, como interpretação de textos ou utilizações exclusivas pelas ciências 

humanas. A hermenêutica sai ampliada nessa conceção, no sentido de que “a 

compreensão, é sempre um evento histórico, dialético, linguístico” (Gadamer apud 

Palmer 1969, p. 216), em qualquer área de estudos ou da práxis, ou seja, concebe a 

compreensão, neste contexto da busca pelo conhecer e pelo saber, não de uma forma 

limitada ou reduzida, mas sim de uma forma tão abrangente quanto possível. Uma 

hermenêutica composta por uma hermenêutica gadameriana, e uma hermenêutica 

filosófica do sentido, ricoeuriana. Ambas a assentarem e a desenvolverem-se a partir de 

um vastíssimo conjunto de conceitos fundamentais (que procuraremos explorar melhor, 

em capítulo), incomensuravelmente importantes para a nossa temática. Portanto, dois 

autores da hermenêutica, que surgindo no seguimento e no acolhimento do pensamento 

de Heidegger, se lhes pode reconhecer, no que respeita a Gadamer uma linha de 

representação mais ontológica e em Ricoeur uma linha mais epistemológica, em termos 

representativos para uma via de pensamento filosófico e hermenêutico em que ambos se 

inserem e se distinguem. 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

19 
 

2 – Campos conceptuais convocados: Tensão, conflito, crise, violência 

Por tensão1 pode entender-se o significado de um estado de rigidez, concentração 

física ou mental. Tensão2 pode também adquirir uma significação descrita de outros 

modos, como um estado do que está ou permanece tenso; que pode observar uma 

maior/menor rigidez ou flexibilidade corporal; manifestar uma maior/menor pressão 

arterial; mostrar uma elevada dedicação do espírito a uma determinada questão ou 

questões; descrever um estado que pode provocar reações físicas (de cansaço a dores de 

cabeça), bem como psicológicas (ansiedade, dificuldades de concentração, irritabilidade). 

Tensão3 pode também constituir-se numa ligação entre dois lados opostos, sendo que é 

precisamente essa oposição que a consubstancia. É este elo entre os opostos como tais, 

sem conciliação ou síntese. Tem-se presente o termo para indicar um estado latente de 

conflito. 

 Estes significados permitem compreender o termo tensão como estando 

associado a uma dimensão de falta, de uma descompensação ou de uma necessidade de 

regulação para que um determinado equilíbrio possa existir (exemplo: em situação de 

insatisfação física – sede, fome, entre outras – a tensão física e psíquica pode evoluir 

quanto mais se avolumar a carência ou diminuir à medida da compensação dessa mesma 

carência). Assim, quanto maior for a tensão acumulada, maior expressividade será 

potencialmente manifestada na sua forma ou modo de deixar transparecer a existência do 

desequilíbrio.  

É dentro desta perspetiva que se pode aludir à prática ancestral da meditação, 

como forma de redução de tensões por via dos estados de desequilíbrio que lhes possam 

estar subjacentes, com efeitos significativos na promoção de harmonias, físicas e/ou 

psíquicas. Em Borges (2015) é possível reconhecer como uma evidência o recurso à 

meditação como modo de conseguir reduzir a dor em pessoas que padecem de doenças 

oncológicas, bem como noutras situações de dor decorrente de situações pós-operatórias. 

O mesmo sucede com a existência de programas de meditação em prisões, destinados, 

quer a presos, quer a guardas prisionais. Tais práticas têm permitido observar uma via 

para a redução das tensões que afetam estas pessoas, conseguindo corrigir desequilíbrios 

 
1 Infopédia (https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa/tens%C3%A3o) 
2Priberam, dicionário de Língua Portuguesa [em linha], 2008-2023, 
https://dicionario.priberam.org/tens%C3%A3o 
 
3 (ABBAGNANO 2007, pp. 948-9). 

 

https://dicionario.priberam.org/tens%C3%A3o


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

20 
 

nas suas relações e até, no caso dos reclusos, na preparação dos seus processos de 

reintegração na sociedade, de uma forma mais conseguida (Borges 2015, p. 44).  

Por conflito4, pode entender-se a significação de uma disputa violenta; um 

combate, uma luta; um enfrentamento entre elementos contrários ou incompatíveis; 

antagonismos; oposições; hostilidades beligerantes; guerra. Também se pode entender 

conflito5 como uma altercação; desordem; pendência; choque; embate; oposição; disputa. 

Conflito6 pode significar também: contradição, oposição ou luta de princípios, propostas 

ou atitudes. 

Em Gadamer (1999), a partir da sua obra Verdade e Método pode interpretar-se o 

modo como o autor aborda o tema do conflito, dentro de um pensamento onde o autor se 

manifesta em desfavor das conceções idealistas ou racionalistas que se mostram 

desligadas dos quadros circunstanciais das vivências e da experiência humana. Gadamer 

encara assim o conflito na perspetiva da oportunidade de dinamização da circularidade 

hermenêutica, na base de uma abordagem que retoma e estimula o modelo dialético 

socrático platónico - também desenvolvido por Hegel, na perspetiva de investigação dos 

contrários -, tornando-se num autêntico defensor do diálogo, por forma a alcançar os 

necessários entendimentos.  

Em Ricoeur (1989), a partir da sua obra O Conflito de Interpretações, ensaios de 

hermenêutica, a abordagem ao tema do conflito revela-o como algo que surge a partir das 

divergências associadas à interpretação simbólica e à expressão da comunicação. É por 

isso que o campo hermenêutico surge como sendo o mais adequado para se poder chegar 

à revelação dos significados aprofundados dos fenómenos, sobre os quais se pode centrar 

a atenção, indo além da sua mera e aparente manifestação. Em Ricoeur, há, então, que 

conseguir ir além das perceções iniciais para se poder chegar, quer aos significados, quer 

aos sentidos das coisas.  

Em Siemens (2013), observando-se posicionamentos filosóficos de Kant e de 

Nietzsche, alude-se ao facto de que, para Kant, a ideia de conflito é intrínseca à natureza 

humana, onde a mera proximidade do outro pode constituir um convite à hostilidade. 

Contudo, é essencialmente destrutiva, devendo ser controlada através da instituição de 

Estados de Direito e de Leis que consagrem direitos e, desta forma, possam servir de base 

 
4 Infopédia (https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-portuguesa/conflito) 
5Priberam. Dicionário da Língua Portuguesa [em linha], 2008-2023, 
https://dicionario.priberam.org/conflito. 
6 (ABBAGNANO 2007, p. 173). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

21 
 

para uma efetiva administração de justiça. Já Nietzsche consagra uma autêntica ontologia 

do conflito que termina na ideia da existência da tensão social como base para o equilíbrio 

dos vários poderes. Ou seja, na base de um quadro de pluralidade aliada à criatividade 

dos poderes em confronto, o conflito tanto pode originar a interestimulação desses vários 

quadrantes, como servir de base a alguma limitação e controlo. A preocupação destes dois 

pensadores encontra-se, porém, num ponto-chave de enquadramento, designadamente na 

questão: como transformar o conflito destrutivo e fútil em ordem construtiva? 

Em Bignotto (1992) sublinha-se uma procura do registo do pensamento Filosófico 

de Santo Agostinho. O Homem deve poder ser livre para buscar o bem e a felicidade. 

Assim, a ausência de conflito que conduz a uma alegada paz em sociedade, pode, na 

verdade, traduzir-se em algo negativo, na medida em que possa ser um quadro motivado 

pela manutenção da ordem, obtida de um modo disciplinador e coercivo. 

Em Paduani (2005), procura-se um registo de modo sucinto, do pensamento e das 

ideias de Hegel sobre conflito, onde o filósofo reconhece a sociedade como um meio onde 

os conflitos se podem desenvolver com facilidade e conduzir à conturbação social. Assim, 

faz a apologia de que o Estado tem o dever de assumir, pelo menos, a função de 

apaziguamento do conflito geral. 

Em Marx e Engels (2020), no seu manifesto comunista, identifica-se a história das 

sociedades como a expressão de uma luta de classes. Um enquadramento onde, no fundo, 

o conflito sempre esteve presente. Ora de uma forma mais expressa, ora de uma forma 

mais camuflada, expressam-se os interesses antagónicos, e, portanto, o conflito, 

existentes entre uma classe burguesa - fundadora de uma sociedade capitalista, que visa 

sobretudo a obtenção e a consolidação do lucro – e os interesses de uma classe do 

proletariado, composta pelos trabalhadores – que se revelam nos explorados pelo sistema. 

Segundo uma visão muito objetiva, a organização política serve apenas a possibilidade 

da existência da constituição de um poder capaz de oprimir. Assim, é neste sentido que 

se levanta a necessidade de uma organização por parte dos trabalhadores, no sentido de 

varrer os antagonismos classicistas, para dar lugar à possibilidade de cada qual poder 

desenvolver-se e que o desenvolvimento de cada qual seja a condição para o 

desenvolvimento da globalidade. 

Por crise, podemos compreender o termo dentro de uma significação ampla. 

Crise7 pode relacionar-se com uma referência a uma ocasião de perigo ou de difícil 

 
7 Dicionário Porto Editora 2018, p. 173. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

22 
 

resolução. Crise8 pode significar: separar; decidir; julgar; um evento ou momento 

decisivo. Na área da medicina pode traduzir um agravamento ou mudança súbita, por 

doença aguda, epilética ou do foro cardíaco; podendo ainda significar estados emocionais 

súbitos, de nervos ou choro; representar uma situação de perturbação, embaraço ou 

desacordo; significar a falta de algo importante, como um emprego ou conjunto de 

valores. Em economia pode ainda traduzir-se numa redução do crescimento, aumento do 

desemprego, desequilíbrio da balança comercial, empobrecimento. Ainda na área da 

medicina hipocrática, crise9 significava um momento transformativo decisivo a ocorrer 

num ponto de viragem de uma doença, a permitir o seu decurso num sentido favorável ou 

desfavorável. O termo é atualmente aceite como podendo significar uma transformação 

decisiva em qualquer aspeto da vida social. Num contexto mais lato, crise10 pode 

significar um impasse, perturbação, contexto de perigo, tensão, conflito, rutura em relação 

a hábitos ou crenças, carência de algo, escassez, problema.  

Num sentido fenomenológico, interessa considerar crise no seu modo de se dar e 

acontecer a quebra de algo que antes era estável, permitindo um desenvolvimento para 

um outro estado, um outro patamar de novidade. Esta é uma experiência que pode ocorrer, 

por exemplo, em ambiente terapêutico, mas também no discurso filosófico. Duas 

dimensões onde essa forma de experiência se pode traduzir em inseguranças, dúvidas ou 

hesitações, bem como em sofrimentos e contrariedades trazidas à consciência, em 

múltiplos níveis, por essa mesma insegurança. Algo que, no fundo, pode conduzir a 

processos de desespero, mas pode, sobretudo, permitir o acesso a diferentes formas de 

compreensão, enquadradas numa outra ou simplesmente mais ampla situação 

hermenêutica. (Borges-Duarte, 2020, pp.79-80) 

Ao refletir recentemente sobre o significado de crise, no artigo “Crise e 

Construção Social (2022)”, tratei a significação de crise pela via da revelação derivada 

da face histórica, associada a alturas críticas, modos relacionais decadentes, conflituosos 

e de rutura, a envolver a multiplicidade das interações humanas. Algo que, no fundo, vai 

sucedendo no tempo e no espaço e por isso também na contemporaneidade, envolvendo 

tudo o que a compõe, estimulando, num largo espetro, processos de mudanças, 

metamorfoses, transfigurações e inovações (Loura & Borges-Duarte 2022, pp.252-277). 

 
8 Priberam, online, 2008-2021, "crise", https://dicionario.priberam.org/crise [consultado em 08-11-2021]. 
9 (ABBAGNANO 2007, p. 222). 
10Infopédia, dicionário online da Porto Editora. https://www.infopedia.pt/dicionarios/lingua-
portuguesa/crise 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

23 
 

Por violência podemos entender uma expressão que se desdobra em várias 

significações e representações. Numa dimensão inicial da palavra violência11 trata-se de 

um termo habitualmente utilizado para uma referência ao estado daquilo que é violento, 

mas também ao ato de violentar, por abuso de força, por veemência, irascibilidade, tirania, 

opressão ou coação. Violência12 pode significar: um tipo de ação contrária à ordem ou à 

disposição da natureza; uma ação contrária à ordem moral, jurídica ou política – assim, 

pode designar-se quer pelo exercício de violência, quer pelo sofrimento de violência. Por 

vezes até, em formas de violência suscitadas por questões políticas.  O termo congrega 

também uma significação conceptual abrangente, muito mais determinada pelo que cada 

pessoa perspetiva. Neste sentido, os próprios modos de representar socialmente a 

violência podem estar dependentes da interpretação pessoal dos sujeitos, de acordo com 

as suas ideias, as suas vivências e as suas experiências e não tanto dependentes de uma 

consideração objetiva em termos de uma determinada realidade social. (Lisboa et al, 

2016, p.70)  

Assim, enquanto fenómeno, a violência, por via do que possa impactar mais a 

atenção humana - sobretudo a partir do que seja possível considerar a partir dos campos 

de experiência e de vida, onde se dá o seu aparecer, pela via de um resultado destrutivo 

ou de um tormento causado, envolvendo contextos de prejuízo, de dano, de sofrimento, 

de dor, de derramamento de sangue, entre outras formas de manifestação - enraíza-se nas 

relações humanas. É nesse sentido que, do ponto de vista filosófico surge a abordagem 

de Judith Butler, referindo violência como sendo lábil, portanto um conceito de violência 

que muda facilmente nos modos específicos de ser interpretado (Butler 2021, p.14). 

Entramos, assim, dentro das variadas formas de entender a violência e das possibilidades 

de utilização e de manipulação da expressão, num campo aberto que vai muito para além 

das considerações e das explicações sobre atacantes e atacados; das formas de poder ser 

infligida, mas também de ser sentida, independentemente da noção implicada em cada 

uma das fases, entrando já sujeita a uma prévia interpretação, nos espaços do 

relacionamento humano. Acolho por isso, na linha de Butler, que se tivermos de perseguir 

um determinado esclarecimento que permita uma maior autenticidade da designação, 

porque é aí que ela manifesta o seu aparecer, esta recai no modo como a violência é vivida, 

 
11Dicionário Priberam da Língua Portuguesa], 2008-2021. 
https://dicionario.priberam.org/viol%C3%AAncia 
12 (ABBAGNANO 2007, p. 1002). 
 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

24 
 

sentida, recebida, por quem de facto se possa sentir invadido por uma afetação que lhe 

provoque um impacto físico ou psíquico, desde o mero desconforto, à perceção, à 

sensação ou ao sentimento efetivo de estar a ser afetado/ferido, de já o ter sido ou até a 

perspetiva do risco de o poder vir a ser. E é neste sentido, que podem surgir as 

discrepâncias ônticas. Na minha experiência de anos de prática de Kravmaga (sistema de 

defesa pessoal) foi relativamente comum ir assistindo a candidatos a aprendizes desta 

atividade, que logo na primeira vez que assistiam ou participavam num treino tendiam a 

considerar e a classificar como sendo extremamente violentos, o treino e a prática da 

atividade. Objetivamente, trata-se de um treino que se revela exigente do ponto de vista 

da resistência psicológica ao enfrentamento do medo e da ameaça, mas também exigente 

do ponto de vista da resistência física e do desenvolvimento das capacidades técnicas 

necessárias para alcançar níveis de eficiência e de eficácia no âmbito da defesa pessoal. 

E nesse sentido, para quem está na atividade, a interpretação pode ser outra. O treino e a 

atividade não são propriamente violentos. Revelam-se sim, em toda uma formação, que 

pode ser dinâmica, rigorosa, potente; sustentada no desenvolvimento e aperfeiçoamento 

de toda uma linguagem técnica, que, se bem desenvolvida, poderá mostrar-se apta a poder 

garantir a integridade física e a vida do praticante de Kravmaga em situações em que 

possa ser atacado e em que não tenha sequer a oportunidade de escolha quanto à decisão 

de entrar ou não num confronto físico que coloque em causa a sua integridade física e/ou 

a sua vida. Ora, neste sentido, para o praticante desenvolvido, não é o treino de Kravmaga 

que é violento, mas sim as circunstâncias da vida, objetivamente consideradas, que podem 

trazer efetiva violência, contra a qual é necessário (re)agir, para se poder sobreviver. 

Como considero poder observar-se, não sendo os conceitos de tensão, conflito, 

crise e violência, totalmente demonstrativos num quadro de equivalência, e, portanto, não 

tendo necessariamente de merecer uma interligação ou associação perante causas ou 

efeitos em que uns possam obrigatoriamente determinar os outros, estes conceitos são, 

todavia, interligáveis, pois podem estar e estão muitas vezes relacionados uns com os 

outros. Aliás, surgem, nesta tese, com um tipo de enquadramento que permite identificar 

o facto de as crises e as violências se apresentarem, infelizmente, em linha de 

consideração no âmbito das tensões e dos conflitos; quer nas guerras ocorridas no passado 

histórico; quer em situações mais recentes, como no (re)aparecimento da guerra na 

Europa ou no designado conflito israelo-palestiniano; quer ainda no âmbito das relações 

sociais onde todo este encadeamento marca presença. E é por isso que, nesta tese, a 

perspetiva de interligação é a de que, antes de se chegar aos caminhos da violência, se 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

25 
 

possam conseguir introduzir e produzir efeitos moderadores e harmonizadores nas 

relações humanas. E, uma vez que, por desvio de caminho, se chegue efetivamente ao 

descontrolo, se consiga reverter esse caminho, e tanto quanto possível amenizar o facto 

de já se poder ter efetivamente chegado à violência e à produção dos seus efeitos.  

Como se afere, é no plano do impulso ao pensamento filosófico, que preserva uma 

fenomenologia hermenêutica a si dirigida, que se alcança uma perspetiva destes termos 

mediante uma abertura aos caminhos da interpretação. E, neste sentido, quanto mais 

pesquisa se pudesse realizar, mais informação poderia ser tida em conta - sendo que um 

vasto conjunto de autores da área da filosofia, de um modo ou de outro, realizaram 

abordagens dentro destas temáticas. Porém, os significados traçados permitem trazer as 

dimensões de partida para a sua operacionalização, no decurso do texto, e dentro da nossa 

linha referencial teórica, sobretudo para se permitir incutir nela, de algum modo, um 

enquadramento e uma base consubstanciada num dar por suposto instrumental e utilitário, 

que, conseguindo ir além da formal significação ou informação linguística, contida nos 

manuais da linguagem - ainda que se deva tê-la naturalmente em conta - permita 

salvaguardar, nesta tese, o desenvolvimento de uma perspetiva construtiva, que decerto, 

procuro, se revele naquela que é a minha intenção. Portanto, dentro de uma abordagem 

humanista, em torno da qual se possam descobrir linhas de pensamento, apelativas ou 

condutoras de um ir sendo, saudavelmente conflituoso. Assumindo desde início que uma 

aproximação a Gadamer e a Ricoeur se torna, desde logo, algo adequado. Quer na 

correspondência às minhas inquietações, mas também às minhas preocupações sobre esta 

matéria. Quer no plano ontológico, mas também no plano de uma realidade objetiva, cujo 

controlo nos escapa, e onde nela e por causa dela, as tensões, os conflitos, as crises e as 

violências ocorrem, não por causa de deuses e diabos, mas porque os humanos individual 

e coletivamente não se entendem. Situações que ocorrem, também, sobretudo, por causa 

de um preenchimento que lhes é oferecido mediante um determinado conteúdo, que se 

materializa no conjunto dos problemas que minam e se envolvem na caracterização das 

dimensões conceptuais às quais dirigi aqui o olhar, mas que nem sempre são considerados 

e são aliás o ponto a partir do qual se desenvolvem mais problemas, e com uma gravidade 

acrescida. Interessa então, à presente tese, sublinhar esta perspetiva de que na base da 

significação dos termos tensão, conflito, crise e violência, emerge todo um processo que 

reclama a adoção de formas de (re)construção social e política. Como já se foi dando por 

adquirido, os problemas constituem-se na causa da sua verificação, que por sua vez se 

vão ou não agravando e até possivelmente reproduzindo, face a possíveis quadros de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

26 
 

inépcia versus quadros de empenho construtivo na sua resolução. É pois, neste sentido, 

que as soluções dos problemas podem surgir como condições de possibilidade para o 

necessário desenvolvimento do ser humano, quer individual quer coletivamente, no 

alcançar de patamares de equilíbrio e de satisfação para o bem-estar de tudo e de todos. 

 

3 – Gadamer como recurso operacional 

 

3.1 - Hans-Georg Gadamer 

Hans-Georg Gadamer (1900-2002), filósofo, tem sido reconhecido na história da 

filosofia como o grande impulsionador da hermenêutica filosófica. Costumava referir-se 

a si próprio dizendo que era "um dos filhos mais velhos do século" (Breuer et al. 1996, 

p.11). Não obstante este estatuto de experiência que lhe possa ser reconhecido, Gadamer 

assinala o primado da comunicação, no âmbito das relações entre os seres humanos, como 

um valor extremamente significativo. Interessa-lhe, sobretudo, que essa comunicação 

possa funcionar através de um logos, uma expressão que significa precisamente 

linguagem, discurso, mas também tudo o que nela se envolve como pensamento e razão. 

Perspetiva esta, sempre dirigida ao outro (Gadamer 2001, p.12). Num dirigir inclusivo, 

que engloba a todos. E, que nessa abrangência, se possam alcançar elementos de 

compreensão e de veracidade nas coisas. Por aqui se vê que Gadamer não se refere a uma 

verdade que se possa revelar exclusivamente no decurso das metodologias científicas, 

como aliás se pode depreender especificamente ao longo da sua obra Verdade e Método 

(1999). Trata-se sim de uma compreensão e de uma verdade, que não sendo absoluta – 

porque o absoluto pertence ao domínio dos deuses - se vai revelando sobretudo a partir 

dos eixos da experiência, a envolverem a tradição, a história, a hermenêutica filosófica 

ou até a própria arte (Gadamer 1999, p.32). É dentro desse meio, ou seja, da grande 

amplitude da universalidade hermenêutica, que vão sendo desveladas essas verdades, à 

medida que a vida e as circunstâncias juntam as pessoas e elas vivenciam as tradições, os 

acontecimentos e as experiências da sua existência. Tendo consciência desse universo, 

podemos ver que não se trata de algo aprisionador, antes libertador, para que os seres 

humanos possam estar juntos (Gadamer 1997, p.35). A grande força operativa dos seus 

conceitos, podemos dizê-lo, deriva assim de toda uma metodologia de interpretação e de 

compreensão dos fenómenos relacionados com a experiência humana, na superação de 

uma exclusiva fixação a contextos meramente teóricos ou do domínio da praxis, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

27 
 

procurando então o conhecimento e a verdade sobre as coisas (Gadamer 1999, p.31). 

Considerou sempre a associação do conhecimento gerado sobre o homem e o 

conhecimento que o homem julga ter sobre si mesmo, a fim de se caminhar para um tipo 

integrado de conhecimento, em ordem a um saber-fazer (Gadamer 2009a, pp. 42-43) E 

foi neste quadro que identificou uma notória separação no desenvolvimento das 

tradicionais expressões culturais, a envolver, não apenas o pensamento, mas os saberes e 

as experiências do ser humano. No caso europeu, esta separação é a causa de alguns 

desequilíbrios, podendo verificar-se, sobretudo, nos domínios da ciência, da religião, da 

filosofia e da estética, na influência sobre as formas de pensamento. Gadamer teve sempre 

esperança que as inicialmente designadas por ciências do espírito - hoje ciências humanas 

-, dentro de um espírito compreensivo, reflexivo e dialogante, pudessem contribuir para 

reduzir algum descontrole no âmbito desses processos de afirmação (Gadamer 2009, 

pp.31-33). 

 

3.2 - A hermenêutica filosófica 

A hermenêutica, como já havíamos abordado, começou por ser uma atividade 

associada à interpretação dos textos bíblicos. Em Gadamer, a hermenêutica não se 

pretende somente associada a determinados objetos específicos, como essa mesma 

interpretação de textos, estando ou sendo desse modo exclusivamente utilizada pelas 

ciências humanas. Neste sentido, em Gadamer dinamiza-se a Hermenêutica para uma 

conceção mais abrangente, na base de que “a compreensão, é sempre um evento histórico, 

dialético e linguístico” (Palmer 1969, p. 216), em qualquer que seja a área de estudos ou 

da práxis. Neste sentido, a hermenêutica ganha, com Gadamer, o estatuto de uma 

metodologia para a interpretação e compreensão de tudo o que há, de uma forma tão 

abrangente quanto possível, que se desenvolve na área do conhecimento sobre o homem 

e do conhecimento do homem relativamente a si próprio (Gadamer 2001, p. 55). A própria 

hermenêutica também se toma nesse debate crítico e, portanto, nesse processo de 

compreensão e de desenvolvimento de si própria. São disso exemplo os seus amplos 

debates quer na área das ciências, quer na área das racionalidades leigas, para se estimar 

no seu raio de alcance e de validade (Gadamer 2002, p.142). E é neste contexto de 

desenvolvimento, introspetivo e reflexivo, mas também exteriorizado e dialogante, que 

nos podemos situar perante esta metodologia universal. Exatamente, porque face à 

complexidade de tudo o que importa compreender, a sua tarefa impõe-se pela superação 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

28 
 

das barreiras do desconhecido, no sentido da própria necessidade de aquisição desse 

conhecimento (Gadamer 2002, pp.147/8). Gadamer foi assim elevando a hermenêutica, 

através da dialética (Palmer 1969, p. 216).  

As noções gadamerianas relativas à tradição, ao jogo, à estética, ao outro e ao 

diálogo, mas também à formação e à finitude do humano, podem considerar-se elementos 

fundamentais interligados com a filosofia hermenêutica. Delas imergem condições de 

abertura e de possibilidade para se poder refletir, conhecer e aprofundar, esse mesmo 

conhecimento em relação a importantes áreas da vida humana, quer na relação intra e 

interpessoal, quer na relação com o meio. Neste sentido, há uma envolvência muito 

vincada a envolver o passado, a situação presente e a projeção do futuro, muito embora 

em termos pessoais a vida possa inicialmente conceber o futuro como um enorme 

horizonte aberto, sobretudo quando se é jovem, e que, a pouco e pouco, se vai esfumando, 

com o avanço da idade (Breuer et al. 1996, p.12). Por isso, insiste Gadamer, “não há 

nenhum conhecimento da realidade(…), capacidade de adivinhar o futuro, que não 

associe o passado, aquilo que foi, com o presente e com aquilo com que temos de contar.” 

(Gadamer 2009, p.8). 

 

3.3 - A tradição  

Gadamer dá-nos uma ampla visão de tradição. Nela se insere tudo o que deriva da 

cultura e que consubstancia quer o conhecimento do humano, quer o desenvolvimento 

das suas capacidades e potencialidades. Fala-nos de uma cultura que é criadora de todo 

um mundo e que permite oferecer sustentação ao ser humano, na sua relação consigo, 

com os outros e com o meio. Todavia, uma cultura relativamente à qual existe uma 

dificuldade de saber concretamente em que de facto consiste, se a quiséssemos definir 

como algo, de um modo muito preciso. Podemos até questionar se o termo faz sentido na 

medida em que se pretenda consubstanciá-lo como algo específico, definido e 

estabilizado, como os conceitos, os paradigmas, as realizações, a alimentação, a 

produção, os caminhos da humanidade e mesmo os seus anseios ou os seus sonhos. Do 

mesmo modo, considerar, se, o termo cultura se traduz efetivamente num conceito difuso. 

Ou ainda, por outro lado, se se pode constituir, sobretudo, em algo que vai sendo; algo 

que se vai transformando. Isto, na medida em que também os seres humanos, as 

comunidades e as sociedades, vão sendo, em cada momento, algo próprio, mas, ao mesmo 

tempo, se vão paulatinamente transformando e, portanto, (re)constituindo-se e 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

29 
 

(re)construindo-se. Podemos, porventura, considerá-la como algo que heuristicamente se 

pode compreender na esfera da distância entre tudo o que os seres humanos produzem e 

que depois se servem nos seus próprios processos de aprendizagem, formação e 

desenvolvimento, procurando envolver todos e também as ulteriores gerações. Segundo 

Gadamer, esta questão expõe um problema de grande profundidade, designadamente as 

divergências. Problema que pode ser conhecido, como refere “a partir do nexo quase 

indestrutível entre cultura e crítica da cultura, entre orgulho cultural e pessimismo 

cultural.” (Gadamer 2001, p. 9) e que nos conduz à necessidade de chamar a atenção para 

a permanente necessidade de haver um constante diálogo e concertação entre os humanos, 

para benefício de todos. 

Neste sentido, não obstante poder-se igualmente compreender a cultura como tudo 

o que se desenvolve em consequência da sua implementação e partilha e que, em tese, 

pode conseguir impedir que os seres humanos se comportem de forma desadequada, 

designadamente, precipitando-se uns contra os outros, de um modo substancialmente pior 

do que acontece no mundo animal (Gadamer 2001, p.17), podem levantar-se muitas 

dúvidas acerca do caminho que as sociedades trilham. Concretamente, que as 

mundividências, o poder e as armas, face à fragilidade da sabedoria humana, possam 

conduzir a problemas sociais contemporâneos cada vez mais gravosos ou até mesmo à 

destruição da própria espécie e/ou da natureza ou do próprio planeta.  

Este desenvolvimento remete-nos para a questão fundamental de o próprio ser 

humano e o seu ser-no-mundo, estar representado, quer do ponto de vista da filosofia, 

quer da ciência, da arte e da religião, como o mais importante e primordial elemento, o 

chamado antropocentrismo. Referimo-lo, não somente como alvo de análise e por todo o 

potencial de conhecimento que podemos adquirir acerca do humano, onticamente, mas 

também, numa deriva heideggeriana, do que em si se revele, ontologicamente. E é neste 

sentido que, na visão gadameriana, o humano e a sua existência têm dependido, continua 

a depender e dependerá sempre, muito concretamente, da sua capacidade de dialogar e de 

aprender, no ver-se e no descobrir-se permanentemente, a si, ao outro e às coisas. “Quem 

sou eu e quem és tu? Que tal pergunta nunca tenha resposta e, no entanto, vir enquanto 

pergunta, seja a sua própria resposta…” (Gadamer 2009, p.143). 

 

 

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

30 
 

3.4 – Pelos caminhos da compreensão 

Gadamer ao desenvolver a hermenêutica filosófica de acordo com um pressuposto 

metodológico virado para um trabalho de interpretação, compreensão, explicação e 

explicitação dos fenómenos, visando chegar, de forma legítima, à essência e à veracidade 

das coisas (algo que deve sempre merecer o compromisso de todos), procura incluir o 

resultado expresso de várias formas de experiência que não se enquadrem ou não possam 

ser convalidadas pelas abordagens metodológicas das ditas ciências naturais. Neste 

sentido, Gadamer chega mesmo a expressar que “Entender… não é somente um empenho 

da ciência, já que pertence claramente ao todo da experiência do homem no mundo.” 

(Gadamer 1999, p.31). É então, tendo em conta o que se acaba de referir e também um 

pouco na esteira de Martin Heidegger, que Gadamer foi concebendo e reforçando uma 

dimensão existencial da compreensão, como estando centrada na linguagem, na escuta e 

na compreensão do outro, dos vários outros – inspirando-se nos diálogos de Sócrates -, 

sempre de acordo com o princípio de que “não é o outro quem é posto em questão, mas 

nós próprios pelo outro.” (Gadamer apud Breuer et al. 1996, p.3). Este é o convite que 

permite ao humano conhecer-se a si próprio e tudo o que compõe o seu mundo de 

possibilidades, mediante a consideração de outras conceções, pondo à prova todas as suas 

pré(noções) que normalmente não se questionam e que, por isso, se dão por adquiridas e 

são interiorizadas, propondo-se então um contexto de interação, com um valor muito 

significativo e operativo, quer na vida, quer nos vários círculos do saber.  

 

3.5 - O círculo hermenêutico 

A teoria da compreensão gadameriana é exposta mediante uma ideia de 

movimento circular, ou seja, toma-se como ponto de partida numa pré-compreensão que 

depois se desenvolve, se aprofunda e se aprimora, pelo interesse, pela disponibilidade, 

através da linguagem e do diálogo. Isto ocorre de tal maneira que só se pode chegar a 

compreender, o que, de certa forma, já estava antecipadamente na linha do querer 

entender. Este movimento circular é, pois, promovido de forma progressiva, numa 

paulatina dinâmica exploratória, dadas as dificuldades de alguém em conseguir 

compreender tudo de uma só vez (Gadamer 1999, p.298). Trata-se assim de um ir 

compreendendo e de ir aprofundando cada vez mais esse saber. De ir percorrendo um 

caminho onde não apenas se identificam as coisas, mas também se perspetivam 

alterações, dando-se assim continuidade à história. Através da hermenêutica filosófica, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

31 
 

proposta por Gadamer, procura-se assim compreender, mediar e integrar o estranho 

naquilo que já se conhece. Neste sentido, é preciso entender-se este processo do 

compreender, como um jogo de interação entre o interprete e o interpretado, quer esta 

abordagem se dirija à tradição, ao(s) outro(s) ou às circunstâncias que a vida traga à 

presença, em que, no fundo, um tipo de conhecimento prévio possa funcionar como uma 

base ou ponto de partida para o desenvolvimento do ir compreendendo. Uma base que 

representa um ter-algo-em-comum com o que se pretende compreender e que 

normalmente constitui-se em algo ligado ou relacionado com a experiência, no fundo com 

o que a tradição traz à colação. Gadamer valoriza então esta base, que pode ser 

denominada de diversas formas, como (pré)conceito, pré-juízo ou uma (pré)compreensão, 

muito embora não se deva considerar esta base como algo fixo e irredutível, mas sim 

como um ponto de partida. Algo eventualmente sujeito à própria dinâmica de uma sempre 

necessária e constante reformulação, atendendo a que não se deva tratar somente de um 

unilateral “dar-por-suposto”, do qual sempre partimos, mas sim, de uma interação com 

outros múltiplos e diversos “dar-por-supostos” que ocorrem na decorrência dos jogos de 

diálogo com os vários outros e que podem ser aptos à introdução da novidade (Breuer et 

al. 1996, p.7). É nesta perspetiva que a construção de uma consciência hermenêutica vê 

englobada a consciência histórica, uma vez que se dão como considerados todos os 

(pré)conceitos que orientam e dão sentido ao alargamento do horizonte de conhecimento, 

designadamente através de uma junção do passado com o presente, permitindo uma 

sucessiva (re)construção do compreender. 

 

3.6 - A fusão de horizontes 

Na hermenêutica filosófica gadameriana, compreender algo não significa uma 

consolidação estática do saber ou uma assunção conceptual, que devamos tomar 

definitivamente por válida, mas tão só uma contínua descoberta daquele que possa ser o 

sentido e o significado das coisas, ora em continuidade e em aprofundamento, ora na 

reformulação da tradição, assegurando-se assim a participação na vida e na existência 

(Breuer et al. 1996, p. 9). 

O humano abre-se assim num horizonte histórico, dentro do qual é possível aferir 

o seu sentido e a sua cultura, no contexto das várias gerações e das relações sociais, 

enquanto se permite, hermeneuticamente, empreender na compreensão de si próprio. A 

verdade, no seu pleno sentido, não se apresenta como sendo algo suscetível de ser 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

32 
 

objetivamente circunscrita, mas sim algo que vai sendo desencoberto à medida do 

alargamento do horizonte do conhecer e do saber, a que os sucessivos diálogos vão 

permitindo aceder. Gadamer associa-se novamente ao pensamento de Martin Heidegger, 

ao considerar que a dialética tem um objetivo fenomenológico importante, concretamente 

no contributo que dá para uma desocultação do que se desconhece e dessa forma, o ser 

das coisas se possa ir revelando (Palmer 1969, p 170/1). Objetivamente, uma forma de 

interpretação e de compreensão que ganha sentido no mundo em que existimos, mas que 

só se realiza com esse desencobrir do que anteriormente já lá estava, mas ainda não estava 

exposto (Borges – Duarte 2022, p. 34). 

Assim, a tradição, sendo constituída de tudo o que de cultura e de experiência o 

passado nos traz, dialoga com o presente, possibilitando tanto um encontro de perspetivas 

e de sentido, como outras formas de (re)interpretar e (re)compreender os fenómenos. É 

este modo de permear o conhecimento, através da linguagem e do diálogo, que se revela 

apto a permitir o alargamento de horizontes e a consequente dinamização do processo de 

compreensão hermenêutica. É preciso sublinhar bem o facto de que é através deste 

dialogar que se dá o contacto com o outro e onde se criam as condições de exposição e 

demonstração dos vários pontos de vista e onde eles adquirem (in)validade. Compreende-

se sempre mais e melhor, na medida em que se dialogue com os vários outros que se 

apresentam à partilha, permitindo a fusão e a integração dos novos saberes na tradição. 

Gadamer privilegia assim a designada “fusão de horizontes” (Breuer et al. 1996, p.7) 

como um dos seus marcos fundamentais para se compreender como a partir da articulação 

de vários pontos de vista e de perspetivas se podem vislumbrar horizontes mais alargados 

e desse modo o humano possa caminhar no sentido de poder estar em condições para a 

realização de uma progressiva (re)interpretação dos vários fenómenos da vida. Deste 

modo, o humano vê-se inserido num processo de aprendizagem constante, como ser 

relacional que é.  

 

3.7 - A situação hermenêutica 

A consequência da conceção circular dos processos de compreensão e da fusão de 

horizontes é a de proporcionar, em cada dado momento, a adoção de um conjunto de 

pontos de vista e de perspetivas que conduzem a um determinado horizonte de 

conhecimento, que, em Gadamer, se designa por situação hermenêutica. Uma situação 

hermenêutica é assim a conceção plena desse ponto de situação, no qual o humano passa 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

33 
 

a mover-se, a pensar e a agir, mediante aquilo que dá como adquirido, sustentando e 

utilizando para descrever, em termos de compreensão fenomenológica, cada coisa e tudo 

quanto existe, ao longo dos tempos. Uma conceção habitualmente muito utilizada pelo 

humano para caracterizar diversos momentos da sua história de vida, por exemplo, 

quando se ouve alguém dizer, que, quando tinha vinte anos de idade pensava deste ou 

daquele modo e agia dentro dessa conformidade.  

Contudo, é preciso considerar a situação hermenêutica como um ponto de 

conexão, nos termos daquele que é e deve ser sempre visto como um ininterrupto percurso 

de aquisição de conhecimento. Neste sentido, uma determinada situação hermenêutica, 

apesar de permitir, em cada momento, a realização de escolhas, não deve, alguma vez, 

servir um propósito cristalizador ou dogmatizador, e muito menos condicionador ou 

abusador. Simplesmente, porque a situação hermenêutica não se pode constituir em algo 

estanque. Antes se torna num novo ponto de partida para outras descobertas e novos 

processos de compreensão e de desenvolvimento, ou seja, de aquisição de novos 

conhecimentos e ampliação de horizontes. Explorando um pouco mais esta questão, uma 

determinada situação hermenêutica, está sempre sujeita - uma vez que se consubstancia 

num conjunto de (pré)compreensões ou de (pré)conceitos -, à continuidade dinâmica, 

aprofundadora ou expansiva, que o círculo hermenêutico lhe permite imprimir. E, neste 

sentido, revela-se algo sempre sujeito a novas (re)interpretações, (re)explicações e 

(re)explicitações, através da permeação de novos diálogos, novas fusões de horizontes, 

no sentido de vir a alimentar novos modos de compreender, sustentadores de um tipo de 

conhecimento mais alicerçado e atualizador da própria situação hermenêutica.  

Podemos assim referir que o humano que vive e está lançado na sua existência 

está constantemente a aprender, mais lenta ou mais rapidamente, mas sempre sob uma 

paulatina influência de diversos modos de conhecer e de compreender, de forma mais 

alargada, tudo quanto há. Em todo este processo de aprendizagem, ocorre o que em 

Gadamer se entende por uma colocação em jogo – conceito que se abordará de seguida - 

das diversas conceções prévias, que são os tais pontos de partida, que depois são sujeitas 

às dinâmicas dialogantes de pergunta e resposta. Todo este cenário pressupõe 

naturalmente uma disponibilidade para um confronto (re)construtivo, sendo nele, 

totalmente postos à prova, todos os conceitos, todas as ideias. É então a partir daí que 

surgem perspetivas mais consolidadas e se alcança o tal alargamento de horizontes e uma 

diferenciada situação hermenêutica, a poder refletir-se na história, bem como a poder 

fazer parte da tradição. Em todo este processo, é preciso perceber, e Gadamer alerta-nos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

34 
 

para isso, que mesmo aquelas que possam ser consideradas, por princípio, “as vozes do 

passado" (Breuer et al. 1996, p. 5), elas entram em diálogo com a atualidade, podendo 

assim assumir-se como algo de novo. Algo que não estava presente na equação nos atuais 

momentos de diálogo e de reflexão. Esta (re)aparição, para além de ajudar a perceber o 

pensamento do humano ao longo da história, contribui para o desenvolvimento dos 

processos de (re)compreensão do que há a (re)compreender. É preciso reconhecer que 

neste interessante processo, o humano, vendo-se a si mesmo de fora para dentro, identifica 

mais facilmente, quer o seu percurso, quer os problemas com os quais se debate, 

autodeterminando-se. Todavia, também ganha consciência da necessidade de continuar a 

tentar diminuir a sua margem de progressão, mesmo sabendo que, inevitavelmente, ela 

sempre aumenta (Breuer et al. 1996, p.6). Nestes contextos, o tempo torna-se um 

elemento fundamental a ser considerado, tendo em conta que cada vez que seja observada 

uma determinada situação hermenêutica ela tende a ser associada a um processo 

(re)situado à respetiva época histórica, o que lhe dá, para além de um conteúdo, uma 

espécie de identidade. Assim, a consequência de todo este processo não se revela 

necessariamente no afastamento do(s) (pré)suposto(s), no(s) qual(is) efetivamente sempre 

nos encontrávamos, mas, uma vez sempre ligadas ao ter-que-ver com a mesma coisa – 

algo que mobiliza o interesse e a atenção -, permite um ganho de consciência dessas e de 

outras (pré)compreensões e do contributo que deram e dão para uma nova e (re)construída 

situação hermenêutica, com mais lógica e maior validade, em que o humano se reconhece.  

 

3.8 - O jogo 

Em toda a teoria da compreensão há que identificar um aspeto fundamental, que 

deriva da essência da cultura e que está profundamente enraizado no cerne das relações 

sociais, que é o do jogo. Um jogo que pode ser representado de diversas formas, mas em 

todas elas consubstancia-se numa relação de fatores ou de circunstâncias sempre 

subordinadas ao seu espírito. De um ponto de vista fenomenológico, considerando as 

experiências de vida dos sujeitos e dentro das relações e comunicações recíprocas que 

estes estabelecem uns com os outros, eis que estamos em presença de uma dinâmica de 

jogo (Gadamer 1999, p. 25). Um jogo em que a causa-efeito não surge propriamente da 

ação concretamente planeada e preparada e, portanto, já pré-determinada, de um jogador 

em concreto, mas sim da interação que é estabelecida entre este mesmo jogador e o(s) 

outro(s) jogador(es). Entre vários exemplos, podemos apontar uma relação estabelecida 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

35 
 

entre pessoas ou um diálogo fluído com perguntas e respostas. Trata-se de uma relação 

dotada de energia própria, como característica de tudo o que tem vida. Pense-se, por 

exemplo, no jogo de encadeamento das ondas do mar, as linhas de água que vêm e que 

ao mesmo tempo ressurgem mar adentro. Pense-se noutro exemplo, o resultado de uma 

partitura musical, que, sendo composta por uma necessária panóplia de notas musicais, 

todas elas, em conjunto, criam uma harmoniosa melodia (Gadamer 1985, p. 38). Gadamer 

costumava dar o exemplo de dois homens que, utilizando uma serra de duas pegas, em 

conjunto, serram uma árvore. Através deste exemplo, o jogo assume-se num fazer a dois, 

portanto em comunicação e em comunhão (Gadamer 1985, p. 40), pois não havendo 

interesse, sincronia e entendimento mútuo, aliada a uma determinada e equilibrada 

dinâmica, bem como uma identificável fluidez no movimento de ambos, o objetivo torna-

se muito mais difícil de concretizar. Repare-se que, neste exemplo do cortar da árvore 

não é o comportamento que os dois homens decidem ter que é o jogo - pois tal trata-se 

somente da sua mera adesão ao jogo. O jogo, propriamente dito, é o movimento, a 

dinâmica e a energia empreendida a que ambos se submetem e se subordinam para 

conseguirem cortar a árvore (Gadamer 2002, p. 154). Neste sentido, é de assinalar que, 

apesar de ser necessária uma decisão voluntária do próprio jogador, para aderir e aceder 

ao jogo (e quem não adere e acede ao jogo, é sempre alguém indisponível para fazer parte 

de um processo de (re)construção, em conjunto com outros), surge depois, como que uma 

supressão das autodeterminações individuais dos jogadores. Podendo mesmo dizer-se, 

um auto-esquecimento individual a favor de tudo o que envolve o jogo: o seu espírito, as 

suas regras, as suas produções. Identifica-se aqui um colocar-se de fora da sua pessoa, 

para poder estar dentro do jogo, cita-se: “…o estar-fora-de-si é a possibilidade positiva 

de se tomar parte inteiramente em alguma coisa.” (Gadamer 1997, p. 208). Assim, desde 

as suas regras, a que todos os “jogadores” se submetem, à forma como se percorrem os 

meandros dos caminhos do jogo, num estilo de participação e de descoberta, como numa 

conversa ou num diálogo de pergunta/resposta, o jogo decorre e prossegue sempre, de 

forma interminável, se possível for. Este prosseguimento não decorre necessariamente a 

contento de alguma das partes envolvidas ou tendo em vista um aspeto específico ou um 

determinado fim, o que realça concretamente o interesse que sobre o jogo recai. Outro 

aspeto curioso e muito importante é que o jogo pode ou não incluir a razão. Isto no sentido 

de se poderem alcançar determinados objetivos específicos ou simplesmente deixar fluir 

o seu ser (Gadamer 1985, pp.38-39). Ao trazer-nos, de uma forma muito perspicaz, esta 

noção de jogo, Gadamer revela-nos aspetos importantes para a compreensão e explicação 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

36 
 

do ambiente que envolve as várias circunstâncias e dimensões da vida relacional dos seres 

humanos. No jogo exalta-se ainda a importância do outro. Sem o outro não haveria jogo. 

Sublinha-se igualmente a necessidade de uma aprendizagem no respeito pelo outro. Algo 

que tem de ocorrer tão cedo quanto possível na vida de qualquer humano. Neste respeito, 

estão envolvidos aspetos tão importantes como o poder não ter razão e o perder ao jogo, 

como resultado da sua participação ou colaboração em algo com esse outro que se 

apresenta (Gadamer 2009, p. 25). É preciso entender que no jogo, todos, de uma forma 

ou de outra, vivenciam experiências dentro de uma imensa pluralidade e diversidade de 

abordagens e de estilos. Não se sabe, por isso, concretamente, quais as consequências a 

que estes jogos conduzem. Pode parecer estranho encarar-se esta perspetiva, de facto 

diferente de outras possibilidades. No entanto, trata-se, como se pode observar, de uma 

importante conceção de jogo, que não se sintetiza na noção de sujeito-objeto. No jogo, 

cada jogador é, sobretudo, um ser jogado. Mas é neste jogo que é preciso reconhecer, que, 

a toda a hora, estamos, uns com os outros. Não estando isolados, mas sim em família, em 

comunidade, em sociedade. E é deste ponto de vista, que é preciso aderir ao jogo, com 

toda a consciência, pois é dentro dele que reside a possibilidade do viver e do conviver, 

e, sobretudo, do coaprender, do (re)construir o presente e perspetivar o futuro: 

 “Devemos viver na consciência de uma maior responsabilidade pelo futuro 
e pela vida das gerações vindouras onde afinal quer isto dizer também que devemos 

procurar a harmonia, criar e conservar equilíbrios entre os grupos de interesses dos 
homens, e ainda entre as necessidades da humanidade e a sua dependência da 
manutenção da natureza.” (Gadamer 2009, p. 112). 

 

3.9 - A estética 

Na sequência da abordagem às noções de jogo, chegamos a uma fase do 

pensamento gadameriano em que se estabelece uma ligação entre jogo e estética, ao ponto 

de se compreender que o jogo tem como epítome, a arte (Gadamer 1985, p. 37). 

Curiosamente, em alemão, a palavra Spiel pode ser traduzida por jogo e spielen por jogar, 

tocar, desempenhar ou representar (Gadamer 1999, p. 179). Tal significação associa jogo 

e arte de uma forma bastante clara. Quando se fala em estética, em arte, Gadamer refere 

que o ser-da-obra se cumpre por intermédio do jogo que se estabelece, no acolhimento 

por parte de quem assiste (Gadamer 1997, p. 262). Nesta saída-de-si-próprio, o 

espectador, ainda que não participe ativamente na representação artística, adere 

voluntariamente a ela, toma-se efetivamente como parte dela, com todo o seu ser, 

realizando-se de um modo positivo (Gadamer 1997, p. 208), ao interpelar-se nos seus 

conceitos prévios, nas suas vicissitudes e idiossincrasias. No fundo, cede à emoção, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

37 
 

aprende, vive e convive, com o outro e com outros, dentro do espírito e do jogo intrínseco 

da obra.  

Podemos identificar por exemplo, formas de êxtase, desse estar-fora-de-si, como 

o temor ou a desolação (Gadamer 1997, p. 214). No fundo, quando lemos um poema, 

vemos um quadro, ouvimos uma música ou, entre outras formas de arte, assistimos a uma 

peça de teatro, como algo que fica em nós ou com ele estabelecemos uma ligação intensa, 

toda a reflexão em torno dessa ligação ajuda-nos a ver melhor a vida, porventura a 

encontrar o caminho ou até a descobrir como nos sonhamos a nós próprios. Portanto, o 

ser-da-arte assume-se como algo dinâmico e ambivalente, que pode proporcionar um 

percurso que vai muito além daquilo que inicialmente se podia prever (Gadamer 1997, p. 

195) e podíamos mesmo apontar uma reflexão, uma aprendizagem ou uma compreensão, 

exatamente como uma forma de perspetivar o novo, que poderia não se alcançar na 

ausência dessa experiência. Todavia, um novo, que, em Gadamer, é sempre algo que 

estava já prévia e devidamente preparado para poder vir-a-ser (Gadamer 2009, p. 36). 

Nestes aspetos fundamentais, com os quais não apenas a arte presenteia e joga com o seu 

público, mas também questiona as sociedades, podemos referir que se interliga à 

necessidade de promover confrontos e de despertar o interesse para a utilidade dessa 

promoção e dessa confrontação. De um lado uma visão cultural clássica, digamos a partir 

da história, da tradição, do conservadorismo. De outro lado uma visão pretensamente 

mais dinâmica, alternativa, diferente, evoluída, progressista. Esta oposição ideológica 

entre o que é supostamente clássico e o que é inovador, assinala de uma forma muito 

evidente, sobretudo a necessidade de discutir o presente e de descobrir formas ou modelos 

de desenvolvimento (Gadamer 1985, p. 70). Neste sentido, pode compreender-se a 

existência de um certo cumprimento de uma tarefa, no seio da estética. Uma tarefa não 

apenas de abordagem e de exploração, mas de desenvolvimento da cultura (Gadamer 

2001, p. 11). Uma cultura que se pode identificar como formativa, mas também criativa 

e questionadora dos vários setores políticos, económicos, sociais e religiosos da 

sociedade. Consequentemente, a arte, revela-se assim, de algum modo, dentro de um 

espaço de produção de conhecimento (Gadamer 1985, p. 24), podendo mesmo esperar-se 

que a arte continue a contemplar as várias dimensões da vida dos seres humanos, cita-se: 

“O fim da arte, o fim da incansável vontade criadora dos sonhos e desejos humanos não 

acontecerá enquanto os homens configurarem a sua própria vida.” (Gadamer 2009, pp. 

71-72). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

38 
 

São interessantes estas conceções em que, de algum modo, os palcos da estética 

se constituem em verdadeiras instituições políticas. Isto porque, apenas nas suas 

encenações, se desvela o que está em jogo, os argumentos a que aludem, o que promovem 

e que objetivos visam alcançar (Gadamer 1997, p. 238). No mundo do espetáculo, cada 

apresentação não requer apenas uma mera reprodução argumentativa e mimética, é 

necessário, como facilmente podemos depreender, que exista um verdadeiro desempenho 

artístico por parte de pessoas qualificadas e competentes na área da representação. Neste 

sentido, o mais importante, é, de facto, o impacto interior que o espectador sinta e dele 

possa desfrutar (Gadamer 1985, pp. 67-68). No que concerne à representação, uma parte 

importante do seu ser está de algum modo dependente do jogo que é estabelecido. Ela 

tenta subtrair-se à mera possibilidade de se constituir um entretenimento para procurar 

penetrar no ser da poesia, que só se conhece a partir da sua representação e do espetáculo 

que é proporcionado (Gadamer 1997, pp. 195-196). No teatro, por exemplo, o(s) ator(es) 

e/ou a(s) atriz(es) são uma parte fundamental deste processo de representação e de 

cativação do público. O seu papel e o seu estatuto implicam que, pretensamente, se 

dispam da sua personalidade e da sua imagem pessoal, a favor de uma alegada máscara, 

de um disfarce ou figurino, no sentido de encarnar a sua personagem e cumprir o seu 

desígnio. O seu objetivo é fazer sobressair uma mentalidade artística, sob a qual ele(a) é 

criador(a) e do mesmo modo lhe permite promover novas formas de comunicação e de 

diálogo (Gadamer 1985, p. 21). No seu desempenho, aparentam outrem, fingem, 

simulam, provocam e jogam com o público, com o espectador, onde a cada qual é deixado 

um espaço de jogo que o mesmo deverá colmatar (Gadamer 1985, p. 43). Quem assiste é 

assim convidado a ser muito mais do que um mero espectador. Ele pode participar e 

participa efetivamente de uma parte do jogo (Gadamer 1985, p. 40). Podemos perceber 

este aspeto na designada nostalgia trágica, que segundo Gadamer “provém do 

autoconhecimento com que é contemplado o espectador. Reencontra-se a si mesmo na 

situação trágica, porque é o seu próprio mundo, conhecido a partir da tradição religiosa 

ou histórica, que assim vem ao seu encontro” (Gadamer 1997, pp. 217-218). Por outro 

lado, e ao mesmo tempo, quem representa, tenta dissimular um outro jogo, o do diálogo 

interior entre ator/atriz e o seu/sua personagem. Esta última questão levanta um facto 

importante, que é: até que ponto a ficção deixa de ser ficção e o ator deixa de encarnar a 

personagem, para ser a personagem a encarnar o ator? O que Gadamer nos diz é que há 

uma interligação bastante significativa a este respeito. Cita-se: “Faz o papel de outro [...] 

fingindo, simulando, aparentando. Mas na verdade isso significa que ele reserva para si 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

39 
 

essa continuidade consigo mesmo e só a sonega aos outros, para os quais representa.” 

(Gadamer 1997, p. 188). 

Para Gadamer, a estética é também importante, sobretudo no plano da abertura 

para a contemplação do belo. O belo é o que é belo por definição, cita-se: “… o Belo 

preenche numa espécie de auto-definição e respira prazer na auto-representação …” 

(Gadamer 1985, p. 26). Um belo, ainda que concebido como uma desocultação do plano 

das ideias, que possa ser compreendido como algo tangível e uma manifestação do bem 

(Gadamer 2009, p.60). Poderíamos dizer que interessa ao humano perspetivar esse belo, 

na natureza, na cultura, na vida, como algo que indubitável, indiscutível e 

insofismavelmente possa servir um plano socialmente construtivo. Por isso, há toda uma 

enorme vantagem no reconhecimento daquela que é uma pretensão, em geral, da arte, em 

humanizar as vidas, nos vários domínios sociais e de estado, em que os seres humanos 

convivem uns com os outros (Gadamer 2001, pp. 115-166). 

Pelo ângulo da estética, é também importante desenvolver um aspeto que em 

Gadamer se pode compreender quando ele estabelece um paralelismo entre palco teatral 

e instituição política, no âmbito daqueles que podem ser os mais diversos e plurais 

processos reflexivos para prosseguir um caminho de desenvolvimento. Surge neste plano 

uma redução de uma suposta dualidade entre arte e o quotidiano manifesto nas nossas 

vidas, que é comum separar-se em contextos de ficção distinta da realidade. Assim, é 

nesta nova esfera de redução de uma configuração habitualmente dualizada, que os 

humanos podem também ser vistos como atores e atrizes no palco cultural da vida. Um 

plano que nos indica a necessidade de entrar no jogo, porque a vida, sendo muitas coisas, 

é também um espetáculo que tem sempre de continuar. E nela, apesar dos estatutos que 

cada qual possa ter, é preciso cumprir, ao encontro de nós próprios e dos outros, um ou 

vários papéis, sempre em relação connosco, mas também com o meio e com o(s) outro(s), 

onde a via do respeito ao outro, do diálogo com o outro, se assume dentro de uma elevada 

ponderação. Vejamo-nos neste jogo, na autossuperação das dificuldades, na mediação dos 

vários tipos de conflitos, na intervenção perante os desequilíbrios ambientais; na 

promoção da dignidade da pessoa humana e dos direitos humanos em geral; na 

erradicação da pobreza e da exclusão social; na supressão das relações abusivas de poder, 

que conduzem a várias formas de discriminação, supremacias ideológicas, entre outros 

diversos e variados tipos de abuso. No fundo é neste espaço de interação que, consciente 

ou inconscientemente, sempre se tem vindo a jogar, se continua a jogar o nosso presente 

e se continuará a jogar o futuro da humanidade.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

40 
 

 

3.10 - O outro e o diálogo 

Ao iniciar a sua vida, cada humano aprende com o(s) outro(s) e aprende também 

a viver em conjunto com o(s) outro(s). Esta tomada de consciência, que é gerada pela 

interação, é sublinhada por Gadamer, exatamente porque a compreensão de algo novo 

surge precisamente porque se tem ou teve a oportunidade de interagir com um outro 

(Gadamer 1999, p. 208). De um modo muito expresso, tal acontece com as comunidades, 

as sociedades e os estados (Gadamer 2009, p. 25). Nesta relação, cada qual, de um modo 

ou de outro, é integrado nas estruturas sociais (Gadamer 2009, p. 7). Podemos então 

assumir que de forma tão precoce quanto possível é então necessário realizar algumas 

aprendizagens muito significativas. Desde logo desenvolver uma base cultural de respeito 

pelo(s) outro(s). Aprender a não ter razão. Aprender a perder no jogo (Gadamer 2009, p. 

25). Para se conseguir dar valor à vitória, é preciso saber-se o que é a derrota. No 

desenvolvimento das relações, é preciso não apenas desenvolver-se a capacidade de 

interação com o(s) outro(s), mas também empreender-se na compreensão do(s) outro(s), 

designadamente compreender as suas palavras, as suas mensagens, as suas ideias ao 

expressar-se (Gadamer 2002, p. 28) e até os gestos, que se traduzem num tipo de 

comunicação muito imediata no que concerne à forma de ser compreendida (Gadamer 

1999, p. 261). Apenas neste plano da compreensão, que é dialógico e dialético, onde 

somos questionados e questionamos, onde respondemos e obtemos respostas, no fundo 

onde os humanos jogam o seu futuro como espécie, onde podem empreender na salvação 

ou na condenação do planeta, ficam em condições de se autossuperar nas suas 

vulnerabilidades, ultrapassar as suas dúvidas e verdades falsas, bem como ultrapassar as 

suas dificuldades, dentro daquela, que, sendo já uma pretensa comunidade global, nos 

(des)une. 

Como vimos, as noções de jogo e de estética constituem-se de modo fundamental 

neste caminho de autossuperação que a todos convoca. Mas há uma peça chave em todo 

este processo, que é o diálogo, sem o qual tudo seria muito mais difícil. A filosofia 

hermenêutica de Gadamer é muito reconhecida, fundamentalmente, como a arte de 

compreender a opinião de outro (Breuer et al. 1996, p. 16). Neste sentido há que 

considerar que a compreensão de algum fenómeno implica desde logo uma abertura a 

esse fenómeno. Implica também uma autocrítica e uma autoconsciência de que os 

preconceitos de quem interpreta e compreende não interferem de modo prejudicial nesse 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

41 
 

momento de compreensão, influenciando-o(a) e, por conseguinte, influenciando também 

os efeitos que resultam dessa compreensão (Gadamer 2002, pp.140-141). Neste sentido, 

é através da palavra que o humano, de uma forma explícita, (re)configura o mundo e o 

seu caminho (Gadamer 2001, p. 17). Pode até ser compreendida como uma intenção, onde 

a palavra, ao ser proferida, começa desde logo a criar o que para nós pode ser uma 

determinada realidade. A sua expressão significativa ocorre no seio da linguagem. Um 

modo (re)construtivo de comunicação simbólica e representativa de todo o saber, que se 

dirige ao encontro de um semelhante. A arte é, precisamente, o exemplo de uma das 

principais formas de o realizar (Gadamer 2009, pp. 146-147). Assim, por intermédio do 

diálogo, os seres humanos (re)configuram e (re)constroem, uns com os outros, a história 

da humanidade. Uma história, que tanto mais saber proporciona, a todos, quanto mais se 

conseguir dialogar e investigar (Gadamer 2001, p. 11). 

A tolerância é outro fator importante no desenvolvimento das relações entre 

humanos. Tolerar não é desistir do próprio a favor do terceiro ou desistir do eu a favor do 

outro. Significa sobretudo a afirmação do próprio, enquanto se reconhece, em igual 

medida, a afirmação do outro. E neste sentido, assumir que se pode participar de modo 

recíproco da vida e do sentido do outro (Gadamer 2009, p. 48). 

Gadamer promoveu a ideia de que, sem precisarmos ser todos hermeneutas 

altamente especializados – até porque quanto mais elevado é o espírito, mais solitário ele 

tendencialmente se torna (Breuer et al. 1996, p. 15) -, a principal forma de promover 

consensos e, portanto, de evitar ou de resolver conflitos, pode residir efetivamente numa 

aposta pela via do diálogo e no ir dialogando. Um dialogar que é um jogo a que se adere 

e que implica, como vimos, uma saída-de-nós-próprios para assim nos tornarmos parte 

de algo concretizado em conjunto com o outro, numa realização constante. No fundo, 

aquilo que deriva das relações entre as pessoas, das circunstâncias da vida e de tudo o que 

nela acontece. Para que o diálogo aconteça, não basta apenas pressupor que o outro esteja 

na suposta plataforma de diálogo. É preciso encarar efetivamente o outro como parte 

fundamental da prestação dialogante. Na alteridade implica-se, impreterivelmente, a 

introdução das ideias do outro. Implica considerar a sua visão baseada nos seus pontos de 

vista e nas suas perspetivas, bem como a compreensão dos objetivos das suas mensagens. 

É nesta troca de palavras, de significações, de mensagens, que o diálogo ocorre e é neste 

regime de permanente reciprocidade que o seu jogo se desenvolve. É então através do 

diálogo que se podem fundir e alargar horizontes, enquanto se pode empreender numa 

construção conjunta. Contudo, consideremos imprescindíveis alguns fatores. É 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

42 
 

importante considerar que o diálogo, para ser diálogo, tem de ser promovido por ambas 

as partes. Tem de ocorrer em condições de igualdade, destituído de preconceitos 

limitadores, impeditivos da compreensão do outro ou constrangedores da sua liberdade 

de expressão. As partes têm de se isentar de uma atitude e comportamento demonstrativo 

de superioridade ou de arrogância, que impeça a sua disponibilização e adesão ao jogo 

das perguntas e respostas, à fluição da comunicação, da linguagem, das palavras e das 

ideias. Caso contrário, seria um, dois ou vários monólogos, marcados pela intolerância, 

por um conceito de autismo face ao que vem de fora, de anti-escuta do outro, viciados 

por pré-juízos inviabilizadores da troca de raciocínios, de argumentos, de aprendizagens 

e de um fazer conjunto (Gadamer 2002, p. 141). Mais, recusar o diálogo ou querer impor 

ideias revela a postura de alguém que está tão inseguro, mas ao mesmo tempo tão isolado 

e fechado aos vários tipos de diálogo com os vários outros possíveis - que poderiam 

contribuir para alargar os seus horizontes - que mais não faz do que centrar-se apenas nas 

suas (pre)conceções, (pre)interpretações e (pre)compreensões, que assim se tornam 

determinantes para delimitar a abrangência da sua situação hermenêutica, relativamente 

à situação em apreço, ou seja, o conhecimento que julga deter sobre esse algo que se lhes 

afigura na sua vida (Gadamer1999, p. 451). Deste modo, dentro do interesse em 

compreender é necessário afirmar que é muito importante, em qualquer interpretação 

fenomenológica, a tomada de consciência das respetivas conceções prévias, no sentido de 

elas não interferirem, a ponto de poderem boicotar, enviesar ou viciar o processo 

interpretativo e compreensivo do que houver a interpretar e a compreender, desalinhando 

e prejudicando assim todo o processo (Gadamer 1999, pp. 402-403). 

Sendo fundamental, no seio das relações sociais, o diálogo deveria ser então uma 

constante, não apenas como uma forma de disponibilização para participar em algo muito 

maior que o indivíduo, o grupo ou a comunidade, a poder realizar uma projeção no 

contexto das sociedades, mas também por interesse próprio. Porquê? Porque desta forma, 

através do diálogo, colocam-se à prova os próprios princípios, os valores, as ideias e os 

preconceitos, ou seja, tudo aquilo que se tem ou se dá por adquirido sem questionamento, 

submetendo-os assim à sua própria (in)validade e a um natural processo de 

desenvolvimento e de construção cultural. Acordar ou discordar faz parte deste 

importante processo, digamos, reivindicativo das ideias e dos seus entusiasmos. Gadamer 

exorta-nos a uma aprendizagem que se pode retirar dos diálogos platónicos, cita-se: 

“…não é um outro que é questionado, mas nós mesmos através do outro.” (Gadamer 

2009, p.143). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

43 
 

 

3.11 – A formação 

Gadamer valoriza muito a questão da formação no humano. A importância da 

necessidade de o ser humano se formar - poderíamos dizer também educar - prende-se 

com o facto de este ser simultaneamente um ser pensante, marcado pelo espírito e pela 

razão, mas também um ser emocional e um ser de aprendizagens que o elevam e 

distinguem, tendo assim a capacidade de rasgar a cedência à imediatidade (Gadamer 

1999, p. 51). Neste sentido, para o humano, o aprender decorre sempre do facto de ser 

colocado perante a diferença e ter de se entender com ela. Um outro diferente, bem como 

outros pontos de vista, perspetivas e horizontes distintos. Uma diferença que lhe possa 

servir de impulso para a (des)construção daquilo em que porventura se tenha enraizado, 

em que tinha dúvidas ou até que desconhecia. E desta forma poder continuar a caminhar 

na construção do conhecimento, no intuito de conseguir ultrapassar o que se julgava saber 

ou desconhecer, alcançando algo mais importante, não só em termos da própria 

aprendizagem, mas em termos de experiência e em termos de capacidade (Gadamer 1999, 

p. 455). Em contextos de pluralidade, diversidade e alteridade, se tivermos pessoas bem-

educadas e formadas elas tenderão a subtrair-se a modos unilaterais de ver as coisas ou a 

considerá-las apenas com base no conhecimento adquirido nos bancos escolares. Do 

mesmo modo, não tenderão a ver as coisas apenas dentro daquela que é a sua realidade, 

limitando-se à mera repetição, quase inconsciente, do comum que se ouve e ao qual se 

adere, sem uma preocupação de verificar a sua composição e de refletir sobre elas. Esta 

perspetiva é também importante no que respeita a uma dimensão complementar de 

formação, onde há uma preocupação crítica pela atualização do sentido dos conteúdos 

formativos. Por sentido, entendamos aqui na perspetiva do desenvolvimento das 

capacidades das pessoas de escolherem e de ajuizarem, de serem sensíveis e inteligentes. 

Por isso, também esta formação, esta educação, digamos sociocultural é importante para 

haver capacidade para uma maior atenção, de ver além do circunstancial e conseguir 

acordos com os outros. “A esta educação, chamamos, por vezes, cultura e dizemos então 

que o homem precisa de cultura.” (Gadamer 2001, p. 109). 

É muito importante esta construtiva preocupação formativa pelo desenvolvimento 

do questionamento e do espírito crítico, porque em contextos sociais têm vindo a ser 

desenvolvidas técnicas tendenciosas de formação das pessoas, com base em 

manipulações de vária ordem, desde as formas de criação de uma opinião pública 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

44 
 

controlada à medida de certos interesses, com o envolvimento de diversos sectores da 

comunidade científica nesse propósito. Nas palavras de Gadamer:  

“Vivemos em grande medida, numa opinião pública e numa política de 
informação cientificamente conduzidas e manipuladas - através de institutos 
científicos, mas mais ainda através dos resultados mal interpretados de institutos 
científicos.” (Gadamer 2009, p. 84).  

 

Não obstante, é preciso ter presente que o próprio campo da ciência, quer 

estejamos perante um tipo de racionalidade científica mais controladora ou mais 

exploratória – se bem que ambas se têm mostrado aquém das capacidades explicativas 

das verdadeiras dimensões existenciais dos seres humanos (Gadamer 1995) - tem tido 

uma génese de sustentação baseada na integração desta ideia da autossuperação do 

paradigmático, através da dúvida, através de um questionamento constante. Já é difícil 

ensinar-se ou darem-se por adquiridos factos considerados inteiramente verdadeiros, que 

devam ser considerados de um modo estanque, absoluto e meramente contemplativo. O 

que se dá atualmente por adquirido é que o conhecimento é algo dinâmico e a verdade 

vai-se desocultando nesse caminho de constante aprendizagem. O que hoje é considerado 

algo determinado, amanhã será um conteúdo sujeito a uma atualização, remodelação ou 

simplesmente anulado, no respetivo horizonte, em função do surgimento de um outro 

paradigma. O conhecimento assenta então num produto sujeito a uma constante e 

frequente renovação, onde novas verdades vão paulatinamente surgindo umas atrás das 

outras. E é neste sentido que não se colocam nem se podem colocar barreiras ao 

desenvolvimento do conhecimento, em qualquer que seja a sua área específica ou 

genérica de apreciação (Gadamer 2001, p. 29). Ao invés, deve incentivar-se a uma postura 

de desconfiança pelo que se apresenta nos manuais. Este é um posicionamento que não 

deve ser mal visto, antes valorizado (Gadamer 2009, p. 85). Dita até este princípio da 

dúvida que entre investigadores e, poderíamos também dizer, em cada um de nós, as 

opiniões e convicções devem estar permanentemente em cheque “…a suspeita contra nós 

mesmos e contra as opiniões que em nós se formam…” (Gadamer 2009, p. 87). É então 

de perceber e de aceitar que as coisas possam estar sempre sujeitas a um constante 

processo de relação e de mudança. A própria Filosofia já era colocada neste patamar, 

como ponto de partida, por Platão, ao inseri-la num caminho de aprendizagem constante. 

“…filosofia não significa saber, mas a aspiração ao saber.” (Platão apud Gadamer 2009, 

p. 91). Outro aspeto a ter-se em conta nos contextos educacionais e formativos são os 

diversos abusos de poder. Este é um fenómeno antigo. Tão antigo quanto a própria 

humanidade. E cujo afastamento das lides sociais é tido como utópico (Gadamer 2009, p. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

45 
 

102). Assim, tal como se espera da cultura essa responsabilidade e esse papel de formar 

os humanos, no sentido de impedir que permanentemente se precipitem uns sobre os 

outros, em abusos, recriando um ambiente pior do que o selvagem, eleva-se assim, 

sobretudo, a educação como uma importante área, com influência nos modos de 

ultrapassagem das naturais pulsões de agressividade no indivíduo, sendo fundamental 

investir e insistir na ideia de que é exatamente pela formação e pela educação que se 

prossegue um dos mais importantes propósitos que o ser humano deve assumir nas suas 

relações sociais e políticas: dominar-se nas suas formas de exercício de poder e também 

no seu ímpeto de cedência a instintos violentos e abusivos (Gadamer 2001, pp.16-17).  

Neste sentido, é importantíssimo desenvolver e fomentar mecanismos de interação 

sustentável entre a diversidade das partes. Não pode haver tabus, eliminação sumária das 

diferenças, erosão da pluralidade e da diversidade, nem restrições de pensamento neste 

amplo cenário político, económico, social, cultural e religioso, onde intervêm os seus 

vários atores. Tem de haver diálogo e liberdade. Não uma liberdade abismal ou até 

libertina, mas uma liberdade não agrilhoada pela dominação das meras vontades 

transformadas em meras formas de exercício de poder (Gadamer 2009, pp.108-109). É 

neste sentido que se pode e deve considerar totalmente ilegítimo a imposição de 

uniformizações no tecido europeu, com vista a eliminar ou reprimir as diferenças entre 

povos e culturas (Gadamer 2009, p. 48). O diálogo permanente, a paciência e a 

razoabilidade são fatores importantes a serem incluídos neste processo de 

desenvolvimento do mundo e das aprendizagens. Então há que insistir no incentivo e na 

disponibilidade para o diálogo e para a compreensão, mesmo nos contextos mais 

reservados, para que se renovem e dinamizem os contactos socioculturais, com 

envolvência das melhores capacidades da dialética e da retórica, para chegar a eruditos e 

a leigos (Gadamer 2001, p. 125). A cultura tem um papel importante neste horizonte de 

dinamização das sociedades, de aceitação, de abertura “…como ato e drama que se 

expressa na palavra e na imagem para análise e interpretação do quotidiano.” (Gadamer 

2009, p. 1). Como já se referiu, de um modo muito particular, pela envolvência, pelo jogo 

que é estabelecido, a arte em geral e o teatro em particular, para dar um exemplo mais 

específico, pode cumprir uma função formativa muito importante, ao criar condições de 

progressão e de elevação à universalidade, a partir ou até em sacrifício do particular. 

Subtraindo o espectador do seu mundo subjetivo, impelindo-o a compreender, através de 

outros caminhos, a lógica, a razão, o espírito das coisas. Assim, quando de facto se tem 

uma experiência no mundo da arte, o indivíduo sente-o de um modo significativo. “…o 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

46 
 

mundo fica mais claro e mais leve.” (Gadamer 1985, p.43). Pense-se por exemplo no 

teatro clássico grego – na tragédia, no drama ou na comédia -, que continua a suscitar-

nos grandes contextos de reflexão: “…cujos textos ainda facultam um material 

inesgotável à formação das gerações e discernimento dos doutos…” (Gadamer 2009, pp. 

60-61). Contextos que permitem, no fundo, alteridade, no sentido de que se possa 

vislumbrar e compreender conceitos e perspetivas através de um olhar diferente, que é 

proporcionado pelo outro. Podemos referir-nos, entre vários outros exemplos, às 

representações do mito de Prometeu Acorrentado, de Ésquilo, e, portanto, de todas as 

aprendizagens que podem ser realizadas em torno de reflexões e compreensões a serem 

compartilhadas, que são muito importantes para as nossas vidas, como o mal, o bem, o 

certo, o errado, o poder, o conhecimento, a violência, o sofrimento, a compaixão, a 

finitude, entre muitas outras.  

 

3.12 – A finitude do humano 

A morte é um fenómeno que, desde que há memória, impacta verdadeiramente o 

ser humano. Muito embora, em Gadamer, possamos entender que sem uma ideia de 

transcendência não haveria humanidade, também estamos sujeitos às advertências da 

racionalidade (Gadamer 1995). A questão da morte remete-nos para algo complexo para 

o qual não existem ainda todas as explicações. Pode mesmo dizer-se que decifrá-la em 

toda a sua significação constitui ainda um dos maiores mistérios da existência humana. 

Todavia, para os que permanecem vivos, apesar dessa incapacidade que têm em explicá-

la totalmente, a morte revela-se na demonstração fática do desaparecimento de alguém 

que antes de morrer tinha vida. Não obstante, esta simplicidade, nua e crua, a morte tem 

suscitado e continua a suscitar inúmeras questões e reflexões, de âmbito sociocultural e 

religioso. Contudo, nas sociedades contemporâneas, tem podido observar-se uma 

tendência de desmistificação da sua significação, exatamente pela desumanização que se 

tem vindo a promover em torno dos vários processos que gerem a morte. Através da 

introdução de alguma artificialização em torno de todo o processo que gere a debilidade 

e a decadência física, quer no decurso dos sucessivos avanços técnicos e tecnológicos 

desenvolvidos pela ciência médica – que muitas vezes apenas promovem o arrastamento 

do sofrimento - quer pelo isolamento do doente relativamente aos seus espaços, às pessoas 

da família e aos seus amigos. Por outro lado, a morte está hoje, mais do que nunca, 

irremediavelmente explorada pelas atividades económicas que, no fundo, a reduzem a um 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

47 
 

determinado valor económico a poder ser contabilizado e mobilizado nos sistemas 

financeiros e sectores empresariais que lidam com o fenómeno e que de algum modo 

prosperam em seu redor (Gadamer 2009, pp.78-81). Todo este empreendimento das 

ciências em torno da morte tende a querer ultrapassar o sofrimento e a angústia que resulta 

da exposição e da vulnerabilidade do humano perante a morte. Todavia, é preciso 

aprender com a filosofia. Heidegger já referia que a angústia é algo em que o humano, 

com todo o seu ser, se debate e se confronta com a ideia do seu desaparecimento 

(Heidegger apud Gadamer 1995). Contudo, a aprendizagem na aceitação da 

inevitabilidade da morte, enquanto processo que a todos os seres humanos atinge, quer 

estes se interroguem ou não sobre isso, tem-se revelado como uma tarefa humana. Embora 

se possa questionar, porque tudo pode estar sujeito a diversas formas de questionamento, 

talvez a este processo de aprendizagem na aceitação da morte se possa associar o 

tradicional culto dos mortos. Vejamo-lo do ponto de vista de considerar o aproveitamento 

da importância que se dá a essa oportunidade única de considerar os (pre)supostos fatores 

positivos que podem ser elencados em benefício da imagem de quem morre. São 

momentos para salientar e procurar salvaguardar os aspetos construtivos, validados do 

ponto de vista do reconhecimento social a que a pessoa que morre pode então ficar 

associada, ainda que esse reconhecimento possa não ter sido, alguma vez, realizado em 

vida (Gadamer 2009, p. 83). É neste sentido, independentemente dos caminhos reflexivos 

em torno do enigma da morte, que, ao procurar-se a redução da dualidade imposta pela 

significação contrária dos termos, vida e morte, se possa efetivamente caminhar para a 

sua compreensão. Ou seja, enquanto, pela vida, tentamos compreender os significados da 

morte, também é pela ideia de morte que se dá uma melhor compreensão da vida, do seu 

valor e do que de facto todos podem procurar fazer com ela. E é neste sentido que 

podemos encontrar, em Gadamer, a noção do que à partida se pode considerar um ser 

humano experimentado. É exatamente aquele que tem efetivamente consciência da sua 

finitude e, claro está, dos limites que ela estabelece e define no campo das suas 

possibilidades. Mas também no que à vida possa dar mais valor, no sentido de a considerar 

como oportunidade de realização, quer quanto ao poder-fazer propriamente dito, quer 

quanto à sua planificação. Toda esta conceção decorre não apenas centrada no decurso de 

vida individual, mas também no que concerne às derivações da vida coletiva. Assim, o 

que sobressai muito claramente desta reflexão é que, afinal, o tempo de vida impõe a todo 

o ser humano um limite. Deste modo é razoável pensar que não há tempo para tudo, e 

nele, no tempo, nada retorna. E dentro deste contexto, a tomada de consciência que este 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

48 
 

ser humano tem de (re)conhecer algo que é, que seja ou deva ser, não quer dizer 

(re)conhecer algo que exista num dado momento. E esta questão importante é algo que 

inquieta naturalmente este ser humano, enquanto o impele a fazer o seu caminho, quer de 

realização, quer de descoberta. O tempo torna-se então algo que não pode ser 

desperdiçado, pois é nele que reside toda a oportunidade de concretização das coisas. Por 

isso é importante perceber, dentro do limite do nosso tempo, aquelas que são as 

responsabilidades e as possibilidades de futuro. A experiência de que se fala revela-se 

assim na experiência da própria historicidade, designadamente no saber adquirido a partir 

dos erros cometidos, do que foi feito e ficou por fazer e, de um ponto de vista 

hermenêutico, do que foi interpretado e compreendido e do que ficou por interpretar e 

compreender (Gadamer 1999, pp. 527-528). 

 

3.13 – Encadeamento teórico-prático gadameriano  

Independentemente de competições e inclusive de algumas tensões, como são 

disso exemplo, entre outros, o caso da filosofia e da ciência (Gadamer 2009, p. 13), 

Gadamer apresenta-nos então uma estrutura prévia de compreensão a traduzir-se num tipo 

de desenvolvimento que permite caminhar no sentido da interpretação, compreensão, 

explicação e explicitação dos fenómenos. Um processo que decorre, fundamentalmente, 

como já referido, através da linguagem e do diálogo. Linguagem como instituição, não 

apenas de comunicação, mas de encontros de vivências e de convivências (Gadamer 

2009, pp. 146.147). Diálogo, não apenas em conversações que impliquem 

questionamentos e explicações (Gadamer 1999, p. 542), mas também escutas e 

entendimentos (Gadamer 1999, p.161). Neste sentido, Gadamer considera essencial, para 

o processo de compreensão, iniciar-se o percurso através de um encontro com um “outro”, 

por exemplo o horizonte histórico. Deste encontro surge um novo, sustentado pelo 

conhecimento que se vai adquirindo e do desenvolvimento desta relação que o passado 

estabelece com o presente (Gadamer 1999, p. 457). Quer isto dizer que, ao dialogar-se 

com a história e a tradição, acede-se sempre a saberes e a experiências, passíveis de serem 

coligidas e permeadas com o que se julga saber e experienciar no presente. Estes saberes 

e experiências, apesar de tradicionais, representam, curiosamente, o tal novo a sedimentar 

o conhecimento. Um presente em que o/um outro, designadamente as vozes do passado 

se apresentam e dialogam, participando do jogo de construção do futuro. É por esta via, 

que, ao dialogarem e conciliarem os seus saberes, os seres humanos se colocam numa 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

49 
 

posição privilegiada de (des)construção de conceitos prévios, de observação de novos 

pontos de vista e de articulação das várias perspetivas que a partir deles se abrem. Isto 

implica a capacidade que cada um tem de ter, de se conseguir colocar no lugar do outro, 

exatamente para o poder perceber (Gadamer 1999, p. 453), independentemente de poder 

não haver plenos entendimentos quanto a eventuais pretensões globais. Neste sentido, há 

uma sucessiva integração do novo e do diferente, naquilo que já se conhece. O que se 

constitui de uma enorme importância para ampliar o horizonte das possibilidades de 

conhecer. A cada encontro de horizontes, Gadamer salienta a sua importância com a ideia 

de que a compreensão do que cada um refere significa sobretudo que as partes se 

entendam sobre isso (Gadamer 1999, p. 559) articula-se uma nova compreensão, por 

intermédio da fusão de horizontes, alcançando-se assim uma situação bem diferente 

daquela em que ambas as partes se encontravam, por si só, e que porventura os separava 

ou poderia separar, antes do processo de interação (Gadamer 1999, pp. 554-556). 

Concretamente, esse novo horizonte ou visão alargada, individual ou grupal, constitui-se 

num ponto de atualização da situação hermenêutica, que só por si pode valer como um 

novo ponto de partida para prosseguir, através de novos encontros, diálogos e 

articulações, um caminho de contínua compreensão e de aprendizagem, que podemos 

designar por caminho ontológico, uma vez que visa manter-se numa incessante busca pelo 

ser das coisas. É por este permanente dinamismo consequencial que Gadamer ressalva a 

importância do círculo hermenêutico. Um círculo que se reforça a cada fusão de 

horizontes, originando sempre uma nova situação hermenêutica (Gadamer 1999, p. 457). 

Torna-se então evidente que todo este processo de compreensão e de busca pelo 

conhecimento implica, de uma forma geral, a presença, a colaboração e o reconhecimento 

do outro. Pode dizer-se, dos vários outros que se perfilam para os diálogos, quer a níveis 

mais restritos, quer a níveis mais amplos (Gadamer 2009, p. 25). Importante é, então, 

apurar a qualidade do diálogo, em toda esta dinâmica. Assim, quer em termos pessoais 

quer ao nível das comunidades, ainda que não se tenha muita consciência de quem se foi, 

o que se quis fazer e se fez, bem como de quem se é, o que se quer e o que se faz. Mas 

tendo sobretudo em conta o que é mensurável, dentro daquilo que aconteceu e que 

acontece. Articulando neste sentido todo o horizonte histórico com o presente. As 

decorrentes perspetivas e saberes vão equacionar-se e articular-se a ponto de sustentar um 

processo de compreensão, que além de base para tomadas de consciência e de decisão, é 

impulsionador dos passos que a seguir podem vir a ser dados. Trata-se de um ver para 

trás para poder ver para a frente (Gadamer 2009, p. 9). Destarte, se não houver esta 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

50 
 

capacidade para um fazer-comum que permita divergir do que se tem vindo a praticar, 

talvez o futuro não nos reserve, de novo, essa possibilidade (Gadamer 2009, pp. 10-11). 

Para Gadamer, na sequência da observação da estrutura de compreensão das coisas, que, 

como já vimos, indica o caminho para se viabilizarem as condições desse fazer-comum, 

é preciso agora materializá-las, inserindo esta expressão na ideia de jogo. Porquê? Porque, 

na conceção gadameriana o ser do jogo não reside nas questões relacionadas com o 

jogador, com as suas subjetividades, os seus egos e as suas determinações. Ao contrário, 

o jogo atrai o jogador para dentro das suas regras, dos seus desígnios e do seu espírito, ou 

seja, quem joga verifica uma inserção num quadro de circunstâncias que claramente o 

ultrapassa e excede (Gadamer 1999, p. 185), exatamente porque uma entrega ao 

empreender do jogo significa “um colocar-se em jogo” (Gadamer 1999, p. 183). Neste 

sentido, exige-se somente que as partes, com seriedade, decidam entrar no jogo, 

implicando uma saída-de-si-próprias, a favor de algo a ser feito em comunhão de esforços. 

Em suma, o jogo das palavras e do diálogo, traduzido em ação de força conjunta 

(Gadamer 1999, p. 174 ss.), a que, vistas as coisas do ponto de vista sociocultural, as 

diversas pessoas, os diversos responsáveis da representação popular, os diversos polos, 

poderiam aderir, para superarem as unilateralidades subjetivas que normalmente 

sustentam irredutíveis posicionamentos político partidários. No fundo, poderem 

abandonar a ideia de serem adversários para passarem a ver-se como parceiros na 

abordagem aos problemas sociais contemporâneos. Superar os modos competitivos e 

entrar nos modos de articulação, nos vários saberes, nas várias culturas. Garantindo-se a 

oportunidade para uma mudança de atitudes e de comportamentos, para os que estão 

habituados a encontrar, nos conflitos, formas de afirmação subjetivistas, apenas 

sustentadas nas suas mundividências. Quer isto dizer que mesmo os que normalmente 

estão habituados a considerar apenas o potencial dos seus e individualizados pontos de 

vista; mesmo aqueles que visam a afirmação e o reforço do seu poder e que encaram com 

facilidade um  caminho de exercício de formas de coação sobre os outros, de uso e abuso 

da força e da violência; mesmo os que pensam que são os mais fortes ou os mais 

poderosos; podem beneficiar através de uma mudança efetiva de postura, optando pela 

via do diálogo. Porque, de um outro modo, nada lhes garante que não venham eles 

próprios a ser vítimas da sua própria cultura, do seu próprio estilo, dos níveis de 

irredutibilidade ou do esgotamento da paciência de outros para continuar a suportar tal 

presunção de superioridade. Neste sentido, é preciso respeitar e tolerar o outro, quer como 

ponto de partida para a ida a jogo, quer no jogo propriamente dito, um jogo que nunca 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

51 
 

tem fim, enquanto houver oportunidade de o realizar. Como humanos, estamos mesmo 

muito dependentes deste processo de identificação do outro, da consciência do que nos 

une e do que nos separa, para uma aprendizagem comum (Gadamer 2009, p. 133). Como 

se percebe, este reconhecimento e esta tolerância do outro e ao outro não representa a 

abdicação do próprio a favor do outro. Significa dar valor a ambos, valorizando a 

diversidade e a pluralidade cultural, na sua capacidade e oportunidade, para apresentação 

de práticas, teorias, juízos e opiniões (Gadamer 2009, p. 49). Nesta conceção de 

(co)responsabilidade, os seres humanos podem perspetivar, em harmonia, a 

consensualização, o equilíbrio de interesses e sobretudo, o encontro de soluções para os 

problemas, visando não apenas a satisfação das necessidades do humano, mas também o 

equilíbrio do meio ambiente onde se inserem (Gadamer 2009, p. 112). 

 

3.14 - Considerações importantes  

Na atualidade, o desenvolvimento de uma elevada convivência, por motivos 

sociais, políticos e económicos, tem conduzido a um profuso ambiente sociocultural 

plural e diverso. Tudo isto, segundo Gadamer, constitui uma base para que se coloquem 

novas questões e se abram outras possibilidades nas áreas do conhecimento e mesmo no 

campo da filosofia (Gadamer apud Breuer et al. 1996, p. 17). Num contexto de diálogo, 

de consensos e de colaboração, podemos considerar que há que partir da 

multiculturalidade, promover a interculturalidade, e, sem hipotecar necessariamente a 

identidade de uns e de outros, porque cada parte pode ser diferente e deve ter direito à 

diferença, caminharmos todos no sentido de uma transculturalidade, ou seja, desenvolver-

se todo um esforço conjunto para a criação de uma cultura comum, onde todos se possam 

(re)encontrar e continuar a aprender e a desenvolver. 

Há uma vasta tarefa que pode ser identificada no ser humano e na sua política, que 

reside na capacidade de exercer um poder de que não se abuse, para obter vantagens e 

supremacias (Gadamer 2001, p. 16). E neste sentido, dada a nossa implicação em ameaças 

e acontecimentos vários que nos podem afetar, na contemporaneidade, e podendo 

naturalmente discutir-se, entre outros temas importantes, os diversos contextos europeus, 

há, contudo, uma discussão muito mais emergente, que é a discussão sobre as várias 

concentrações de poder e os nocivos (des)equilíbrios que elas podem provocar e 

provocam ao nível global. Neste sentido, os perigos de extinção coletiva da humanidade 

são de tal ordem, que, face até ao investimento político em armamento e dispositivos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

52 
 

militares, já não é possível perspetivar a vitória de alguém, por via da força (Gadamer 

2009, pp. 9-10). Dentro deste contexto mais específico de análise não são de olvidar as 

circunstâncias em que os Estados, de uma forma ou de outra, exercem as suas formas de 

domínio sobre as populações, pelo que é um pouco irrealista conceber que possa haver 

plena harmonia entre os cidadãos e o Estado, tendo sobretudo em conta que todas as 

formas de organização dos estados visam a consolidação do seu próprio poder como um 

fim em si mesmo, dedicando grande parte do esforço e da implementação política ao culto 

desse mesmo poder, procurando exponenciá-lo, para possibilitar o usufruto da influência 

que ele proporciona (Gadamer 2001, p. 90). Assim, o esforço dedicado à resolução dos 

problemas sociais, sendo algo que deva ser permanentemente escrutinado pelo humano, 

deve ser também participado, porque, no fundo, se houver pouco diálogo, acomodação, 

desistência, alinhamento cego e meramente obediente, o combate aos aspetos que 

consolidam todas as ameaças à existência da própria humanidade sairá prejudicado. 

Gadamer antevê que apenas mediante um livre dialogar, entre culturas e religiões se 

possam dar passos significativos, de modo a ultrapassar os perigos que colocam em causa 

a existência dos seres humanos (Gadamer 1995). Neste sentido, talvez se possa prever a 

emergência de grandes cenários de conflito, mas haverá que os ver como uma 

oportunidade para a superação das nossas vulnerabilidades e resolução dos problemas. 

Os conflitos impelem a esse necessário e dialogante jogo jogado, do qual podemos todos 

sair com um horizonte alargado e em condições de alterar o que houver a alterar, em 

benefício de todos. Porém, a tradição mostra-nos o que muitas vezes acontece em cenários 

de conflito, que é a degenerescência para formas impróprias de nos relacionarmos uns 

com os outros. Assistimos muitas vezes a uma ausência de diálogos, a recusas na adesão 

a esse jogar, a esse sair-de-si-próprio para participar num processo de construção 

conjunta. E isso pode suceder por irracionalidade, por força da pulsão da mera vontade 

de exercer o poder sobre o outro, por cegueira ideológica, por intransigência clássica ou 

progressista. Como se sabe, a tolerância, o diálogo, não encontram respaldo em 

totalitarismos ou em exercícios abusivos de poderes políticos e quanto maior domínio 

houver, fora de consenso, maiores reforços obtêm estes tipos de comportamento 

(Gadamer 2001, pp. 88-89). Na partilha deste saber, os humanos poderão optar por dar 

mais valor às formas de ação e de comportamento que não tenham pretensões de 

dominação ou de restrição das liberdades, antes promovam um caminho de diálogo, de 

concertação, de conciliação ou de compromisso. Podemos também evoluir a partir do 

conceito de que o conflito é somente uma forma de arrastamento para o confronto 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

53 
 

violento. A margem dessa progressão reside no facto de o conflito violento se constituir 

como consequência da fragilidade ou mesmo da inexistência dos processos de diálogo 

que o precederam, bem como da tomada de consciência da necessidade de voltar ao 

diálogo, de forma mais consciente daquela que é a sua importância, com vista à fusão e 

alargamento de horizontes e por essa via se chegue a uma maior e mais bem-sucedida 

compreensão de tudo quanto há para compreender e de tudo quanto há porque continuar 

a construir. 

 

4 – Ricoeur como recurso operacional 

 

4.1 – Jean Paul Gustave Ricoeur 

Paul Ricoeur (1913-2005), filósofo, na sua vasta obra produzida, fornece um 

conjunto de linhas estruturais de pensamento que são de grande importância. Não só para 

a Filosofia em geral, mas sobretudo para uma filosofia que se possa designar por 

humanista. E, neste sentido, uma filosofia da ação humana que considera a ação 

propriamente dita como o suporte, a partir de que se torna possível desenvolver uma ética 

(Ricoeur 2018, p. 55). Ricoeur é reconhecido pelos pares como tendo prestado um 

importante contributo para a História da Filosofia, para uma Fenomenologia-

Hermenêutica e, por essa via, possibilitando o pensar no âmbito do conjunto das 

organizações da humanidade. É claro que conseguir reunir e explanar todas as suas 

importantes linhas de pensamento, neste nosso processo elaborativo, tornar-se-ia algo 

bastante interessante, todavia seria demasiado extenso. Assim, opta-se por dirigir uma 

atenção especial aos aspetos filosóficos que se possam revelar mais marcantes para a 

nossa reflexão. 

Ricoeur, ao distinguir-se como um pensador na área da fenomenologia e da 

hermenêutica, tornou-se num fenomenólogo que caminhou no sentido de dar mais 

importância à compreensão das coisas propriamente ditas, dedicando-se assim a uma 

variante hermenêutica da própria fenomenologia. Importa, em Ricoeur, pensar uma 

fenomenologia-hermenêutica de um modo profícuo, em que a questão metodológica e a 

questão epistemológica estejam de facto articuladas e envolvidas, bem como sustentadas 

e alimentadas pela linguagem, que é o horizonte onde todas as hermenêuticas devem fazer 

questão de se inscrever e de se expressar. Portanto, não no sentido da valorização de uma 

hermenêutica única e global, mas sim de um campo aberto de hermenêuticas, com igual 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

54 
 

validade teórica e que, como ainda melhor se referirá, podem estar separadas ou em 

oposição, dentro dos seus horizontes de compreensão. Esta questão em concreto já 

considera um distanciamento face a apologias dogmáticas e/ou fundamentalistas. Quer as 

observadas em diversas e determinadas épocas históricas, pela crença, pela intenção 

política, quer ainda as relacionadas a domínios que tendam a querer subsistir ou a 

aparecer, cada vez que quem as defenda, entenda poderem estar reunidas as condições 

para se assumirem nos seus propósitos limitadores ou condicionadores da vida social e 

cultural dos povos. É preciso compreender que todas as hermenêuticas, incluindo as 

opostas, derivam de um ser que a todos nos é comum, ou seja, de um fundo ontológico 

que mediado pela compreensão, chega até nós. É preciso referir que não estamos perante 

uma ontologia concretamente definida numa perspetiva de saber absoluto, pois a nossa 

capacidade de significar e de saber está sempre em constante dinâmica construtiva, no 

próprio existir, precisamente através da alternativa fenomenológica-hermenêutica.  

 

4.2 - Da história 

Ricoeur (2020) mostrou-se a favor da existência de uma não-separação, entre as 

várias ciências e uma hermenêutica que permita a interpretação, acreditando que o facto 

de melhor se explicarem as coisas contribuiria exatamente para uma compreensão mais 

ampla sobre as mesmas (Ricoeur 2020, p. 48). O pensamento de Ricoeur tem podido, 

assim, não apenas incluir-se num projeto filosófico naturalmente teórico - com influência 

de grandes pensadores, como Husserl, Heidegger, Freud e Hegel, entre outros - mas, 

sobretudo, poder também situar-se ao nível da praxis.  Evoluiu a partir de uma perspetiva 

de questionamento do sujeito e da sua subjetividade, contribuindo para a transformação 

de um certo idealismo transmitido por pensadores como Descartes, Kant e Fichte. A 

subjetividade em Ricoeur resulta sobretudo de aspetos biológicos aliados à liberdade e 

que foram depois conduzindo à construção de modos de vida e de culturas que, pela sua 

mensurabilidade, possibilitaram a construção de uma memória histórica a elas associada. 

Deste modo, percebendo naturalmente que a reflexão está num outro plano relativamente 

à intuição, Ricoeur mostrou-se sempre dedicado a uma filosofia reflexiva, como modo de 

ultrapassar filosofias do imediato. Foi exatamente com esse propósito que procurou ir 

além das impressões iniciais que normalmente são estabelecidas, quer nas mais variadas 

circunstâncias da vida, quer em sociedade. Procurou dirigir as suas abordagens ao âmbito 

socioeconómico, mas também ao comunitário, perspetivando assim o sociocultural. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

55 
 

Promoveu e enalteceu as capacidades e as possibilidades dialógicas e dialéticas, com 

sustentação epistemológica, que se podem e devem desenvolver, quer em cada um dos 

seres humanos, quer nas relações que são mantidas uns com os outros, sempre num 

caminho de abertura para uma melhor interação social.  

A filosofia de Paul Ricoeur (2003) oferece-nos também uma denúncia sobre a 

existência de enviesados compreenderes históricos. Por determinadas vias, a história, que 

seria suposto poder recorrer instrumentalmente aos objetos da memória para traçar as 

linhas da sua própria procedência, fazendo-o de forma objetiva e isenta, interfere muitas 

vezes na manipulação dessa memória, sucumbindo a questões políticas ou outros 

deveres/interesses. Nestas situações, pode dar-se azo a modos muito específicos de 

interpretação, provenientes de uma instrumentalização muito específica da memória pela 

história, saindo, por vezes, ferida a própria noção do próprio acontecer histórico (Ricoeur 

2003, pp.1-7). Isto não quer dizer que a tradição, entendida como todo o recurso ao 

passado, quer ele seja concebido ou percebido, deva constituir-se em quadros estanques. 

Também ela, a tradição, para permanecer ativa, tem de ser capaz de oferecer a 

possibilidade de (re)interpretação e de abrir portas à inovação (Ricoeur 2020, pp.67-68). 

As próprias ideologias são disso um bom exemplo. Se (re)interpretadas à luz das 

necessidades do humano, na atualidade, têm de ser capazes de se traduzir em caminho e 

oferecer respostas convertidas em possibilidades social e politicamente construtivas, caso 

contrário e no que toca concretamente, quer à ascensão, quer a formas concretas de 

exercício do poder, elas servirão, apenas, tal como outras têm servido, um mero propósito, 

pretensamente legitimador para o exercício desse mesmo poder (Ricoeur 2020, p. 75). 

Também a utopia, que poderia ser importante dentro do contexto de uma projeção social, 

ontologicamente construtiva e realizável, perde a sua saudabilidade quando vista como 

algo abstrato e estagnado. E, portanto, sem ligação às suas mais básicas e razoáveis 

condições de possibilidade de desenvolvimento - naquele que seria o seu movimento, 

dentro da própria perceção factual do acontecer - ou quando, precária e 

desconcertadamente, se queira, a todo o custo, prosseguida ou imposta. Ideologia e utopia 

têm podido jogar-se reciprocamente, exercendo-se nas suas múltiplas influências, quer 

nos relacionamentos propriamente ditos, quer nos sonhos que povoaram e povoam a 

(in)consciência, com a qual os seres humanos se projetaram e vão ainda projetando no 

seu viver e na sua história (Ricoeur 2020, pp. 81-82). 

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

56 
 

4.3 - Do conhecimento 

Em Ricoeur, pode assim identificar-se a importância que é dada à circularidade 

hermenêutica, sobretudo na necessidade de aprofundar e de alargar o horizonte do 

conhecimento, por oposição à sedimentação de considerações meramente superficiais ou 

falaciosas. Quando se acede para além daquilo que apenas parece fornecer uma aparente 

substância é possível expor essa mera aparência e encontrar os seus planos de falsidade, 

pelo que considerar a arte da interpretação como uma forma adequada de nos referirmos 

a algo como algo, na sua concretude, revela-se algo muito importante e até 

imprescindível. Dedicar atenção à problemática da ideologia como modelo de 

conhecimento que se possa revelar falacioso entra como exemplo desta consideração e 

dedicação – um interesse de Ricoeur por Marx, foi assumido precisamente dentro desse 

propósito (Ricoeur 2020, pp. 24-25) -, quer isto dizer que é preciso dar lugar ao que 

Ricoeur (2020) chama de “sociedades de pensamento”, onde sejam valorizados os 

espaços de reflexão e de diálogo, quer sobre os temas do nosso tempo, mas também sobre 

os temas dos outros tempos e dos tempos dos outros, para sermos capazes de vislumbrar, 

quer os caminhos de uma memória, que pode e deve ser coletiva, mas, sobretudo 

prosseguir num caminho de ascensão a novos patamares de um desenvolvimento social e 

político mais sustentado (Ricoeur 2020, pp. 58-59). O filósofo insere-se, nesta perspetiva 

da discussão política – uma área que padece da ilusão de ter uma ciência aplicada, 

verdadeiramente convencida de que tudo é capaz de demonstrar -, como alguém que tem 

a capacidade e a possibilidade de mostrar algo, de questionar, de lançar luz sobre as 

diversas questões; introduzindo assim a necessária crítica a induzir às flexibilidades, quer 

dos processos políticos, mas também dos ideológicos, poderíamos dizer no sentido de 

uma dinamização democrática (Ricoeur 2020, pp. 61-63).  

 

4.4 – Da liberdade 

Ricoeur salienta a necessidade de existência ou de constante produção e 

reconhecimento de um importante espaço de liberdade de pensamento, não apenas em 

torno da cultura, mas também da vida social, a possibilitar a abertura de caminhos para 

uma compreensão ontológica, sustentada num logos imune a fechamentos linguísticos 

operados por quaisquer estruturas de controlo, sociais ou culturais. No seu próprio 

desenvolvimento, a hermenêutica ricoeuriana foi-se transformando dentro desse 

propósito. Evoluiu de uma hermenêutica dos símbolos a uma hermenêutica dos textos, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

57 
 

terminando depois numa hermenêutica do si-mesmo. Encontramos também em Ricoeur, 

exemplos de confronto entre a hermenêutica da recoleção e a hermenêutica da suspeita. 

A primeira mais recetiva ao sentido das produções culturais ocidentais acerca da 

confissão da culpa, identificando os modos de linguagem e de comunicação, que, embora 

assentes na fé e numa subjetividade de conceitos, acabaram por conseguir expandir-se e 

inundar o espaço social comum. A segunda mais assente numa tentativa de ir além de 

abordagens meramente aparentes ou simplistas, tendo-o feito com um envolvimento mais 

aprofundado e interpretativo das ideias de Marx, Freud ou Nietzsche (Henriques 2019, p. 

120). Com a hermenêutica da suspeita, Ricoeur procura o desenvolvimento de um espírito 

crítico e exploratório. Quer isto dizer que não se trata de procurar excluir à partida, mas 

antes procurar chegar a algo consolidado, na medida em que seja preciso (des)construir 

preconceitos, reduzir determinados condicionamentos imediatistas que possam induzir ao 

engano, procurando, no fundo, um caminhar que possa acolher a diferença. Mas fazendo-

o de um modo sustentado, de forma a permitir o alargamento de um campo comum acerca 

da consciência das coisas (Henriques 2019, p. 121).   

 

4.5 – Da perspetiva ética, o outro e o si-mesmo 

Na filosofia ricoeuriana é importante considerar o ato, mas é também importante 

considerar quem age – encontrando-se uma necessidade na análise filosófica em pensar e 

lançar as linhas da consideração e do respeito pelo ser humano, enquanto pessoa e não 

enquanto coisa (Ricoeur 2020, p. 29). Isso está desde logo implícito na expressão do que 

reivindicamos para nós próprios, sobretudo quando nos relatamos, em alguma 

circunstância, em algo ou a alguém. Todavia, isto levanta uma outra questão, que é a 

consideração que fazemos e o posicionamento que temos relativamente a nós próprios. O 

humano esforça-se num sucessivo e inacabável envolvimento na interpretação que faz 

sobre si próprio, o que redunda numa narrativa sobre quem julga ser, sobre o que faz e 

sobre o que quer (Ricoeur 1991(b), p. 210). Mas é essa mesma narrativa que conduz 

necessariamente ao ponto em que se pode constatar que esse trabalho de interpretação 

nunca é preciso, e por isso não é coincidente com a realidade em si mesma. Isto sucede 

não só pela incapacidade que temos de nos apreendermos totalmente enquanto fenómeno, 

mas também porque estamos sempre a mudar. Assim, apesar dessa narrativa estar 

constantemente dependente da interpretação e da compreensão do ser e do viver, num 

envolvimento circular hermenêutico, que permite ir tentando estabelecer uma ponte entre 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

58 
 

quem se é e quem se julga ser, ela vai-se revelando, apesar de tudo, imperfeita a cada 

momento. O humano é então levado a conceber-se como algo de um modo tal que tanto 

pode ficar aquém ou além daquilo que verdadeiramente é, mas também daquilo que julga 

poder ser ou querer ser, o que lhe gera, aliás, quer um grande desconforto emocional, quer 

uma noção integrada de falibilidade. Em suma, a pessoa passa a ser sobretudo aquela 

sobre a qual o discurso se dirige, o que implica um discurso no domínio daquilo que é o 

ideal, e, por outra via, um discurso fenomenológico (Ricoeur 1991(b), p. 351), o que pode, 

no fundo, fazer dela sobretudo algo mediado entre estes dois discursos. Ainda assim, 

apesar de se confrontar sempre com uma narrativa imperfeita, com maior ou menor 

consciência disso, o ser humano mantém-se num processo de constante tentativa de 

reconhecimento de si-próprio, que se vai traduzindo ao longo da vida como um projeto 

sempre em aberto e em decurso. Neste sentido, o humano, ao ler-se como se a expressão 

sobre quem é pudesse estar definitivamente pronta e acessível, aquilo que ele faz 

objetivamente é gerar ou projetar uma outra pessoa como si-mesmo. A conceção dessa 

outra pessoa implica, então, não só a consideração de um si-mesmo como um outro, mas 

também a consideração e a estima dessa outra pessoa como um si-mesmo, o que significa, 

na prática, que “o outro é tão o outro quanto o «tu»” (Ricoeur 1991(b), pp. 226-227). É 

nesse sentido que surge a designação de uma “perspetiva ética” a assinalar a necessidade 

de uma construção social orientada de “vida boa” com, e dirigida a “outros”, em 

“instituições justas” (Ricoeur 1991(b), p. 202).  

 

4.6 – Da interpretação 

O processo interpretativo, no ser humano, é fundamental para o seu modo de estar 

e de se relacionar no mundo em que vive. Por isso, em Ricoeur encontramos a apologia, 

não só da existência de diálogo entre filosofia e ciência (Ricoeur 2020, p. 69), mas 

também da aceitação e da partilha das várias formas de interpretação e de compreensão 

dos fenómenos e do mundo, a que se podem chamar “vozes hermenêuticas” (Henriques 

2019, p. 120). Esta aceitação permite que cada interpretação possa fundamentar-se, 

contrastar-se ou complementar-se entre as demais. Um exemplo interessante é a própria 

tessitura ricoeuriana da construção de um conceito de consciência, onde são associados 

dois aspetos diversos; o de arché, provindo da inspiração freudiana, associado à ideia de 

uma substância psíquica; o de telos, de inspiração hegeliana, normalmente associado a 

uma ideia de sentido em direção a um saber “absoluto” e a um espírito “puro”. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

59 
 

Exatamente para procurar demonstrar que uma tomada de consciência sobre o indivíduo 

apenas se pode compreender numa arché, mediante um telos, que nele se produz, sendo 

o reverso igualmente viável (Ricoeur 1965, p. 373). No fundo, é nesta constante produção 

de interpretações que o ser humano acaba por se revelar no seu sentido, quer em âmbitos 

mais específicos, quer em outros mais genéricos. Desde os vários ramos da ciência à 

cultura, essas mesmas interpretações vão-se sustentando e constituindo em conceções. 

Todavia, essas conceções, embora possam ter toda a legitimidade e até validade, não 

deixam, porém, de estar limitadas pelos próprios horizontes a que estão sujeitas. Surge 

assim uma grande dificuldade que é a da constituição de uma filosofia da linguagem que 

consiga transformar toda a pluralidade e diversidade conceptual e interpretativa num 

discurso integrado, embora resida na própria linguagem, toda a capacidade de criar 

formas de se ultrapassarem os constrangimentos tipicamente associados ao de estar ou de 

entrar em encruzilhadas onde o conflito de interpretação marca a sua presença (Ricoeur 

2020, p. 36).  

 

4.7 – Da interação social 

Em Ricoeur percebe-se o valor que é dado à existência das dinâmicas 

epistemologicamente constituídas ou sedimentadas da interação humana, quer das que 

promovam a acumulação de perspetivas, quer das que instiguem à necessidade, ora de as 

sujeitar a um permanente confronto, ora de as colocar em complementaridade umas em 

relação às outras, exatamente porque os ritmos e as áreas do saber não têm fim e também 

porque não se vislumbra a existência de um quadro onde seja possível observar uma 

síntese, em termos de produto final, acerca do conhecimento. Revela-se assim uma 

ontologia que aparece implícita na ideia da obra Conflito de Interpretações, precisamente 

de que a realidade está para além de qualquer mensurabilidade, embora possa fazer parte 

de todas as interpretações que acerca dela possam ir sendo realizadas. Neste sentido, há 

que considerar a importância de um ganho de consciência cada vez mais ampliado, não 

só do ponto de vista de cada pessoa em concreto, mas também do coletivo em que todos 

se integram. É dentro dessa consciência que se determinam os espaços de adequação face 

a todas as contingências e se contribui para o equilíbrio de relações, sobretudo no 

posicionamento e no desenvolvimento humano, face às questões nevrálgicas da vida em 

sociedade.  

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

60 
 

4.8 - Do conflito ao consenso/compromisso 

São importantes as conceções anteriormente referidas, porque é precisamente no 

plano de uma profusa interação sociocultural e nos relacionamentos daí decorrentes - que 

dão complexidade às sociedades e aos múltiplos interesses que vão alimentando a esfera 

individual e coletiva - que surgem os conflitos (Ricoeur 2020, p. 45). Conflitos que, no 

fundo, se desenvolvem a partir das divergências associadas aos modos de interpretação 

dos símbolos e da própria expressão da linguagem. O conflito, violento ou não, está assim, 

estruturalmente entranhado nas ações e no dia a dia da humanidade. Nas sociedades, 

pode-se, com toda a frequência, constatar essa evidência. Logo, é preciso ter presente que 

tem de haver abertura para a resolução de conflitos e que estes se resolvem com recurso 

ao que se pode denominar de sabedoria prática (Ricoeur 2020, p. 113). Em Ricoeur 

1991(a) aborda-se precisamente essa perspetiva, ao serem considerados os vários tipos de 

conflito, que surgem precisamente a partir das várias interpretações mundividenciais. 

Assim, em todo este movimento da vida, há que salientar a importância do próprio 

conflito e identificar o campo hermenêutico que nele possa operar e marcar uma posição 

construtiva. Sobretudo ao proporcionar a revelação dos significados aprofundados dos 

fenómenos, sobre os quais a atenção se pode centrar. Neste sentido, pode mesmo chegar 

a ser algo prejudicial ou até um grande desperdício, em termos de perda de oportunidade 

para o sentido do desenvolvimento social, conceber um quadro em que se determine o 

términus dos processos de conflito. Os conflitos continuarão, assim, naturalmente, a fazer 

parte da vida e dos contextos sociais, dos democráticos e dos demais. Todavia, 

curiosamente, é no plano democrático que os conflitos encontram, em princípio, os 

modelos mais adequados e as regras mais transparentes - que são fruto de uma pretensa 

soberania popular e do consenso por ela obtido -, para poderem ser apresentados e sujeitos 

aos processos de apreciação e de negociação. Esta evidência, não pode assim, ser vista 

como sendo negativa, antes pelo contrário. Ela é fruto e sinal de uma sociedade que, pela 

via democrática, não se quer votada à estagnação, mas sim envolvida em dinamismo, em 

abertura e disponibilidade para ultrapassar conservadorismos e perseguir horizontes 

inclusivos da diferença, a poderem servir a possibilidade de acolher a pluralidade e a 

diversidade de interesses, bem como as necessárias oportunidades de desenvolvimento 

(Ricoeur 1991(b), p. 302). Esta questão é importante por permitir chamar a atenção para 

a necessidade de abordar a questão das tendências dos poderes e dos totalitarismos, que 

pretendam evitar ou condicionar os diálogos e o estabelecimento de consensos mais 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

61 
 

equilibrados. Tendências estas que normalmente se constituem em obstáculos às várias 

determinações e evitam que se chegue a plenos acordos ou, pelo menos, a compromissos 

que permitam manter ou alcançar registos de paz, de desenvolvimento social e, mesmo 

por entre as divergências, o respetivo e necessário bem-comum. Neste sentido, mesmo 

podendo ser verdade que os compromissos se possam revelar, por vezes, vulneráveis, 

devido à fragilidade e/ou revogabilidade dos seus conteúdos, estes apresentam-se, 

todavia, como parte de um caminho que não pode ser escamoteado ou escamoteável, uma 

vez que por eles passa o impedimento da quebra de um certo sentido de união social, e 

também porque é através deles que se assiste à salvaguarda de garantias sobre algo que 

comummente interessa salvaguardar ou garantir, nas relações entre partes. Sabe-se bem 

algo que é por demais uma evidência nos mais diversos cenários de construção, que é o 

facto de haver muita dificuldade em conseguir alcançar uma totalidade de uma só vez. O 

que, de um certo ponto de vista, pode ser algo que torne possível a amenização de alguma 

ansiedade e desgaste em torno dos processos de desenvolvimento das relações, pois os 

conflitos, em si mesmos, já são suficientemente causadores de instabilidade, em termos 

de sofrimento (Ricoeur 2020, p. 150). Por outro lado, também se sabe que é difícil atingir-

se o bem-comum por intermédio de uma perspetiva apenas. Logo, é mesmo nesse sentido 

que existe uma mais-valia em negociar o compromisso, precisamente, considerando o 

pluralismo e a diversidade de perspetivas em presença. Por vezes, os compromissos, na 

ausência de plenos acordos ou de consensos, constituem-se mesmo em modos ímpares, 

para uma oposição ou evitamento da violência (Ricoeur 2020, pp.106-107), se 

atendermos ao facto de a própria violência poder exatamente sustentar-se ou identificar-

se com uma noção muito específica de exercício de poder, que prevê poder determinar-

se a partir de uma vontade que se queira, por força, por cima de uma outra vontade 

(Ricoeur 1991(b), p. 257).  

 

4.9 - O humano e o mal 

É necessário envolver nesta elaboração mais uma conceção ricoeuriana que tem 

que ver com uma relação a envolver o humano e a conceção do mal. Paul Ricoeur 

identifica problemas de raiz que fazem parte desta equação relacional a envolver os 

contextos da vida e relativamente aos quais se deve poder dar atenção. O ser humano 

concebe-se como um ser eminentemente social, que se realiza em sociedade. Mas é 

precisamente sob este estatuto de ser social, onde o ser humano se evidencia como 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

62 
 

protagonista da sua história – uma história da humanidade, comunitária e societal, muito 

afetada por violências, enganos e dominações (Ricoeur 2020, p. 35) -, que se insere a 

questão da injustiça como a permeação de uma tendência para o mal. Um mal que se 

constitui exatamente a partir da viciação dessa ideia inicial, intrinsecamente ligada à 

condição humana, que nos designa como seres relacionais. Um mal compreendido numa 

deriva individual sustentada em amor-de-si, que se sobreleva ao reconhecimento da 

existência e da presença do outro, em contexto comunitário (Ricoeur 1991(b), pp. 251-

252).  

 

4.10 – Das instituições 

Ao considerar a existência de instituições e de redes institucionais, as sociedades 

apostam que através delas seja possível cumprir, sistematicamente, um papel social, 

traduzido especificamente numa função fornecedora e distributiva, sobre o que é preciso 

fornecer e distribuir, proporcionando-o às pessoas. Tal não se resume ao que possa ser 

objetiva e comumente mercantilizável, mas também do que possa superar essa ideia mais 

básica. Designadamente a educação, a segurança, a saúde, entre outros (Ricoeur 2020, p. 

84). Se questionarmos, só pela via da educação, pode referir-se que a educação e a 

formação dos membros de uma sociedade se revela na dimensão pela qual são fornecidas 

as bases fundamentais para um agir equilibrado, justo, ajuizado e imparcial, com base no 

respeito a si e aos outros, tendo a capacidade de identificar o bem e o mal, o que é certo 

e o que é errado, em si e nos demais (Ricoeur 1997, p. 28). No entanto, por se mostrar em 

algum momento, impulsionado por estas considerações, Ricoeur preocupou-se em criticar 

construtivamente o ensino, cita-se “Temos um ensino muito higienizado… a escola é o 

centro da absoluta neutralização das convicções. Não nos devemos, pois, admirar, se 

encontramos como resultado uma sociedade sem convicção, sem dinamismo próprio, que 

vai pedir tudo ao Estado… aos políticos.” (Ricoeur 2020, p. 99). Com esta crítica, fica 

subjacente uma ideia contrária, que, quer coletivamente, quer a título individual, se pode 

procurar incorporar, não apenas em prol do ensino, mas em prol de todos e de cada qual. 

É neste sentido que as instituições surgem em Ricoeur, como estruturas sociais de suporte 

ao desenvolvimento social. Exatamente por darem um importante contributo para 

sedimentar uma consciência construtiva, em matéria de comportamento ético e promoção 

de justiça, bem como para salvaguardar o bem-estar social individual e coletivo dos 

cidadãos (Ricoeur 1995, p. 192). Podemos também, nesse sentido, falar de segurança 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

63 
 

como o “primeiro dos direitos do homem” (Ricoeur 2020, p. 121). Uma área importante, 

onde as instituições se revelam de forma decisiva, para que, através delas, o humano, 

enquanto coletivo, se torne empreendedor em torno da garantia deste direito. A própria 

polícia – conquanto não enverede pela violência e abuse de domínios e atribuições, 

conseguindo assim intervir de acordo com as regras que controlam o seu exercício 

(Ricoeur 2020, p. 109) -, enquanto instituição de força pública, pode surgir, socialmente, 

como um canal de justiça (Ricoeur 2019, p. 24), com toda uma projeção dedicada à 

prestação de um serviço, em prol do estado e da população. Mas não só. É através das 

instituições que o ser humano aspira a poder ver surgir a aplicação da justiça como 

virtude, dentro de uma perspetiva tanto ética – traduzida em propósitos condutores do 

agir (Ricoeur 2020, p. 181) -, quanto comunitária - buscando o reconhecimento de 

costumes comuns (Ricoeur 1991(b), p. 227) -, enquanto se realiza num sentido e num 

caminho construtivo, que, mesmo ultrapassando o campo das relações entre as pessoas, 

as possa ter naturalmente no seu horizonte (Ricoeur 1991(b), p. 214). É por isso que, quer 

para os líderes da representação e da ação política, mas também para os líderes das 

instituições, a humanidade deve constituir o seu maior grau de compromisso, revelando-

se o investimento na formação, neste como em outros âmbitos, um fator absolutamente 

essencial para caminhar no sentido da construção e do desenvolvimento social. Na 

verdade, todos são precisos para essa proposta de (re)construção social, o que implica 

uma mútua responsabilidade. Com uma deriva heideggeriana, Ricoeur assinala que a 

própria consciência do ser humano o confirma como um ser de cuidado (Ricoeur 2019, 

p. 95). É por isso, dentro dessa linha, que podemos considerar que em vez do desinteresse 

de uns pelos outros ter-se a noção da interdependência ou até mesmo de uma dedicação 

de uns para com os outros, como paradigma dessa necessidade de convergência, é 

essencial para perseguir o melhor ideal de justiça (Ricoeur 2019, p. 28). 

 

4.11 - Da diversidade e da pluralidade social  

É marcante a compreensão de Ricoeur para esta questão de que é na pluralidade e 

na diversidade que se vislumbram as diversas formas de interação do humano com o meio 

e com os outros, mas também consigo próprio, onde se permite entender que é da soma 

de contributos e de forças de que resulta o aumento do poder dos humanos de viver em 

conjunto (Ricoeur 1991(b), p. 257). É a partir da existência de vários horizontes, ou seja, 

a partir dessa diversidade, pluralidade e alteridade, bem como da insistência na 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

64 
 

confrontação construtiva das ideias, das palavras e dos gestos, no fundo, do dialogar e do 

comunicar, que se percorre um caminho. Nesse caminhar, a possibilidade de um viver em 

comunidade é também uma oportunidade para um integrado desenvolvimento coletivo. 

Percorrer esse caminho na ausência desta disponibilidade e aceitação só faz prever 

maiores dificuldades. Contrariedades a evoluírem por intermédio de disputas e 

hostilidades, a poderem hipotecar as diversas possibilidades de entendimento e de 

desenvolvimento. É sabido que o processo para o desenvolvimento do diálogo, não é fácil. 

O contraste de ideias, de atitudes e de ações, por vezes, é muito pouco conciliativo e 

construtivo. Em diversas situações, pode instalar-se a confusão. Vejamos um mero 

exemplo: a tendência de se querer considerar a vingança justiceira como justiça ofusca de 

tal maneira o processo de construção que se traduz apenas num combater de um mal com 

outro mal. Ou seja, verifica-se uma sucessão de tensões e de conflitos a redundarem 

apenas em acumulação de atos violentos, uns a poderem ser somados aos que lhes deram 

origem ou a procurarem somente valer desse modo e por essa via (Ricoeur 2008, p. 6). 

No domínio mais específico da violência, sobretudo a física, onde prevalece a força 

abusiva contra o outro, existem muitos exemplos figurativos desse mal, consubstanciados 

desde a ameaça, passando pelo constrangimento, pela coação e pela agressão, até mesmo 

à provocação da morte (Ricoeur 1991(b), pp. 257-258). Mas a violência não reside apenas 

na agressão física. Ela pode ser, também, verbal. Há mesmo um determinado tipo de 

violência, carente de um certo tipo de discurso – um discurso corrompido em termos de 

linguagem para se revelar sub-repticiamente agressivo no seu propósito. Um discurso por 

vezes sedutor, outras vezes intimidante, controlador ou persuasivo (Ricoeur 2020, p. 110). 

É por isso que, em vez do monólogo, ao ser reforçada a importância do diálogo como 

algo, não só, por si, (re)confortante, mas, sobretudo, como um deixar fluir o “verbo do 

ser”, Ricoeur procura identificar, não apenas uma forma de libertação tensional, mas 

também uma forma de promoção e criação de laços sociais e até de novos alentos (Ricoeur 

1989, p. 450) entre as pessoas e entre as comunidades. É pela linguagem e no jogar dos 

diálogos, do perguntar e do responder que se sublinham os significados das coisas, que 

se dá o espaço ao brilhar das intenções e que se desvelam os seus sentidos (Ricoeur 2018, 

p. 69). Sendo assim, é no desenvolvimento das capacidades dialógicas e dialéticas, 

sustentadas no conhecimento, e até mesmo, nalguns casos, através dos chamados 

silêncios comunicativos que as pessoas e as comunidades podem continuar a estabelecer 

e a construir relações. Que, no fundo, se entendam e consigam ultrapassar as divisões, as 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

65 
 

superficialidades, os imediatismos ou, até mesmo, o mero palavreado dissimulador, de 

encobrimento e de fuga aos processos de encontro e de articulação (Ricoeur 1989, p. 440).  

 

4.12 – Da ação política 

A atividade política, que estaria em condições de privilegiar a sua ação mediante 

o quadro articulador do diálogo e da intersubjetividade, traduz-se frequentemente em algo 

distinto. Seria necessário revitalizar a consciência dos atores políticos, que no fundo 

somos todos, pela responsabilidade de promover debates e sustentadas conversações, 

impedindo assim que o campo discursivo esteja capturado por grupos de influência e 

pelos seus derivados protagonistas, especialistas em comunicação, monopolizando o 

discurso apenas a favor dos seus interesses (Ricoeur 2020, p. 57). É assim bastante 

comum assistir-se a uma espécie de alheamento político, que se sustenta numa ideia de 

autonomia aliada a um processo de vontade a caracterizar a ação, sobretudo se exercitada 

em nome do Estado. Exercícios de domínio que podem ser vistos como sendo realizados 

dentro de uma noção muito específica de autoridade, em condições de perverterem o 

conceito do que é viver em comunidade e da própria noção de exercício de um poder 

democrático (Ricoeur 2020, pp. 49-50). Alicerçando-se numa racionalidade muito 

própria, a questão do exercício de poderes políticos é vista, em Ricoeur (1968), como a 

possibilidade de demonstração do mal. Um mal que pode estar já disseminado e 

transformado num mal político estrutural, permanecendo já fora do nosso horizonte a 

ideia de o conseguir afastar, “Esse mal específico do poder… reconhecido pelos maiores 

pensadores políticos em impressionante harmonia” (Ricoeur 1968, p. 260). Um exercício 

político a visar sobretudo a sua promoção, realizando-se em cenários de verificação de 

mentiras, abusos de poder e totalitarismos, sobretudo, se não houver capacidade de 

reflexão e a possibilidade de lançar luz sobre a questão da relação humana, aqui centrada 

no homem político (Ricoeur 1968, p. 265). 

Deste modo, sendo os humanos os tais seres sociais, integrados em modelo 

societário – algo que podemos perceber e designar como sendo um processo que se quer 

expansivo ao todo global - importaria afastar a intolerância sociocultural, institucional e 

política. A visão da intolerância revela-se perniciosa. Em época de divisionismos, de 

convicções, posicionamentos a tenderem para a polarização e até para o 

fundamentalismo, oferece-nos pensar os perigos do autoritarismo, pelo que é preciso ter 

atenção à necessidade de intolerar a intolerância. Poderia tal ser referido até no propósito 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

66 
 

ético de uma prossecução de um dos objetivos da justiça, que é a preocupação com a 

ampliação do espaço das liberdades (Ricoeur 1995, p. 181). É progredindo na proteção e 

ampliação das liberdades que se garante ou pelo menos se contribui para a consideração 

de espaços de pensamento e de autodeterminação, onde a pluralidade e a diversidade se 

coloquem em relação como uma evidente mais-valia para a expressão das vivências e das 

convivências.  

 

Parte II 

Nesta parte prática, reflete-se sobre dimensões que têm especial relevância na 

temática e abordam-se situações de tensão e conflito, à luz dos conceitos e das dinâmicas 

dialógicas expostas, tomando-se diversas partes da dissertação de mestrado, em relações 

interculturais, no tema: “As perceções de agentes policiais sobre os fatores que 

influenciam a sua atuação profissional, junto das populações; um estudo de caso numa 

divisão da Polícia de Segurança Pública”. Neste estudo participaram polícias 

operacionais, que atuavam numa extensa área urbana multicultural, permitindo identificar 

a relação polícia/cidadão, sob os seus pontos de vista, onde as tensões e os conflitos estão 

presentes. 

 

5 - O preconceito no contexto relacional em sociedade 

 

5.1 - Do fundamento ao desenvolvimento 

As dinâmicas sociais são uma constante no evoluir dos tempos. E é em cada 

momento da história individual ou coletiva, que se pode observar um amplo conjunto de 

situações que vão desde os meros contactos ocasionais às mais complexas relações de 

colaboração. Elas podem incluir processos de negociação, entendimentos, consensos, mas 

também processos de competição, de confronto e, entre outros, processos relacionais de 

tensão e de conflito. No cerne destas interações existe um fator determinante a poder 

influenciar não só o fundamento e o desenvolvimento das relações entre as pessoas, mas 

também o rumo dos acontecimentos. O preconceito. O que nos remete para um cenário 

de questionamento e de reflexão sobre o preconceito, no sentido de indagar da sua 

importância, a ponto de se tornar determinante, senão mesmo decisivo para o (in)sucesso 

das relações entre os seres humanos. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

67 
 

É relativamente comum ver-se imediatamente ativado um determinado 

sentimento de inquietação quando a palavra preconceito é proferida. Entre outros meios, 

no seio das ciências sociais e humanas e também no âmbito do senso comum, a noção de 

preconceito adquire-se, habitualmente, dentro de uma significação desfavorável ou 

mesmo nociva, no contexto das relações sociais. A palavra preconceito aparece, 

inclusive, em dicionário13, associada a noções tendenciosas e desvalorizadas. Mediante 

esta associação, qualquer visão marcada por preconceitos, pode ser, desde logo, por si só, 

algo difícil de aceitar, confrangedor, enfraquecido, diminuído ou limitado na sua 

avaliação. Contudo, é preciso aprofundar um pouco a análise sobre o que de facto 

representa o termo e a conceção da palavra preconceito.  

Se recorrermos à etimologia da palavra preconceito, vemos que ela é composta da 

sua primeira parte “pre”, que significa algo que antecede, precede ou é anterior a qualquer 

coisa. Na sua segunda parte, é associado o termo “conceito”, que decorre do latim 

conceptus. Explicitando melhor, conceito significa a compreensão que se tem de algo, 

uma noção objetivamente traçada, um ponto de vista, a formação de uma ideia, obtida(o) 

a partir de factos, da apreensão cognitiva, da experiência, da testagem, da verificação, da 

confirmação. Assim sendo, concretamente, a palavra preconceito é sobretudo um juízo 

(Gadamer 1999, p. 407), um paradigma que se mostra consolidado ou estabelecido, que 

funciona como algo adquirido e que serve para a continuidade e o desenvolvimento do 

processo de conceber. Neste sentido, o preconceito está presente nos nossos modos de 

pensar, nas convicções pessoais de cada pessoa, manifestando-se em cada um de nós e 

também nas mais diversas áreas como a ciência, a história, a filosofia, a religião, entre 

outras. Gadamer refere que é precisamente a existência destes juízos, aquilo que é capaz 

de nos diferenciar como pessoas inteligentes, sendo por isso que somos capazes de aplicar 

o que aprendemos (Gadamer 1999, p. 76). Podemos então considerar que o preconceito 

 
13Preconceito - Ideia ou conceito formado antecipadamente e sem fundamento sério ou imparcial. Opinião desfavorável 

que não é baseada em dados objectivos. Igual a intolerância. Crença em coisas fantásticas, sem relação racional entre 

causa e efeito. Igual a abusão, crendice, superstição. Do Dicionário Priberam da Língua Portuguesa, online, 2008-2021, 

https://dicionario.priberam.org/preconceito [consultado em 10-05-2023]. 

 

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

68 
 

constitui essencialmente um bom ponto de partida para a manifestação e desenvolvimento 

de um pensamento interpretativo acerca de algo. 

 Todavia, qualquer conceito, juízo ou paradigma, para (re)afirmar a sua validade 

ou até para aferir da possibilidade de poder ter sido constituído de forma precipitada ou 

incongruente, está e deve estar, naturalmente, sempre sujeito a processos de 

questionamento, (re)confirmação, (re)interpretação, modificação e/ou atualização. 

Neste sentido, é preciso toda a cautela quando se assume, por erro ou imprecisão 

de linguagem, algo distinto e fixado, quer nas várias ciências sociais ou em outras áreas 

e também no senso comum, designadamente que um pensamento sustentado em 

preconceitos é, por si só, negativo, prejudicial ou malicioso, tendente a considerar lesiva 

toda capacidade de aprendizagem, para se chegar a novos tipos de conhecimento. 

 

5.2 - Dimensões do preconceito 

Partindo da compreensão de que o preconceito é apenas um juízo já estabelecido 

acerca de algo, a partir do qual possa haver atualização ou projeção numa outra direção - 

apreciativa ou constitutiva de uma nova conceção - ele poderá manifestar-se, livre e 

construtivamente em dimensões distintas, demonstrando inclusive a sua influência. 

Sucede, porém, que para além desta primeira conceção, a qual se apresenta como sendo 

consciente, que está explícita e reconhecidamente presente como elemento de influência 

significativa, no pensamento, no discurso e na ação, quer de um sujeito, quer de um 

coletivo estabelecido, existe uma outra forma de preconceito, que se pode identificar 

apenas de forma subliminar. Relativamente a esta segunda forma de preconceito, pode-

se concebê-la quase de forma idêntica à primeira, diferenciando-se apenas nos níveis de 

consciencialização e de reconhecimento prévio por parte de quem a detém. Neste sentido, 

no que concerne aos níveis de reconhecimento da existência do preconceito, mesmo 

estando ele cognitivamente adquirido e estabilizado, o preconceito permanece de algum 

modo camuflado. Quer isso dizer que exerce, portanto, a sua influência, através das 

formas de expressividade do(s) sujeito(s), sem que este(s) tenha(m), uma consciência 

claramente assumida ou plenamente identificada dessa mesma influência. Gadamer faz 

uma analogia metafórica, para dar um exemplo da existência desta dimensão da tradição 

onde o preconceito nos aparece subliminarmente incorporado: a água onde o peixe se 

encontra (Gadamer apud Palmer 1969, p. 180). Tratando-se de um elemento constitutivo 

do enquadramento, a existência de água torna-se implícita e impercetível para os seres 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

69 
 

que nela habitam. A água encontra-se de tal forma integrada como elemento estruturante 

do meio onde o peixe se encontra, condicionando ou potenciando condições, 

possibilidades e comportamentos, que o peixe, partindo do pressuposto que pudesse ter 

consciência, não daria conta disso.  

Neste enquadramento, é quando o preconceito se identifica implícita, consciente 

e utilitariamente recorrido, para efeitos marginalizadores, discriminatórios, hostis, 

agressivos ou violentos, entre outras formas desajustadas e fechadas, em termos de 

formulação de pensamentos ou estimulação de comportamentos, contrários à 

saudabilidade das convivências e das relações, que ele se revela pernicioso. 

No entanto, no que se refere à transmissão e desenvolvimento do saber, tal se 

revela construtivo. Gadamer acolheu – como veremos um pouco melhor - o pensamento 

de Martin Heidegger, ao considerar que a dialética tem um objetivo fenomenológico, na 

contribuição que dá para uma desocultação do que se desconhece, cita-se “as coisas que 

encontramos se possam revelar no seu ser” (Gadamer apud Palmer 1969, pp. 170-171). 

Depois, o que Gadamer fez foi procurar ir além de conceções meramente idealizadas ou 

racionalistas, sobretudo descontextualizadas, que escapavam aos quadros realistas da 

experiência e da vida. Gadamer desenvolveu a sua abordagem retomando e promovendo 

o modelo da dialética, antes usado por Sócrates e Platão. Foi por essa via que se tornou 

um defensor do diálogo como forma de alcançar mútuos entendimentos, passando mesmo 

a poder estar identificado, em certa medida, como um pensador dedicado a evitar os 

conflitos, pois estes tendem a confinar-se em cenários de irredutível impasse.  

De um modo muito concreto, Gadamer ampliou a sua concepção de hermenêutica, 

no sentido de que “a compreensão é sempre um evento histórico, dialético, linguístico” 

(Gadamer apud Palmer 1969, p. 216), em qualquer área de estudos ou da práxis, ou seja, 

concebe a compreensão, neste contexto, de uma forma tão abrangente quanto possível. 

No desenvolvimento do seu trabalho, Gadamer elabora então toda uma construção 

interpretativa a partir da importância do preconceito. Ao acolher a perspetiva construtiva 

do preconceito, transforma-o. E fá-lo de tal maneira que o preconceito deixa de ser 

ingénuo para passar a ser verdadeiramente importante na compreensão da facticidade da 

vida. 

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

70 
 

5.3 - Reflexos do pensamento de Martin Heidegger em Hans-Georg 

Gadamer 

Uma das principais influências de Gadamer é Martin Heidegger, um pensador que 

assumiu de uma forma natural que o ser humano tem sempre preconceitos. Por esta via, 

já se percebe que Gadamer acolheu alguns conceitos deste autor para o seu pensar. Mas 

fê-lo, sobretudo através da fenomenologia e da hermenêutica, no sentido dos processos 

de desvelamento, de desocultação dos fenómenos, no modo como eles se apresentam, 

através de uma interpretação compreensiva dos mesmos. Nesse sentido, também se 

considerou o processo de desenvolvimento histórico, na sua dialética e linguística. É, 

aliás, através da história, que podemos registar todo um conhecimento adquirido e 

interiorizado sob a forma de conceitos, os quais vão sendo comumente definidos e aceites, 

acumulados, sedimentados e articulados ao longo do tempo, provenientes de todos os 

campos, desde o científico ao social e ao cultural, do político ao económico, do religioso 

ao espiritual.  

Neste sentido, todo o conceito se torna num preconceito na medida em que 

represente um ponto de partida para um outro caminhar, ou seja, para um novo processo 

de compreensão, avaliação, investigação, entre outras formas de considerar o caminho. A 

partir de Heidegger é possível conceptualizar muito bem este processo, para nos 

referirmos à formação dos pontos de vista, a formulação de perspetivas e o vislumbre de 

horizontes, que caraterizam, enquanto seres humanos, a nossa forma de evoluir no saber: 

“… um qualquer ser humano, olha a partir de um ponto fixo, em que está 
assente, em que está naturalmente confortável. Esse é o seu ponto de vista (Blickstand), 
o lugar onde está e de onde lança o seu olhar para o que tem frente. Esse ponto estável, 
em que se ergue, é o que ele mesmo não vê: a sua marca cultural, as suas convicções, 
as potencialidades da sua língua, a sua pertença a um corpo social, a uma época, etc. 
Tudo isso se erige no observador, quando observa, sem que ele atenda a isso. Aquilo a 

que atende é o que tem em frente, aquilo que se abre ao ser olhado. Mas ao olhar, ele 
não vê tudo o que está aí em frente. Selecciona nesta ou naquela direcção 
(Blickrichtung) ou perspectiva, e só capta o que está nessa linha de visão. Podem ser 
várias, claro. É todo um horizonte (Sichtweite) o que ganha visibilidade na amplitude 
do olhado. É nesse intervalo que se move a compreensão e que esta se desenvolve 
interpretativamente.”  (Heidegger apud Borges – Duarte 2022, p. 33) 

 

 Trata-se da formulação que contribui para a definição e o robustecimento da 

situação hermenêutica (Heidegger 1922, pp. 237-238), uma formulação que se dinamiza 

por intermédio da circularidade hermenêutica – uma outra conceção de Heidegger, que 

Gadamer adota e (re)concebe como estrutura dinâmica circular, a permitir uma 

continuidade constante na aquisição do conhecimento. Uma estrutura que se reforça a 

cada fusão de horizontes (Gadamer 1999, p. 457). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

71 
 

O(s) preconceito(s) revela(m)-se então como o(s) ponto(s) de partida a partir do(s) 

qual(is) o humano geralmente se lança ao pensamento, à comunicação, à investigação, 

entre outras formas de se expressar, de procurar conhecer e compreender tudo quanto há 

e/ou se manifesta. É por esta via que os modos e as formas como o humano se projeta no 

seu caminho, exatamente por se sustentar nos seus preconceitos, se pode identificar, não 

só as perspetivas que ele tem acerca de algo, mas também, de um modo consequente, os 

seus horizontes, nos quais se situa hermeneuticamente, e, portanto, se move e age. 

Servindo, sobretudo para se autodeterminar. Não obstante, também quer isto dizer que as 

perspetivas do ser humano são sempre limitadas pelos seus pontos de vista, espelhando 

assim, igualmente, as limitações dos seus horizontes. Deste modo, a questão que podemos 

colocar é: como cada ser humano se pode mover noutros horizontes? Ou seja, como é 

que, a partir de toda uma bagagem já adquirida, a que se pode chamar de pré-juízos ou de 

preconceitos, o ser humano pode ou não caminhar ou elevar-se para outros patamares de 

pensamento, conhecimento e de ação, ou desenvolver os ulteriores termos de um qualquer 

novo processo de estudo fenomenológico-hermenêutico? 

 

5.4 - Preconceito e o conhecimento 

Ao estabelecer-se no campo de todas as considerações como conceito já 

estabelecido, o preconceito releva para o avanço e a exploração dos mais diversos campos 

do conhecimento. Ainda que em muitos casos seja necessário realizar um esforço de 

rutura epistemológica para salvaguardar questões de neutralidade, imparcialidade e de 

maior concentração na compreensão que é preciso realizar e, por conseguinte, tentar obter 

maior objetividade na apreensão de novos conhecimentos, digamos que é impossível o 

afastamento total dos preconceitos, pois eles estão na base das possibilidades e das 

capacidades, como já vimos, de compreender, de expressar e de investigar.  

Na fenomenologia, enquanto metodologia, por exemplo, promove-se uma 

aceitação expressa do preconceito. Essa aceitação ocorre até dentro dos pressupostos da 

situação hermenêutica, considerando-se que, para interpretar, compreender e alcançar 

novas metas no campo do conhecimento, deve comportar-se as várias visões, exatamente 

porque é essa bagagem que permite ir caminhando ao encontro dos fenómenos em 

contexto. De algum modo, o mesmo ocorre na ciência. Cada cientista, cada investigador, 

é um portador de um conjunto de preconceitos e é por isso que está preparado para 

continuar o trabalho de investigação. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

72 
 

Todavia, há que ter em conta a aceitação consciente do(s) preconceito(s) tal(is) 

como é(são) e não como expressão(ões) dogmática(s). É esta consciência que permite 

ultrapassar a(s) pressão(ões) e o(s) lado(s) unilateral(is) do(s) preconceito(s) na(s) sua(s) 

capacidade(s) de influenciar, quer as perspetivas, quer os horizontes e a sua interferência 

no percurso de aquisição do conhecimento e desenvolvimento do pensamento. 

O preconceito passa assim a ser considerado de um outro modo, ou seja, deixa de 

ser visto como um elemento constituinte de uma eventual oposição a uma possibilidade, 

para passar a ser visto como uma parte importante e inclusiva de toda uma considerável 

rede de conceitos, os quais, estando eles próprios sob escrutínio, funcionam dentro do 

espírito da sua disponibilidade e da sua interligação, na intenção de contribuir para a linha 

de observação sobre aquela que é a manifestação do fenómeno, no sentido de atingir a 

compreensão, não da coisa-em-si-mesma – relativamente à qual apenas nos aproximamos 

-, mas sobre a coisa-ela-mesma. 

 

5.5 - Confronto com o outro 

Nos mais variados contextos relacionais, surge(m) inevitavelmente e pelos mais 

diversos motivos a(s) ocasião(ões) de confrontação do(s) saber(es) 

pensamento(s)/posicionamento(s). Tal confronto pode ocorrer entre duas pessoas. Mas 

também a nível coletivo, entre grupos, sociedades, culturas. Neste contexto, podemos 

assumir a presença inevitável do(s) preconceito(s), de tal forma que uma efetiva 

desconstrução de todo o processo poderia de facto indicar que todo o confronto ocorre 

precisamente no mesmo campo da análise de fundo das dimensões já referidas, ou seja, 

dos pontos de vista, das perspetivas e dos horizontes, nas quais se movem as partes.  

Assim, do mesmo modo que se podem decompor as redes conceptuais, por exemplo no 

plano científico e no do conhecimento, também se podem decompor estas dimensões nas 

questões existenciais, mais concretamente no seio das relações entre as pessoas. Aliás, é 

isso que explica, precisamente, as justificações de sentido de quem se expressa, quer no 

propósito de assumir as suas posições, quer no propósito de pensar e comportar-se de 

acordo com elas, dando azo a posicionamentos distintos e até polarizados acerca dos 

mesmos tipos de assuntos/acontecimentos/fenómenos em presença. Assim sendo, se cada 

pessoa parte de um dado adquirido, de um preconceito em que se sustenta, é preciso 

questionar a que é que isso pode naturalmente conduzir. De entre as várias possibilidades, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

73 
 

surgem frequentemente tensões e conflitos, mas também grandes consensos. Do mesmo 

modo, surgem outras formas neutras de estabelecer um dado posicionamento.  

 

5.6 - Encontros e desencontros 

Devemos poder assumir que não se vive, em regra, com ausência total de relações. 

Vive-se em família, em grupo, em comunidade, em sociedade. Neste sentido, o viver e o 

ser no mundo implica que as pessoas, por mais reservadas que sejam, expressem emoções, 

sentimentos, pensamentos, teorias, posicionamentos de diversa ordem, comportamentos, 

ações, entre outras formas de manifestação da expressão.  

Através deste ser-se afeta-se e é-se afetado nesta relação com o outro. Neste 

sentido é no âmbito destas relações que se estabelecem os processos de união e de 

separação, de concordância e de discordância, de passividade, de apoio ou de resistência. 

Surge na relação com o(s) outro(s) o estabelecimento das condições de início, 

desenvolvimento e finalização de um mútuo processo de avaliação de preconceitos e de 

comportamentos a eles associados, que se podem vir a constituir como unilaterais, 

bilaterais ou ambilaterais, divergentes ou convergentes, contributivos ou restritivos, 

(des)estruturantes, entre outras formas de poderem ser reconhecidos ou classificados.  

Não obstante estes tipos de relacionamentos e interatividades, que podem ocorrer 

de forma perfeitamente aberta e expressa, no campo social e cultural, surgem outros, onde 

as partes pensam e agem de acordo com pressupostos intrínsecos, sem que estes sejam 

identificáveis ou assumidos conscientemente, às vezes nem mesmo pelos próprios ou 

pelas partes, conforme já referido. Deste modo, para fazer sobressair ou colocar em 

perspetiva um ou mais preconceitos que possam dominar uma ou ambas as partes, é 

preciso submeter esses mesmos preconceitos a um processo de estimulação, de exposição 

e de clarificação. Processo este nem sempre fácil de colocar em prática e de ser 

prosseguido. Independentemente de se tratar de preconceitos conscientes ou, ainda mais 

difícil, de preconceitos que permaneçam impercetíveis para quem neles se sustenta. 

Todavia, uns e outros podem estar na base do desenvolvimento de uma vida perfeitamente 

ajustada, mas também desajustada, causando sofrimento, doença ou perturbação psíquica, 

bem como perturbações sociais, estando na base do desenvolvimento de variadas 

situações de tensão e conflito. Para o que nos interessa abordar, referimo-nos a cenários 

ou a circunstâncias, entre duas ou mais partes, em que, mantendo-se as suas perspetivas 

iniciais, elas divergem e não chegam a acordo sobre algo. Em consequência, uma ou mais 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

74 
 

partes entra(m) em colisão de conceitos e de perspetivas, que pode degenerar em 

confronto verbal ou físico, causando impacto, com consequências corporais e/ou 

psíquicas muito diversas, que podem, no entanto, situar-se em patamares de grande 

agressividade e violência. 

Neste sentido, uma vez que se trata de processos relacionais, podemos definir três 

patamares de relacionamento nos quais se podem envolver as pessoas ou partes em 

presença. Em um deles, existirão acordos, consensos, entendimentos. Num segundo 

patamar identificar-se-ão divergências, onde elas, apesar de (in)toleradas, podem apenas 

redundar ou consubstanciar um relacionamento de separação entre as partes. Ou seja, 

neste caso, as pessoas, apesar de identificarem uma incompatibilidade de 

posicionamentos, ambas seguem o seu caminho, ficando inviabilizada a relação, embora 

sem conflito físico ou verbal expresso. Num terceiro patamar, identificam-se os tipos de 

relação a envolverem maior tensão e respetivo conflito. Neste último caso, estamos 

perante cenários em que as partes, mantendo as suas próprias perspetivas, não só não 

conseguem chegar a um acordo sobre algo, como não podem, não conseguem ou não 

querem tolerar a(s) posição(ões) da(s) outra(s) parte(s) e optam por se envolver em 

situações de choque e de confronto, agravando a tensão e o conflito, que se torna aberto 

e evidente, em diferentes níveis de escalada, de progressão e de expressão. 

 

5.7 – Disponibilidade e aproximação 

Viver em tensão e conflito, nos termos em que temos vindo a desenvolver, reflete 

uma realidade polarizada, onde o foco principal se centra sobretudo na unilateralidade 

das formas de pensar e de querer, ou seja, não apenas dos conceitos expressamente 

incluídos nas argumentações, mas também da presença de conceitos ocultos. Ao que se 

acaba de referir pode acrescer uma possível noção desequilibrada de poder instituído ou 

existente, bem como da consequente possibilidade de uso da arbitrariedade, 

discricionariedade, da força ou da violência. No fundo, a falta de um diálogo competente, 

convergente e construtivo, pode dar lugar, como já vimos, à valorização unilateral e 

cristalizada de um conjunto de conceções, que com o tempo se dão por adquiridas e se 

tornam indiscutíveis, conduzindo à supremacia dos preconceitos, de uns sobre os dos 

outros, levando a que os desencontros se arrastem no tempo. 

Contudo, esta tendência que possa existir, de uns ou de outros, designadamente 

de que os quadros circunstanciais e da vida devam simplesmente obedecer a determinados 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

75 
 

parâmetros conceptuais, conducentes a processos de crise, com confrontos, violência e 

guerra, reflete uma realidade desajustada e sem sentido, do ponto de vista da convivência 

grupal, comunitária ou societal. 

Para resolver estes contextos de confronto, onde muitas vezes, para além da 

discordância, apenas existem contextos de incompreensão ou de mal-entendidos, é 

preciso deixar de ignorar o facto de que não se existe isoladamente e dar início a um 

processo de disponibilidade para o(s) outro(s).  

Já foi possível identificar em Gadamer a sua referência à aprendizagem da tradição 

como uma forma de aceder à experiência da própria historicidade, algo que contribui 

bastante para se evitar a repetição das incongruências do passado. Ora, ganhar disso 

consciência e aceitar participar na desconstrução de preconceitos, abrir espaço para os 

interquestionamentos e as interestimulações dos diversos pontos de vista, e, com isso, 

deixar testar a sua validade, a sua força vital, como forma de construir perspetivas 

conjuntas, pode conduzir à solução dos problemas e das crises. A par, construir relações 

em que uma ação positiva possa gerar uma reação positiva, algo realmente importante 

para a aproximação e desenvolvimento construtivo de ambas as partes, pode revelar-se 

igualmente importante.  

Assim, o que nos apraz registar é que não é o facto de existirem preconceitos que 

é negativo e obscuro. Na verdade, eles revelam-se apenas na assunção daquilo que já se 

sabe ou se julga saber e não vale a pena tentar resistir a essa forma de os considerar. Eles 

são expressamente oriundos, como já fomos referindo, da tradição, da experiência 

adquirida. E, portanto, foram sendo acumulados no âmbito do desenvolvimento histórico 

individual e coletivo. A vida é o que vai sendo, com base nos conceitos que se adotam. 

Assim, o que pode ser pouco ou nada proveitoso é esconder-se a existência dos 

preconceitos ou recusar colocá-los em perspetiva, com vista à sua (des)(re)construção, 

(re)análise, (re)questionamento e (re)estimulação e desenvolvimento. Ou pior, que esse 

mesmo processo, em sede de atualização de pontos de vista, de perspetivas e de 

horizontes, não decorra ou seja evitado, por recusa, por medo, ou pela nociva 

(in)consciência da existência desses mesmos preconceitos, da sua presença e influência 

na vida vivida, concretamente na relação com os outros e com o meio. No fundo, há que 

conseguir admitir que se pode estar equivocado e que o facto de conseguir submeter os 

mais vincados preconceitos a escrutínio é a forma de constatar ou evidenciar a 

(in)validade desses mesmos conceitos ou argumentos ou, pelo contrário, de os reforçar. 

Caso contrário sobressaem outras questões, entre outras: querer viver no pressuposto de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

76 
 

permanecer numa espécie de dogmatismo, inultrapassável por mera teimosia e tantas 

vezes imposta ao outro; um isolamento na incapacidade de envolvimento nos processos 

de diálogo, de concertação, de desenvolvimento das relações; permanecer na defensiva, 

suportada por um receio intransponível de uma eventual perda de razão, de estatuto ou de 

poder, o que filosoficamente se pode associar ao conceito de finitude, ou seja, a um receio 

de estar ultrapassado, em fim de estatuto, simbolismo de morte, o que em alguns casos 

pode ser percebido de forma assustadora. 

Portanto, ao dar-se verdadeira importância à experiência da alteridade constata-se 

desde logo a existência de um conjunto de questões bastante fortes, que é preciso 

sublinhar. Cada parte, cada pessoa, cada grupo, cada comunidade, cada sociedade, é 

importante por si só, pela sua diferença e pela sua dignidade. Tem valor, história, 

experiência e saber. Todavia, o diálogo, a explicitação e a compreensão dos preconceitos 

serve para confirmar ou infirmar a sua força, o seu caráter de verdade ou de aplicação nos 

contextos da vida e também para uma (re)construção evolutiva, com valor para o futuro 

de todas as partes.  

Neste sentido, em qualquer relação ou processo de comunicação, há que ter 

consciência da importância da existência de processos de diálogo entre as conceções do 

passado, em ligação com as do presente. E é neste contexto de compreensão que são 

reeditados os preconceitos fortes e verdadeiros em contraposição com os demais, ou seja, 

sobressaem os que são merecedores de uma verdadeira ponderação. Temos então as 

condições para que ambas as partes e seus preconceitos se (re)conheçam nos seus próprios 

limites e também nas suas potencialidades para a partir daí poderem abrir um caminho de 

acumulação de pontos de vista, ampliação de perspetivas, no fundo, ascender a um plano 

de mútua aprendizagem, onde ambas as partes se alimentam, como já vimos em Gadamer, 

através de uma “fusão de horizontes”. Uma articulação das perspetivas passadas e 

presentes, abrindo caminho, por intermédio de um horizonte mais alargado, à conceção 

de uma visão mais ampla das coisas, permitindo evoluir conjuntamente, fazendo parte de 

um processo natural e fluído, de crescimento e de desenvolvimento (Gadamer 1999, p. 

457).  

Por outro lado, revela-se aqui igualmente importante considerar a dimensão da 

disponibilidade e da aproximação, apesar da existência das várias leituras e interpretações 

que possam ser feitas - todas elas com a sua perspetiva, valor e legitimidade -, para a 

importância dos processos ou dos caminhos de chegada ao bem-comum, por via da 

negociação, por via da assunção de compromissos. Neste sentido - que é sempre o sentido 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

77 
 

da linguagem e do diálogo -, não obstante poderem estar valorizados todos os esforços 

por um maior rigor epistemológico, no plano das várias circularidades hermenêuticas, até 

ao nível do enraizamento dos mais profundos e amplos patamares do conhecimento 

específico, mas também da interdisciplinaridade, com vista a dar o devido relevo e devida 

oportunidade de confronto às mais diversas rivalidades de conteúdo é preciso encontrar 

formas de ajuizamento que possam servir de apoio a processos de escolha ou tomada de 

decisão. Ora, a própria filosofia e a hermenêutica, segundo Ricoeur (1989), não só podem 

ter e têm este papel como tarefa de suporte e de estimulação dos processos de arbitragem 

na área do conflito, no sentido de prevenir a competição por um domínio totalitário por 

parte das interpretações em presença (Ricoeur 1989, p. 17), como devem determinar-se 

no sentido do reconhecimento de interpretações e de hermenêuticas, num espaço de uma 

compreensão e inteligência hermenêutica, que possa servir a intermediação - na alteridade 

e na pluralidade -, a distinção dos significados simbólicos, e também as suas ingenuidades 

(Ricoeur 1989, p. 62). Sabendo-se, todavia, que é pela negociação e não pela 

intransigência, que se chega ao compromisso e que ele, o compromisso, vai fazer valer a 

sua existência e a importância desta sua existência num lugar entre o consenso ou o pleno 

acordo e a violência, sempre em prol desse objetivo consagrado como sendo o bem-

comum das partes. (Ricoeur 2020, p. 107) 

 

5.8 – O preconceito e a intervenção policial  

Vejamos a questão do preconceito dentro de um exemplo prático, onde a reflexão 

possa entrar construtivamente no campo das dinâmicas relacionais de um agente policial, 

quando este seja chamado a intervir e a atuar junto dos cidadãos e ver até que ponto, 

sobretudo em contextos de possível resistência ao diálogo, os preconceitos podem 

influenciar esta mesma relação, num ou noutro sentido. Equacionemos então uma 

situação aparentemente simples, associada à produção de ruído de vizinhança, onde a 

polícia seja chamada a intervir mediante a reclamação de vizinhos que se sintam afetados 

pelo ruído; em que os presumíveis autores da produção desse mesmo ruído sejam pessoas 

pertencentes a uma minoria étnica. Para prosseguir esta equação, retomo uma parte do 

estudo anterior, ao qual tenho vindo a recorrer e que foi por mim desenvolvido no campo 

das perceções de agentes policiais, Loura (2019, pp. 45-47), para considerar um conjunto 

de preconceitos em presença. Assim, partamos do princípio de que o agente responsável 

por resolver esta ocorrência tem a perceção de que há uma tendência social cada vez 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

78 
 

maior para se relativizar, em vez de se condenar, a ocorrência de condutas desviantes, 

quando estas são praticadas por pessoas que fazem parte de minorias étnicas. Ou seja, que 

esta relativização recaia, apesar de tudo, sobre um comportamento ilegal e que esteja a 

produzir ruído excessivo – um comportamento tradicionalmente previsto e punido em 

legislação própria, com a aplicação, pelas entidades competentes, de uma coima. Sobre 

esta relativização social que o agente policial entende existir, o agente policial 

compreende que há - neste tipo de casos, designadamente quando os prevaricadores sejam 

pessoas que façam parte de minorias étnicas - uma desvalorização da situação, da culpa 

de quem pratica o ato ou mesmo uma desculpabilização total pela ocorrência deste tipo 

de situações, exatamente por causa da cultura associada à minoria étnica. Hábitos 

culturalmente aceites onde vá sendo hábito tolerar a prática destes tipos de produção 

excessiva de ruído. Concomitantemente, consideremos que o agente policial esteja 

convencido que socialmente se vá pensando desta forma, porque, enfim, quando se fala 

em minorias étnicas, se esteja a tratar de pessoas social e tradicionalmente discriminadas 

e daí a tendência social de, em vez de se criticarem comportamentos suscetíveis de 

prejudicar terceiros, tolerarem-se os mesmos comportamentos em jeito de compensação, 

pura condescendência ou mera aceitação, sem a eles reagir. Portanto, numa perspetiva de 

análise, estamos a falar de todo um processo evolutivo, que inicialmente foi visto pela 

negativa (tendo por base o facto de ser um comportamento ilegal e punido com coima) e 

portanto inicialmente condenatório deste tipo de comportamentos; passando agora a uma 

lógica contrária, designadamente, a uma discriminação pela positiva, através de uma 

tolerância que não é concedida à generalidade dos cidadãos, ou seja, que na tentativa de 

se promover um tratamento social mais acolhedor para pessoas de minorias étnicas, se 

tenha passado a aceitar este hábito cultural a envolver práticas de produção - no que ao 

caso toca, de ruído incomodativo -, dando origem a abordagens permissivas relativamente 

a condutas anteriormente criticadas e socialmente condenadas. Neste sentido, apesar desta 

social mudança de conceito e de perspetiva, a poder implicar uma possível atualização de 

fundo, no horizonte da apreciação destes casos, vamos considerar que o agente policial 

está convencido de que, apesar desta diferente e nova via de (pré)conceber, tal não 

representa objetivamente uma grande mudança do ponto de vista social, pois continua a 

haver e a ser reforçado um processo discriminatório dirigido às pessoas que pertencem a 

minorias étnicas. Não um processo discriminatório pela negativa assente no modelo 

crítico e condenatório, mas de um novo processo de discriminação, uma discriminação 

positiva. Uma discriminação que, indo além da desculpabilização, assenta objetivamente 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

79 
 

num tipo de condescendência sociocultural, dirigida aos próprios sujeitos em concreto, 

ainda que nociva socialmente por poder incidir sobre comportamentos incomodativos ou 

prejudiciais a outras pessoas, beliscando o seu direito à tranquilidade e ao seu descanso. 

Continuemos então na perspetiva de que o agente policial esteja convencido, que, por via 

desta modificação de um pensamento condenatório que era mais comum, tal dê azo a que 

as pessoas que fazem parte de minorias étnicas, tendo consciência desta nova visão, e, 

por causa dela, tenham decidido abandonar aquela que poderia ser, ainda, alguma 

preocupação pela contenção na produção de ruido, a fim de evitar incómodos para 

terceiros, se tenham de algum modo relaxado nos seus comportamentos. E que, no fundo, 

é precisamente por haver um menor ou um nulo esforço nesse tipo de contenção na 

produção de ruído - por parte das pessoas que fazem parte de minorias étnicas -, que há 

motivos para reclamação por parte de outras pessoas que acusam e se sentem efetivamente 

incomodadas pelo ruído incomodativo, pedindo por isso a intervenção policial. 

Objetivamente, um pedido de intervenção policial por parte de cidadãos que ainda 

reivindicam o seu sossego, sustentando-se na legalidade vigente, mas que não deixa de 

espelhar uma contrariedade relativamente à dita aceitação, algo subentendida, destas 

condutas. Isto, porque, apesar da existência da tal alegada tolerância – que não está 

legalmente vertida em regulamentos -, a suscetibilidade ao ruído e à reclamação, continua 

a existir, exatamente porque haverá sempre alguém que quando a si toca o incómodo, se 

sente afetado. E que seja por isso que deseje ver aplicadas as regras legais, e que seja 

também por isso que recorra ao acionamento dos meios policiais para o conseguir. E 

assim sendo, é em função dessas reclamações que os agentes policiais têm de continuar a 

confrontar-se com este tipo de ocorrências. Continuando a equacionar o quadro da 

intervenção policial, consideremos também que o agente policial esteja convencido que, 

ao intervir nestes quadros circunstanciais, as pessoas que fazem parte das minorias étnicas 

e que promovem as ditas situações de ruído se sintam automaticamente vitimizadas pela 

intervenção policial, quando ela se verifica (quem sabe até considerando uma violência a 

ingerência policial nos hábitos culturais da família ou do grupo de amigos, por se 

pretender ou querer o seu cerceamento). Um sentimento que pode resultar do facto de as 

pessoas que fazem parte das minorias étnicas poderem entender que todo o ruído 

associado e produzido é algo que já está perfeitamente enquadrado nos hábitos culturais 

da etnia, já aceites pela sociedade, considerando e reconhecendo-se já, na prática, como 

um direito adquirido. Deste modo, consideremos que o policial se prepara para a 

possibilidade de estas pessoas não quererem dialogar, optando por resistir à abordagem 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

80 
 

policial e/ou reagirem de modo efusivo e desajustado à sua intervenção, pois estes são os 

casos em que surgem situações de escalada tensional e conflitual, a poderem contribuir 

ou a fazerem evoluir a exaltação dos ânimos e o resvalamento para posições extremadas, 

com desacatos, desordens e violência associada. É preciso referir que, no quadro aqui 

construído, o agente policial não representa apenas um órgão fiscalizador do estado, como 

também se apresenta, nesta ocorrência, como mediador de um conflito. Um conflito entre 

uma primeira pessoa que quer sossego e que tem a lei a salvaguardar a possibilidade de 

reclamar e de acionar os meios para garantir esse mesmo sossego, e uma segunda pessoa, 

alguém que no âmbito do seu propósito de viver a sua vida, naquele momento, de um 

determinado modo, está a provocar um incómodo para a primeira. Todavia, no 

pensamento do agente, todas as questões que se têm vindo a descrever estão presentes, 

pois é o que resulta da sua experiência e do conhecimento que tem sobre este tipo de 

ocorrências, espelhando, no fundo, a sua situação hermenêutica. O agente policial está 

colocado entre um conflito com contornos jurídicos e sociais; entre (in)cumprimento da 

legalidade e de exercício de direitos, a envolverem um conjunto de (pre)conceitos de 

variada ordem. São eles os (pré)conceitos do agente policial, os (pré)conceitos do(s) 

reclamante(s) e os (pré)conceitos do(s) alegado(s) prevaricador(es). Se fizéssemos aqui 

um maior esforço, poderíamos ainda acrescentar outros (pré)juízos ou preconceitos a 

todos os intervenientes (até resultantes de experiências de ocorrências policiais 

anteriores), como pesando na sua experiência de vida e podendo influenciar o decorrer e 

o resultado desta ocorrência em particular. Poderíamos também, por exemplo, e para 

complexificar um pouco mais, acrescentar mais um aspeto a poder influenciar a ação do 

agente policial: que este podia sentir-se pressionado pela hierarquia de comando a 

aumentar a produtividade estatística da sua esquadra, através da realização de detenções 

ou aplicação de coimas - um quadro passível de ser identificado, no estudo por mim 

desenvolvido e a que tenho vindo a fazer referência (Loura 2019, p. 57) e com isso poder 

estar mais interessado e determinado em proceder de uma predeterminada forma.   

Ora, o caldo preconceitual presente na situação anteriormente exposta é bastante 

composto e complexo. É possível determinar nesta projeção todo um conjunto de 

(pre)conceitos de vária ordem, a poderem estar presentes no horizonte deste agente 

policial que aqui posicionei. E tal não deve surpreender, uma vez que é perfeitamente 

possível que quadros destes, por serem ocorrências que fazem parte do dia-a-dia de um 

policial em funções de patrulha, possam ser facilmente observados. Todavia, como às 

questões legais e sociais, se lhes juntam os protocolos para uma atuação formal por parte 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

81 
 

do agente policial. No fundo um papel que obriga à necessidade de averiguar, confirmar 

ou infirmar os factos; proceder à identificação das pessoas envolvidas - principalmente, 

por uma questão de responsabilização das pessoas sobre as quais recaem as suspeitas da 

prática contraordenacional -; bem como, agir, se for esse o caso, dentro daquelas que são 

as suas atribuições e competências, dando depois cumprimento a todo o expediente 

necessário, quer para o conhecimento da própria instituição a que pertence, quer para o 

conhecimento das entidades responsáveis pela análise e decisão sobre os aspetos legais, 

bem como das consequências a serem designadas para esta ocorrência em concreto. Em 

torno deste caso, é importante perceber que não há algo em concreto, para além do diálogo 

a que ambas as partes devam aderir, que, só por si seja suscetível de impor um desfecho 

previsível para esta ocorrência. Pois nesta ocorrência existem naturalmente os 

ingredientes necessários para se poderem (pré)estabelecer diferentes possibilidades 

sustentadas em visões/versões acerca do momento e da vivência da situação em concreto. 

Para além de cada indivíduo ser algo único e indecifrável, e, de algum modo, suscetível 

de reagir de um ou de outro modo, até de acordo com o seu estado de espírito e/ou de 

lucidez (poder ou não, estar sob o efeito de substâncias ou de álcool, suscetíveis de o 

alterar). O que é facto é que existe um elevado conjunto de preconceitos a poderem 

contribuir para os modos de decorrência e desfecho desta ocorrência, considerando 

pessoas envolvidas por perspetivas diferentes, dentro de uma situação hermeneuticamente 

distinta. 

Como temos vindo a verificar, uma vez constituídos os preconceitos, estes 

assumem-se no plano constitutivo dos modos de compreender. Ao adotá-los, um ser 

humano pode revelar maior ou menor abertura para poder decidir e agir em função de 

outras considerações, nas circunstâncias da vida. Mas para isso é preciso conhecê-las. 

Quer isto dizer que os preconceitos aqui em presença podem, naturalmente, influenciar o 

discurso e a ação predeterminada, quer do polícia, quer das demais pessoas envolvidas; 

mas também podem sofrer ajustes ou entrarem em processo de conciliação, em função da 

disponibilidade das pessoas para o diálogo, uma via para se entenderem e acordarem as 

formas de resolução do conflito e a resolução dos problemas que o compõem e que ali se 

apresentam.  

Assim, pode assumir-se que embora possa haver uma habitual e quase uma 

inconsciente tentativa de ajuste, decorrente das vontades individuais - sempre 

competitivas pelos seus interesses mais imediatos, querendo valorizar uns aspetos em 

relação a outros, pelo pensamento ou pela ação - a base que serve o desenlace é constituída 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

82 
 

pela articulação dos preconceitos em presença. São eles, na sua imensa panóplia, que dão 

suporte ao conhecimento que se julga ter e se dá como disponível para a resolução desta 

ocorrência em particular, e também nas demais situações da vida. No fundo, que se 

manifestam nas relações e nas interações com os outros e com o meio.  

Mas é precisamente neste plano das relações onde o desajuste relacional pode 

ocorrer, ou seja, procurar uma resolução unilateral dos problemas, sem a consideração de 

uns em relação aos outros, que a escalada do conflito se pode desenvolver, que o 

descontentamento pode intensificar-se, podendo desencadear ações e reações em cadeia. 

Agir unilateralmente pode significar abrir a possibilidade de o outro poder igualmente 

fazê-lo, com todas as nefastas consequências, incluindo a introdução da possibilidade de 

se acumularem novos problemas aos problemas iniciais. Problemas iniciais, que, além de 

não terem sido resolvidos, ainda se podem tornar mais complexos e difíceis de resolver. 

Há então que dar valor ao facto de, antes de agir, e, uma vez, como já referido, 

existe ganho na ação conjunta, o agente policial, bem como as outras pessoas em presença 

deverão ser capazes de aderir ao jogo do diálogo, uns com os outros. É esse diálogo que 

lhes vai permitir, a cada qual, questionar, não propriamente os preconceitos dos outros, 

mas sim os seus, numa perspetiva de abertura à possibilidade de poder não ter razão, como 

se refere em (Gadamer 2009, p. 25). Do mesmo modo, permitir-se, através dessa abertura, 

o desenvolvimento da circularidade hermenêutica. Esse alargamento da esfera de 

conhecimentos que se podem mostrar aptos à interpretação e compreensão dos fenómenos 

da vida, em que estas pessoas se encontram - o polícia e os outros, no sentido de permitir 

a ambos uma ação conjunta e em consonância com a compreensão que ambos fazem do 

que está ali em causa. Assim, é preciso manifestar a intenção de dialogar e avançar no 

propósito. Os gestos, traduzidos nos modos de expressão facial e corporal, bem como a 

comunicação verbal, podem transmitir toda uma importante significação no sentido do 

diálogo, ou, pelo contrário, podem conduzir a comportamentos autoritários e ou 

unilaterais. Estes últimos fora de um quadro de entendimento suscetível de alcançar 

objetivos aceites por todos e não apenas num refúgio em preconceitos representativos e 

nos seus exclusivos interesses.  

Diz-se então de um comportamento ou pensamento preconceituoso, no sentido 

pejorativo (quiçá ilegítimo), aquele que, dentro dos seus preconceitos, se revela fechado 

à relação com o outro, à escuta do outro, e, claro, ao respeito pelo outro. Algo que se 

revela absolutamente suscetível de conduzir a comportamentos que ultrapassam o 

contexto e que se mostram mais aptos a complicar a mediação de conflitos, a 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

83 
 

comprometer a resolução de problemas ou até a incentivar a sua proliferação, em vez de 

os procurar descomplicar e abrir caminho à sua dissolução.  

Neste sentido, um agente policial, totalmente enclausurado nos seus preconceitos, 

pode estar mais determinado a revelar rígidos padrões de discurso e de comportamento; 

desenvolver atuações que são mais aptas - por via do tipo de funções que exerça e dos 

meios que tenha para as exercer – a criar cenários de domínio e de coercividade sobre os 

cidadãos. Casos estes em que o agente policial poderá obter posturas de submissão por 

parte dos outros - se estiver a interagir com pessoas que se limitem a obedecer às suas 

indicações -, mas também obter alguma revolta como retorno, a poder acrescentar grandes 

complicações às situações iniciais, se encontrar pela frente pessoas igualmente 

determinadas pelos seus preconceitos, a agir, a resistir e a confrontar a atuação do agente 

policial. De um outro modo, um agente policial que tem os seus preconceitos, mas adere 

e disponibiliza-se para o jogo do diálogo, com a devida tolerância e abertura de princípio 

para ouvir o outro e mostrar recetividade para o compreender, estará a caminhar no 

sentido de criar as condições para o entendimento, para a colaboração, quer na 

identificação dos problemas que podem estar ali em causa - e que foram a causa da 

chamada da polícia ao local -, quer para conseguir chegar aos modos de os solucionar, 

sem acrescentar problemas àqueles que já existiam, antes da sua comparência. Também 

as pessoas que se tornam objeto das intervenções policiais - partindo do pressuposto de 

que sendo o motivo dessa intervenção, é porque a situação assim se possa oferecer, pelos 

motivos que impulsionem a própria intervenção policial - podem ver ainda mais 

complicada a sua situação, se quiserem apenas resistir ou reagir à intervenção policial, 

permanecendo na sua esfera de consideração preconceptual. Assim, voltando à ocorrência 

nas últimas linhas projetada, pode ocorrer que os preconceitos iniciais do agente, 

parcialmente se façam sentir, ou seja, que as pessoas visadas pela produção de ruído se 

sintam desde logo vitimizadas pela intervenção policial e recusem dialogar. Que estas 

pessoas já estejam habituadas a produzir um ruído tal que passaram a entender o facto 

como um direito adquirido, vendo assim as reclamações de terceiros e a intervenção 

policial, propriamente dita, como sendo persecutórias e limitadoras daquelas que, 

segundo os seus pontos de vista, são já as suas expetativas relativamente às possibilidades 

de autodeterminação cultural E, por essa via, as pessoas resolvam opor-se, 

unilateralmente, quer às reclamações da vizinhança, quer às intervenções policiais. Este 

é um cenário suscetível de causar uma agudização da situação. Sobretudo se consistir em 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

84 
 

consequentes comportamentos e ações hostis, agressivas e sacrificadoras da legalidade 

jurídica. 

Todavia, o que todo o contexto argumentativo aqui referido pode propor é que - 

uma vez que estamos a falar de um agente de autoridade, com os seus preconceitos, mas 

que tem a iniciativa de intervir nas situações para as quais é mobilizado -, uma nova 

experiência, sustentada no diálogo, possa constituir uma atualização do seu conhecer e 

do seu saber sobre as situações nas quais pode intervir. Neste caso em concreto – onde se 

projetou um envolvimento de pessoas pertencentes a minorias étnicas-, que, de acordo 

com esta nova experiência, possa o agente policial, enfim, passar a preconceber: que são 

imprecisos os preconceitos que vincavam a existência da tal tendência social, cada vez 

maior, para se relativizar, em vez de se condenar, a ocorrência de condutas desviantes, 

quando estas são praticadas por pessoas que fazem parte de minorias étnicas; e que dão 

como provável que uma pessoa de uma minoria étnica, bem como uma pessoa de uma 

outra cultura qualquer, sexo, religião, entre outras possibilidades de distinção, pense ou 

se comporte sempre ou necessariamente de uma determinada maneira. Do mesmo modo 

se pode permitir entender, relativamente a quem se sentiu incomodado nesta ocorrência; 

que, quem reclamou, não a relativizou, nem deixou de protestar pelo direito ao descanso 

e pelo cumprimento das normas, chamando inclusive a polícia para resolver o problema, 

uma postura que confronta a tal tendência inicialmente preconcebida do agente policial 

que apontava para uma relativização destas situações por parte da comunidade – no que 

concerne a práticas de ruído excessivo praticado por pessoas que fazem parte de minorias 

étnicas. Com isto se vinca a importante necessidade do diálogo. Em qualquer caso, é no 

diálogo que reside a possibilidade de (des)construir o preconceito, ventilar e ampliar, quer 

o horizonte das formas de compreender, quer as de (re)agir às situações da vida, quer se 

trate de um agente policial a confrontar-se com as situações mais ou menos típicas no dia 

a dia do seu trabalho, quer se trate de uma outra qualquer atividade, envolvida numa 

relação interpessoal. Tanto mais que a situação em concreto do alegado ruído excessivo 

pudesse, afinal, não ter passado de uma situação pontual mal calculada ou de um mal-

entendido ou um ato praticado inadvertidamente, e portanto, sem a consciência de estar a 

prejudicar terceiros; algo que um simples contacto com as pessoas envolvidas ou até um 

ir à fala entre vizinhos poderia consubstanciar a forma mais eficaz de resolver o problema 

ali levantado.  

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

85 
 

5.9 – Proposições finais sobre o preconceito 

Ao longo do viver histórico temos podido observar o preconceito como um vilão, 

mas também onde tensões e conflitos se apresentam como um dos mais importantes 

motores de desenvolvimento das sociedades. Nietzsche, por exemplo, desenvolveu aquela 

que é reconhecida como uma ontologia do conflito fazendo derivar dos conflitos e 

tensões, as bases para o equilíbrio dos vários poderes (Nietzsche apud Siemens 2013, p. 

419).  

Todavia, o que é evidente é que, isentos de uma substancial componente dialógica, 

os conflitos têm estado na base de enormes atrocidades, em vários territórios e culturas. 

Em ambiente de conflito, que pode conduzir a grandes impasses políticos, confrontos 

físicos e a guerras - onde o humano se furta ao diálogo e pode dar azo à sua capacidade 

de agir com enorme desprezo sobre o próximo -, normalmente sofrem os mais 

vulneráveis, os mais inocentes. Assim, os efeitos da ação pela guerra não recaem somente 

sobre as pessoas em confronto, pelo contexto de instabilidade política, social e económica 

que ela mesma promove, mas recaem, sobretudo, sobre terceiros. Designadamente as 

populações, pelas nefastas consequências que as atingem, como a violência, a devastação 

do seu património, de tudo o compõe as suas vidas, espalhando sangue, doença e morte, 

para se apontar aqui apenas alguns dos exemplos.  

Por isso é importante sublinhar bem o aparecimento do conflito, apenas como uma 

condição de possibilidade para um necessário desenvolvimento construtivo. Sublinhar a 

via do equilíbrio, a via relacional da parceria, o que se faz pela via dialógica. Longe dos 

determinismos de um uso puramente estatutário, do poder e da força, emerge o poder da 

razão, pela palavra, pelo argumento, pelo conceito.  

Todavia, é necessário que os humanos se afirmem como seres sencientes, 

inteligentes e conscientes. Em Gadamer, que, como vimos, observa uma influência 

assumida dos conceitos de Heidegger, identificamos uma forma típica de pensar. Das 

teorias que desenvolve podemos perceber que os conflitos, por si só, enquanto formas 

desconstrutivas de ultrapassar divergências, revelam-se sem utilidade. As tensões e os 

conflitos conduzem frequentemente a uma espiral negativa quando o diálogo não se 

assume na medida do seu próprio desenvolvimento. Gadamer ofereceu-nos a 

oportunidade de refletir bem sobre esta questão e de irmos muito além das leituras 

imediatas acerca dos fenómenos, leituras não sujeitas a contraste, onde os preconceitos 

não são colocados em perspetiva de uma forma construtiva. Gadamer aludiu ao facto de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

86 
 

que o compreender significa sobretudo que as pessoas se ponham de acordo quanto a uma 

coisa (Gadamer 1999, p. 559). Assim, os seres humanos têm a possibilidade de 

compreender os fenómenos ou os problemas que se lhes apresentam, a partir de um 

competente processo interpretativo e dialogante. Terem em conta a “historicidade” 

(Gadamer, apud Palmer 1969, p. 184) como forma de perceberem o passado, 

perspetivarem o futuro e ganharem consciência disso no presente. Assim, dar importância 

ao preconceito é o que despoleta o movimento do pensar e do agir sobre o que está em 

causa, não apenas para promover a qualidade das relações, mas também para afastar as 

ameaças ao bem-estar-social, salvaguardando os interesses de todos. Porque os 

preconceitos não são ingénuos. Eles representam toda uma significação em termos de 

experiência, saber e conhecimento. Eles traduzem-se no comportamento e na ação. 

Constituem a base para o pensamento e para as suas próprias dinâmicas evolutivas, pelo 

que se torna fundamental compreender a sua génese e ter consciência da sua importância 

nos processos de compreensão do viver. 

Todavia, e concordando com Sartre (2021), nesta medida que nós somos, em 

grande parte, os constituintes das outras pessoas, nos campos das suas experiências 

(Sartre 2021, p. 307) é preciso considerar a importância do outro com o mesmo tipo de 

valor, com a mesma autoridade e capacidade de afirmação e não como uma ameaça ou 

problema. Esta questão revela-se algo de extrema importância e sem o qual é impossível 

viver pacificamente, em sociedade. Ao(s) outro(s) devemos a exploração das nossas 

próprias capacidades, o desenvolvimento das nossas próprias competências e até a 

identificação de quem somos. Somos quem somos pela individualidade e pela diferença 

em relação ao(s) outro(s), mas é com o(s) outro(s) que temos oportunidade de ser o que 

somos.  

No desenvolvimento deste processo, parece defensável que se tivéssemos a 

capacidade empática de ir mais longe, ou seja de nos colocarmos na “pele” do outro e de 

ver o outro na nossa “pele” sairia reforçada a noção de reciprocidade e de maior equilíbrio 

nas relações. 

No centro destas relações entre seres humanos está o processo de formação e de 

desenvolvimento dos preconceitos que constituem as condições de possibilidade no 

envolvimento com o(s) outro(s). Assim, nem é necessário radicalizar uma ideia de fundo, 

no sentido de considerar que todas as ideias e conceitos prévios devam ser abandonados, 

mas sim o desenvolvimento da capacidade objetiva de apreciação dos velhos e dos novos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

87 
 

conceitos a dever ser acompanhada de uma abertura ao outro, como algo absolutamente 

essencial. (Gadamer 1999, p. 404)  

Quer isto dizer que se fundem mais facilmente os horizontes que sejam 

constituídos por perspetivas suscetíveis de se complementarem e sintetizarem, no 

seguimento de preconceitos verdadeiramente abertos e inclusivos, que busquem, de forma 

integrada e dialética, desenvolver possibilidades e capacidades conjuntas. 

Por isso se deve agradecer a interpelação do próximo. Ver esse momento como 

uma janela de oportunidade para reforçar laços e não interpretá-lo como um ataque. 

Porque sendo interpretado como um ataque só faz aumentar a possibilidade de se 

buscarem mecanismos de defesa ou de contra-ataque e de promover e escalar sucessivos 

e graves processos de tensão e de conflito. 

 A(s) interpelação(ões) do(s) outro(s), por conduzir(em) a um novo processo de 

compreensão, devem ser bem vistas e aceites com naturalidade, como parte do viver, 

como uma facticidade dinâmica, um desafio, um jogo onde a regra seja ambos poderem 

ganhar. É através desta (re)formulação que encontramos forma, enquanto sociedade, de 

nos questionarmos acerca daqueles que são os nossos valores, os nossos princípios, os 

nossos conhecimentos, as nossas (in)certezas, medos, receios, limitações. Na verdade, 

aprendemos sempre através da introdução da dúvida, do questionamento, da estimulação 

para a ultrapassagem dos obstáculos e das dificuldades com as quais, nós e os outros nos 

deparamos.  

Mas o que é certo é que o preconceito pode, no final de contas, estar ainda a 

revelar-se, nas sociedades contemporâneas, como algo a dever ser escondido, 

influenciando negativamente as relações humanas, sobretudo as marcadas por severas 

relações de poder. Encarado como um obstáculo intransponível, ele pode ser ainda 

entendido como estando na base do desenvolvimento de uma predisposição relacional 

rígida, que pode conduzir ao isolamento ou ao distanciamento de posições. 

Assim, pode concluir-se que os preconceitos são a constituição da base do saber. 

Mas também se constituem em algo impermanente. Eles estão sujeitos a uma constante 

atualização, dinâmica e desenvolvimento. Na medida das suas possibilidades de evolução 

e de desenvolvimento, conta-se que os humanos, para seu próprio benefício, sejam 

capazes de identificar essa necessidade e de apostar na realização desse percurso. Em 

grande medida pela sujeição aos processos de diálogo, a permitir o confronto, a reflexão, 

o contraditório, a crítica, a articulação e uma relação de envolvência com a sua própria 

margem de progressão. Numa perspetiva hermenêutica, envolvidos numa perspetiva 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

88 
 

circular, quer de alargamento quer de aprofundamento, atualizando perspetivas e 

ampliando horizontes. Caso contrário, o humano corre sérios riscos de se isolar e afunilar 

no seu pretenso saber, a partir do momento em que acredite ou se convença de algo de 

forma intransigente, dogmática ou em rigorismo. Corre o risco de iniciar um percurso 

enganador, em relação a si próprio, mas também em relação aos outros, na medida em 

que os tente puramente persuadir ou condicionar. Mas engana-se, sobretudo, por 

pretender interromper o movimento do conhecer e do saber, em interdisciplinaridade, e 

do viver, em comunhão. 

Assim, coloca-se a questão de se saber se existirão indivíduo(s), grupo(s), 

comunidade(s), sociedade(s), sem preconceitos. Concretamente, percebemos que não. 

Percebemos que os preconceitos são interpretações e compreensões interiorizáveis que 

constituem a representação do que a tradição cultural trouxe até nós, do conhecimento de 

uma sociedade, comunidade, de um grupo mais ou menos restrito ou até de um único 

indivíduo e, portanto, podem estar dentro de cada pessoa ou do coletivo. Todavia, o 

preconceito conserva o risco de promover resultados socialmente desconstrutivos quando 

se imuniza da sua condição de dever estar exposto à transformação ou à finitude. Quando 

fechado em si próprio, tomado de forma fundamentalista, controladora, cerceadora das 

liberdades, dizimadora das diferenças, do reconhecimento das diversidades e das 

pluralidades, podendo, inclusive, conduzir a caminhos obscuros, marginalizando o 

discurso, impedindo o contacto, inviabilizando o relacionamento humano, ou até 

promovendo a sua marginalização ou estigmatização. Quando constituído num mal-estar 

que se pode arrastar no tempo e no espaço influenciando negativamente as pessoas, as 

relações, as comunicações, as colaborações e as interdisciplinaridades. Embora as 

circunstâncias da vida nos coloque a todos, a todo o momento, individual ou 

coletivamente, em situação de dever ou de necessidade de tomar decisões e de 

desenvolver ações, por vezes até urgentemente e sem grande ponderação, apenas com 

recurso ao que damos por adquirido, designadamente, pensando, observando, concluindo 

e agindo unilateralmente, apenas de acordo com todo um mundo interior, sem dar 

oportunidade ao diálogo com os outros mundos exteriores, com outras culturas, outros 

saberes, no fundo, com o outro, quando tal se implique, há que compreender o risco de 

se enveredar por um caminho de desagregação, de insucesso ou até de tragédia por poder 

aumentar tensões e iniciar, inflamar ou extremar processos de conflito. 

De um outro modo, quando o preconceito se revela e se constitui, 

conscientemente, em flexibilidade, em abertura, como um ponto de partida para os 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

89 
 

diálogos e para a compreensão das coisas, para o (re)estabelecimento de relações, de 

pontes de entendimento, de aproximação entre partes, com vista a ultrapassar os mais 

diversos tipos de bloqueio, problemas que impedem as convivências, e resultam dentro 

de um processo de promoção de soluções conjuntas, existe então, toda uma margem de 

progressão, de redução ou anulação de posicionamentos polarizados, de 

incompatibilidades, optando-se por caminhar sob a luz de uma permanente adaptação e 

desenvolvimento do ser humano. 

 

6 - Do gesto à violência 

 

6.1 - O significado do gesto 

Para significar o gesto, implica desde logo dirigir uma atenção para o processo 

existencial humano, para considerar que gesto só é gesto se ao movimento corporal estiver 

associada a linguagem. Uma linguagem, cuja significação associada à movimentação do 

corpo ou expressão da voz - dentro de uma intenção, dele inseparável; que pode ser 

(in)voluntária ou (in)consciente -, possa transmitir uma mensagem, apesar das palavras 

(Borges-Duarte 2023, p. 46). Portanto, é esta associação do movimento do corpo e da 

linguagem - que num sentindo mais amplo ultrapassa a própria verbalização da linguagem 

-, que permite identificar no gesto um introduzir de algo, um fazer algo, um traduzir-se 

em algo (Borges-Duarte 2019, pp. 20-24). Estamos assim a referir-nos ao gesto como 

uma manifestação linguística - não necessariamente verbal; não necessariamente 

intencionada -, mas demonstrativa de um estar no mundo e de um evidenciar esse estar 

no mundo através de uma associação articulada e coerente a situações de vida, a 

sentimentos ou a pensamentos, que no gesto se podem compreender. 

O gesto está assim fora da consideração de um mero gesticular ou de um 

movimento corporal que não seja comunicativo, como não o é a simples mecânica do 

corpo, que se revela meramente ocasional. 

Tal como a liberdade, também o gesto, por ele mesmo, se revela ou se desencobre 

expressivamente através do corpo, mas também como manifestação do espírito. Pode 

assim assumir-se numa representação significativa, ficando, todavia, sujeito aos modos 

de poder ser entendido. Neste sentido, porém, como qualquer outro fenómeno, torna-se 

inapreensível naquela que possa ser, no imediato, em absoluto ou em definitivo, a sua 

verdadeira dimensão, nos termos de uma efetiva tradução e significação. Tal como a 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

90 
 

liberdade não se confina a uma única explicação sob pena de deixar de ser liberdade, 

também o gesto entra nesta linha de impossibilidade, em virtude de não se conseguir 

aceder à liberdade que se pode intrinsecamente desvelar no gesto. Aqui se abre o espaço 

para um possível aproveitamento do gesto, de forma manipuladora (Flusser 2014, pp.16 

-17). Não obstante, o ser humano tem presente que mesmo sem uma consciência 

elaborada sobre o gesto ele reflete e manifesta algo próprio, algo que resulta da expressão 

do ser, nos caminhos da vida e da existência.  

O gesto constitui-se assim, não somente como sinal de vida, mas também como 

dinâmica de afirmação particular e individual da existência do sujeito, pela expressão 

corporal, pela sua postura e o que tudo isso comunica para o exterior. Cada membro seu, 

a cada momento, pode ascender a um papel principal. Pode ser a expressão do rosto, mas 

é também o olhar, a sua intensidade e profundidade. Pode ser o fluir da voz e a sua 

intensidade, o tom e o dom do palavrear. O gesto descobre-se também em composição 

com outros gestos. Acompanha, a título de significante, o verbo em discurso (Ricoeur 

1989, p.248). Tem uma notoriedade, um brilho que o destaca, sobretudo em planos subtis 

de obscuridade. Quem nele repara, tende a capturá-lo. E, retendo-o, de um modo quase 

automático - como se de uma fotografia se trate -, tende a revê-lo mentalmente apenas 

para poder atribuir-lhe um significado. Segundo Gadamer, esta linguagem muito própria 

dos gestos, está intrinsecamente ligada a essa forma muito imediata de serem 

compreendidos (Gadamer 1999, p. 261). No entanto, e dentro desta mesma linha de 

pensamento gadameriano há que valorizar uma abordagem ao gesto, a partir de um ponto 

de vista hermenêutico, no sentido de se procurar ultrapassar a distância entre o modo de 

produção e de efetiva significação do gesto - porventura inalcançável na sua plenitude; 

mas havendo, todavia, que permanecer nesse caminho da compreensão - e as formas 

abusivas de como ele possa ser rotulado e unilateralmente (in)compreendido. Ou seja, no 

fundo, que através do diálogo se possam (des)construir todas as (pré)compreensões 

possíveis para que se possa reconhecer no gesto não só a sua manifestação livre e 

autêntica, mas também a sua genuína significação. 

Todavia, como já referido, é nesta relação que podem surgir processos 

intencionais e até manipuladores, seja por parte de quem produz o gesto, no sentido de 

alcançar um determinado resultado, seja por parte de quem o capte e presumidamente se 

autodetermine a (pré)compreendê-lo e, por essa via, tente apropriar-se do seu alegado 

significado para o poder ter como ponto de partida ou base de legitimação para um 

comportamento posterior.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

91 
 

A consideração do gesto está então presente nos modos de exploração dos 

contactos e de ligações com o próprio, com os outros, com o mundo de todas as 

sensibilidades e também das suprassensibilidades, onde se assume com relevância. 

Poderíamos dizer que até o silêncio pode ser um gesto de linguagem, muito comunicativo 

e até bastante significativo. Ricoeur sublinha esta questão ao dizer-nos que os silêncios 

desde que não se traduzam em meras formas de estar calado podem comunicar muito 

mais do que, por vezes, um mero palavrear (Ricoeur 1989, p. 440). Mas esta interpretação 

do gesto implica uma efetiva disponibilidade e intencionalidade em compreendê-lo, o que 

implica conhecer o outro. Porque se trata de ir ao encontro do que sempre se revela, de 

facto, diferente e único, pela condição que, natural, cultural e identitariamente, a todos 

nos distingue. Para isso, torna-se assim necessário o encurtamento das distâncias, 

viabilizando as condições e as circunstâncias para um mútuo entendimento. Quer isto 

dizer, que se torna evidente que aquilo que se observa inicialmente em qualquer pessoa 

que não se conhece pode não corresponder exatamente ao que parece ser, podendo mesmo 

estar longe do que se possa dar como (pré)compreendido. Já quando há conhecimento e 

proximidade de horizontes, essa questão é tida em conta, na medida em que fica mais 

fácil a alguém que fala, escreve ou expressa pelo gesto, não só de se fazer compreender, 

mas também, de ser, de facto, compreendido (Gadamer 2000, p. 78). De outro modo, ou 

seja, sem esta compreensão tão assente no diálogo com a pessoa que produz o gesto, no 

seu estilo tão individualizado, e por vezes até marcante, a humanidade correria o risco de 

todos se parecerem à semelhança de um só, pois, se fosse apenas algo considerado de 

forma imediatamente determinável, o gesto tenderia a ser padronizado e a padronizar os 

modos de expressão e de manifestação individual, pela gestualização produzida nos 

movimentos do corpo, do olhar, do falar, confinando-se em (pré)conceitos concretamente 

definidos, na comunicação de uns com os outros. Ainda assim, haveria o gesto. Contudo, 

o humano não se diferenciaria através dele. Seria puro determinismo, físico e/ou cultural. 

O humano não teria a liberdade de se expressar de forma única e de se demonstrar na sua 

individualização de ser, de comunicar e até de pensar, uma vez que o gesto também assim 

se pode traduzir. Pensar em gesto é pensar em liberdade, na liberdade de gesto, no gesto 

de liberdade, e no gesto da própria liberdade que reside no pensar.  

 

 

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

92 
 

6.2 - Da pré-compreensão à compreensão do gesto 

A ciência, através da psiquiatria, da psicologia, entre outras áreas, tem tido em 

conta o estudo do gesto, situando-o como objeto de análise e de significação. Para a 

hermenêutica filosófica, o gesto apresenta-se como um fenómeno, como algo que se 

manifesta e se dá a conhecer, e que, sendo possível traduzir-se como linguagem, pode 

assim aludir a contextos de vida e de experiência do humano, para os quais há, sobretudo, 

que estar aberto. Mas é preciso estabelecer ligação com ele, dialogar com ele, para que, 

enfim, possa ser interpretado e compreendido. Porque é esta proximidade no 

desenvolvimento de uma relação comunicativa com o outro que pode permitir diminuir a 

margem de erro de uma possível (pré)compreensão. Estimular essa capacidade empática 

que se possa ter ou se possa desenvolver, de o humano se conseguir colocar no lugar do 

outro, de se identificar ou procurar ver, pensar e sentir como ele vê, pensa e sente. Um 

caminho que só é possível percorrer depois de se manifestar essa disponibilidade para 

compreender as pessoas e os gestos. Insistir numa troca com o outro, algo que, 

curiosamente, se dá através da linguagem do gesto e do gesto da linguagem, e bem assim, 

no seu mais amplo sentido, do gesto como linguagem.  

Todavia, nos contextos de vida e de relacionamento social, surgem, nesta fase da 

(in)disponibilidade para uma efetiva interpretação e da compreensão dos gestos, 

momentos verdadeiramente problemáticos, influenciando a interação entre as pessoas. O 

controlo dos gestos pode-se tornar num desses momentos problemáticos. Qualquer 

incómodo pela incompreensão, controlo, censura ou cerceamento do gesto, por parte de 

outrem, não passa despercebido a alguém, como se pode perceber através da perceção do 

antigo vocalista da banda musical Marillion,  Derek Dick14, que sentindo-se de tal maneira 

condicionado no âmbito da sua exposição artística - por não poder fazer determinados 

gestos ou ter de fazer determinados gestos -, acabou por considerar o viver artístico, no 

contexto daquela banda musical, como sendo bastante representativo dessa forma de 

condicionamento e algo verdadeiramente insuportável. 

Poderíamos referir-nos à intolerância, mas exploraríamos extensivamente uma 

outra dimensão da questão. Assim, dentro da linha de pensamento de Ricoeur, considere-

se intolerável a própria intolerância (Ricoeur 1995, p. 190) para arrumar esta questão. 

 
14 Derek William Dick (mais conhecido por Fish), ex-vocalista de uma banda musical muito conhecida dos anos 80 do 

século XX, designada por “Marillion”, terá desistido do grupo e da notoriedade alcançada, em virtude da administração 
do grupo, querer, no âmbito das atividades da banda, controlar a sua espontaneidade individual, em prol de uma fixação 
dos gestos e dos comportamentos, com o objetivo da exploração de uma determinada imagem, como artista e como 

pessoa. https://www.youtube.com/watch?v=ObY5oXjGWhY 

https://www.youtube.com/watch?v=ObY5oXjGWhY


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

93 
 

Quer isto dizer que, como ponto de partida, é necessária a tolerância para ir ao encontro 

da dimensão interpretativa do gesto. O que pode começar pela mera perceção e 

interpretação por defeito, por projeção ou por extensão - no fundo, o ficar aquém ou o ir 

além do que o gesto aparente -, há que permanecer no caminho da sua compreensão, sob 

pena de ficar por realizar essa tarefa. Podemos designar esta postura como o estar aberto 

ao gesto. Todavia há que rejeitar as explicações de princípio – a precipitação -, na 

ausência de uma base de compreensão que efetivamente as identifique e as consolide. As 

dificuldades no relacionamento entre pessoas, nas atividades profissionais e também na 

atividade policial, com elevada expressão, surgem precisamente das assimetrias aliadas 

às subjetividades e às intersubjetividades, de onde surgem sobretudo as 

(pré)compreensões, os subentendimentos e, consequentemente, os mal-entendidos acerca 

da interpretação dos gestos. Surge aqui uma tomada de posição definitiva relativamente 

à interpretação do gesto, que acaba por se revelar exatamente na causa de um problema. 

Um problema que não é motivado por uma situação comunicacional, mas precisamente 

pela dificuldade ou mesmo pela ausência de comunicação. Assim, a redução da distância 

que possa haver entre o possível significante e o mais preciso significado, havendo 

interesse nisso, tem de ser objeto de uma preocupação específica. É neste sentido que se 

torna necessária a contenção das reações meramente instintivas e procurar insistir no 

principal objetivo que é a necessidade de compreender o gesto, em diálogo com quem o 

produz.  

Em pleno diálogo verbal, diversos gestos mutuamente se acompanham, 

complementam e podem até representar algo, isoladamente, em termos de conteúdo 

significativo. Em terapia, os gestos podem, inclusive, ser objeto de uma análise muito 

atenta, de confirmação ou infirmação de significados na vida das pessoas, muitas vezes 

com enraizamento profundo em situações de sofrimento e em traumas a elas associados. 

E, por causa disso, em cenários relacionais com dinâmicas muito específicas de contacto 

entre pessoas, os gestos podem desencadear mecanismos de luta ou de fuga, ação ou 

inação, resultantes de um sensível estado percetivo. Isto é algo que pode ocorrer em meros 

instantes, com efeitos bastante significativos. No campo da minha experiência como 

profissional de polícia, tem-me sido possível contactar com situações verdadeiramente 

impressionantes15, onde uma mera expressão facial ou um simples cruzamento de olhares, 

 
15Situações em que um polícia consegue intervir ou evitar a prática de um crime, ou pelo contrário, 
consegue empolar uma situação e nela agir, produzindo insatisfações ou lamentações que não 
sucederiam, não fora a sua intervenção; situações em que alguém que trafica droga percebe exatamente 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

94 
 

em ínfimas frações de segundo, pode desencadear uma multiplicidade de consequências 

e de resultados.  

Todavia, todo este campo de ação não deixa de traduzir um isolamento que, só, 

porventura, por sorte, pode coincidir com uma verdadeira adequação. Nesse sentido, é 

possível concordar com Gadamer, que esta postura é sempre reveladora do facto de 

alguém estar tão isolado e fechado aos vários tipos de diálogo com os vários outros 

possíveis - que poderiam contribuir para alargar os seus horizontes - que mais não faz do 

que centrar-se apenas nas suas preconceções, que assim se tornam determinantes para 

delimitar a abrangência da sua situação hermenêutica, relativamente à situação em apreço, 

ou seja, o conhecimento que julgam deter sobre esse algo que se lhes afigura nas suas 

vidas (Gadamer 1999, p. 451). É importante referir que por vezes acontece mesmo o 

inusitado, ou seja, surgem perceções sem aparente conexão com o que de facto está a 

acontecer, sendo determinado o significado dos gestos apenas pela forma como são 

unilateralmente equacionados, sustentados no preconceito e no ponto de vista do 

intérprete16. Outras situações específicas existem, em que, lamentavelmente, as pessoas 

parecem apenas ler-se a elas próprias ainda de um modo mais profundo, não apenas nos 

conceitos que adquiriram por diversas vias, mas no sentido de observar a sua perspetiva, 

sustentada na sua experiência pessoal, problemática ou até traumática, e aplicá-la 

 
que está a ser seguido ou a ser controlado e decide cometer um ato imponderado e/ou violento; situações 
em que alguém fica convencido de que vai ser assaltado ou agredido e tenta, umas vezes com e outras 
vezes sem sucesso, reagir previamente, de acordo com essa pré-sensação ou essa pré-compreensão. 
Trata-se do contacto com uma sensibilidade instintiva muito apurada, em concreto, por parte das pessoas, 
na atribuição de significados precisos, em segundos, a determinados gestos, ainda que não se conheçam 
as pessoas que os produzam, parecendo até assentar em capacidades que vão além dos sentidos 
convencionais. Poderia ser um tema interessante de estudo – saber dos pressupostos que pode levar 
alguém a percecionar um gesto, atribuindo-lhe in extremis um significado preciso, naquele momento em 
particular. Sucede em muitas ocasiões, depois de se aferirem as circunstâncias dos acontecimentos, 
verificar-se que essa sensibilidade instintiva por parte de diversas pessoas, a ter origem num determinado 
ponto de partida, motivado por um gesto produzido pelo outro, que só por ter sido lido e interpretado de 
uma determinada forma, por coincidência ou não, veio a revelar-se determinante para posteriores 
tomadas de posição, importantes no salvamento de vidas, no impedimento de agressões, algumas 
revelando um instinto homicida, entre muitas outras. Também há situações em que este tipo de 
sensibilidade resulta a contrário, o que normalmente redunda em sérios problemas. 
16Exemplos: alguém que se atira de um segundo andar de um prédio, apenas porque lhe terá parecido 
pré-visualizar alguns gestos em pessoas desconhecidas, que considerou suspeitos e ameaçadores para si, 
fazendo-o sentir-se perseguido, pelo que a pessoa, encarando aquela reação de se atirar como a única 
solução para se subtrair ao que considerou ser uma situação de ameaça ou de perigo, mais não fez do 
que agir, de acordo com a sua leitura, ainda que de modo objetivamente desintegrado e 
desproporcionado; um(a) parceiro(a) que interpretando gestos, agride brutalmente ou mata o(a) 
companheiro(a) por julgar-se traído(a); em espaço de diversão noturna, um confronto físico precipitado 
entre duas pessoas, por causa de um olhar, que depois se estende a uma desordem entre dezenas de 
outras delas, com consequências inicialmente imprevisíveis e que, finalmente apuradas, são sempre 
lamentáveis. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

95 
 

diretamente aos contextos relacionais que estão a viver, deixando que a sua ação seja 

conduzida por uma pré-interpretação ou pré-compreensão dos gestos dos outros. É 

necessário evitar-se este processo. Gadamer analisou esta questão a partir de uma 

chamada de atenção, designadamente da necessidade do leitor de um texto (mas podemos 

estender para uma qualquer interpretação fenomenológica) dever tomar consciência das 

suas conceções prévias no sentido de elas não interferirem, a ponto de poderem boicotar 

ou viciar o processo interpretativo e compreensivo dos textos, dando origem a um 

desalinhamento no mesmo processo compreensivo (Gadamer 1999, pp. 402-403). A 

experiência policial tem uma ligação muito estreita, a situações17 onde se verifica esta 

dificuldade. 

 

6.3 - O gesto como desencadeador de modos de violência 

Na sequência do que se tem vindo a referir, pode ainda assumir-se que quando se 

pensa inicialmente em agressividade e violência é possível não pensar imediatamente em 

gesto e na importância que ele tem, quer na definição das atitudes, quer na colocação em 

marcha dos respetivos e consequentes comportamentos. No entanto, tomando consciência 

do gesto, talvez possamos compreender um pouco melhor o seu papel, em muitos casos, 

preponderante, no sentido de poder despoletar processos violentos, por se considerar 

como um ingrediente fundamental no seu desencadeamento. Não é que o movimento 

corporal e a linguagem a ele associada crie o conflito ou crie, inclusivamente, a violência, 

mas porque um outro realize, atrás daquela manifestação corporal, a compreensão de uma 

mensagem ou situação, essa sim, responsável por engendrar de facto o conflito e/ou gerar 

a violência. Esta questão revela-se importante porque o gesto se pode apresentar como 

sendo, muitas vezes, central, na importância da relação de um primeiro contacto da 

interpretação com alguém ou um grupo conflituoso, remetendo ou introduzindo a questão 

da violência. A possibilidade de relação do gesto com a violência, ocorre então, 

 
17O exemplo de alguém que agrediu brutalmente outrem apenas porque lhe pareceu reconhecer nessa 
outra pessoa uma determinada expressão no seu olhar. Uma expressão no olhar da vítima que aquele 
agressor julgou reconhecer e ao qual atribuíra unilateralmente um significado ameaçador, que quis 
imediatamente combater e anular. Para o agressor tudo fora muito claro e preciso. Em fase posterior, o 
sujeito acabaria por explicar que o que de facto acontecera fora uma perda de estribeiras, sustentada 
numa relação traumática que o agressor havia tido anteriormente. Essa experiência fora intensa, 
marcando indelevelmente a sua vida. Havia sido frequentemente agredido em criança por um pai abusivo. 
Na altura não se sentia e ainda não se sente propriamente atingido pelos diversos golpes impactantes 
sucessiva e frequentemente desferidos no seu corpo, mas recorda, (re)vive e (re)sente ainda, stressada e 
traumaticamente, a expressão severa e o olhar frio e insensível, que implacavelmente o atravessavam de 
morte. No fundo, foi esse tipo de olhar que reconheceu e que quis violentar. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

96 
 

sobretudo, num plano muito (im)preciso da sua apreensão, interpretação e significação 

como linguagem, podendo assim desencadear um típico comportamento. Isto concretiza-

se em alguém que, convencido do significado que atribui a um determinado gesto - ou até 

motivado pela interferência de terceiros, nesse processo de significação -, tende a 

(pré)(in)compreender o gesto do outro, atribuindo-lhe aquele que entende unilateralmente 

como tendo um determinado e claro significado, passando a observá-lo, ao gesto e à 

pessoa como uma ameaça, um obstáculo a ser ultrapassado, um alvo a ser neutralizado 

ou até a abater, uma vez, que, encarando dessa forma a verificação do gesto, se passe a 

agir por hostilidade, agressividade e/ou violência. Sendo um mesmo gesto, por exemplo 

um sorriso, umas vezes alegremente elucidativo, convidativo, dialogante e em certas 

circunstâncias apaziguador, em outras ocasiões pode ser um agravante numa relação, 

impulsionar um conflito e até constituir-se como um ingrediente explosivo, gerador de 

violência, como expressão do pathos, influenciando decisivamente o seio relacional que 

os seres humanos são capazes de estabelecer uns com os outros.  

Por conseguinte, o gesto, enquanto elemento de distinção, quer expressivo, quer 

do ponto de vista da linguagem em que se constitua, revestindo-se ou sendo revestido de 

maior ou menor significação, pode causar um grande impacto e gerar-se a si próprio numa 

cadeia de ações e reações com consequências (in)previsíveis, no comportamento e na vida 

das pessoas. Por isso há que tê-lo em conta nas dinâmicas de interação. Gadamer, de um 

ponto de vista fenomenológico, marcadamente disponível para considerar as experiências 

de vida dos sujeitos e sendo que todos adiram ao processo relacional e dialogal, 

identificaria estas dinâmicas como jogo (Gadamer 1999, p. 25). Um jogo em que a causa-

efeito surge não pela ação concretamente planeada, preparada e, portanto, já pré-

determinada, de um jogador em concreto, mas sim da interação com o(s) outro(s) 

jogadores. Interatividade esta que, sendo dominada por um princípio de incerteza, está 

intrinsecamente ligada ao impulso dinâmico das regras deste jogo – onde os gestos 

realizados, expressados, manifestados, inconsciente ou conscientemente, são projetados 

para um nível incomensuravelmente determinante, a influenciar, pelos modos de 

linguagem em que se constituam, os relacionamentos que são estabelecidos. Deste modo 

faz sentido (des)construir a relação do gesto com a violência e como violência e da 

violência com o gesto e como gesto, em planos de verificação que se apresentam 

perfeitamente tangíveis. 

No fundo, quando há diálogo o gesto pode inserir-se nas circunstâncias que 

decorrem em horizontes de sentido muito específicos, a que se acede mediante perspetivas 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

97 
 

que assentam inicialmente num conjunto de pré-compreensões, mas depois, pela troca e 

pela mútua compreensão que se adquire, pode ilustrar-se, (des)(re)construir-se dentro de 

uma sustentada margem de conceptualização e de explicação, deixando de estar 

isoladamente vinculado, de um modo imediato, ao desencadeamento de mecanismos de 

luta ou de fuga. 

Determinados meios são mais propícios do que outros a facilitar o 

desencadeamento de modos de interpretação do gesto, por exemplo, determinados 

espaços de diversão noturna, frequentados naturalmente por pessoas que gostam de os 

frequentar, constituem-se palcos de situações verdadeiramente extraordinárias, onde, 

sobretudo mulheres se podem sentir afetadas e até molestadas pela interpretação do gesto. 

Um simples olhar, uma determinada postura corporal, um dado movimento de fazer 

deslizar a mão pelo cabelo podem ser entendidos como sendo de disponibilidade e até 

serem compreendidos como modos expressos de convite para a prática sexual, e, nessa 

linha de entendimento, poderem suscitar uma série de reações de contenda e até de 

violência em pessoas que, fazendo essa leitura, se procuram autodeterminar em disputa. 

A situação pode chegar a ser desgastante e até traumática, ao ponto de algumas destas 

mulheres procurarem desenvolver um controlo absoluto dos seus movimentos, evitando 

a espontaneidade, evitando sobretudo o olhar para não serem apontadas como causa deste 

género de situações problemáticas. E é interessante o facto de se tratar de espaços 

habitualmente frequentados por pessoas de várias culturas, áreas de atividade profissional 

ou formação académica, com diversas capacidades financeiras associadas. 

Na atividade policial, como em outras profissões, adquire-se toda uma experiência 

a dar lugar ao desenvolvimento de uma aprendizagem a ela associada, que vai ganhando 

corpo, ao longo dos anos de exercício, sobretudo em cenários de confronto físico, com o 

envolvimento de um tipo muito considerável de risco e de perigo – com uma expressão 

muito significativa não apenas no âmbito da identificação, mas sobretudo no controlo e 

dirimição dos litígios resultantes do impacto dos gestos. Não apenas porque a isso 

obrigam, insofismavelmente, os conceitos legais que regulam a atuação policial, mas 

também pela própria capacidade de recorrer a essa mesma experiência para realizar uma 

prestação de maior qualidade no serviço da manutenção das condições de segurança, 

sobretudo nos espaços públicos.  

Neste sentido, por razões que podem incidir na proteção pessoal e proteção de 

vítimas, os polícias devem poder estar muito atentos a este plano especial de ligação e de 

conexão com o outro, em que o gesto se pode revelar preponderante. Há um especial foco 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

98 
 

de atenção, quer na relação estabelecida entre polícias que atuam dentro de uma 

determinada ocorrência ou operação policial, quer na relação estabelecida com os 

cidadãos com os quais interagem, bem como nas relações estabelecidas entre cidadãos, 

onde a tensão, o conflito e a violência decorrentes fazem parte ou estão frequentemente 

presentes no vasto quotidiano.  

Neste sentido, pode falar-se de todo um enquadramento, compreensão e gestão 

dos gestos, desde os de intimidação, de provocação, de manipulação, de ludibriação e até 

de agressividade e violência, quer para com a intervenção policial ou os polícias, quer 

entre cidadãos em potencial confronto. Ainda assim, a facticidade do acontecer é de tal 

modo avassaladora que por vezes escapa a todos estes níveis de capacitação, de 

preparação, de prevenção e de controlo, podendo traduzir-se ou conduzir a situações 

marginais. Neste sentido, a movimentação das densas relações humanas revela-se de tal 

maneira complexa que se torna difícil, pela dimensão que o gesto adquire, impedir que 

haja um envolvimento de duas ou mais pessoas, que, saindo do seu espaço de 

tranquilidade e de controlo individual/grupal, se joguem num outro espaço, que, de 

repente, é de confronto violento. Pode mesmo referir-se que se torna até difícil ou 

impossível intervir preventivamente, quando se conjugam determinadas circunstâncias - 

como por exemplo os efeitos do álcool, de drogas ou de específicos estados de 

perturbação emocional-, quadros que podendo influenciar naturalmente as 

(in)capacidades de diálogo, dificultam igualmente um agir equilibrado, sobretudo em 

ocorrências com contornos absolutamente lamentáveis do ponto de vista das suas 

consequências, quando envolve violência, agressões e mortes. Mas esta questão não 

afasta uma questão central que é precisamente a exponenciação da notoriedade do gesto, 

bem como o modo como pode ser (pré)compreendido e só por isso poder constituir-se 

como mote para a violência. 

Como já expressado, trata-se, por vezes de situações vulgares em que um mero 

olhar pode mesmo constituir, ainda que, por si só, injustificadamente, mas, todavia, o 

único motivo explicativo, relevante, do ponto de vista do(s) agressor(es), a poder 

sublinhar-se como o ponto de desencadeamento de uma escalada de violência, 

encontrando-se assim o motivo principal que leva alguém a vitimizar outrem ou a ser 

vítima, ainda que entre estas pessoas possa nunca ter havido relação anterior, se tenham 

alguma vez visto ou sabido sequer da existência, uma(s) da(s) outra(s).  

 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

99 
 

6.4 - Os espaços do gesto 

Concordando com Gadamer pela referência à importância e à necessidade de o ser 

humano se formar - poderíamos dizer também educar, o que se traduz num processo, 

sempre contínuo -, como forma de poder sobressair como ser pensante e controlado 

emocionalmente, tendo assim as capacidades de rasgar a cedência ao imediato (Gadamer 

1999, p. 51), vislumbra-se um caminho de promoção e de consagração de um espaço de 

liberdade, fecundo, nos termos de uma abordagem aos processos de desenvolvimento e 

de compreensão das coisas – e, por inerência, também do gesto. Tudo isto numa espécie 

de reforço do seu estatuto fenomenológico, enquanto modo de expressão e de 

comunicação. E claro, como linguagem, ao ver reconhecida a sua existência como 

momento de diálogo, ponto de partida para o diálogo. Porque é através da linguagem e 

do diálogo que os seres humanos comunicam uns com os outros e encontram formas, não 

apenas de se esclarecerem nas suas aprendizagens, mas também de se compreenderem 

mutuamente nas suas convivências. Todavia, como já identificado, sendo culturalmente 

entendido como expressão e manifestação de significados, uma vez que o gesto possa ser 

isoladamente interpretado, torna-se altamente suscetível de poder conduzir a conclusões 

(im)precisas e a ações (i)legítimas. É na sua (pré)compreensão, elevada, sem mais, a uma 

compreensão absoluta, que reside o perigo de precipitação, erro na comunicação ou 

mesmo falsa interpretação. No fundo, tal como pode ocorrer com outras expressões 

verbais ou até em frases compostas, dependendo dos vários contextos e dos 

desenvolvimentos culturais em que se inserem. Ainda que inicialmente pré-

compreendido, exatamente por se aceitar que haja preconceitos, o gesto tem 

necessariamente de integrar uma via de diálogo mais abrangente, podendo referir-se, estar 

sujeito a um maior escrutínio dos significados e do jogo da linguagem. Por isso, os 

significados das coisas e os próprios diálogos vão sempre evoluindo para além daquilo 

que se possa antever, considerado plenamente estabelecido ou declarado definitivo. Um 

diálogo revela-se sempre num caminhar para além do ponto de partida, em progresso e 

em desenvolvimento. É algo que pode ter tempos de suspensão, mas não tem términus 

anunciado, assim haja disponibilidade para ele. O que nos conduz à questão de dever ser 

uma preocupação especial para os processos de formação e de educação do ser humano, 

o propósito de ensinar a pensar critica e sustentadamente, em conexão com o outro, em 

abertura para o que surge, para além do que meramente se afigura num modo mais 

imediato.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

100 
 

Na hermenêutica filosófica gadameriana, que designa que a situação hermenêutica 

em que estamos, bem como a situação hermenêutica das pessoas que vamos 

compreendendo, como estando sempre enquadrada na história cultural que a todos 

abrange, com todas as questões que a ela se prendem (Gadamer apud Duarte 2022, p. 33), 

é a mais conseguida interpretação, no que respeita à compreensão das pessoas, do mundo 

e das coisas, como reforço da situação hermenêutica de cada qual; é sempre algo que 

surge dialogicamente a partir de um processo de encontro. Encontro que em Gadamer se 

compreende como “fusão de horizontes” (Gadamer 1999, p. 457), por se tratar de 

compreender e integrar ou incluir o outro, algo que é proporcionado a partir dos múltiplos 

jogos de interação, dos mais aos menos especializados, que se vão podendo estabelecer, 

entre pares e entre partes, entre visões ou posições, linguagens específicas ou estudos 

determinados, no fundo, entre e a partir das mais diversas (pré)conceitualizações e 

(pré)significações, onde estas são jogadas e contribuem influenciando o processo de 

ampliação dos saberes, das relações e das respetivas perspetivas futuras. 

Assim se torna defensável uma posição que considere uma permanente 

disponibilidade e abertura para o diálogo, designadamente para fazer face a posições de 

fechamento em torno de visões que se dão como unilateralmente (pré)adquiridas e 

(pré)sustentadas, (pré)validadas como certas, verdadeiras, absolutas e definitivas, pois é 

precisamente este último posicionamento que causa, agrava ou permite a escalada da 

tensão e do conflito, a poder conduzir ao endurecimento do discurso e à violência. Em 

Ricoeur [1991(a)], compreendemos, precisamente, que, muito embora possa haver 

conflitos de interpretação de vária ordem, baseados em (pré)compreensões, em pontos de 

vista e em decorrentes perspetivas dispares – pois vivemos em sociedades onde há, de 

entre outros fatores, muito desequilíbrio social e cultural, desigualdade, injustiça, 

egoísmo, agressividade -, há, contudo, que evitar um possível rasgo de totalitarismo 

existente nesses processos de afirmação (pré)interpretativa e de (des)entendimento, bem 

como a intransigência ou a irredutibilidade deles decorrente. Há que evitar, sobretudo, o 

entupimento das vias de diálogo e/ou de negociação, o que normalmente conduz as partes 

para um confronto mais aguerrido, intolerante ou violento, em vez de tentarem chegar a 

um pleno acordo, ou, pelo menos, à adoção de modelos de compromisso que permitam 

manter um registo de paz e de preservar ou alcançar um bem-comum. 

Deste modo, ainda que o gesto possa, por si só, constituir-se em formas de 

agressividade, pela significação representativa à qual possa ser ou estar associado - como 

o facto de alguém poder esticar o dedo médio da mão em direção a outrem, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

101 
 

acompanhando o gesto com expressões faciais que acentuem todo um contexto injurioso; 

o que pode até motivar a uma eventual responsabilização posterior do autor do gesto, pela 

sua inadequação e ofensa - ele pode constituir, havendo interesse nisso, um ponto de 

partida para um diálogo mais abrangente, ou, na impossibilidade, considerá-lo então - 

ainda que meramente desrespeitoso - como um momento de frustração incontornável de 

um possível processo de diálogo. Querendo assim referir que, apesar do incidente, sempre 

há que insistir no diálogo, compreendendo esse momento de insistência no próprio 

diálogo como uma forma de interromper a proliferação de um certo estilo comunicativo 

adotado impropriamente e que apenas tenda a querer (re)produzir um padrão de 

agravamento do ciclo tensional, conflitual ou até (pró)violento. A ideia de fundo é poder-

se, tanto quanto possível, pensar e enquadrar o gesto, dentro da área em que ele se insere, 

que é a área comunicativa.  

Algo diferente surge na sequência do que se possa assumir como um gesto que se 

traduza voluntariamente num ato fisicamente agressivo. Entra-se assim numa outra 

dimensão do gesto enquanto movimento corporal, onde o agressor pode afirmar uma 

mensagem clara de ultrapassagem da capacidade de diálogo e de um esforço 

argumentativo, optando por aderir a uma intenção de domínio do(s) outro(s), de 

subjugação pela força, podendo juntar-se-lhe a pretensão de infligir ferimentos através de 

golpes que são aptos a causar dor e/ou sofrimento físico.  

Nestes cenários em que o diálogo verbal fica comprometido, o gesto tem de valer 

por si só, enquanto mensagem, havendo apenas lugar, por parte da vítima, à possibilidade 

de se socorrer de um conjunto de gestos, combinados numa sequência de movimentos 

corporais, que, em interação, possam ser compreendidos no domínio da legítima defesa e 

lhe proporcionem esse desígnio efetivo, nunca deixando, ainda assim, de se constituir 

numa forma de comunicação. 

Entramos numa outra fase de enquadramento do gesto, enquanto forma de 

comunicação, ainda que aplicado à área da violência. Deste modo, tal como na 

comunicação gestual, o gesto é importante como veículo típico de comunicação, 

assumindo maior preponderância na área da comunicação que envolva pessoas com 

deficiência auditiva, bem como na atividade artística, como por exemplo no teatro ou na 

dança, entre outros, o gesto pode igualmente afirmar-se, por si só, como linguagem, no 

campo da violência. O gesto adquire aqui formas singulares de poder ser produzido e 

compreendido. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

102 
 

No que concerne aos modos de compreensão do gesto, dentro desta linguagem 

corporal que pode ser identificadamente agressiva, é possível considerar que tal possa 

resultar de um modo muito específico de compreender e que tem que ver com todo um 

traquejo acumulado, resultante de um específico campo de experiência. Em Wacquant 

(2002) é possível perceber objetivamente, dentro da sua experiência, adquirida na 

vivência de bairro, mas também na sua atividade de boxe, os modos em que se 

desenvolveu na sensibilidade necessária à identificação da linguagem corporal e 

compreensão de gestos agressivos e violentos, nas suas relações sociais: pelo olhar, pela 

movimentação específica do tronco, dos membros e em especial das mãos; produzidos 

pelas pessoas a quem chamou de adversários (Wacquant 2002, pp. 107-108). São 

momentos de elevada tensão e de desenvolvimento de uma aprendizagem para um 

determinado tipo específico de sensibilidade na identificação de gestos que podem atingir 

e ferir a integridade física. A atenção a todos os pormenores é algo que se torna 

fundamental.  

Existem na sociedade diversas artes marciais que têm empiricamente estudado 

estes fenómenos e demonstram isso mesmo, ou seja, não só proporcionam a possibilidade 

de desenvolvimento das capacidades individuais em termos mentais e desportivos, como 

proporcionam a aprendizagem e o desenvolvimento das capacidades, quer no que respeita 

à identificação dos gestos agressivos, quer em poder lidar com eles. Fazem-no mediante 

o uso e o aperfeiçoamento de múltiplas combinações de técnicas, compostas de 

movimentos corporais e de gestos, aptos a constituírem-se como formas eficazes de 

controlo dos movimentos agressivos. Em regra, tal é realizado no âmbito da defesa 

pessoal, sendo associados movimentos de resposta e/ou de anulação total da ameaça e/ou 

do perigo. É verdade que as artes marciais podem ser, objetivamente, muito mais do que 

isso, pois há também toda uma componente espiritual e de descoberta da individualidade 

de cada pessoa, que se revela também muito interessante. Todavia, a vertente da 

movimentação corporal e a da gestualidade é a que agora nos interessa sublinhar, uma 

vez que é das artes marciais que deriva o saber e a inspiração para os processos de 

desenvolvimento de parte da formação dos agentes policiais, em todo o mundo, quer no 

âmbito da defesa pessoal, quer na própria ação policial.  

De entre várias artes marciais com ligações ancestrais ao domínio e controlo da 

violência podemos referir-nos, como exemplo, a uma muito interessante, conhecida pela 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

103 
 

designação Aikido18. Uma arte marcial que empodera os seus praticantes no sentido de 

conseguirem suster o perigo, dominando e imobilizando o atacante mediante o 

aproveitamento do seu gesto e da força que este empreender no seu movimento agressivo 

e violento, tendo em vista possibilitar a quem defende fundir-se com esse algo que vem 

(gesto, movimento, força, velocidade), procurando redirecionar todo este fluxo, serena e 

dinamicamente. Tudo por forma a não acentuar os níveis de agressividade e de violência 

e por isso não pretendendo responder, na maior parte do tempo de combate, com uma 

agressão propriamente dita, mas sim com capacidades extraordinárias e efetivas de 

controlo dos gestos, da sua violência e do respetivo agressor (Allemann 2004, p. 38). 

Quem pratica pode constatar uma dinâmica física, mental e até espiritual que vai muito 

para além da mera mecanização dos movimentos do corpo e dos gestos. Cada conjunto 

de movimentos, cada gesto, tem implícitas mensagens muito significativas, quer de 

respeito pelo oponente, quer de disciplina, de controlo da energia e de harmonia no corpo 

e na mente - quer para quem os executa, quer para quem os observa e também para quem 

é objeto da sua execução. No fundo, há um estar verdadeiramente presente no momento; 

uma consciência desperta, de um equilíbrio psicofisiológico, assinalável e incomum, que 

permanentemente convida o outro a participar na harmonia em vez de insistir no 

confronto agressivo. Uma conduta disciplinada que não se observa nas dinâmicas 

turbulentas dos ritmos de vida, nas sociedades contemporâneas.  

Para situações de ofensa grave e de risco iminente de perda de vida existem outros 

sistemas de defesa pessoal que se propõem como sendo mais eficientes e eficazes. É o 

caso do sistema de defesa pessoal, de origem israelita, designado por Kravmaga19. Trata-

se do desenvolvimento de capacidades físicas e mentais, que se podem revelar muito 

dinâmicas, tendo em conta uma mensagem muito significativa: para salvar a vida, há que 

 
18 Bruce Allemann, em 2004 publicou um guia essencial para o domínio técnico e teórico da arte marcial 
Aikido, que foi fundada por Morihei Ueshiba, em finais do séc XIX, princípios do século XX, sublinhando a 
sua matriz espiritual e filosófica, assinalável do ponto de vista do culto dos seus conceitos essenciais, como 
o controlo do Ki – que entende como a energia vital que rege o universo e o mantém unido-, combinando 
o princípio da não-violência, consubstanciado numa arte da paz, da harmonia e da suavidade dos 
movimentos, do ponto de vista exclusivo da autodisciplina e da defesa pessoal. 
19 Lichtenstein (1993) apresenta o Kravmaga como um sistema de defesa pessoal, reconhecidamente 
eficaz, fundado e desenvolvido por Emrich "Imi" Lichtenfeld, judeu-húngaro, mais tarde israelita, em 
meados do século XX (p.21). A técnica assenta na capacidade de identificar e reagir a situações de perigo, 
associada à transferência do peso do corpo, à sua força explosiva e à velocidade máxima do movimento 
corporal. Não há regras, trata-se simplesmente do aproveitamento dos movimentos instintivos do corpo, 
no sentido de desenvolver e aperfeiçoar, a partir deles, um conjunto de outros movimentos, facilmente 
exequíveis, adaptados ao objetivo de, em situações reais, defender cada ataque sofrido e, 
simultaneamente, reagir e anular, eficazmente, o perigo e a ameaça, através da aplicação de golpes 
curtos, potentes e rápidos, visando os pontos sensíveis no corpo do agressor (p.26). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

104 
 

fazer tudo o que for possível e esteja naturalmente ao alcance. Claro que estamos num 

difícil patamar de análise. Se por um lado, jamais deveria haver razão para violência, pois 

ela constitui-se sempre em gestos de uma ativa linguagem destrutiva, impeditiva de 

desenvolvimento, de relacionamento e de entendimento, por outro é preciso ter em conta 

que quando ela é colocada em prática e aparece perante a vítima como um facto 

incontornável, é preciso, não só resistir, mas sobretudo conseguir fazer face ao perigo, 

anulando-o. E nesse sentido, também há uma linguagem, que é no fundo a vítima a 

demonstrar amor por si própria, devendo envolver-se na defesa intransigente da sua 

integridade física e da sua vida. 

 

6.5 - O gesto associado à violência no contexto da atuação policial 

Para a generalidade das pessoas, embora em alguns casos seja muito difícil e 

noutros casos ainda seja completamente impossível subtraírem-se a situações de 

violência, podemos conceber que tal se torna um pouco menos difícil para o comum 

cidadão, comparativamente ao quadro de vida profissional dos policiais operacionais, 

cuja função implica terem obrigatoriamente de enfrentar, direta e efetivamente, quadros 

de violência, desde os seus contextos mais simples aos mais complexos e extremados.  

Neste sentido, ter a capacidade de perceber a linguagem corporal e toda a 

gestualidade em presença revela-se importantíssimo em cenários de tensão e conflito 

violento, não só para procurar evitar ou conter situações complicadas, na medida da 

salvaguarda dos interesses legais, mas também, sobretudo evitar ser agredido ou morto 

em serviço. E nesse sentido, os momentos vividos por agentes policiais, nestas 

circunstâncias, são envolvidos pela solidão da tomada de decisões sobre atuar desta ou 

daquela maneira. Na pesquisa por mim realizada, a que tenho vindo a fazer referência, 

Loura (2019), é possível compreender a perceção do agente policial que dá como certa a 

existência de situações em que não é possível observar a resolução de determinadas 

ocorrências, apenas num registo que assente no diálogo verbal. Situações em que cabe 

ao(s) agente(s) policial(is), que está(ão) numa determinada ocorrência, a decisão de agir 

pela força. Ficando o(s) agente(s), todavia, exposto(s), sujeito(s) e isolado(s), quando se 

tratar de explicar e justificar a(s) sua(s) decisão(ões) de atuação, explicar e justificar o(s) 

modo(s) de atuação, explicar e justificar a(s) consequência(s) da atuação. Há no agente 

policial uma consciência desse isolamento. O agente vê-se na contingência de ter de agir 

e age, em função dos seus pontos de vista e do seu modo de compreender as circunstâncias 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

105 
 

da ocorrência, ficando depois sujeito a outro tipo de interpretações, possivelmente 

críticas, simplificadoras, desajustadas ou ambíguas, quer por parte do público e dos 

próprios superiores hierárquicos, quer depois por parte dos órgãos judiciais, relativamente 

ao que se possa ter sucedido durante a ocorrência propriamente dita (Loura 2019, pp. 90, 

pp.117-118). 

Refira-se que esta dimensão da atenção e da sensibilidade na vida de um polícia 

operacional é muitas vezes a distância entre a vida e a morte, sendo por isso necessário 

que ele esteja em condições de identificar ou até de antecipar gestos e posturas corporais 

que possam fazer prever ou constituírem-se já como uma possibilidade para a agressão, 

com especial relevância para aqueles que possam representar um perigo maior e poderem 

hipotecar as expetativas do agente ou de terceiros, no que concerne à proteção e à 

salvaguarda da sua integridade física e/ou da sua vida. Por exemplo, em determinados 

contextos de risco e de perigo ou situações de conflito, o simples facto de alguém ir/vir 

ao encontro de alguém ou do agente policial, com as mãos nos bolsos, violando aquela 

que possa ser uma ideia pré-concebida de uma distância pessoal de segurança, pode 

constituir uma situação altamente ameaçadora para o agente ou para terceiros, a sugerir 

ou a motivar uma ação por parte deste, como oportunidade de poder antecipar ou de suster 

a possibilidade de uma agressão com faca ou qualquer outro objeto cortante ou 

contundente. Neste sentido, cada profissional, em última instância, tende a desenvolver o 

cuidado de si e dos outros, pensando e agindo num horizonte de uma situação 

hermenêutica muito própria, como é cada uma das situações hermenêuticas. E é neste 

caminhar, por entre situações limite, que cada profissional procura aptidão no 

desenvolvimento das capacidades de identificação e de reação ao perigo. Assim, pode 

referir-se que os gestos, o movimento e a força utilizada nos seus contextos de atuação 

não têm de ser necessariamente violentos, embora possam ser, tenham de ser ou devam 

ser, se doutra forma não puderem ser entendidos. Porque objetivamente trata-se de gestos 

e de ações policiais, que visam, não propriamente as pessoas em si, mas são dirigidas, por 

princípio, em função dos atos por elas praticados. 

 

6.6 - Proposições finais sobre o gesto e a ligação com a violência 

O gesto, como elemento de expressão ou de comunicação, parece ter uma relação 

de importância com o desenvolvimento da violência. Nalguns casos revela-se mesmo 

determinante no que se refere ao desencadeamento do comportamento humano, com boa 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

106 
 

expressão, como vimos, no decorrer da função policial. Em ambientes de tensão e de 

conflito, e, portanto, de contrastes, o gesto deteta-se mais facilmente e logo corre o risco 

de se (pre)sentir, (pre)entender, gerando emoções e possíveis reações. Ao ser como que 

lançado para o espaço interpessoal, o gesto torna-se suscetível de ser acolhido no espaço 

intrapessoal de quem dele se apercebe, lhe dá importância e lhe atribui significado. O 

gesto parece surgir como algo que está mesmo ali, que tem substância, e, apesar de não 

se conseguir entender, exatamente, na sua verdadeira extensão, e muito menos agarrar 

com precisão o seu significado, induz a que se pense e se aja em função do(s) 

preconceito(s) que a ele possa(m) ser associado(s). Nessas situações, o ser humano parece 

abstrair-se de uma maior e necessária sensibilidade para a leitura do texto da vida e o 

diálogo com quem faz parte dela. Félix Duque (2000) fala-nos dessa perspetiva 

metafórica que a hermenêutica filosófica adota para o seu permanente interpretar, “A 

experiência do texto e o texto como experiência”, no fundo, o texto como vida e a vida 

como texto, aplicada, claro está, não apenas aos textos propriamente ditos sobre os quais 

se debruça, mas também à facticidade, à existência e à vivência, como textos em que o 

ser humano se torna necessário, no sentido de compreender, de dar conteúdo, atribuir 

sentido e significação (Duque 2000, p. 100). Deste modo, tal como podemos perceber em 

Gadamer, as palavras podem expor-se a mal-entendidos, a arbitrariedades e até a abusivas 

ou deturpadas formas de serem compreendidas (Gadamer 2000, pp. 78-79), poder-se-á 

referir algo idêntico acerca do gesto. A inefabilidade20 dos sujeitos, aliada ao facto de que 

a expressão da própria linguagem vai sempre muito para além do que aparentemente 

manifesta, permite a identificação de barreiras à compreensão. Todavia, tal como os 

textos e as circunstâncias da vida servem sobretudo para serem encaradas como fases no 

processo de compreensão e de entendimento, para que se possa chegar à identificação de 

algo significativo da forma mais aproximada possível, é por isso que o modo de procurar 

ultrapassar todas as dificuldades e imprecisões reside na linguagem e no diálogo. 

Exatamente por permitir um caminhar em direção a uma compreensão conjunta, antes, 

que, por via da incompreensão e da impaciência, se dê azo a circunstâncias aptas a gerar 

respostas imponderadas, agressividades ou violências, ou seja, pelo menos procurar 

impedir o surgimento de atitudes e de comportamentos que se possam querer 

autodeterminar pela via violenta, de querer capturar e destruir um gesto apenas 

(pré)(in)compreendido, de que não se goste ou se considere ameaçador. Mas, como tal 

 
20 O indivíduo, como fenómeno, nunca é plenamente alcançado pela linguagem (Gadamer 2000, p. 63). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

107 
 

não se afigure possível se vise atingir ou destruir a sua fonte, ou seja, a pessoa que o 

produz.  

Por esta via se expressa um pouco de um certo instinto primário, irrefletido, 

assente sobretudo numa noção desequilibrada de poder, que não se pode escamotear e 

que ainda é preciso identificar, que deriva do facto de o humano, por ser um humano 

envolvido em processo de desenvolvimento, ainda se deixa envolver. Isto, por oposição 

clara a modos de estar, de pensar e de agir, na vida e em comunidade, de forma mais 

segura, responsável e construtiva. 

Esta questão é importante por nos remeter para um caminho de crítica às formas 

de pensamento, posicionamento e de ação, que impliquem a (in)tolerância para com o 

outro ou, entre outras possibilidades, redundantes, no fundo, em carência educativa.  

A educação revela-se um fator fundamental no processo de desenvolvimento do 

ser humano. Esta questão é de tal maneira importante que Ricoeur considerou mesmo ser 

ela estruturalmente importante, ao ponto de poder ajudar os seres humanos a conseguirem 

distinguir o bom do mau, o que deve ser permitido ou impedido, podendo do mesmo 

modo dizer-se, a título de exemplo, entre outros: avaliar o certo e o errado; a justiça e a 

injustiça. Tudo no sentido de esse mesmo humano ser capaz de avaliar as suas opções, as 

suas ações, bem como as dos demais, ter respeito pelo outro, desenvolver capacidades de 

diálogo e de imparcialidade na formulação de juízos (Ricoeur 1997, p. 28). Capta-se aqui 

a desenvolvida capacidade ricoeuriana de transcender a instantaneidade das sensações, de 

ideias ou de pensamentos que sempre carecem de ajuste e de complementaridade. Uma 

noção que em Gadamer se pode caracterizar no humano, de um modo igualmente 

espiritualizado e que ocorre sobretudo através da escrita e dos textos, a eles ficando 

igualmente associada uma necessidade constante, quer de abertura, quer de compreensão, 

mas também de transmissão da importância dessas mesmas transformadoras dimensões 

espirituais, em ser, não apenas ao individual, mas também ao coletivo (Gadamer 1999, 

pp. 261-262).  

Assim, talvez se possa equacionar o desenvolvimento do ser humano, 

precisamente a partir do campo da ampliação das capacidades educativas e formativas, 

aliadas ao desenvolvimento da espiritualidade, a poderem interferir decisivamente no 

desvelamento dos mais diversos processos de fixação, quer da escrita e dos textos, mas 

também dos processos relacionais, a partir do verbo e do gesto. Para que, na relação 

individual e coletiva, o humano consiga não apenas ter uma presença de maior 

responsabilidade, mas também de maior autenticidade e melhor colaboração, interação e 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

108 
 

desempenho, nas formas de comunhão, consigo, com os outros, com a natureza e com o 

universo. 

 

7 - Pelos horizontes da violência 

Partindo do que foi sendo referido e do conceito de violência já tratado, as 

violências podem hoje ser identificáveis, no seu aparecer, como algo estrutural, 

decorrente das manifestações unilaterais e cada vez mais extremistas, que vão 

contaminando as relações sociais. Nesta senda de uma polarização de posicionamentos 

que se mostram cada vez mais irredutíveis, competitivos e menos abertos a uma 

verdadeira interação, saem comprometidos os sistemas políticos e económicos, mas 

também os institucionais e as organizações em grupo, criando as condições para o 

desentendimento e aparecimento de múltiplas formas de disseminação e até banalização 

da violência; influenciando individual e coletivamente as relações do humano consigo 

próprio, com os outros ou com o meio ambiente. Estando sempre presente na história da 

humanidade, a violência tem sido constantemente apurada, descrita, manipulada, 

investigada e constituída como uma fragilidade humanista. Mas é curioso que quando a 

violência é chamada a juízo, sendo colocada em questão e devendo ser explicada no plano 

em que foi produzida, ela ainda surge como efeito colateral em resultado de uma tomada 

de posição e de uma escolha anteriormente produzida, sem que isso ainda signifique uma 

significativa falência das capacidades de diálogo a favor de um registo e de uma cultura 

de poder ainda muito vincada nas sociedades, mesmo nas ditas democracias. Ainda 

continuamos a assistir a recalcados efeitos das várias violências, em função de algo 

pretensamente realizado em nome de um alegado bem maior, entre outros, a resolução de 

problemas, correção de desequilíbrios, busca do bem, promoção da justiça, garantia de 

segurança, através da manutenção ou consolidação da legitimidade para o exercício de 

poderes e de domínios. Raramente o humano parece ter ampla consciência da violência 

exercida sobre outros e muito menos como prática de algo genuinamente malévolo21, pois 

está centrado no seu mundo, mediante uma consciência meio apagada do outro – 

 
21 Na minha experiência profissional, tem sido sempre inquietante ter-me relacionado com inúmeras 
pessoas capazes de, por um lado, criar ou desenvolver algo absolutamente extraordinário, em planos 
artísticos ou profissionais e também em planos pessoais e sociais, com o desenvolvimento de construtivas 
relações; sendo depois os mesmos que, em dado momento, foram capazes de cometer grandes 
atrocidades - umas vezes sem explicação e outras vezes com explicações meramente assentes num poder-
fazer-porque-se-quis-fazer; em nome de um alegado bem maior ou em nome de um simples desespero -
, atos absolutamente lamentáveis, extremamente violentos, do ponto de vista das suas trágicas 
consequências, quer para outras pessoas, quer também para os próprios.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

109 
 

consciência que, paradoxalmente, só parece ir sendo (re)posicionada e (re)considerada a 

posteriori, na medida em que vá sendo possível a ponderada atribuição das devidas 

responsabilidades, o que nos conduz à necessidade de refletir sobre esses campos de 

experiência e as suas influências, quer no presente, quer no futuro da humanidade. 

Sobretudo na avaliação das possibilidades de desenvolvimento de uma vida mais 

sustentada, porventura mais construtiva, que permita ultrapassar aquelas que sejam as 

observadas tendências para estabelecer equilíbrios frágeis que se queiram objetivamente 

imediatos, mas à custa do sofrimento alheio, bem como de uma paulatina 

autodestrutividade, quer das restantes formas de vida, quer do meio ambiente.  

Dentro de uma consciência hermenêutica, vamos considerar que é possível ir 

caminhando nesse sentido. Assim, está hoje, mais do que nunca, no horizonte de qualquer 

ser humano, a possibilidade de se afirmar e demonstrar numa atitude (re)construtiva, em 

face de qualquer contrariedade. Isto é, está perfeitamente ao alcance do ser humano, 

(des)alinhar-se ou subtrair-se não apenas à violência, como termo chavão, mas aos 

processos relacionais de confronto destrutivo de onde ela própria se desoculta. E, desse 

modo, poder optar pela responsabilidade de participar naquele que é sempre um desafio, 

que é o da criação, sempre conjunta, de uma construção social apta a proporcionar 

satisfação a todos. 

Todavia, a simples desconstrução dos caminhos da violência, em torno dos 

contextos das relações sociais, é uma tarefa difícil. Apesar de, na verdade, o humano, 

enquanto ser sociocultural, ter já evoluído muito em todas as áreas de produção do 

conhecimento como a ciência, a filosofia, a religião ou a estética, o que é facto é que a 

violência, pelo modo como vai sendo frequentemente possível identificá-la - tantas vezes 

de modo expressamente ostensivo, na sua concretude -, não só parece plenamente 

enraizada culturalmente, como vai surgindo em resultado da competitividade social pela 

imposição de domínios. O que remete viciosamente o ser humano para registos primários, 

em ciclos permanentes de ação-reação. Deste modo, não fossem os aspetos perniciosos 

que temos atualmente de considerar, concretamente os riscos da não sobrevivência da 

espécie humana à face do globo terrestre, talvez a necessidade de investir nos processos 

de entendimento continuasse a ser negligenciada. Num curto espaço de tempo 

cronologicamente espectável tudo parece estar em risco. Se realizarmos uma simples 

abordagem ao que se pode ver estar a acontecer num mundo globalizado: a escalada das 

guerras, na consideração dos riscos de uma eclosão dos confrontos militares com a 

utilização de arsenais de armamento nuclear; o agravamento sucessivo das questões 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

110 
 

ambientais e ecológicas, relacionadas com a poluição, o aquecimento global e as 

alterações climáticas; juntando a tudo uma cada vez maior radicalização da vida política 

e social e uma competitividade aguerrida pelo exercício de poderes e pelo domínio que 

eles podem proporcionar, facilmente podemos concluir pela existência de uma enorme 

crise estendida à escala mundial. 

A questão é de tal maneira preponderante que não faz sentido discutir a violência 

dentro de um quadro de maior ou menor intensidade ou de acordo com um patamar de 

maior ou menor gravidade. O que faz sentido é abordar a violência como fenómeno de 

(ir)responsabilidades22. Um fenómeno que se revela insistentemente diminuidor da paz e 

da harmonia social e tantas vezes cerceador das próprias condições da vida humana em 

sociedade; desde os seus redutos mais íntimos, como os da família, passando pelas 

relações profissionais e de grupo, até às relações menos estreitas entre pessoas 

perfeitamente desconhecidas umas das outras, as relações entre culturas distintas, 

comunidades, organizações, países, sociedades.  

Há, todavia, um certo contraste que é preciso assinalar, sobretudo no quadro de 

um instinto de preservação mais individualizado ou particularizado, que, no fundo, 

poderíamos dizer, enquanto não se deseja a violência, acaba-se, contudo, depois, por 

interiorizá-la e normalizá-la. Quer isto dizer que a violência vai subsistindo, na medida 

em que cada humano possa, em regra, não a querer para si, nem eventualmente para os 

seus mais chegados, considerando porventura as pessoas mais próximas (exemplo: 

queridos familiares, amigos, companheiros, parceiros) – dentro de uma visão que 

podemos considerar polarizada -, tendendo, todavia, o mesmo humano, a manter alguma 

distância, aceitando ou até desconsiderando a gravidade da existência da violência, 

quando a violência afeta outros, por se a entender como algo comum23 e que, portanto, 

faz parte da vida. 

 
22Ao longo de muitos anos de experiência policial, contactei com múltiplos casos em que pessoas/grupos 
envolvidas em situações de violência procuraram somente explicar e outras vezes justificar a cedência a 
esse impulso como uma necessidade de afirmação, de um querer, só porque sim, sustentados numa 
cultura enraizada e assente na combatividade, fazendo emergir argumentos subtratores de uma 
responsabilidade direta. Ora porque foi assim que aprenderam a lidar com os conflitos, sendo a 
responsabilidade atribuída a essa esfera de influência; ora porque a cultura social dos meios urbanos é 
esta, pelo que a responsabilidade é cultural - ainda que a agressividade deva corresponder a uma ação de 
resistência face a muitas relações de poder e de competitividade, que identificam como estando sempre 
presentes nos contextos sociais e relativamente aos quais é impossível escapar. 
23Na minha atividade policial, tenho contactado com múltiplos casos em que pessoas assistem, entre 
outros acontecimentos problemáticos e até traumáticos, a assaltos violentos, a rixas, a desordens, sem 
que se incomodem ou determinem a realizar alguma ação - como o simples acionamento das entidades 
policiais -, e ainda procurem recusar ser testemunhas, só pelo facto de não conhecerem as pessoas 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

111 
 

Por vezes, até em contextos de maior consciencialização especializada, como é o 

caso do exercício de funções policiais, onde era suposto haver um sentido profissional 

mais crítico e mais apurado a este nível, sobretudo na identificação das dinâmicas de 

surgimento e instituição da violência, pode surgir um certo ofuscamento relativamente à 

necessidade específica de a abordar do ponto de vista de uma maior vulnerabilidade a que 

estão sujeitas determinadas pessoas, designadamente pelo desenvolvimento de uma 

menor sensibilidade na identificação clara de contextos específicos de violência, que 

importa considerar no plano policial e jurídico para se poder agir sobre ela, de um modo 

mais eficaz, por exemplo, se retomada a minha investigação sobre as perceções de agentes 

policiais, Loura (2019), é possível observar a dificuldade que pode haver, por parte de 

profissionais da PSP, que desempenham funções de patrulhamento, em considerar o 

reconhecimento e o devido enquadramento de situações de violência doméstica (Loura 

2019, p. 93). 

É neste sentido que os contextos de violência, presentes nos domínios sociais, 

culturais e políticos, propiciam marcadas formas de influência nas relações, quer dentro 

dos vários passados possíveis, mas também dentro dos vários futuros possíveis, dando-

nos a oportunidade de ter uma visão mais construtiva do presente como o momento e a 

oportunidade de poder aprender e construir de modo diferente, dentro de uma perspetiva 

humanista e humanitária, um horizonte mais promissor. O que poderia fazer do ser 

humano alguém que, deslocando-se da posteridade à contemporaneidade, ajudaria a 

construir o seu próprio porvir, todavia, um futuro resgatado ao passado, mediante uma 

necessidade imperiosa de mudar, de cuidar. O que surge precisamente na esteira do 

pensamento de Ricoeur, em que o cuidado não deriva de outro lado que não de uma 

efetiva (re)consciencialização. E que é sempre possível comprovar, através dela, que 

todos podemos aquilo que devemos designadamente saber distinguir o bem do mal 

(Ricoeur 2019, p. 97, p. 103), o que abre ao humano a perspetiva de poder estar 

perfeitamente ao seu alcance a possibilidade de agir de modo não-violento, através de um 

vislumbre, que proporcione, no fundo, a possibilidade de se ver a si-mesmo, como esse 

um outro, capaz de, simplesmente, poder e dever fazê-lo. 

 

 

 
envolvidas. Muitas pessoas, até filmam as ocorrências através dos seus telemóveis só para mais tarde 
recordar, mostrar aos mais próximos ou até servir a postagem nas redes sociais.  
 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

112 
 

7.1 - A violência como campo de experiência 

Partindo da referência de Judith Butler a propósito da violência, designando-a 

como sendo “lábil”24 - pois são variadíssimas as formas de a poder entender , dentro da 

possibilidade de utilização e de manipulação da expressão - e concordando por princípio, 

com Butler, é preciso referir que tal labilidade na utilização da expressão não nos deve 

condicionar, antes, porém, remeter-nos para a reflexão. Neste sentido, não se tendo a 

pretensão de afirmar o que a violência é em si-mesma, pode refletir-se sobre o que a 

violência vai sendo ou em que se vai traduzindo, como campo de experiência, na vida dos 

seres humanos. Vejamos que quem decide atacar ou até contra-atacar, entre outras 

possibilidades, o pode fazer em função de algo por que se sinta incomodado ou ameaçado, 

para obter algo que julgue necessitar, preservar algo ou proteger algo, para impor ou 

manter o seu domínio e controlo ou, entre outras possibilidades, porque se sinta colocado 

perante algo ou alguém que lhe suscite a possibilidade e a oportunidade de agir sobre esse 

mesmo algo ou alguém, atingindo, condicionando ou até anulando os incómodos ou as 

ameaças. Ao avançar e dar início à ação, o(s) humano(s) age(m) numa perspetiva de 

escolha, sustentada numa liberdade - ainda que condicionada - que sente(m) ter para o 

poder fazer. Portanto, uma questão de opção, de liberdade e de poder. Atacando ou contra-

atacando, naturalmente em dimensões distintas, mas no pressuposto de se estar a agir 

livremente e em prol da garantia do seu próprio estado e da sua própria liberdade, o que 

está em causa é poder atingir a existência e a liberdade do outro, ou seja, de quem se torna 

alvo da ação. Existência no seu ser e no estar da pessoa humana. Liberdade no usufruto 

do pensar, do expressar, do manifestar, do fazer ou simplesmente movimentar. 

Assim, ao falarmos de violência, falamos no confronto de liberdades individuais 

ou coletivas. Falamos em contextos de boçalidade (pelos modos e, sobretudo, em grande 

parte das vezes, pelas consequências). Mas também falamos de erro (por alguém 

pretender atacar no outro, aquilo que, pretensamente, defende para si, sem perceber que 

ao querer condicionar o outro está indiscutivelmente a condicionar-se a si próprio), no 

sacrifício de todas as liberdades. Porque é disso que se trata. De se colocarem em prática 

processos de condicionamento, francamente autolesivos ou mesmo autodestruidores da(s) 

liberdade(s). Da(s) liberdade(s) a que Sartre25 se referiu como estando o ser humano 

destinado a usufruir. Sem lamentações, ou seja, assumidamente e com toda a 

 
24 Butler, Judith, 2021, A força da não violência, Lisboa - Edições 70, Lda (p. 14). 
25 Sartre, Jean-Paul. 2021. O SER e o NADA. Tradução: Víctor Gonçalves. Lisboa edições 70. ISBN 978-972-
44-2410-1. (pp. 658 - 660) 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

113 
 

responsabilidade, na medida em que a procura e a manifestação do seu ser estarão sempre 

mais a jusante e menos a montante, no seu percurso de vida. 

Deste modo, é precisamente uma falta de responsabilidade que pode estar na 

origem de um uso libertino e violento da liberdade. Se a introduzirmos, a 

responsabilidade, talvez a abordagem possa decorrer pela investigação dos contrários, 

suscitando-se a possibilidade de pensar o confronto de liberdades de um modo não 

absoluto e, portanto, pacífico. Isso implica uma coexistência, flexível, cortês, suave, 

delicada, cuidadosa e respeitadora para com o outro. Criando as condições de 

possibilidade para um diálogo ôntico-ontológico, relativamente aos caminhos da 

liberdade, dos seus desígnios e usufruto, em que todos os humanos se devam poder 

inscrever. Onde todos aqueles que em liberdade se vejam, possam ser e sejam livres, sem 

que, libertariamente interfiram com a liberdade dos outros, o que a acontecer tornaria 

implícita a queda da própria liberdade como dimensão expansiva, ampliadora das suas 

próprias possibilidades. Quer isto dizer que não se trata de um equilíbrio que possa ser 

obtido à custa da noção de domínios, de controlos e de subjugações de uns sobre os outros, 

pois isso geraria desequilíbrios e perdas de substância, quando na liberdade tudo se deve 

ter a ganhar e nada se deve ter a perder. Pensar a liberdade, é pensar, fundamentalmente, 

na importância da manifestação da natureza humana, num espaço de desenvolvimento 

que é, não apenas à medida de cada um e que apenas a si próprio diz respeito, mas também 

em diálogo com os outros, pois, tal como as vidas, as liberdades também surgem e 

decorrem, em génese, na e da interdependência. Neste sentido, tanto a desconsideração 

pelo espaço dos outros, como o estar dominado por terceiros, insere-se em níveis de 

desequilíbrio. Quer isto dizer que as vidas e as liberdades podendo ser/estar 

interdependentes ou ser/estar em espaço de partilha, não têm de ser/estar capturadas. Em 

relações conjugais desavindas, onde surgem cenários de violência doméstica, os 

problemas surgem associados a noções de perda/cedência/conquista/domínio das 

liberdades. Como se pode aferir numa parte do estudo que desenvolvi e ao qual me tenho 

vindo a referir em diversos momentos desta tese, esta questão aparece como algo que 

pode e é muitas vezes pensada a partir de uma crença cultural, a assentar no facto de que 

quando duas pessoas se juntam, isso tem de envolver, concomitantemente, compromissos 

de hierarquização/poder/submissão a dar azo aos respetivos exercícios abusivos e de 

captura do outro (Loura 2019, p.72). Neste sentido, o que salvaguarda essa 

impenetrabilidade dos espaços de liberdade, é, em meu ver, a responsabilidade, bem 

como, quando tal se mostre necessário, a responsabilização pela irresponsabilidade. Ou 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

114 
 

seja, o uso das liberdades terá de ocorrer com responsabilidade, o que implica ser 

responsável pela liberdade. Porquê? Por causa das interpretações e verificações sobre os 

respetivos abusos e das suas consequências. O que importa é que cada um seja, se sinta 

ou esteja de facto livre e não que alguém diga que alguém é livre. Essa é a garantia de 

cada qual poder ter o seu livre espaço. Do mesmo modo que cada pessoa deva poder ter 

a sua própria vida e os outros alguéns as suas vidas próprias, cada vida a ser vivida de 

modo único, com as suas experiências, as suas aprendizagens, os seus afetos, as suas 

elaborações, os seus sonhos e tanto mais. Espaços de liberdade, que, para o serem, não 

podem sofrer, nem impor, em diferentes matizes, limitações; nem ao próprio, nem ao 

outro. A haver uma linha deve ser como a linha do horizonte que é perfeitamente 

inalcançável, impenetrável e apenas ilusória. A linha do horizonte tem a aparência de um 

limite que é traçado no espaço. Contudo, objetivamente, não é um limite, mas sim, apenas 

e só, o espaço até onde a vista alcança, pois para lá dela, bem vamos sabendo, há mais 

espaço, não o espaço do outro, mas o espaço do alargamento do nosso horizonte, que 

inteligentemente se (re)posiciona à medida dos nossos avanços. Todos os dias, a 

humanidade derruba as barreiras do e ao conhecimento, aos limites nas aptidões e nas 

experiências da vida, com a linha do horizonte sempre lá, bem definida e posicionada, 

como se fosse o fim, quando objetivamente é sempre o princípio de algo que vem a seguir. 

Este é o percurso de tomada de consciência, de vida e de liberdade, que só a própria noção 

de finitude do corpo pode tentar abalar.   

São assim as reservas impostas a esta compreensão que podem servir de base à 

construção dos passos de conquista e de limitação dos espaços de liberdade dos outros e 

a conduzir às várias demonstrações da violência. Neste sentido, cada qual, cada 

comunidade, deve ter a possibilidade de se reconhecer como parte desse todo humano em 

franca expansão e em desenvolvimento, onde todos os (des)encontros e (des)afetos, 

possam acontecer em harmonia, em diálogo e em articulação, estimulando a circularidade 

hermenêutica da liberdade, da responsabilidade e do desenvolvimento sociocultural, pelo 

pensamento, pelo gesto, pela palavra e pela ação, no sentido de que os horizontes possam 

ser sempre vislumbráveis e partilháveis nas vidas de todos.  

Tomemos então a violência, na base da nossa crítica, como algo que - implicando 

uma (in)consciência, quer dos fatores que a consubstanciam, quer dos efeitos que pode 

produzir; porque é essa mesma (in)consciência que vulgarmente a determina – deva 

afastar-se o mais possível das relações. 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

115 
 

7.2 - Contexto da violência. Por entre os instintos e os mecanismos de 

defesa 

Não existem modos definitivos de conseguir explicar o fenómeno relacional que 

envolve o corpo, o cérebro, a mente e a consciência, para conseguir explicar todos os 

contornos da violência.  

Através da neurociência, pode ver-se sublinhado o papel fundamental da 

memória26 na perceção e organização da experiência sensível, o que nos permite perceber 

a violência, no humano, para além da questão básica do instinto, ou seja, como algo 

culturalmente (re)aprendido, (re)elaborado, (re)configurado e (re)produzido. Isso pode 

ser subsumido ao percurso27 de sedimentação do conhecer, pela perceção, pelo 

sentimento e pela emoção, observando-se os caminhos pelos quais a agressividade e a 

violência se desenvolvem, não só enquanto processo sináptico28, mas sobretudo no que 

visa por princípio preencher, que é a garantia de estabilidade29 do humano, e de cada 

pessoa em particular30, nas suas várias vertentes biológica, fisiológica, mental e 

psicológica. 

Todavia, torna-se necessário integrar outro fator que é a capacidade manipulatória 

da mente31 que a torna apta32 não apenas à definição de estados de espírito, mas também 

à indução de comportamentos. Um profuso combate ao sofrimento33 torna-se em absoluta 

 
26 A memória é o fator estruturador do ser humano, pois permite a compreensão e a integração das 
experiências do corpo. É através dela que se consegue guardar e posteriormente aceder aos bons e aos 
maus momentos, bem como às aprendizagens realizadas ao longo da vida, mantendo a possibilidade de 
um desenvolvimento de algum modo consequente (Amen, 2019, p. 23).  
27 Dentro do princípio científico de que não existe margem para o conhecimento, sem observação e 
experimentação, o saber assenta num percurso que tem início nos circuitos percetivos do corpo, os quais 
conduzem ao desenvolvimento de emoções e, consequentemente, à geração de sentimentos associados 
(Damásio 2020, p. 18, p. 108). 
28 Toda a comunicação realizada entre o corpo e o cérebro, traduzida em informação neural, que permite 
ter a própria experiência corpórea (Damásio 2020, p. 22). 
29 A garantia de conseguir corrigir os desequilíbrios na procura de homeostasias, i.e., a plena e contínua 
satisfação das suas necessidades (Damásio 2020, p. 35). 
30 Tanto a informação dos sentidos como os sentimentos desenvolvidos a partir da interação entre o 
ambiente, o corpo e o registo na memória são o que permite a possibilidade de conhecer e a partir daí 
poder considerar a existência de um eu distinto de outros (Damásio 2020, pp. 55-56). 
31 O conjunto das representações vai sendo extenso e variável, mediante o raciocínio desenvolvido 
(Damásio 2020, p. 64). 
32 Promotora de recordação e desenvolvimento de emoções e de sentimentos (Damásio 2020, p. 114), 
que por sua vez se tornam, não apenas, capazes de preencher a consciência (Damásio 2020, p. 118), mas 
também capazes de motivar determinadas ações (Damásio 2020, p. 147). 
33 Quando tudo está adequado e equilibrado há sensação de bem-estar físico e psicológico ou até de 
prazer, caso contrário, há mal-estar ou até dor. Neste último caso, há como que uma agressão ao estado 
de homeostasia, pelo que há que reagir e ultrapassar essa situação. Há até todo um processo de produção 
química no organismo a induzir e a suportar esse mesmo predisposto estado (Damásio 2020, p. 153).   



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

116 
 

prioridade e a oscilação34 entre períodos de inquietação e de serenidade torna-se uma 

constante na vida.  

Dentro deste equacionamento primário, que tem naturalmente alguns matizes, mas 

que não ofuscam todo o encadeamento, antes o fazem variar em torno dos mesmos 

pressupostos, mediante circunstâncias que se mostrem aptas a promover algumas 

variações, é preciso questionar onde é que a violência entra em campo.  

De um ponto de vista neurocientífico, a representação na mente das respostas 

individuais de cada humano, de acordo com as suas emoções e sentimentos, é o que pode 

influenciar uma maior ou menor predisposição para o conflito (Damásio 2020, p. 53). 

Naturalmente que poderíamos aqui encontrar uma ponte para o desenvolvimento dos 

aspetos relacionados com a violência, pois apesar da complexidade do processo, a cultura 

humana tem vindo a consubstanciar a sedimentação de um desempenho, ora 

harmonizador, ora estimulante, dessas possibilidades de conflito, traduzidas em 

agressividade e em violência. A isso mesmo se referiu Freud (2008). Objetivamente, por 

mais que se procure camuflar, o humano não se revela num ser delicado e dado aos afetos, 

ao ponto de reagir agressivamente, apenas e só quando é alvo de ameaças ou de ataques. 

Ele revela-se instintiva e tendencialmente agressivo, aplicando ostensiva ou 

moderadamente essa agressividade e violência, nas mais variadas áreas do 

relacionamento social e humano, entre outras, no âmbito laboral, no familiar, nas relações 

de intimidade, apoderando-se de valores que não lhe pertencem, atormentando, 

enxovalhando, violando, ofendendo a integridade física e até tirando a vida ao próximo. 

Do mesmo modo, age o humano para se sobrepor nas relações de poder em que se vê 

envolvido. E enquanto organizado socialmente, alegadamente para combater estas 

verificações de agressividade e de violência, socorre-se da mesma agressividade e 

violência contra quem considera prevaricador. Esta vertente instintiva e tendencial é o 

que origina a desestabilização da relação do humano com o(s) seus vários outro(s) e que 

está sempre na base de uma enorme preocupação em termos comunitários e societais 

(Freud 2008, pp. 65-68). 

Gadamer reconhece toda esta complexidade ao apontar para a necessidade de um 

papel equilibrador, como uma tarefa a dever ser empreendida pela cultura, através da 

formação do ser humano. Pois, no fundo, há que conseguir impedir que as pessoas se 

digladiem mutuamente e abusem umas das outras, em agressivas e nocivas interações. A 

 
34 Os seres humanos estão em elevada medida condicionados pela dor e pelo prazer, assim que 
representados conscientemente (Damásio 2020, p. 169). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

117 
 

educação revelar-se-á fundamental para que se dominem conscientemente estas pulsões 

naturais nos seres humanos (Gadamer 2001, pp. 16 -17). No entanto, os modos matizados 

pelos quais a agressividade e a violência se infiltram na cultura, minando e contaminando 

as relações sociais, é algo que compromete a possibilidade de uma definição, dentro de 

um conceito preciso. É por este motivo que vão proliferando as suas expressões em torno 

de definições casuísticas e instrumentais (Butler 2021, p.17). Proliferação e 

instrumentalização em torno de uma complexidade que podemos depois ver submetida a 

múltiplas formas de se ver explicada, justificada, no fundo compreendida de forma ainda 

mais matizada ou até dissolvida. A ponto de, em muitos casos, a sensação de sofrer um 

ataque poder não corresponder exatamente a uma noção objetiva, explícita e consciente 

do ato de atacar por parte do outro (quer-se referir: sendo, por vezes, mais aquilo que é 

sentido, do que aquilo que é promovido) e, noutros casos, um ato ou conjunto de atos, por 

princípio, violento(s) possa(m) ser desconstruído(s) em torno de propósito(s)35 muito 

concretos, como servindo o objetivo de se alcançar a paz, a tranquilidade ou a estabilidade 

social.  

Assim, é na continuação do questionamento do porquê das dificuldades do 

afastamento dos contextos de violência, enquanto fenómeno conscientemente praticado 

ou percebido, que Butler se afirma no modo de ultrapassar o campo social e sistémico da 

violência, pela perspetiva do desenvolvimento de um renovado imaginário coletivo, 

promotor de uma forma de vida, em igualdade. De tal forma que consiga validar uma 

condição de interligação das vidas de uns e de outros, simplesmente em (boa)vida das 

pessoas. Portanto, numa estruturação de vidas em conjunto com outros, envolvendo e 

marcando a perspetiva crucial de “uma vida que não é vida sem esses outros” (Butler 

2021, pp.162-164). De um outro modo e apesar de aparentes esforços para uma cultura 

pretensamente equilibradora, a agressividade, a hostilidade e a violência acabam por 

permanecer parasitárias na cultura, contagiando, paulatina e continuamente, ostensiva ou 

sub-repticiamente, o campo das relações humanas.  

 

 
35É até comum, entre militares e polícias, ver utilizada a expressão: quem quiser construir a paz, terá que 
fazer alguma guerra. Na área policial a questão reflete-se nas situações em que o confronto físico pode 
ser o recurso para pôr cobro a situações de perigo para a vida, para a salvaguarda da integridade física ou 
de direitos patrimoniais, próprios ou alheios, onde depois se discutem, em sede judicial, as fronteiras do 
uso da força e de utilização dos equipamentos, designadamente os termos de verificação e de ajuste de 
uma intervenção policial mais musculada. Designadamente para se aferir/questionar se foi ou não 
controlada e/ou (i)legítima ou (des)adequada, dentro dos pressupostos conceptuais da própria legalidade 
jurídica, definida em leis e regulamentos, pelo próprio Estado. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

118 
 

7.3 - Perspetivas filosóficas oriundas da tradição 

A tradição, como se tem vindo a referir, que se reflete de vários modos na História 

da humanidade, traduz-se num pano de fundo, a partir do qual se podem traçar os vários 

rumos do desenvolvimento até ao presente e onde é possível resgatar todo um variado 

leque de (des)construções, todos eles exemplares do viver e conviver do humano. Isso é 

verificável em relação a todas as áreas – sociais, culturais, científicas, políticas, religiosas 

e artísticas. A tradição revela-se assim num estímulo para diálogos, reflexões, tomadas de 

consciência, decisões sobre ações a serem desenvolvidas, com vista às respetivas 

produções de efeitos - às vezes muito similares - no avançar da história, dentro do relato 

dos jogos de pressões que a caracterizam e que acabam por promovê-la como fonte de 

orientação (Gadamer 1999, p. 321).  

Assim, no caso de existir violência, ela é suscetível de marcar o campo de 

experiência individual e coletiva, quer a ponto de se (re)produzir simplesmente de um 

modo mimético, quer despertando, suscitando ou sedimentando emoções, sentimentos, 

pensamentos, ações e reações de afetação, de intrusão, da utilização abusiva da força, 

vingança, ódio ou raiva. Procurando influenciar arbitrariamente o presente, a violência 

pode assim projetar-se no futuro. É por isso que se refere que a violência estrutural e 

sistémica vai estando instalada e só quem estiver atento, disposto ou determinado a refletir 

sobre ela e a (re)agir de modo distinto, pode procurar introduzir a diferença, influenciando 

assim a cultura e contribuir para uma mudança da consciência coletiva. A própria tradição 

já fornece esta perspetiva, todavia, ela é mais ampla. Comporta tudo o que vem do tempo. 

E além de se apresentarem sob as mais diversas formas, dentro do rótulo das ditas 

perspetivas tradicionais, elas podem influenciar os modos de compreensão, sendo, por 

vezes, manipuladas dentro do seu próprio fazer ou acontecer histórico, à medida de 

determinados interesses, ideologias, linhas de orientação política ou religiosa.  

Esta possibilidade de um enviesado compreender histórico foi precisamente 

identificada por Ricoeur. Neste sentido, sendo natural que em História se recorra 

instrumentalmente aos objetos da memória para traçar as linhas da sua própria 

procedência, a manipulação desta memória, por questões de política e/ou de dever, pode 

dar azo a modos específicos de interpretação, provenientes de uma instrumentalização da 

memória, pela História. Saindo assim, por vezes, ferida, a própria noção do acontecer 

histórico (Ricoeur 2003, pp. 1-7).  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

119 
 

Tal leva-nos a poder introduzir um outro ponto de vista. Recorrendo a Reinhart 

Koselleck, um pensador que viveu e refletiu filosoficamente em período pós-guerra na 

Europa, é possível matizar o pensamento, muito embora se possa reconhecer que as 

questões políticas tenham marcado o trajeto deste autor. Contudo, ele interessou-se, 

sobretudo por uma reflexão mais abstrata - já não tão preenchida de uma marca tão 

vivífica - em torno do que ele chamou de espaço de experiência e horizonte de expetativa. 

No fundo trata-se de duas categorias formais, suscetíveis de serem associáveis a espaço e 

tempo. Segundo Koselleck, sem uma ponderação evidente de forças, é um facto que uma 

categoria não existe sem a outra, podendo ser identificadas em todos os momentos 

possíveis, da vida humana e da sua história - em estreita relação entre passado e futuro -, 

reconhecendo-se-lhe associadamente as possibilidades de recordação e de esperança. 

Estas duas categorias podem utilizar-se na abordagem ao tempo histórico, uma vez que 

ele cruza toda a dimensão tradicional e prospetiva, onde se podem situar todos os 

momentos mais marcantes do desenvolvimento científico, bem como as movimentações 

sociais e políticas. Todavia é sempre mais objetiva a consideração do campo de 

experiência do que o horizonte de expetativa. Enquanto uma determinada experiência é 

algo que se pode experienciar hoje, mas também se pôde experienciar ontem ou há um 

século atrás e, quando muito, se pode perspetivar experienciá-la já amanhã, um horizonte 

de expectativa é sempre algo apenas situável num quadro de futuros possíveis ou 

perspetiváveis, ou seja, um futuro, que sendo sempre futuro, nunca será um futuro no 

presente (Koselleck 1993, pp. 334-340).  

É interessante este pensamento de Koselleck, sobretudo em contraponto com o 

que dissemos já sobre Gadamer. Segundo a perspetiva gadameriana, era, precisamente, a 

partir da tradição, que o futuro se mostraria configurável. E que, nesse sentido, o futuro é 

sempre algo que já chega ao presente de uma forma perfeitamente concebida. Este 

pensamento de Gadamer motivou, aliás, uma crítica feita por Habermas. Concretamente, 

segundo Habermas, Gadamer demonstrava assim um pensamento demasiado enraizado e 

submetido à força da tradição (Habermas 1971, p. 48). Em face desta crítica, Habermas 

acusava as ideias de Gadamer de funcionarem no sentido de que todo o negativo da 

hermenêutica pudesse aparecer retratado como tradicionalista, implicando no intérprete 

uma obrigação quase violenta de cerceamento dos seus conceitos prévios a favor daqueles 

que a tradição pudesse ou quisesse impor.  

Ora, Gadamer reagiu, referindo que todo o saber se adquire numa base dialética. 

Já Aristóteles o dizia. E, portanto, uma dialética estabelece-se, sobretudo incidindo na 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

120 
 

capacidade de investigar os contrários (Gadamer 1999, pp. 537-538). Neste sentido, uma 

abertura à tradição tal como uma abertura ao que o outro tenha para nos dizer não implica 

uma cedência cega a quaisquer pretensões, nem implica uma qualquer espécie de 

hierarquização pressuposta ou implícita. Implica, somente, a possibilidade de 

acolhimento e de compreensão do outro, exatamente da mesma forma que nós devamos 

ter a mesma possibilidade de sermos acolhidos e compreendidos (Gadamer 1999, p. 532). 

 Assim, é precisamente a partir daqui que Gadamer elabora a sua conceção, ao 

estabelecer que o futuro é sempre uma consideração concebida a partir do passado – e 

portanto, da tradição -, e que, embora nos falte a sua construção – que é, no fundo, para 

isso que o presente serve (para o poder construir) -, esse passado-futuro já chega ao 

presente de um modo perfeitamente identificado. Gadamer explica bem esta sua posição, 

precisamente através da noção de encontro entre horizontes distintos. Ou seja, no caminho 

que a Hermenêutica propõe, toda a compreensão se revela a partir de um percurso que é 

iniciado no encontro com o horizonte histórico – seria, porventura, puro arbítrio, o pensar 

e o agir sem o conhecimento e a cultura a que temos acesso e que provém do passado, 

sendo que o passado se deva entender em toda a linha do tempo até ao dia anterior aquele 

em que nos encontramos, com todos os seus conteúdos convertidos em vários outros – 

ao(s) qual(is) podemos aceder. A partir desse encontro e do diálogo estabelecido com os 

vários outros do passado há uma mediação com o presente, permitindo uma primeira 

fusão de horizontes e uma consequente dinamização do círculo hermenêutico a 

possibilitar, ao ser humano, alcançar uma determinada situação hermenêutica. Ora, neste 

sentido, é precisamente o diálogo com a história e a tradição - em que se acede aos seus 

saberes e às suas experiências - que torna possível a permeação com as questões com as 

quais o presente se confronta.  

É desta conciliação dos saberes - a partir de todo este dialogar -, que resulta o 

alargamento do conhecimento. É nesta dialética que os seres humanos se colocam em 

posição de privilégio no que concerne às possibilidades e às capacidades de 

(des)(re)construção de (pre)conceitos, de observação de novos pontos de vista e de toda 

uma aprendizagem conjunta, consubstanciada num novo horizonte que a partir daí se 

abre. Assim se assiste ao nascimento e integração da novidade e da diferença, no que já 

era dado como adquirido. A cada articulação, a sua nova forma de compreensão, 

originando a fusão de horizontes (Gadamer 1999, pp. 554-556).  

Todavia, Koselleck considera um equívoco que se possa perspetivar 

completamente a expetativa a partir da experiência ou vice-versa. No fundo, essa será 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

121 
 

sempre uma incerteza, dado que, apenas no tempo – um elemento determinante para 

possibilitar a implementação das coisas - vamos podendo discernir as formas de 

confirmação ou infirmação dos seus respetivos efeitos. Imprecisões ou simples carências 

acerca de dados e acerca dos próprios acontecimentos, bem como das diversas formas de 

os viver, conceber e recordar, podem multiplicar as diversas formas de os entender e de 

os perspetivar.  

No entanto, é preciso ter em conta a impossibilidade de uma configuração da 

expetativa, totalmente fora da experiência. E se, por vezes, isso pareça suceder, é pela 

subjacência de uma outra experiência. Todavia, questões de receio, de medo ou de 

esperança, modelos de crença, de fé ou de confiança, podem introduzir matizes no 

horizonte de expetativa, relativizando a sua relação a um campo de experiência mais ou 

menos vincado. Até porque o campo de experiência é vasto e remete-nos para todo um 

universo composto de diversos passados possíveis (Koselleck 1993, pp. 341-350) e tal 

como temos vindo a ver, a projeção do futuro pode observar-se também em diversos 

futuros possíveis.  

No âmbito de uma linguagem mais motivada por fatores progressistas associados 

à técnica e ao desenvolvimento social e político, com a possibilidade de juntarmos 

também aqui determinadas implementações ideológicas que sempre surgem associadas a 

alguma tensão, Koselleck refere que quanto menor for o conteúdo de experiência, tanto 

maior será a expectativa que dele deriva. No entanto se tal relação assentar em 

determinadas formas de conceção anteriores, determinadas pela força dos seus 

privilégios, poder-se-á dizer que quanto maior seja a experiência, tanto mais cautelosa, 

mas também tanto mais aberta é a expectativa, no sentido de um suscitante otimismo a 

englobar essa mesma ideia de progresso e de desenvolvimento (Koselleck 1993, p. 356).  

 

7.4 - A violência em contexto policial 

A atividade policial, por intervir objetivamente em contextos sociais onde há 

violência, pode inserir-se entre as atividades profissionais que estão mais expostas ao 

fenómeno da violência. Neste sentido, retomo o enquadramento e a exploração do meu 

trabalho prévio da dissertação de mestrado, Loura (2019), para poder ter em linha de conta 

as perceções de agentes policiais sobre os fatores que influenciam a sua atuação 

profissional, junto das populações, como algo que pode estar fortemente presente na 

relação polícia-cidadão. Algumas dessas perceções ilustravam a existência de um 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

122 
 

“desapoio”, vincando uma sensação de ficar entregue a si próprio aquando da necessidade 

de agir em serviço: a falta de proteção, de salvaguarda nas suas intervenções, o estar 

institucionalmente constrangido(s) ao silêncio, privado do diálogo social,  uma vez que 

não podia haver expressão e explicação pública, acerca da justificação dos modos da 

atuação policial. Havia, concomitantemente, a perceção de estar pressionado pela opinião 

pública e paralelamente a perceção de um condicionamento pelos modos possíveis de 

interpretação e de avaliação, que acerca das intervenções viessem a ser produzidas, com 

a consequente possibilidade de envolvência em processos disciplinares (Loura 2019, p. 

120). Outras perceções foram apuradas, como havendo acusação frequente de agir de 

acordo com a cultura, a etnia ou cor de pele dos cidadãos (Loura 2019, p. 44, p. 49, p. 

79), quando essa acusação de racismo ou de discriminação social e cultural servia apenas 

para tentar colocar em cheque a intervenção policial (Loura 2019, p. 133). Paralelamente, 

a perceção de viver e trabalhar sob a existência de preconceito e discriminação social 

contra os polícias, algo a servir de base à hostilização de polícias, só por serem polícias e 

desenvolverem trabalho policial. Neste sentido, um preconceito e discriminação, que 

sendo algo condenável e inaceitável, dentro do exercício policial, quando dirigido aos 

cidadãos, revelava-se como algo aceite e até cultuado pelos mesmos cidadãos, no espaço 

público, se dirigido aos polícias (Loura 2019, p. 85, p. 124). 

Ainda no mesmo plano específico da perceção de agentes policiais foi possível 

sinalizar diferenças no relacionamento cidadão-polícia, quando este relacionamento 

decorre em ambiente de bairro social face aquando decorre em outra zona urbana. E essa 

diferença encontra uma possível explicação a partir das condições de vida e de educação 

que uns possam ter, de forma menos observável, e outros as possam ter, de forma mais 

observável (Loura 2019, p. 48). Assim, no contexto da intervenção policial, surge a 

perceção de que é mais difícil interagir em cenários de violência, em contexto de bairro, 

face a outras zonas urbanas. A perceção é que, sobretudo as questões de educação podem 

estar a fazer a diferença (Loura 2019, p. 126), mas não só. Também questões que têm que 

ver com um dar por suposto algo. E esse algo está relacionado com o facto de as pessoas 

poderem pensar que a intervenção policial é motivada por questões culturais, raciais ou 

cor de pele (Loura 2019, pp. 88-89). 

Neste sentido, quando há uma ação de violência sobre a intervenção policial, a 

perceção do agente é que tem de haver uma (re)ação pela violência (Loura 2019, p.108).  

Foram também aferidos aspetos muito concretos que se mostram aptos a 

condicionar a capacidade e a disponibilidade do indivíduo que é profissional de polícia. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

123 
 

Os dados do mesmo estudo mostram uma insatisfação ao nível das questões financeiras 

(baixas remunerações; a baixa compensação pelo risco); ao nível dos longos tempos de 

trabalho efetivo (onde se inclui as idas a inquéritos e julgamentos em tribunal, nas horas 

de folga, com influência perturbadora na qualidade de vida do policial, no quadro da sua 

vida pessoal e familiar); ao nível da falta de recursos e meios, humanos e materiais, para 

o desenvolvimento de um trabalho humano/policial mais eficaz e eficiente, 

designadamente poucos efetivos nos vários serviços, a falta de condições estruturais em 

edifícios e esquadras policiais, a carência logística ao nível das viaturas de serviço, meios 

adequados de comunicação, entre outro variado equipamento de trabalho e de proteção 

individual, a interferir negativamente, quer com a dignidade e motivação para o exercício 

da função, quer para a produção efetiva de um serviço de maior capacidade operacional, 

e sobretudo de maior qualidade técnica (Loura 2019, pp. 128-130). 

Toda esta presença de pontos de vista e de perspetivas permite o desvelamento da 

compreensão daquela que é uma presença estrutural da violência, sedimentada em vários 

planos. No plano da carência da satisfação das próprias necessidades básicas da vida e da 

sua qualidade, entre outras: ao nível da habitação e das condições habitacionais, da 

alimentação, da saúde, do tipo de vida e também do tipo de educação, de formação e de 

trabalho. Uma violência que se espelha no facto de as pessoas se poderem sentir 

abandonadas à sua má sorte, se verem afastadas de uma condição de existência digna – 

que deveria ser possível para todo o ser humano -, e, portanto, igualitária, face a outras 

pessoas, relativamente às quais se possam comparar. Por exemplo, na atividade policial 

sobre determinados fenómenos de furto e roubo, entre indivíduos, sobretudo em 

indivíduos mais jovens, é possível perceber o desejo de apropriação de bens de vestuário 

de marca (telemóveis, ténis, t`shirts, blusões, mochilas e material escolar, entre outros), e 

identificar um sentimento de reação contra aquela que é percecionada como uma 

violência, que é representada pelo facto de alguém fazer parte de uma condição social que 

não lhe permite ter o mesmo tipo de coisas (coisas vulgares) que outros jovens da mesma 

idade têm direito a ter. Estas questões são suscetíveis de marcar, por insatisfação, a 

produção de sentimentos de impotência, frustração e revolta, ao nível das perspetivas 

individuais e coletivas, e, por consequência, a influenciar os caminhos da identidade 

pessoal, adoção/formulação de estereótipos, preconceitos e discriminações 

socioculturais, propícios a marcar e a desenvolver os ciclos de um estabelecimento 

desavindo nas relações sociais em geral, mas, sobretudo, de uma forma emocionalmente 

mais precipitada e até empolgada, as efetivas relações entre polícias e cidadãos.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

124 
 

Neste sentido, tomando por base a ação-(re)ação que já abordámos, se um/uns 

cidadão(s) (re)agem porque se sente(m) violentado(s), o(s) outro(s) - policial(is) ou não -

, (re)age(m) pela violência - de que se sentem alvos - e vice-versa36. Talvez uma outra 

ordem de interesse na abordagem das situações nos permitisse superar a possível questão 

de princípio, a da maldade ou a ruindade natural do ser humano, a afetar desde logo a sua 

existência, a sua expressão, e, por conseguinte, a poder estar na origem da verificação dos 

problemas e das crises a eles associadas, designadamente se, em sociedade e em 

responsabilidade política, houvesse uma maior preocupação pelas pessoas, pela 

dignidade, pela educação e pelas condições de vida. 

Objetivamente, em teoria, vária argumentação pode ser aduzida no sentido 

caracterizar o fenómeno como sendo mais complexo, exatamente naquilo que o 

consubstancie e determine37. E mais ainda no que concerne à validação concreta dos 

pontos suscetíveis de originar as violências. Talvez por isso, o fenómeno se designe como 

sendo estrutural, querendo dizer que haja um círculo hermenêutico da violência em 

desenvolvimento, em que as pessoas e as comunidades se vejam enredadas. Assim, dentro 

desta particular verificação circular, onde uma ação gera sempre uma reação, que por sua 

vez se vão perpetuando no tempo e no espaço, há que continuar a questionar os modos 

pelos quais se pode interromper os ciclos da predisposição para a violência. Sobretudo, 

quando, no fundo, estamos num campo de experiência, já previamente influenciado e 

marcado por perspetivas e expetativas, que por sua vez se pode tornar influenciador de 

um horizonte de perspetivas e de expetativas vindouras, a poder desenvolver-se no espaço 

e no tempo. 

Poderíamos, uma vez mais, sublinhar o diálogo-ação para se poderem resolver os 

problemas das pessoas e as crises deles resultantes. 

Contudo, constatam-se as barreiras à verificação do diálogo, entre vários outros 

motivos, por recusa, por displicência, por incapacidade, por desesperança. E são estas 

barreiras ou recusas em participar dos jogos de diálogo, onde as pessoas previamente se 

 
36Em inúmeros casos de verificação de violência é possível verificar o propósito central nos processos de 
apreciação, em que é a procura e a descoberta da culpa pelas ações efetivamente praticadas que importa. 
Quem fez o quê, quem disse o quê, onde, como, quando, porquê, com quem, com que resultados e 
consequências. Neste propósito há uma diluição das questões a montante, que, no fundo, são sempre 
aquelas que estão na origem das (re)ações e dos acontecimentos.   
37Objetivamente, podem existir pessoas, grupos, comunidades que nunca estão satisfeitas com a situação 
em que se encontram, ou que parecendo estar satisfeitas, porque pareça terem tudo, na verdade parece 
depois não ser exatamente assim. Os níveis de suicídio em populações e sociedades aparentemente mais 
desenvolvidas parece, por vezes, indiciá-lo. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

125 
 

reservam ou se refugiam nos seus próprios preconceitos – às vezes por causa de uma 

pressuposta existência de preconceitos nos outros e que são percebidos como lhes sendo 

desfavoráveis - que alimentam este ciclo de quebra de diálogos e de ações 

correspondentes. 

Por exemplo, o facto de um(a) cidadã(o) poder sentir-se carente e insatisfeito na 

sua vida e poder desenvolver um preconceito de que o policial tem preconceitos contra si 

e que sejam para si obviamente discriminatórios, atentatórios e violentos, é mais do que 

suficiente para que o cidadão se coloque numa posição relutante face ao trabalho policial 

ou numa condição de disponibilidade para a fuga ou para a luta. Fuga pelo mutismo ou 

pela subtração ao confronto. Luta pela (re)ação. Uma (re)ação assente em preconceito, 

contra a (re)ação policial, influenciando todas as respostas e respetivas consequências 

resultantes das respetivas situações de interação. Tudo no propósito de dar azo à 

emancipação dos seus processos de revolta, sem sequer pensar, que, por exemplo: uma 

ação de fiscalização policial seja e deva ser algo frequente e perfeitamente normal, que, 

em qualquer estado de direito democrático, existem leis e regras dele decorrentes, que, 

em teoria, mas também na prática, os cidadãos devam querer respeitar e cumprir, em prol 

de uma sociedade organizada, sob pena de se verem naturalmente envolvidos em 

processos de responsabilização - sendo precisamente esse o intuito dos processos de 

fiscalização. Assim, e continuando a exemplificar: alguém que conduza uma viatura, e, 

sem mais, ao ser fiscalizado por um(a) polícia, esteja desde logo convencido de que o que 

motiva o ato de fiscalização sejam questões de cor de pele, de cultura, de sexo, género ou 

religião, entre outras, e que são essas questões que vão poder estar na base dos processos 

de responsabilização pelos eventuais incumprimentos de regras, e não a própria 

inobservância, desrespeito ou mero incumprimento dessas mesmas regras legais, é algo 

que pode conduzir, por ausência de diálogo, a diversas condições de reforço do 

preconceito, incluindo a possibilidade de elevação de tensões, de conflitos e de 

violências38. Um exemplo para se poder ultrapassar situações destas é o facto de o policial 

 
38Em diversas ocasiões de conflito entre cidadãos e também de conflito entre cidadãos e profissionais de 
polícia, assisti aos modos como as pessoas presentes, pensando estar a dialogar, estavam objetivamente 
a gritar, a expor, a desabafar, a dar voz, a falar e a fazer afirmações consecutivas. E com isso, apenas 
defendendo acerrimamente uma determinada posição já (pré)definida como sendo, naturalmente, a sua 
perspetiva. Quadros circunstanciais, onde as pessoas em causa não tiveram a mais pequena preocupação 
em escutar quem tinham à sua frente e com quem era necessário interagir, no sentido de identificar e 
resolver problemas. No fundo, como se, (re)afirmando, cada qual, os seus preconceitos, articuladamente, 
vigorosamente e repetidamente, mesmo sem ouvir e articular com os outros, fosse sinónimo de um 
dialogar. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

126 
 

ter raízes culturais idênticas - como se afere no meu trabalho de pesquisa sobre as 

perceções de agentes policiais -, pela maior proximidade e até empatia (Loura 2019, p. 

78, pp.124-125), o que em alguma medida vem confirmar a necessidade de 

descentramento do preconceito para que o diálogo possa emergir. 

O mesmo tipo de exemplo pode suceder na decorrência de uma postura amadora, 

com as devidas adaptações, mas em tudo idênticas, por parte de um policial, ou seja, 

havendo um polícia que esteja desanimado e se sinta violentado pelas suas condições de 

vida, pessoais e profissionais, e se convença de que há no(s) cidadão(s) preconceitos 

contra a polícia e que, por causa disso, se remeta a uma condição de recusa ou ausência 

de diálogo, promovendo um rígido exercício em torno de um comportamento 

determinado; ficamos perante um quadro que tem todas as condições para que o policial 

compreenda e considere os gestos, as palavras e os comportamentos das pessoas com 

quem interage, de um modo tendencioso ou enviesado, ficando mais suscetível e 

hipervigilante quanto à questão de poder ver ferido o conceito de autoridade de que julga 

estar investido; mais sensível a percecionar alegados sinais de ameaça ou de 

comportamentos desalinhados; menos tolerante, percecionando desproporcionadamente 

sinais de impetuosidade, agressividade e hostilidade, e, portanto, ficando muito mais 

disponível para (re)agir em conformidade com todo esse espírito desconstrutivo, 

perpetuando os ciclos da tensão, do conflito e da violência.  

Para muitas destas pessoas, profissionais, que partilham o espaço institucional e 

ou comunitário – concretamente presas nestes círculos, que, no fundo, traduz um pensar 

e um viver apenas dentro dos seus mundos, dos seus (pre)conceitos e das suas convicções 

– pode, de facto, haver muita esperança relativamente à possibilidade de um futuro ou 

horizonte diferentes. No entanto, para haver construção e desenvolvimento, no sentido de 

alcançar essa diferença, têm de ser as próprias pessoas a dar os passos e a demonstrar a 

disponibilidade e a abertura para fazer esse caminho. Naturalmente através do diálogo e 

da aprendizagem, partindo do pressuposto da interdependência que a todos os humanos 

atinge, nas suas várias dimensões sociais e organizacionais, e também das várias 

experiências realizadas ou trazidas até si, pela tradição – apesar das suas armadilhas e 

manobras de influência.  

Poder-se-á então referir que quem se (res)guarda na noção de que já possui todo 

o seu necessário conhecimento, a sua razão e a sua convicção, vivendo e comportando-se 

exclusivamente em torno dessas premissas e socorrendo-se da força para as fazer valer, 

dificilmente estará em condições de realizar novas aprendizagens, de modo tranquilo, na 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

127 
 

sua vida. Isto porque, na sequência de uma situação conflituosa, resolvida pela força, 

geralmente aprende-se, que ela, a situação e os problemas, mais as consequências – que 

normalmente resultam em mais problemas -, continuam latentes e por resolver, pelo que 

devem ser revisitadas e tratadas em sede de diálogo. Logo se percebe que também a 

violência remete para a necessidade de diálogo. 

De um outro modo - com toda uma atitude diferente, a englobar, de entre um vasto 

conjunto de componentes, a disponibilidade, a abertura, o respeito, a empatia, a boa 

vontade, entre outros aspetos que fazem parte de uma atitude dialogante – poderão, quer 

as pessoas, quer as comunidades e suas organizações, estar em condições de resolver as 

suas crises, pela alteração das perspetivas que lhes deram origem. E por outro lado, ao 

canalizar, de um outro modo, toda uma energia resultante dos mecanismos internos que 

podem causar alguma revolta, sobretudo pelas insatisfações, se possa contribuir 

ativamente para a construção de efetivos horizontes de mudança, não apenas 

interrompendo, concretamente, os ciclos da violência, mas também, reconhecendo, tal 

como todo um passado histórico tem vindo a informar, que não é pela violência que os 

problemas se resolvem. Que através das violências apenas se entra em circularidades 

hermenêuticas, potencialmente geradoras de mais problemas e de mais violências.  

Talvez haja, então, no fundo, que introduzir um ideal mais humanista na equação 

das perspetivas relacionadas com os contactos sociais, designadamente, através da 

promoção e da aceitação construtiva dos conflitos, pela alteração da verificação das 

circunstâncias de vida, de uns e de outros, designadamente pela satisfação plausível das 

suas necessidades, promoção de equilíbrios e pela interculturalidade nas relações. E o 

segredo pode estar em fazê-lo antes da verificação de um desespero, que é aquilo em que 

a violência normalmente também traduz - se analisarmos do ponto de vista da 

impossibilidade de (re)agir de outra forma - se não quisermos logo incidir na ideia 

originária da maldade ou agressividade, de que os seres humanos padecerão, como referia 

Ricoeur, mas também Freud, e antes, outros autores, como Schopenhauer39, já tinham 

abordado. 

Fazê-lo depois do erro, ou seja, procurar resolver problemas à posteriori também 

poderá eventualmente ajudar, mas já representa uma significativa corrida atrás de algo 

que causou enorme sacrifício, dano e mal-estar, para quem, de vários modos, vai 

 
39 A referência a uma maldade natural e originária, existente na espécie humana. Arthur Schopenhauer, 
2023, p. 12. A arte de ter sempre razão, tradução de Fernanda Alves. Lisboa - Editora Relógio D`Água. 
ISBN: 978-989-783-270-3. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

128 
 

participando, assistindo ou sendo influenciado pelas contendas - pelo stress e pelo 

desgaste físico e psicológico, pelos ferimentos propriamente ditos, pelo rancor, pelos 

sentimentos de vingança ou ajuste de contas, entre outros efeitos. 

A este propósito, é importante verificar que podendo a violência não se inserir 

num modelo exclusivamente despoletado pelos processos reivindicativos das liberdades, 

das carências individuais ou coletivas, e, nesse sentido outros motivos possam concorrer 

para a ocorrência da violência, como o refúgio nos preconceitos e ausência de diálogo, 

essa relação de causa-efeito pode ser perfeitamente perspetivada nas entrelinhas das 

intervenções policiais. Mas esta é só uma questão de pormenor, que podendo ser 

(por)maior, deve entrar no plano de revertências, no âmbito de um efetivo horizonte de 

expetativas, enquadrável na equação das responsabilidades sociais e políticas, dos 

cidadãos, dos profissionais de polícia, das suas associações representativas, das 

instituições e dos governos, assim se pense contribuir para uma sociedade com menos, ou 

mesmo sem violência.  

Vejamos que, no que concerne às forças policiais, estas existem com vários 

propósitos. Não se trata somente de defender o estado e aplicar as suas determinações 

legais, mas concomitantemente, entre outras, defender, igualmente, os direitos, liberdades 

e garantias dos cidadãos, contribuir para a paz social, com um olhar para o funcionamento 

das instituições. Neste sentido, os seus profissionais devem estar, sem reservas, nas 

melhores condições para poderem, responsavelmente, realizar um excelente trabalho.  

 

7.5 - Considerações finais sobre violência 

Nesta elaboração dialógica sobre violência, refletimos na identificação dos seus 

modos de aparecer, de se desenvolver e de impactar, quer nos contextos de 

relacionamento social entre pessoas, culturas e sociedades, mas também entre os seres 

humanos e o meio onde estes se inserem. Foram introduzidos dados suficientes para 

considerar que a violência é uma resposta física e psicológica, sobretudo individual, mas 

também coletiva, que pode ser instintiva ou pouco refletida, mas também pode ser 

(in)consciente e (in)determinada, podendo identificar-se como sendo tomada em prol de 

um determinado objetivo, para salvaguardar propósito(s), garantir o domínio sobre 

pessoas, territórios ou apenas circunstâncias que podem ser suscetíveis de bulir com os 

interesses de uns e de outros, de grupos ou organizações. Penetrando na memória como 

experiência, ela regista-se em níveis de aprendizagem e pode alicerçar-se num conjunto 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

129 
 

de emoções, sentimentos e conceitos que lhe dão suporte. Sendo assim representada na 

mente, a violência torna-se expressão, através do gesto, pela palavra, pela ação, 

(re)criando-se numa complexa teia de mecanizadas comunicações neurais, como modo 

mais ou menos adequado a promover uma reação, quase sempre no âmbito de uma 

alegada conjuntura de emergência de conflitos. O que salva pela diferença, é a 

possibilidade de optar por um outro raciocínio e modo de (re)ação, apto a controlar os 

ímpetos e a permitir pensar as coisas de um outro modo, mais construtivo. A cultura, e 

sobretudo a educação têm também essa grande tarefa, dentro da responsabilidade que é 

sempre atribuível ao ser humano, que é a de ser capaz de viver de um modo distinto de 

outros seres, em que a violência - conceito cultural e humanamente desenvolvido – surge 

como característica do instinto. No fundo, um humano com a capacidade de ultrapassar 

os seus instintos destrutivos mais básicos e a isolada imediatez conceptual dos 

acontecimentos ganha-se a si próprio. Neste sentido há toda uma cultura apta a dar a 

oportunidade e a possibilidade de pensar deste modo. Gadamer diz-nos que cada pessoa 

que consegue elevar-se, a partir da sua mera natureza, para um nível de espiritualidade, 

encontrará na cultura e nas organizações sociais algo socialmente construído que terá de 

adotar, para se poder integrar (Gadamer 1999, p. 54) e a partir dai, responsavelmente, 

desenvolver. O problema é como conseguir que a humanidade se concentre nesse 

caminho da não-violência e se consiga libertar, ainda, de um atual campo de forças, que 

Butler reconhece e dele nos fala, onde se promovem sucessivos e consecutivos ataques à 

liberdade e à vida das pessoas.  

Um ambiente em que - tal como cirurgicamente identificado por Foucault (2021), 

não apenas em contextos de aprisionamento factual, mas sobretudo em ambiente cultural 

e politicamente enraizado -, as relações de poder se dão por demais identificadas, em que 

há interesses que visam ostensivamente ou subtilmente a sujeição dos corpos, 

conceptualizando-os na sua utilidade, apenas se produtivos e submissos. Um ambiente 

cultural e político onde existem os instrumentos para o conseguir e que podem ir desde a 

utilização da violência explicita e/ou (in)direta40, passando pelos ideologismos 

 
40Que se podem identificar em diversos locais, ambientes socioculturais, políticos, setores da economia 
(empresas) com as competições, digladiações e domínios políticos; favorecimento de elites – pelo poder 
e pelo dinheiro -, em contraponto com o sacrifício das classes de trabalhadores; a existência de baixos 
salários; a existência de fome, de miséria, falta de educação, de segurança, de saúde, de justiça, de 
solidariedade social. E também no plano das desigualdades sociais, das várias discriminações: de sexo, de 
género, de religião, de cultura; do racismo, da guetização, da gentrificação, do preconceito, do 
estereótipo, como armas de arremesso sociocultural. No fundo, todo um conjunto de ideologismos, 
fundamentalismos e relações desequilibradas de poder a (re)caírem sobre as pessoas e as sociedades – 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

130 
 

impingidos, até às formas mais subtis, fortemente pensadas e estrategicamente 

equacionadas para promover o controlo das forças existentes. Algo, que, no fundo, se 

torna muito mais interessante do que vencer e promover propriamente a sua aniquilação 

(Foucault 2021, pp. 33-34). Portanto, há todo um meio que se vai revelando apto a 

produzir efeitos ao longo das gerações e a marcar as relações com uma importante cota 

parte explícita ou implícita de violência instituída ou dissimulada, revelando-se no seio 

das relações familiares, no mundo das relações individuais, mas também nas relações 

coletivas e nas culturas organizacionais e institucionais a tal ponto que o humano se veja 

enredado e capturado num ciclo de experiências enganadoras ou viciadas nos seus 

pressupostos; julgando-se rico, quando na verdade pode ser pobre; julgando-se vivo, 

quando na verdade o viver se lhe pode escapar muito antes de morrer. Assim, não obstante 

as manifestações tradicionais da violência, que já não se traduzem só num único cenário 

de uma violência, mas num amplo conjunto de violências, surgem ainda novos matizes 

promovidos pela “sociedade do rendimento”, já a caminho de uma “sociedade do 

doping”, de que nos fala Han (2019). Aqui, o indivíduo, achado, mas perdido, no 

capitalismo, já incorporou a violência. Utiliza-a como alimento para se envenenar a sí-

próprio, autoexplorando-se, autoinfligindo-se, sendo o seu senhor e o seu escravo, 

diluindo liberdade e violência em algo interseccionado (Han 2019, pp. 150-153). No 

fundo, revelando um ir vivendo41 já incapaz de perceber o que é sofrer e padecer de uma 

condição que é a sua, onde (in)conscientemente lhe parece riqueza o que objetivamente é 

pobreza, saúde o que é doença, satisfação pessoal o que é dependência. Um estádio de 

violência que podemos referir estar já para além do refreamento dos instintos. Ela é uma 

violência autoimune. Não obstante os vários quadros de violência na sociedade, a ela se 

junta uma das faces igualmente expressivas desta realidade na contemporaneidade 

portuguesa, que se pode rotular de precariedade política, e que são as expressões 

 
impedindo-as de concretizar as suas vidas, colmatar as suas carências, satisfazer os seus planos, 
constituindo per si, formas expressas e sub-reptícias de violência e que vão alimentar os corredores de 
vários outros ciclos de violência.  
41Situações de vida entre as quais se podem observar pessoas que têm de se alimentar em sistemas de 
apoio social, em casa dos pais ou de familiares. Exatamente porque todo o salário é canalizado para 
cumprir os compromissos bancários com o crédito da casa (a trinta ou quarenta anos e com juros 
altíssimos), crédito do carro, entre outras despesas fixas. Isto além de trabalharem a maior parte das horas 
do dia útil e dormirem “à pressa”, sem poderem ter vida social, familiar, lazer ou estudo, a terem 
largamente de se superar constantemente nas suas obrigações e tarefas profissionais, sob pena de se 
poderem ver, e bem (pois assim entendem ser este esquema ideal de pensamento: para si e para os 
outros), substituídos, ultrapassados ou marginalizados; não obstante poderem sentir-se integrados numa 
dinâmica que lhes permite vestir fato e gravata, terem o que têm: emprego, casa, carro, saúde para 
trabalhar e alguma satisfação profissional. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

131 
 

proferidas por parte de muitos responsáveis políticos e governamentais, dando indicação 

de que as pessoas têm de trabalhar, de aumentar a produtividade, de fazer sacrifícios 

pessoais, quando depois todo esse esforço se esgota na mera lucratização da banca e das 

empresas, no reforço de poder dos grupos económicos e dos seus interesses financeiros, 

redundando na redução da segurança no emprego, em compensações e retribuições 

monetárias baixas, bem como no aumento das dificuldades e perda de autonomia de vida 

em quem trabalha. A par, traduz-se num sucessivo aumento no pagamento de impostos, 

sem os devidos retornos, que constam da matriz de um estado de direito, que é também 

um estado social. No fundo, gera-se um consequente fortalecimento das elites políticas 

públicas e privadas, de onde sobressai um fosso cada vez maior entre ricos e pobres. 

Hipoteca-se o contrato social através da fragilização do bem-estar-social na vida das 

pessoas, expressamente traduzida na diminuição das garantias em alguns dos seus pilares 

mais importantes como a saúde, a educação, a justiça e a segurança dos cidadãos, bem 

como uma diminuição das garantias dos trabalhadores, que veem agravar-se as suas 

condições laborais, a ultrapassagem dos seus direitos e a diminuição da sua capacidade 

financeira, sofrendo os efeitos perniciosos na sua vida pessoal e familiar.  

Sabemos então que estes e outros espaços de violência se constituem numa 

experiência marcante e podem associar-se a horizontes de expetativa, designadamente 

que se queira insistir pintar o futuro com as cores do passado, minar a esperança no 

vindouro com o pessimismo das recordações.  

Pois a boa notícia é que não é exatamente assim. Isso diz-nos, Koselleck. Olhando 

para trás e mesmo para o presente, não temos de ficar agarrados às experiências 

destrutivas ou inócuas. Gadamer também nos direciona expressamente nesse mesmo 

sentido. Através da experiência, o humano pode saber que a violência é apenas suscetível 

de promover más recordações, ferir ou minar as relações de confiança, marcar 

negativamente as perspetivas e anular as expectativas da (re)construção social. É então 

possível reformular esse estado mental. É possível não cometer as mesmas falhas do 

pretérito. É possível fazer face aos problemas do presente se as pessoas se unirem e se 

esforçarem nesse propósito, investindo no diálogo, na interdisciplinaridade e sobretudo 

na transdisciplinaridade, na interculturalidade e sobretudo na transculturalidade. No 

fundo haver maior comunicação intersubjetiva, determinação e focagem na identificação 

dos problemas que afligem as vidas em sociedade e uma procura conjunta de superação 

das diversas crises para alcançar as necessárias homeostasias, mesmo sabendo que, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

132 
 

porventura, se tratará sempre de um caminho inconcluso e que um saber absoluto será 

sempre algo porventura inacessível.  

De algum modo, a inspiração que aqui nos move não surge de um autor em 

particular, mas do diálogo com todos eles. Insistir numa reflexão, incluindo a 

negatividade aplicada a uma extensa cadeia de experiências, sempre em abertura e 

dialética constante, é o que permite identificar a esperança, no futuro. Uma esperança que 

é sempre por aquilo que não se tem, mas se quer ter. E é neste campo das possibilidades 

que - por mais fraca experiência que se tenha neste domínio da articulação conjunta, do 

pensamento crítico e construtivo, a par de uma ação correspondente, libertando-nos das 

relações de poder desequilibradas e irresponsáveis - pode residir um horizonte de 

expetativa, amplo, a permitir o desenvolvimento da espiritualidade e do cuidado, por nós, 

pelos outros, pelo mundo.  

Podemos assim, assumir que o homem com mais experiência revela-se porém o 

menos dado ao dogmatismo (Gadamer (1999, p. 525). Este humano já experienciou e 

aprendeu tanto que está, enfim, em condições de compreender que essa aprendizagem 

tem de continuar e que a experiência e o conhecimento que vão sendo adquiridos ao longo 

do caminho constituem paralelamente o maior incentivo e propósito para que o caminho 

possa continuar, em conjunto, e em partilha, a ser trilhado. 

 

8 – O indivíduo e o seu percurso de vida – uma construção consciente, 

responsável, colaborativa e interventiva, no desenvolvimento social 

O presente capítulo incide no vislumbre de uma responsabilidade social e política 

que abarca todas as sociedades e portanto, todas as pessoas, acerca das necessidades de 

desenvolvimento do ser humano, enquanto elemento preponderante na qualidade, na 

educação, na preparação, no saber, mas também na capacidade de cada um em particular 

e de todos enquanto coletivo de estar à altura de conseguir aprender e de ganhar 

consciência de ser, de viver e de se lançar neste mundo de forma construtiva. 

Para se ser capaz de respeitar o outro e o mundo, compreender e dar valor à 

cultura, desenvolvendo-a numa ética de cuidado e de diálogo, talvez seja primeiramente 

necessário ajudar a que cada um consiga empreender num jogo consigo mesmo, na 

superação das suas limitações e das suas próprias dificuldades de relacionamento, para 

que depois, esse indivíduo seja capaz de dar valor, de compreender, de cuidar e de 

dialogar com o(s) outro(s). Portanto, a mera aposta numa (des)educação, na 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

133 
 

competitividade, na intolerância à diferença, no desenvolvimento de políticas e de 

estruturas organizadas em fortes relações de poder, para se criar uma sociedade de pessoas 

submissas, capturadas psicologicamente para o mero rendimento e que sejam incapazes 

de pensar e de aprender, no fundo, incapazes de dialogar, de interagir e de (re)agir 

construtivamente significa um caminhar social perigoso e a criação de todas as condições 

para um pernicioso sentido único e sem retorno, em direção ao agravamento dos riscos e 

dos perigos com os quais as sociedades contemporâneas se confrontam. Em suma, não 

adiantará ao texto da tese somente a defesa de que o diálogo deva existir – no sentido de 

jogo, de compreensão, de aprendizagem, de conhecimento, de saber e de interação com o 

outro -, se não tivermos pessoas educadas, formadas, preparadas e capacitadas para 

compreender que esse é o caminho para o qual devem poder disponibilizar-se, por 

oposição ao mero querer, ao crer, à (re)produção de monólogos, à tagarelice, ao recurso 

à violência, à força ou à mera colonização do outro, à competição com ele, à mera 

imposição de ideias ou de comportamentos. 

 

8.1 - O humano em constante transformação 

A reflexão sobre o desenvolvimento do humano na sua liberdade, na sua tomada 

de consciência das coisas, no âmbito de uma responsabilidade construtiva que é 

partilhada, mas é também individual, que está na base e contribui indiscutivelmente para 

a constituição e reforço do processo de desenvolvimento da identidade narrativa do 

sujeito - que já abordámos em Paul Ricoeur -, e o seu consequente reflexo na sociedade, 

procura aqui um espaço. É uma reflexão que poderia remeter muito facilmente para a 

tendência de formulação de conceitos herméticos, pretensamente inquestionáveis, para 

reconduzir a um mundo de certezas, quando ele, o mundo, mas também o ser humano, se 

revelam, em si-mesmos, em planos de incerteza.  

Todavia, é mesmo por causa dessa incerteza que se considera importante e 

necessária a reflexão sobre esta temática do indivíduo. E ao fazê-lo, importa estar ciente 

da necessidade de se estar aberto para um conceito do humano, que, em liberdade se 

vendo, jamais se possa esgotar em ideias fechadas ou circunscritas sobre o si. 

Objetivamente, o humano pode e deve considerar-se na mesma linha de expansão e de 

transformação, tal como muito do que demais possa, porventura, existir no universo, pelo 

que é por essa linha que entramos. Os conflitos surgem exatamente por causa desse 

paulatino e permanente processo de evolução e de transformação, que ora ocorre ou não 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

134 
 

ocorre, mas também pela forma como ocorre. Já a tensão podemos aqui retomar a sua 

compreensão como motivação para poder impelir o humano a lidar com os seus 

problemas. 

De facto, debate-se a humanidade com inúmeros problemas e ameaças, algo que 

podemos encontrar objetivamente conglomerado em Beck (2016), ao considerar-se 

aquela que se pode designar como uma sociedade de risco, onde se pode, de entre outras 

variantes, salientar a existência de guerras; perda de liberdade e de segurança dos povos; 

terrorismo; questões de desequilíbrio social, que surgem exatamente como consequência 

da supremacia de um capitalismo social e politicamente dominador, manipulador e 

instrumentalizador; uma ética duvidosa nas escolhas na área científica; as questões 

relacionadas com o ambiente quer ao nível das emissões de gases, do aquecimento global 

do planeta, do aumento do nível das águas. Portanto, problemas que não surgiram por 

geração espontânea, mas sim na sequência de um exercício societal ou a partir de uma 

sociedade, que, constituindo-se em formas e organizações de mero poder, tem estado 

sempre muito interessada em propagar as suas conquistas e os seus alegados sucessos: no 

campo científico; na área da organização social; em exercício político, desenvolvimento 

cultural em geral. Sempre na perspetiva ou no intuito de procurar justificar a sua 

existência e manutenção de poder e influência, mas sem perceber, que nesta alegada 

sociedade do conhecimento, onde, aparentemente, há, cada vez mais possibilidades e 

mais prosperidades, na verdade geram-se problemas graves, consubstanciados num tipo 

de resistência a formas efetivas de desenvolvimento, optando por um tipo de não-

conhecimento muito pernicioso, porventura insuperável (Beck 2016, p. 217). Estamos 

assim, todavia, perante uma sociedade que mereceria um esforço de libertação, pois como 

está parece conduzir ao comprometimento da qualidade e das possibilidades de vida das 

gerações do presente e também das gerações vindouras, o que nos coloca perante uma 

realidade assustadora, ou seja, vivemos mais no espelho da nossa própria decadência do 

que no reflexo do nosso próprio desenvolvimento, perspetivando-se que as sociedades 

possam não ter a capacidade de se controlar e fazer face aos grandes problemas sociais 

da contemporaneidade (Beck 2016, p. 28). 

Todo o enquadramento problemático e ameaçador instiga a colocar o humano, 

individual e coletivamente, no centro nevrálgico das tomadas de consciência e das 

tomadas de decisão que obriga ao seu desenvolvimento. No fundo, há que assumir as 

responsabilidades: responsabilidade pelas questões que podem conduzir a cenários 

catastróficos, responsabilidade pelas questões que podem incendiar as relações, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

135 
 

responsabilidade pelas questões que podem contribuir para eliminar a existência humana, 

tal como a conhecemos. Mas também a responsabilidade, no que ainda depende do 

humano, no sentido de procurar evitar que tudo isso suceda, promovendo exatamente o 

contrário. Podemos assim considerar que as soluções desses problemas - que 

aparentemente são nebulosas - podem ser desveladas se a humanidade conseguir, 

dialógica e dialeticamente, na sempre estabelecida circularidade hermenêutica, lançar um 

olhar avançado, responsavelmente crítico, para o seu ir-sendo individual e coletivo. 

Portanto, um individual que é sempre marcado pela relação com o(s) outro(s) e 

desenvolvido a partir do(s) outro(s), mas também se projeta a partir de uma parcial e 

paulatina autodeterminação - numa trajetória pessoal -, que pode permitir compreender 

cada ser humano como um ser único, com a possibilidade de expressão e integração no 

coletivo, na sua intersubjetividade e na sua interdependência. Sendo assim, é por essa via 

de desenvolvimento que o individual – o seu caráter, a sua validação ética, o seu saber, o 

seu conhecer, e, a partir dai, a virtude das suas escolhas (em matéria de pensamento e de 

comportamento) e das suas respostas relacionais - se manifesta no conjunto dos 

indivíduos. Cada pessoa pode assim influenciar os modos do olhar humano para as suas 

formas de organização, mas também para as suas capacidades e competências, no sentido 

da sua caminhada para a tomada de consciência das coisas, num ambiente de permanente 

questionamento, interpelação, reflexão e resposta, onde o desenvolvimento do diálogo, a 

permanente aprendizagem, mas também o ensino, são fundamentais para os processos de 

decisão e para uma ação social conjunta.  

Perante o quadro, aceitando-se que as sociedades possam atualmente ser as mais 

evoluídas de sempre, também se deve procurar identificar a vulnerabilidade e a 

debilidade, dir-se-ia, para as poder corrigir, mediante as expetativas que a própria 

humanidade tem vindo a criar sobre si própria, sobretudo face aos níveis de qualidade e 

de desenvolvimento, que já deveria ser possível ter em prática, senão mesmo exigível, em 

pleno século XXI. Entre outros exemplos: se a humanidade verdadeiramente quisesse, 

talvez ninguém tivesse de passar fome. Talvez não houvesse guerras. Talvez os níveis de 

poluição não fossem tão perniciosos para o meio ambiente. Talvez fôssemos capazes de 

erradicar a violência, a injustiça, bem como todos os obstáculos a uma sã convivência 

social e cultural, entre seres humanos de todos os povos e culturas, bem como na relação 

destes com o meio ambiente. Poderíamos até considerar que o nós, sendo uma ontologia 

– profundamente assente na relação e no cuidado – poderia ser algo mais coincidente com 

o traço humano, a contrastar com um ambiente relacional extremamente competitivo – 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

136 
 

marcado pelo paradigma de uma constante seleção natural - como já vimos no capítulo 

anterior. 

Neste sentido, podendo e devendo haver uma insistência em apontar algumas 

dessas vulnerabilidades e debilidades, podem colocar-se efetivamente inúmeras questões. 

Como é possível - com tudo o que a humanidade já sabe acerca de si e do meio -, com a 

evolução que tem conseguido imprimir e manifestar na sua existência, que o humano 

tenha de conviver na desarmonia, no desentendimento, entre outros desequilíbrios, na 

insegurança, guerra, violência, pobreza, fome, miséria, poluição, discriminação, coação, 

relações “irresponsáveis” de poder? Como é possível que o humano não seja capaz de se 

organizar em torno dos aspetos essenciais de que dependa a sua própria existência ou 

subsistência, dentro do mundo em que habita? Em que algumas, poucas, pessoas, tenham 

algo em abundância e outras, muitas, se vejam a viver em condições de indignidade, 

embora todo(a)s se esforcem e se interessem, por princípio, por poder ter uma vida de 

bem-estar e de satisfação? Que haja todo o tipo de abusos de poder? Será o ser humano 

assim tão (des)humano, tão incapaz, às vezes até em algo simples, como o viver 

construtivo em família, no trabalhar em uma determinada organização, o relacionar-se 

com o outro numa perspetiva de desenvolverem algo benéfico para o todo? Será que 

aquilo que os humanos estão de facto a aprender no seu processo de educação, de 

formação e de desenvolvimento - se é que nele estejam de facto responsavelmente 

inseridos (que lhes permita capacitarem-se e desenvolverem-se numa plena consciência 

do seu ser, do seu papel, da sua função e da relação que é preciso desenvolver, consigo 

próprio, com os outros e com o meio) - lhes permite um ponto de partida adequado a pelo 

menos não prejudicar o processo de superação dos problemas que a humanidade tem 

vindo a enfrentar, porque o que seria desejável era que estivessem aptos a contribuir para 

esse processo?  

São muitas questões a apelar para uma cultura do ser humano a dever merecer 

atenção e reflexão, sobretudo neste sentido da referência a um sujeito-ético, onde, 

dirigindo a atenção para a dimensão da educação e da formação, por tal se dever revelar 

como algo fundamental, talvez estejamos a referir-nos à chave de acesso aos modos de 

lidar com todas estas questões e problemas. Neste sentido, talvez precisemos desses 

sujeitos-éticos, cujo conhecimento e consciência - assente na liberdade, no pensamento, 

nos processos de aprendizagem, na espiritualidade, no cuidado, na compaixão, no amor 

– permita ao humano, um desenvolvimento constante e sustentado no saber, no 

desenvolvimento do presente, na preparação e construção do futuro, na capacidade de se 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

137 
 

relacionar, de colaborar e de se organizar com os outros. Afinal, o humano também se 

tem revelado como um ser inteligente e senciente, diferente dos demais seres e com a 

capacidade de marcar construtivamente a diferença. 

Sucede, porém, que a educação e a formação constituem-se numa área sobre a 

qual recai muita polémica, no sentido de se poder definir e estabelecer com rigor. Isto 

face a várias teorias existentes e a vários pontos de vista em confrontação que não nos 

cabendo agora aqui desenvolver em detalhe, não nos impede de o mencionar apenas duas 

dessas vertentes. Uma que se pode perspetivar em modos de encarar o processo educativo 

como um condicionamento doutrinário - que apenas serve para moldar o indivíduo aos 

interesses instalados. Outra que contraste a visão de uma educação como um processo de 

construção do indivíduo, que seja passível de fomentar a criação de pessoas idealistas ou 

revolucionárias (revolucionárias, no sentido de introduzir mudanças, novidades, 

proporcionando alterações sustentadas de elevado valor para a comunidade). É sempre 

um debate interessante, quando ele é produzido e ocupa lugar nos palcos de discussão 

“política”, no sentido da administração da polis. Todavia, o que é facto é que a educação 

e a formação têm, de uma e de outra forma (aproveitando algo substancial dos dois 

mundos), em todos os domínios, uma importância incomensurável, como ponto de 

partida, na forma como cada um de nós se comporta individualmente, se posiciona na 

vida ou exerce em termos profissionais e, nesse sentido, nos constituímos em relação com 

os outros, sendo influenciado e influenciando, dentro dos modos do desenvolvimento 

ôntico. Objetivamente, uma área, que, ao ser equacionada do ponto de vista dos poderes 

e relacionada com as questões das dinâmicas e do controlo da ordem no seio da sociedades 

– como o desempenho policial - onde se tem de trabalhar em contextos de intervenção 

social, onde há conflito e violência, mais complexa se torna, em termos de uma definição 

rigorosa, pois, quem desta função se encarrega - os polícias - tem de estar apto, em nome 

da definição da organização dos poderes de estado, das suas noções de segurança e de 

justiça e dos modos de a conceber na relação com os cidadãos, para poder intervir, dirimir 

conflitos de diversa natureza, e, em inúmeras situações, a ter de utilizar a força e os meios 

coercivos, adequados, para a realização - em consonância com o estatuto profissional - 

do papel e da função.  

Nos processos educativos e formativos em geral, há muita informação em jogo. 

Mas temos de questionar se haverá espaço de reflexão, de esclarecimento e de treino, no 

fundo, aprendizagem, sobre os modos de nos relacionarmos uns com os outros. Ou se 

essa é uma mensagem que pode ser detetada, apenas de um modo subliminar. Porém, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

138 
 

percebe-se alguma hesitação nestes domínios relacionais. São muitas as sensibilidades e 

os modos de ser existentes nos planos socioculturais. Será por isso que não se deva 

procurar sensibilizar para o desenvolvimento de capacidades de relacionamento - na égide 

de uma adoção de modelos educativos e formativos - sob pena de se poder definir e 

interferir em demasia? Ou seja, de cercear as liberdades que cada um deve poder ter, de 

poder ser, de poder relacionar-se com os outros sem estar confinado a determinadas 

formas rígidas de equacionar as relações, de promover sensibilidades e apresentação de 

pontos de vista? Todavia, sem colocar em causa o que se acaba de referir, não deverá 

haver a procura de uma ética educativa, algo necessário a dever ser aprendido e 

culturalmente valorizado que venha na esteira de um autoconhecimento mais profundo, 

de um inteligente e benéfico equilíbrio emocional que é preciso ter para nos 

relacionarmos, quer connosco próprios, quer com os outros?  

As respostas a esta questão poderiam ser refletidas no seio de um trabalho mais 

amplo. Seria interessante e justificar-se-ia plenamente, perante todas as debilidades para 

um viver em comunidade, a que já fizemos referência, com as quais o humano se debate, 

mas encontra dificuldades em corrigir. Todavia, em filosofia, a dúvida não para a 

reflexão, antes impele à sua produção. E por isso Kant (2003) referiu-se aos caminhos em 

que a razão pode servir à humanidade – para além de um modo de ultrapassar os meros 

impulsos -, como um norteamento ontológico, assente num querer, por princípio, 

sustentado na boa-vontade42. E também no que se refere às suas formulações do 

imperativo categórico43, ou seja, se não pudermos querer que as pessoas ajam de acordo 

com essa máxima, então ela deixa de ser universal, pelo que essa ação deve ser rejeitada. 

E também de um agir humano por forma a tratar todos, a nossa pessoa ou outra pessoa 

qualquer, sempre como um fim, e jamais como um meio44 e nesse sentido que as pessoas 

que agem possam considerar que as suas ações possam servir como lei para todas as 

 
42 Boa vontade, representada por um princípio assente no que haja de melhor, num querer, que seja, em 
si mesmo, bom. (Kant 2003, p. 60) 
43 Imperativo categórico: cada qual deve agir unicamente de acordo com a máxima que o faça 
simultaneamente desejar a sua transformação em lei universal, isto é, com observação de uma 
moralidade inscrita na razão, sustentando uma ação humana, sempre e exclusivamente de acordo com a 
máxima que a possa fazer desejar, transformar-se em lei universal (Kant 2003, p. 91) 
44 Um agir humano que trate todos como um fim e não como um meio revela que é impróprio 
instrumentalizar alguém no sentido de se alcançar um determinado fim, pois todos pensam por si e têm 
autonomia e liberdade para escolher e procurar alcançar as suas metas; do agir de forma que a vontade 
possa considerar-se a si mesma, como constituindo, ao mesmo tempo e por intermédio da sua máxima, 
uma legislação universal (Kant 2003, pp. 101-107). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

139 
 

pessoas, tendo por princípio de que a razão e as suas boas ações estão de acordo com o 

que devem fazer.  

A valorização destes conceitos de Kant (2003) parece encaixar na vulnerabilidade 

humana e apontam para um processo de norteamento ontológico - ainda que, em 

determinadas aceções, possa estar na mira de uma acusação por dificuldades de aplicação 

plena. Mesmo aqui, na nossa reflexão, o facto de se defender a educação e a formação do 

indivíduo em prol de si próprio e da sociedade pode suscitar uma ideia de utilização do 

humano como um meio. Mas objetivamente trata-se efetivamente de um meio que é um 

fim em si mesmo. Ficamos assim em presença da redução de um dualismo à consideração 

que envolve a noção de cada humano e da humanidade em geral, no plano dos princípios 

e dos fins, dentro desta perspetiva de crescimento e de desenvolvimento. Assim os 

conceitos kantianos podem entrar de forma bastante consistente como pontos de 

referência, como pontos de partida para uma permanente e constante (re)construção 

racional, um pensar acerca daquele que deve ser o comportamento humano.  

Deste modo, a reflexão terá ainda a oportunidade, de, na base desta temática e 

considerando a importância do sujeito-ético, em associá-lo à observação dos exemplos 

modelares de relação interdisciplinar no mundo da ciência. No fundo, para se perspetivar, 

em cada área, apesar dos constrangimentos, a possibilidade de se desenvolver por si 

mesma e ao mesmo tempo dialogar com as outras áreas e até com elas colaborar no 

sentido de abordar, em conjunto, uma qualquer fenomenologia que se mostre pertinente 

no âmbito do alargamento do conhecimento científico e até dar azo à criação de estruturas 

transdisciplinares para fazer face às muitas dificuldades que as sociedades e o ser humano 

precisam de ultrapassar.  

 

8.2 - A história, os poderes e os conflitos  

Ao longo de um percurso histórico-cultural do ser humano pode observar-se uma 

imensa panóplia de lutas, guerras e conquistas. Observamo-las nos vários momentos da 

História, alicerçando-se em questões políticas e/ou religiosas, questões ideológicas e/ou 

de domínio efetivo sobre territórios, questões de exercício de poder, mas também 

questões relacionadas com dependências ou supremacias económico-financeiras. Nesse 

sentido, as sociedades, as comunidades e os povos, bem como as relações sociais e as 

pessoas nelas inseridas, foram-se envolvendo e sendo envolvidas em inúmeros processos 

de influência política e/ou religiosa. Processos esses que foram marcando e 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

140 
 

transformando as tradições socioculturais, entre outros os de assimilação, aculturação e 

até de gentrificação, revelando-se por vezes bastante agressivos e violentos nas suas 

formas de afirmação, quer pela submissão que impuseram, quer pela perseguição da 

diferença, quer mesmo, em casos mais graves, pela tentativa de anulação étnica e cultural, 

por genocídio. Nestes mesmos contextos surgiram paralelamente processos de 

transformação, sustentados pelo aparecimento de diversos fenómenos, como os 

resultantes das dinâmicas das movimentações migrantes, que, pelos mais diversos 

motivos, têm ocorrido pelo mundo inteiro, vindo a ser responsáveis por uma paulatina 

forma de multiculturalização, (intra)interculturalização e transculturalização das 

estruturas sociais, influenciando as consciências individuais e coletivas.  

Embora as relações de poder nunca tenham deixado de estar presentes, muito pelo 

contrário, todo este processo relacional e, em grande medida, conflituoso, que a todos 

envolve, tem vindo a desenvolver-se. Ricoeur (1991a) ajuda-nos nesta perspetiva ao 

diagnosticar a existência permanente de vários tipos de conflito e várias interpretações 

mundividenciais – pois vivemos ainda em sociedades com grandes desequilíbrios sociais 

e culturais, com desigualdades, injustiças, egoísmos, agressividades e violências -, para 

chamar a atenção para a necessidade de identificar e combater uma tendência totalitária 

que condiciona os diálogos e os consensos. Uma tendência que se constitui em obstáculos 

e evita que se chegue a plenos acordos ou pelo menos a compromissos que permitam 

manter ou alcançar registos de paz, de desenvolvimento social e o respetivo bem-comum 

das partes.  

 

8.3 - O humano, a ciência e a interdisciplinaridade 

A defesa da ideia de que o ser humano tem uma necessidade premente de 

formação, pois ele, sendo o único a ser marcado pelo espírito e pela razão, induz-se numa 

rotura com o imediato, em modos divergentes em relação aos que naturalmente teria 

(Gadamer 1999 p. 51), pode admitir-se, no presente, como algo estruturalmente válido e 

necessário. Assim, o humano, podendo projetar-se de formas distintas a partir das suas 

circunstâncias, necessita de encontrar um sentido nesta relação entre si e essas mesmas 

circunstâncias. Deste modo, espera-se da cultura essa responsabilidade e esse papel de 

formar o ser humano, no sentido de impedir que as pessoas permanentemente se 

precipitem umas sobre as outras, em abusos, recriando um ambiente pior do que o 

selvagem, constituindo-se assim a educação numa importante área, com influência nos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

141 
 

modos de ultrapassagem das naturais pulsões de agressividade no indivíduo (Gadamer 

2001, pp. 16-17). É, depois, dentro dessa construção cultural que o humano passa a 

investir nos modos de relação entre as pessoas, apesar de percebermos ainda a 

necessidade de o humano ultrapassar uma certa tendência para o mal, sustentada numa 

espécie de amor dedicado a si-mesmo (Ricoeur 2014, pp. 242-246), para só depois  se 

considerar um ser eminentemente social e procurar então encontrar a sua realização em 

sociedade, acabando por perceber que é dentro de uma ampla pluralidade que se manifesta 

e interage: com o meio, com os outros e, no fundo, também consigo próprio.  

Para este processo, contribuem de forma decisiva as instituições, onde o humano 

é tomado como constituinte deste seu principal compromisso, investindo assim na 

formação e na educação das pessoas, dando impulso e dinamizando um agir equilibrado, 

justo, ajuizado e imparcial, com base no respeito a si e aos outros, tendo a capacidade de 

identificar o bem e o mal, o que é certo e o que é errado, em si e nos demais (Ricoeur 

1997, p. 28). É neste ambiente que o humano consegue perceber os modos de somar 

forças e contributos, de que resulta o aumento do seu poder (Ricoeur 2014, p. 217). Fica 

então clara a possibilidade de compreender a necessidade de uma aprendizagem no 

respeito pelo outro, algo que ocorra tão cedo quanto possível, envolvendo aspetos tão 

importantes como o perder ao jogo e o poder não ter razão, como resultado da nossa 

participação ou colaboração em algo, com o outro (Gadamer 2009, p. 25). Com esta 

aprendizagem surge a aquisição de um princípio de estrutura, poderíamos referir moral, 

no sentido do respeito pelo próximo, envolvendo o cuidado, a generosidade e a bondade 

(Ferry 2011, p. 311), para depois se caminhar no sentido de considerar que a inteleção de 

uma ordem nas coisas é bem melhor do que permanecer na desordem, sendo que foi a 

partir deste princípio que os humanos, uns a partir dos outros, foram criando saber e 

disseminando esse conhecimento, na medida em que ele se tenha ido afigurando 

sedimentado, em cada momento, permitindo a aprendizagem dos demais. É mesmo 

preciso partilhar o conhecimento com os outros e que eles o aceitem, para que desse 

conhecimento se possa retirar utilidade e todos possam dele beneficiar, quer do 

conhecimento, quer da sua utilidade (Ferry 2017, pp. 185-189).  

É claro que o diálogo, enquanto “verbo do ser”, sendo uma forma de criação de 

laços (Ricoeur 1989, p. 450), revela-se absolutamente fundamental em todo este processo. 

O que sucede em todas as áreas de produção de conhecimento, que têm caracterizado, 

sobretudo na Europa, os diversos e típicos modos de pensar. Falamos sobretudo do 

pensamento científico, religioso, filosófico e artístico (Gadamer 2009, p. 32). Nesta 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

142 
 

abordagem ao humano, é preciso salientar esta questão da interação e do ser capaz de 

fazer algo em conjunto com o outro, e, no fundo, por essa via superar-se constantemente 

a si próprio. Gadamer pensou nesta questão considerando estas interações como jogo - 

pois nelas cada qual se coloca efetivamente em jogo (Gadamer 1999, p. 183) -, dedicando-

lhe uma especial atenção, mesmo quando nos debruçamos sobre o pensamento científico.  

Neste sentido, temos então o domínio de cada especialização científica como uma 

forma de exploração e aprofundamento do conhecimento numa determinada área de 

investigação, onde é preciso ter em consideração os modos como se constitui e 

desenvolve cada área de estudos com os seus objetos em perspetiva, em que os seus 

especialistas estão apenas focados nesse domínio. Estes atuam dentro de uma orientação 

bibliográfica de instrumentos e metodologias de estudo, que procuram a todo o momento 

reafirmar, explorar e desenvolver, concatenando os termos paradigmáticos em que é 

possível sustentar o desenvolvimento e o aprofundamento do respetivo conhecimento. 

Fazem-no de tal modo a ponto de cada especialista se desligar do que os outros cientistas 

fazem para se dedicar absolutamente ao seu domínio específico. Neste sentido, atinge-se 

um tal grau de aprofundamento que o cientista fica com a noção de que quanto mais sabe 

mais tem para aprender, tendo em conta que os objetos de estudo se abrem 

permanentemente em novas e inúmeras perspetivas e complexificações (Pombo 2021, pp. 

20-21). Muitas das investigações são mesmo patenteadas, a fim de servirem um propósito 

de exclusividade e outras delas são mesmo secretas (Pombo 2021, p. 22). Assim, existe 

um saber específico, ainda que, por vezes, organizado em instituições muito confinadas, 

no sentido de estarem voltadas para si próprias, muito embora esta seja uma questão que 

está sob uma vontade de mudança (Pombo 2021, p. 32). Não obstante, é preciso ter noção 

que este tipo de concentração da atenção e do próprio desenvolvimento da especialização, 

constitui-se como alavanca do desenvolvimento científico, contribuindo para o aumento 

do conhecimento ao dispor do humano, bem como em termos do aperfeiçoamento e 

aprofundamento das suas capacidades de análise e de conhecer sempre mais, com mais 

rigor, realizando construções teóricas cada vez mais sustentadas, apurando e 

desenvolvendo qualitativamente as suas metodologias de estudo. Contudo, os níveis de 

desenvolvimento são de tal ordem que a especialização se torna abstrata e pouco 

inteligível, ficando os seus especialistas um pouco desconectados em relação ao que se 

passa fora dos seus domínios de investigação, pelo que se torna difícil equacionar um 

pensamento científico de um modo englobado (Pombo 2021, pp. 119-121). Além disso, 

a possibilidade de surgir uma espécie de especialismo cultural, em muitos casos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

143 
 

arrogante, no sentido até de uma tendência para se tornar dominante, é algo a constituir-

se numa dificuldade, a impedir os termos de uma profusão de contactos e diálogos 

construtivos entre cientistas (Gasset apud Pombo 2021, p.122) e entre ciências. Chegados 

a este ponto, pode considerar-se ser a educação o fator fundamental para superar os 

isolamentos, os divisionismos e os sectarismos (Pombo 2021, p. 124). As várias culturas 

científicas especializadas alcançam muito mais, quer comunicando, quer trabalhando em 

conjunto, não apenas porque a verdade é sempre um compromisso de todos (Pombo 2021, 

p. 28), mas porque são as próprias especializações a requererem um olhar cruzado com 

os outros setores (Pombo 2021, p. 23). Neste sentido, a implementação de olhares 

transversais que consigam ir além do olhar unicamente centrado e focado (Pombo 2021, 

p. 24), o desenvolvimento de investigações conjuntas, conjugando os diversos saberes, 

dão assim origem a um processo de interdisciplinaridade absolutamente necessário e até 

exigível, que não se substitui às áreas de especialização, antes pretende acrescentar valor 

e dimensão aos processos de investigação, ampliando as condições de possibilidade no 

domínio do saber humano. Todo este percurso de análise é importante para podermos 

referir que tal como no ser humano é importante que cada um de nós seja uma pessoa 

desenvolvida e em permanente desenvolvimento, bem como emocionalmente ou 

espiritualmente construtiva, no sentido da tolerância, da sociabilidade, da colaboração, 

bem como da busca pelo saber, e, entre outras qualidades, seja capaz de ser boa naquilo 

que gosta e naquilo que faz, também é importante que tenhamos áreas de especialização 

e de desenvolvimento centradas no aprofundamento desse saber, que de outra forma pode 

ficar comprometido. Contudo, é importante perceber as formas de exponenciação do 

saber comum quando nos constituímos em parceria, aumentando as nossas possibilidades.  

Enquanto humanos, temos de aceitar esta dependência dos processos de 

identificação de outros humanos, de nos consciencializarmos acerca daquilo que nos pode 

juntar e do que nos pode apartar, para que juntos consigamos aprender (Gadamer 2009, 

p. 133).  

Várias culturas associadas numa perspetiva de mútua aceitação da diversidade e 

da pluralidade, ou seja, vários pensamentos e vários saberes em colaboração, constituem-

se numa mais-valia, igualmente no campo científico. Os processos de comunicação entre 

ciências e entre saberes, já de si, são extremamente benéficos, pois uma descoberta menos 

significativa numa determinada área de estudo pode - por si só ou por analogia - significar 

um passo de gigante numa outra área de estudo em que estava a faltar aquele especial 

fragmento dentro das dinâmicas da sua própria investigação. Muito mais se afigura 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

144 
 

importante a colaboração dos saberes, numa perspetiva interdisciplinar, na abordagem a 

um determinado fenómeno e até na fundação de estruturas transdisciplinares, sendo que 

se considerem aptas a proporcionar uma melhor abordagem a determinadas 

fenomenologias. No fundo encara-se aqui a hermenêutica como algo estrutural dentro dos 

processos de desenvolvimento do humano e da ciência, não apenas um estar disposto a 

compreender o(s) outro(s), mas também um estar disposto a compreender a própria 

compreensão que se faz e a compreender-se dentro dessa mesma compreensão. Trata-se 

de uma dialética constante, onde, do mesmo modo em que o outro se desvela e nos 

permite aceder a ele, dentro daquela que seja a nossa capacidade de o entender, também 

nos permite um encontro pleno com os seus pontos de vista, as suas perspetivas e o seu 

horizonte e vice-versa. Um caminho que se traduz num processo mútuo de aprendizagem 

e de transformação, que permite aos posicionamentos em presença encontrarem-se numa 

nova situação hermenêutica, e com isso passarem a ser algo diferentes do que eram no 

início, na medida em que cada qual consiga passar a ser dentro daquilo que consegue ver, 

que consegue interpretar, perceber, que consegue entender. Porventura um caminho que 

permita ir registando desenvolvimentos estruturantes, como consequência de algo 

fundado no entendimento e na comunhão de saberes, portanto, alcançando-se uma 

situação bem diferente daquela em que ambas as partes se encontravam, por si só, e que 

porventura os separava ou poderia separar, antes do processo de interação (Gadamer 

1999, pp. 554-556). Neste encontro de conceitos, de perspetivas e de horizontes, o que é 

sublinhado é precisamente a ideia da compreensão, o facto de as partes se poderem 

entender sobre as questões (Gadamer 1999, p. 559). 

 

8.4 - A espiritualidade humana 

A dimensão da espiritualidade entra nesta perspetiva do desenvolvimento do ser, 

independentemente das identidades culturais, das convicções e dos posicionamentos que 

se possam desenvolver na vida, exatamente pela via dialética, pois já vimos que é com 

base nos diálogos que o ser se transcende e por aí se alargam as perspetivas e os horizontes 

de uns e de outros, de modo a que, em conjunto, se possa permitir uma ampliação da 

consciência - que antes poderia estar em estado condicionamento e de contingência face 

ao estado posterior -, permitindo assim a construção de algo importante para o interesse 

comum. Isto implica toda uma circularidade que é alimentada da energia vital de cada 

qual, uma energia que não só mental e fisicamente se manifesta em cada um, mas vai ao 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

145 
 

encontro com tudo o que há, no sentido de uma reunião, de uma partilha e de uma 

comunhão e que depois retorna para que se inicie novo ciclo. A questão da espiritualidade 

é por vezes tão eficiente que através dos silêncios podem ser encontradas as vias para 

grandes harmonias. Em Ricoeur também podemos compreender esta questão a propósito 

do silêncios comunicativos (Ricoeur 1989, p. 440), como modo de proporcionar um 

(re)centramento dialógico necessário, face àquele que possa ser entendido como um mero 

tagarelar.   

Em contacto com o outro, por intermédio do jogo, vimos que cada humano, de 

uma maneira ou de outra, consegue ir além de si-mesmo, quer pela entrega, quer ainda 

por se expor a uma perspetiva de si, vista de fora para dentro. Por isso, a transcendência 

tem sido exatamente vista como sendo de grande valor para o ser humano, exatamente 

por permitir que nesse olhar de fora para dentro se consiga uma identificação ou definição 

de si próprio (Levinas 2014, pp. 29-30).  

É deste modo - sem pretensões de envolvimento numa discussão sobre Deus ou o 

divino, nas suas várias dimensões de crença -, dentro de uma perspetiva ontológica do ser 

humano, que se pode convocar a dimensão da espiritualidade como uma forma estrutural 

apelativa do diálogo, do alargamento de horizontes, da compreensão e do entendimento, 

como esse ir além da própria individualidade pré-concebida e por isso de o humano se 

poder transcender a si próprio, dedicando atenção à exploração da consciência, como 

forma de aprendizagem, de crescimento, do aumento das capacidades de entendimento, 

para uma expansão em comunhão com o que se possa constituir como um todo, ainda que 

esse todo não seja conhecido, em absoluto e em definitivo, mas que sabemos dele fazer 

parte. Um todo, também ele, cheio de energia, em manifestação, em expansão, em 

progressão e em desenvolvimento. Várias formas de abordar a espiritualidade têm sido 

exploradas: o budismo, o catolicismo, entre outras tradições, religiosas ou não têm-se 

debruçado profusamente sobre o processo de desenvolvimento da espiritualidade e têm 

muitos ensinamentos a produzir sobre esta matéria. Todavia, têm também – ainda; todas 

elas -, um caminho de aprendizagem a percorrer. Ao longo da História, muitas dessas 

tradições têm dado mostras de uma fragilidade, em matéria da consolidação de uma 

necessária abertura, uma fragilidade que tem sido verificável, precisamente, pelas 

sucessivas tentativas de obtenção de domínio e demonstração de poder, traduzidas em 

imposição de ideias e até por vezes induzindo a confrontos violentos. Vejamos, contudo, 

apenas alguns aspetos muito importantes para o que nos importa refletir. O ser humano 

mostra-se satisfeito com algo, apenas por algum tempo. Passado esse tempo começa a 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

146 
 

afluir na sua mente a possibilidade de essa mesma satisfação poder residir em outro algo. 

Quer isto dizer que podemos estar sempre sujeitos a um condicionamento ou 

aprisionamento psicológico, motivado pelos nossos desejos e apegos, em relação a algo 

que sempre nos confina a visão e o pensamento. A liberdade, por seu turno, ainda que 

indiscritível – pois se não o fosse, deixaria de ser liberdade -, permite-nos sair desse 

condicionamento. Quererá isto dizer que ao nos tornarmos menos dependentes de desejos 

e de apegos, sentindo que nada nem ninguém nos pertence e deixarmo-nos envolver por 

sentimentos de amor, de compaixão e de um sentido de observação e de criação de beleza 

nas coisas, nos outros e no mundo à nossa volta, pode ser o modo de promover a nossa 

integração num todo que vive, se difunde e se desenvolve a cada momento. Sermos 

capazes de nos mostrar sensíveis a esta forma de existir, faz toda a diferença. Sobretudo 

no modo como vivemos a nossa vida e de estarmos ou não em sintonia com ela, bem 

como uns com os outros. Todos temos os mais diversos tipos de pensamentos, mas cabe-

nos poder optar e selecionar os que se mostram bons e úteis ao desenvolvimento, de nós 

próprios, de tudo e de todos à nossa volta e envolvermo-nos com essa energia 

empreendedora que permite que esses mesmos pensamentos se possam pensar e 

desenvolver por si próprios e se vão concretizando, aos olhos de todos, com todo o 

esplendor.  

Neste sentido, não ser fundamentalista, implica não nos agarrarmos absolutamente 

ao que normalmente tendemos a rotular, identificar e chamar a essência das coisas. Num 

qualquer jardim organizado por seleção de plantas, podemos observar o crescimento de 

uma planta, que podendo ser, à partida, denominada de forma depreciativa como silvestre, 

daninha ou invasora, não invalida que ela venha a produzir, do ponto de vista do 

desenvolvimento do seu ser, uma flor ou um aspeto geral tão ou mais belo, tão ou mais 

esteticamente interessante em relação às plantas convencionadas pelos mesmos critérios 

para aquele jardim. Assim, não nos procurando agarrar a uma visão essencialista, 

dogmática e estanque, mas antes aberta, representa a nossa condição de possibilidade para 

nos introduzirmos espiritualmente numa consciência ampliada ou na ampla consciência 

em que a nossa própria mente natural consiste, tão incomensuravelmente vasta como o 

universo (Rinpoche 2019, p. 34). Deste modo, desembaraçador ou libertador, partindo 

daquela que possamos inicialmente considerar uma mente acomodada ou gerindo-se em 

modos de condicionalidade e evoluir assim para um outro patamar, onde nos possamos 

reconhecer nessa ampla consciência, também ela expansiva, em que a perceção se liberte 

de dualismos - tantas vezes rotuladores, estigmatizantes e formatadores do olhar do ser 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

147 
 

humano, que se mostram aptos a estimular as relações abusivas de poder – pode ser visto 

como algo a dever ou a poder estar ao alcance de todos, bem como uma aprendizagem a 

dever ou a poder ser realizada por cada um. 

 

8.5 - O sujeito-ético 

Quando se pensa ou reflete sobre a constituição do sujeito-ético como forma de 

procurar salvar a humanidade de si própria, no sentido de a livrar da sua estagnação, 

degradação e da sua incapacidade de lidar com os seus próprios problemas e crises , num 

primeiro olhar, tal pode parecer apenas um pretensiosismo. Um querer entrar por um 

campo de vaguidades ou até de algumas ingenuidades. Um querer capturar o humano para 

uma forma de vida específica, com base numa determinada ideologia, influenciá-lo por 

intermédio de uma qualquer demagogia, apenas com o objetivo de procurar impor uma 

determinada razão e exercer sobre ele domínio. Nesse olhar, pode residir também o receio 

de se (pré)identificarem os primórdios de tipos de pensamento suscetíveis de poder 

remeter para conceitos de objetividade, facilmente confundíveis com uma certa pureza, 

com a qual, outrora, outros, já procuraram definir física e ideologicamente o ser humano.  

É preciso referir que algo assim só serviu e contribuiu para enlamear 

irremediavelmente a consciência coletiva da humanidade. Foi disso exemplo o ensejo dos 

defensores das ideias nazis, quando quiseram fazer a associação identitária do homem 

alemão às características de uma suposta raça ariana pura, menosprezando e atacando 

violentamente a diferença ética e cultural.  

Assim, a reflexão sobre um sujeito-ético não se alinha por estes objetivos que 

tenham que ver com poder, antes com responsabilidade. 

Neste sentido, em filosofia, e considerando sobretudo o filosofar dentro de uma 

perspetiva prática, assumindo o mais claramente possível as ideias e as palavras, julga-se 

não dever haver receio de refletir construtivamente sobre o sujeito-ético, não só dentro 

daquela que possa ser uma indagação pelo sentido ontológico do ser que é lançado na 

existência, mas também num enquadramento de esperança, de sobrevivência e de 

desenvolvimento da vida humana, bem como do meio onde esta se possa inserir. Desde 

logo porque o termo se traduz numa espécie de saída para adiante, no sentido de que possa 

ser essa a via de desenvolvimento em que se deva apostar, porque, objetivamente, e salvo 

a intervenção de uma entidade divina que nos possa vir salvar de nós próprios, julga-se 

que é importante interiorizar, o quanto antes, esta consciência de que pode caber ao 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

148 
 

humano a responsabilidade cuidar de si próprio. E é neste sentido, em que sujeitos e 

responsáveis somos todos, e em que se eleve uma ética amplamente concertada pelo 

diálogo, assente na educação e na formação, que residem as nossas condições para as 

nossas possibilidades. Exatamente, não apenas no sentido de garantir que somos capazes 

de viver, justamente, em sociedade, com todos os direitos, liberdades e garantias, num 

plano social, política e juridicamente (co)construído, mas também em comunhão com a 

demais existência.  

O termo sujeito-ético pode então constituir-se em algo que, colocado em 

perspetiva, tem tudo para poder ser refletido e conceptualmente preenchido, com abertura 

total para uma evolução humanista e humanizada, a poder revelar-se numa expressão 

instigadora das capacidades, das competências, do saber especializado e do saber 

articulado, aplicado aos contextos da existência. Aliás, é este mesmo termo que, apesar 

de outras rotulações que a ele possam ter estado associadas ao longo do tempo, tem, de 

algum modo, vindo a estar na mira dos processos de formação, em diversos setores. 

Podendo mesmo aceitar-se que possa residir na perspetiva do melhoramento do 

(pre)conceito, emprestando-lhe mais e melhor conteúdo - com uma natureza espiritual e 

socialmente responsável e construtiva -, que o humano possa continuar a evoluir e a 

procurar fazer a diferença, com mais qualidade, no âmbito das mais variadas e diversas 

profissões, relativamente às transatas incorreções.  

Vejamos que é sempre um trabalho árduo procurar uma transição a partir da 

barbárie para uma construção social onde todos se possam responsavelmente rever, onde 

o mundo e os seus recursos possam ser equilibradamente explorados e partilhados entre 

todos, onde todo o humano possa ser capaz de olhar para o seu semelhante, para o meio, 

para a natureza, para o universo, por forma a procurar enquadrar-se, não só em respeito 

por estas dimensões, mas, também, numa comunhão, sempre mais bem preparada e 

conseguida. De outro modo, poderíamos questionar, como estaríamos em condições de 

prosseguir genericamente a vasta tarefa do humano e da sua política, que, por exemplo, 

vista de uma forma muito concreta, por Gadamer, reside em exercer um poder de que não 

se abuse, para obter vantagens e supremacias (Gadamer 2001, p. 16). E aqui podemos 

colocar naturalmente as pessoas no centro desta problemática, onde se continua a observar 

um desfasado culto por questões particularizadas e individualizadas, em grande medida 

alheias ao interesse coletivo, onde o outro ou os outros são colocados em segundas linhas 

de interesse. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

149 
 

Perguntando-nos, enfim, sobre o que se pode propor como o necessário sujeito-

ético para a contemporaneidade. Podemos inicialmente refletir no sentido de que esse 

conceito possa ter conteúdos, mas esses conteúdos devem poder constituir-se como 

pontos de partida para um diálogo mais abrangente, e, portanto, suscetíveis de serem 

mantidos em desenvolvimento – uma base não apenas sujeita a uma permanente 

(re)construção, no sentido de que, diversa e pluralmente, todos possam aceitar e ir 

culturalmente incluindo, mas também algo sob uma permanente e escrutinável crítica, 

tendo em conta as circunstâncias sociais e culturais em que o humano se encontra; 

podendo, inclusive, serem considerados demasiado ambiciosos ou reducionistas face ao 

nível das suas potencialidades ou expetativas. Assim, não se pretendendo definir algo 

isolado e inflexível na sua formulação, sob pena de dogmatizar o conceito e sujeitá-lo a 

fortes contextos de mundividência, onde o diálogo sobre essa conceção possa deixar de 

existir, a perspetiva de caminho poderia recair em nos educarmos para nos irmos 

tornando, e sendo - dentro da liberdade de escolha para o que, construtivamente, cada 

indivíduo queira fazer na vida - pessoas efetivamente preparadas para encarar e 

perspetivar os necessários processos de mudança e de transformação sociocultural e 

política. Sendo assim capazes de enfrentar e de superar as debilidades que implicam 

negativa, desconstrutiva e irresponsavelmente, com todo um processo de 

desenvolvimento humano. Um desenvolvimento humano que tem de ser efetivamente 

responsável, em termos individuais e coletivos. O que nos remete para o negativo, ou 

seja, para a recusa, para o controlo e para superação dos aspetos perniciosos da complexa 

rede relacional em que nos mobilizamos, em sociedade. Portanto trata-se de uma remissão 

para aquilo que o sujeito-ético possa não ser, deva deixar de ser ou se isente de ir sendo, 

para o bem de todos, designadamente de permanecer na simples aceitação, na 

acomodação, no alinhamento, na alimentação, na promoção ou no exercício de ações de 

vida que estão ou estejam na base da manutenção, da proliferação, do aprofundamento ou 

do agravamento dos já abordados problemas da humanidade, mormente, dos problemas 

que colocam em risco e em perigo a existência humana, bem como, dos problemas que 

impedem o desenvolvimento da humanidade. Um desenvolvimento que, do ponto de vista 

da moral, da ética e da responsabilidade, possa permitir o afastamento do mal-estar nas 

sociedades contemporâneas ou, para sermos mais ambiciosos, poder-se chegar a algo bem 

expresso por Camps (2021), uma expressão que aqui acolho, quando se refere aos 

objetivos a deverem poder ser alcançados pelos seres humanos:  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

150 
 

“O fim da humanidade, do ponto de vista moral, é o de um mundo em paz e 
bem-estar generalizado, de igualdade de liberdade e de justiça. Essa é a verdade da 
ética, o telos da existência humana. A tarefa da filosofia é torná-lo patente, e a tarefa 

da política é descobrir como o fazer” (Camps 2021, p. 87).  
 

Poderíamos querer que tal pudesse ocorrer estrutural, adaptativa e continuamente, 

perante aquela que é a evidência de uma necessária e constante transformação (algo a 

incidir na promoção de desenvolvimentos, mas também de descontinuidades ou de 

ruturas, promovidas dentro dos interesses instalados). Uma transformação que é sempre 

algo que ocorre, com naturalidade, perante a impermanência que a tudo e a todos afeta, o 

que equivale a referir da necessidade de promover um pensar hermenêutico e um 

desenvolvimento sustentado nas várias áreas de produção do conhecimento, mediante um 

percurso que seja flexível e individualizado, para poder tornar-se coletivo, da necessidade 

de haver pessoas e de profissionais com preparação para promover e desenvolver formas 

de realização crítica (na sua ampla dimensão, possibilidade e capacidade de interpretação, 

compreensão, análise, explicação). Uma crítica responsável e construtiva dos sistemas 

sociais, culturais e políticos das instituições. Uma crítica das (intra)(inter)relações – no 

fundo, de toda a complexidade que se representa no (com)viver -, com capacidades para 

chamar a atenção para o diálogo e para a ação conjunta. 

Quer isto dizer que, assim, apesar de todas as cautelas, pode antever-se um 

processo de constituição e de desenvolvimento do conhecer e do saber do indivíduo que, 

podendo ter uma dimensão de contacto e de apreensão com a realidade objetiva (pela 

praxis), também assenta e resulta a partir dos processos de educação e de formação. Uma 

educação e uma formação como algo que traz ao conhecimento do sujeito tudo o que a 

tradição transporta consigo e tem para ensinar. Para podermos transformar algo, temos de 

o aprender e conhecer. Todavia, e porque nunca deixamos de aprender - é importante ter 

essa consciência – trata-se de algo a poder ser continuamente (re)aprendido e 

(re)desenvolvido ao longo de toda a vida, pois os problemas nunca acabam. Vislumbra-

se assim um conhecer que tenha, para além de uma vertente crítica e construtiva, também 

a primazia de dar importância ao campo da investigação, com possibilidade de colaborar 

num contínuo desenvolvimento e na afirmação de novos conhecimentos, algo a surgir 

dentro de uma relação espiritualmente aberta e disponível, quer para se pensar e fazer 

evoluir a si próprio, quer para se constituir em diálogo com outros, pondo-se em jogo, nos 

seus (pré)conceitos, a todo e qualquer instante, assumindo-se como uma parte a poder ser 

considerada, no âmbito do desenvolvimento coletivo.   



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

151 
 

Esta é uma conceção em que o humano, pensando-se a si próprio e à sua função, 

pensando o seu papel e o seu estatuto, pensando os outros, se revela capaz de ser ativa e 

conscientemente construtivo, em vez de ser cómoda e passivamente evadido desse 

processo de construção – ou pior; sendo aniquilador, arrasador, coercivo, violento - 

limitando-se a cumprir meramente um determinado desígnio, que lhe seja imposto ou 

meramente sugestionado.  

Talvez possamos, deste modo, considerar a noção de um sujeito-ético de maior 

valor, porque esteja mais apto a poder colaborar com a ideia de uma permanente 

transformação e a romper as barreiras de uma determinada conceção de exercício de poder 

– um poder que é tantas vezes abusivo e que pode querer reduzir tudo aos seus próprios 

domínios, um poder onde as pessoas se exploram e combatem entre si, só porque assim 

deva e tenha naturalmente de ser. 

No fundo, faz-se aqui alusão a um ser humano mais construtivo, mais capaz de se 

(re)produzir num conceito de cidadania ativa, que implica preparação e participação 

individual e pessoal, um humano que não sendo somente considerado uma 

individualidade mais desenvolvida possa também ser capaz de integrar um conjunto de 

individualidades igualmente empenhadas nesses processos de responsabilidade e de 

desenvolvimento, a poder contribuir, ele próprio, quer para o seu próprio processo de 

evolução, quer para o processo de (re)elaboração continua da humanidade, numa 

circularidade sempre crescente, aprofundada e conhecedora.  

Insistimos nesta questão em concreto: que tenhamos, cada vez menos pessoas 

incapazes de desenvolver um papel ativo, pessoas submetidas a um papel meramente 

passivo, pouco ou nada interventivo, revelando-se totalmente manipuladas, 

instrumentalizadas ou até coagidas por poderes instituídos, manifestando todos um mero 

interesse em manter (individual ou institucionalmente) um determinado status quo.  

Possivelmente, através desta noção de sujeito-ético que abordamos pode 

conseguir-se uma atuação reformuladora por dentro dos sistemas de poder, 

transformando-os em sistemas de responsabilidade. Uma pessoa responsável sabe que o 

poder que detém deverá servir a todos. A responsabilidade sugere-se na medida do que 

se faz e como se faz, em planos de colaboração, orientada para o que é necessário realizar 

em prol do bem comum, reside no saber comunicar e demonstrar os seus argumentos, ao 

mesmo tempo em que se mostra recetiva à novidade, capaz de aderir e de agir na 

promoção da diferença, de ultrapassar obstáculos pela razoabilidade, através do diálogo 

e da parceria. Os palcos de conflito, tendo como intervenientes pessoas educadas, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

152 
 

conhecedoras e preparadas para a responsabilidade, com capacidade de decisão e de ação, 

revelam-se na consciência dos momentos de evolução e das oportunidades de 

desenvolvimento. 

Assim, não se pretendendo entrar na discussão sobre os vários modelos políticos 

e económicos, é preciso, no entanto, questionar os sistemas rigorosamente verticalizados, 

tipicamente movidos através de sistemas rígidos de exercício de poder – dados à 

competitividade, à agressividade, à polarização e, por essa via, com todas as pretensões 

às hegemonias. Tais sistemas podem traduzir-se em autênticos modelos de 

discricionariedade e de arbitrariedade, sustentados numa vontade (expressa ou 

camuflada) política, dirigente ou diretiva, criando-se as condições para o abuso de poder, 

cerceamento de liberdades individuais e coletivas, entre outros. São sistemas que se 

podem tornar de tal forma controladores que se tornam facilmente na antítese daquilo em 

que inicialmente se pretendia com a sua constituição, não tolerando a crítica nem a 

liberdade de expressão, querendo isto dizer que tendo sido porventura inicialmente 

concebidos no intuito de exercer um determinado e construtivo papel social, podem 

adquirir uma forma, uma estrutura e uma cultura institucional, que se pretende traduzir 

em típicas formas de pensar e de comportar, tendentes a prosseguir, numa lógica de pura 

obediência, aos requisitos impostos pela racionalidade do poder. Sistemas que se podem 

preencher de pessoas educadas para criar, consolidar e desenvolver uma estrutura que dê 

apenas suporte aos interesses do poderio e do mando, aos seus modos de funcionar e a 

um contínuo desenvolvimento de egos alinhados, dirigindo a sua atenção e a sua energia 

apenas para a contemplação e defesa dos seus objetivos e dos seus previsíveis resultados, 

em benefício dos grupos ou dos polos em que se inserem. Grupos organizados de pessoas 

educadas para conceber o mundo de uma forma mundividencial, que acabam por, 

alicerçadas nos sistemas de poder, ver de algum modo salvaguardada, ainda que 

precariamente, a sua posição, em termos políticos, económicos ou financeiros, 

preconizando formas de domínio sobre outros, procurando sobretudo moldá-los aos seus 

interesses, dedicando tudo ao culto desse poder (Gadamer 2001, p. 90). E, não obstante, 

a procurar aumentá-lo e a usufruir da influência que ele proporciona, dedicando um 

esforço menor, às vezes um esforço nulo e outras vezes até um esforço contrário à 

resolução dos problemas sociais, que hoje, mais do que nunca, ameaçam a existência da 

humanidade.  

Urge então a necessidade de refletir sobre a necessidade de as pessoas deixarem 

de se sujeitar ou refugiarem-se em estilos de comportamento, que no fundo são nocivos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

153 
 

e perniciosos, para si e para os outros. A grande questão que se levanta é se a humanidade 

vai a tempo de se desenvolver nesta perspetiva de se conseguir equilibrar e corrigir, nos 

desequilíbrios em que se envolve e que a envolvem. 

Aos poderes constituídos sob os seus desígnios não interessará serem colocados 

sob escrutínio, nem sujeitarem-se a processos de questionamento. Ao poder, interessa-

lhe, apenas, sedimentar, consolidar e aumentar o seu poder – considerando-se que 

responsabilidade é sobretudo alinhar sob este diapasão. Ora, é preciso defender que a 

responsabilidade possa ser observada como ponto de partida para qualquer processo de 

construção. Sem as responsabilidades - umas mais distintas, entre outras mais conjuntas 

-, e sem uma consciência do que elas representam efetivamente para os processos de 

(re)construção social, não se conseguirão diagnosticar as debilidades existentes nas 

sociedades democráticas (Innerarity, 2021, p. 37). 

Mas que poder é este? Em Foucault (2021) podemos identificá-lo como uma 

noção socialmente construída, um sistema que pode ser identificado transversalizada e 

materializadamente em diversos setores, onde o humano é submetido e educado e depois 

se converte como um resultado, fazendo depois questão de alimentar esse mesmo sistema, 

num ciclo que se pode identificar como vicioso. Uma transversalidade marcante de 

exercícios de poder, onde, apesar de se ter transformado de diversas formas e servido 

diversos objetivos, em instituições e organizações, o próprio humano tem vindo a 

(re)escrever permanentemente as suas determinações de sentido, quer em termos de 

valores a defender, quer em termos de princípios reguladores dos seus modos de vida. 

Criando, no fundo, todo um culto em torno dessas típicas ordens sociais, se assim as 

pudermos denominar, de onde, em grande medida, todo o indivíduo possa provir como 

um produto (Foucault 2021, pp.247-249). Hannah Arendt também discorreu 

abundantemente sobre a questão da forma como o humano se inscreve e é inscrito 

acriticamente no sistema de poder. Uma absorção quase inconsciente que leva o 

indivíduo, no meio de outros, a sentir-se e a agir como uma mera peça, dentro de um 

mecanismo que o transcende, que o afasta do processo de questionamento e de colocação 

em cheque, quer do sistema que o envolve, quer dos atos praticados por si, em nome dos 

desígnios normalizados - ainda que possam consistir na banalização de comportamentos 

altamente perniciosos, prejudiciais e contrários aos que deveriam e poderiam ser 

desenvolvidos. No fundo um afastamento das capacidades de pensar e de tomar 

consciência do que se faz, de lembrar e de meditar sobre isso (Arendt, 2004, p. 255). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

154 
 

Assim, será necessário introduzir uma racionalidade diferente, porventura 

temperada por alguma ponderação em simplesmente aceitar uma vida passiva. E, neste 

sentido, passar a encarar a possibilidade, que todos temos, de poder contribuir, 

responsavelmente, para os processos de (re)construção social. Podemos partilhar da 

preocupação de Innerarity (2021) quando refere que “Há uma falta de seriedade na nossa 

resistência em admitir que existe alguma relação entre os maus governantes e os maus 

governados.” (Innerarity 2021, pp. 37-38). Aqui, a questão da responsabilidade de uns e 

de outros releva bastante para conceber a motivação e a determinação em evoluir, que em 

todos se deve manifestar. 

No sentido de dar azo a um arejamento crítico, um aprimoramento da 

interpretação e da compreensão dos problemas que afligem a humanidade, para se ser 

capaz de desenvolver uma apologia deste pensamento crítico e operacionalizá-lo neste 

homem em transformação, de que pretendemos aqui falar.  

Existirão, decerto, pessoas a viverem as suas vidas dentro desta perspetiva, mas, 

porventura, não serão ainda as suficientes para induzir aos necessários processos de 

mudança social, cultural e política. O que quer dizer que tendo a mudança de surgir a 

partir do indivíduo, ela tem de se estender a um coletivo mais alargado, no sentido de uma 

alteração da situação hermenêutica; sendo que o reflexo nas instituições só surge à 

posteriori; e porque são os indivíduos e os coletivos que fazem/transformam as 

instituições. Daí a importância da educação em todo este processo, sobretudo para que se 

consiga (re)construir a partir dos sempre imperfeitos conceitos (pre)definidos e impostos. 

E (re)construir também a partir de pressupostos conceitos puros. É preciso alguma 

humildade para reconhecer as dificuldades do humano em aceder a esses planos 

absolutos, restando-nos, em conjunto, poder refletir, procurar e tentar alcançar 

sucessivamente os elementos de verdade a que tivermos a possibilidade de ir acedendo, 

em todas as áreas de produção de conhecimento, da ciência à filosofia, da religião à arte. 

Como referiu Levinas (2014), de modo construtivo, procurar alcançar uma ontologia de 

sentido, uma racionalidade, uma inteligibilidade (Levinas, 2014, p. 27).  

É então necessário olhar a educação e a formação do humano no sentido de que 

ela possa contribuir mais e melhor para que o humano se revele mais capaz de se 

(re)construir, de criar pessoas que, escapando a esse lado lunar, ora de uma certa apatia, 

ora de uma certa acomodação ou até da apologia da manutenção de gaiolas mentais e 

psíquicas que, no fundo, nos têm conduzido ao ponto em que nos encontramos – com 

muito de construtivo, mas também com muito de desconstrutivo -, sejam efetivamente 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

155 
 

capazes de promover e introduzir a diferença. Um humano determinantemente 

participativo e sustentadamente apto a colocar em causa os princípios e os valores das 

coisas. Que os consiga discutir e corrigir, em concertação e colaboração com os outros. 

Tudo numa perspetiva de um estar dirigido a eles, do mesmo modo que a si próprio, 

promovendo espaços de um diálogo livre e edificante, para se ser capaz de, em conjunto, 

criar mundo, criar cultura. Uma cultura diversa e plural, onde todos possam ter lugar e 

acima de tudo, reconhecerem-se como parte integrante, no valor e na consideração. 

A importância da constituição destes sujeitos-éticos no seio das relações sociais, 

mesmo não se sabendo ir ainda a tempo de poder salvar a humanidade dos lapsos em que 

se tem enredado, permite-nos perceber que, sabendo que somos marcados pela rutura com 

o imediato, porque pensamos - e é por isso que criamos todo um mundo à nossa volta - 

não há como deixar de lado os aspetos principais desta (re)estruturação permanente do 

ser humano, pela (re)educação constante, pela formação evolutiva e uma ética em 

constante aperfeiçoamento.  

Um sujeito-ético que sabe, sabe também que precisa de saber sempre mais e que 

apesar de nunca vir a saber o suficiente, é, nessa busca pelo saber, de que depende a 

adequação da sua existência, às circunstâncias e ao seu mundo, que é um mundo de tudo 

e de todos. Dito de outro modo, um sujeito-ético que assume essa necessidade plena de 

evoluir e de se desenvolver nas suas capacidades, entra num caminho onde pode aumentar 

as possibilidades de se tornar mais apto ou de estar em condições de poder pensar e 

comportar-se de forma mais aberta e adequada, perante uma determinada situação, 

problema ou crise. Ao aceder ao saber, a um conhecer e a um compreender que resulte 

dos e nos vários tipos de diálogos, passíveis de serem estabelecidos, ligados pela 

linguagem e por um ter algo em comum, nesta relação com os vários outros (onde aparece 

a tradição no sentido de experiência e de cultura, de outras culturas, de outras visões), 

observando as diversidades e as pluralidades, fica-se mais capaz de evoluir a partir deles.  

O conceito já explorado, de interdisciplinaridade, entra assim, também, muito a 

propósito neste tema. Exatamente por poder servir de base a essa construção conjunta que 

pode efetivamente beneficiar a humanidade. Um caminho para a obtenção de um 

conhecimento maior, um todo, ainda que não, em absoluto – um todo que resulta a partir 

do desenvolvimento dos vários particulares – mas se revela proporcionador de amplitude 

no saber, na fomentação de mais capacidade pessoal e profissional, mas também mais 

equilíbrio emocional e espiritual, que nos permita ou nos incentive a viver em comunhão 

e harmonia, uns com os outros, com o meio, com o mundo. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

156 
 

8.6 - A reflexão aplicada ao contexto policial 

Defendendo-se a educação e a formação como forma de procurar promover uma 

elevada capacitação do ser humano para participar nas dinâmicas e nos processos de 

desenvolvimento social, onde prevalecem as tensões e os conflitos, parece-nos 

imperativo, que, ao refletirmos em concreto sobre o meio institucional da PSP, possamos 

pensar - dada a complexidade da função, a quem ela se dirige e os meios urbanos em que 

ela decorre -, que a educação e a formação destas pessoas e destes profissionais se deva 

constituir numa matéria de forte investimento. Assim, o exercício desta atividade 

profissional, há muito que requer, tal como ocorre noutras polícias, um ensino e uma 

formação teórico-prática de nível superior, não só para oficiais (que já é), mas também e, 

sobretudo para chefes e para agentes da Polícia de Segurança Pública, que são as classes 

que têm uma ação operacional e interventiva mais presente, junto das populações. Uma 

preparação académica de qualidade superior, a envolver um ambicioso plano de estudos 

de cariz (multi)interdisciplinar, no âmbito das ciências policiais, a envolver a vertente 

ética, humanista, científica, técnica e tecnológica, mas enraizando-se de um modo mais 

profundo na área das ciências sociais e humanas. Questionando-nos, podíamos referir, a 

título de exemplo, que a intervenção policial junto do cidadão e a relação humana com 

esse outro que se apresenta, vai muito para além de quaisquer determinismos mera ou 

estritamente legais e/ou culturais. Daí que a conceção de um processo de educação e de 

formação, naturalmente composto de uma forte constituinte técnica e operacional 

específica, todavia fortemente reforçado de componentes letivas nas áreas da história, da 

filosofia, da sociologia, da psicologia, da assistência social, do direito, da economia e 

também da espiritualidade, entre outras, poderia ser algo em que se devesse, 

decididamente, apostar. Um leque formativo, como dissemos, do mais elevado nível, 

inscrito no vasto horizonte de qualquer profissional desta área de exercício, deixando-o 

em melhores condições de poder exercer e evoluir pessoal e profissionalmente.  

Colocando-nos a questão, podemos sempre considerar que a educação e a 

formação de nível superior podem não oferecer, propriamente, só por si, as necessárias e 

maiores garantias de qualidade. Todavia, importa ter em conta o seguinte: sem a educação 

e a formação de nível superior, as garantias de uma maior qualidade, serão, certamente, 

muito mais difíceis de obter.  

Assim, parece razoável lançar a ideia de que todos os polícias, no mundo inteiro 

e também, naturalmente, em Portugal, devessem poder ser essas pessoas e esses 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

157 
 

profissionais mais bem-educados, mais bem-formados, mais bem preparados e equipados, 

como algo que é absolutamente necessário, não só para o reforço da qualidade da 

prestação do serviço, mas também para fazer face às exigências de uma sociedade em 

plena e constante transformação e onde os problemas na área da segurança dos cidadãos 

se vão complexificando, à medida que o tempo vai passando e as sociedades se vão 

desenvolvendo. Poder-se-ia dizer, especificamente, a título construtivo, mas de forma 

bem expressa – porque esta é uma das preocupações ancestrais, no que concerne ao 

exercício policial - para que nas sociedades contemporâneas, os polícias não abusem dos 

seus poderes, nem se deixem abusar pelos poderes de outros (inclusive de outros polícias). 

Que, sendo mais preparados e mais críticos, não se deixem, igualmente, abusar por 

sistemas de poder, que os sujeitem - porque perde a segurança pública, e com isso 

perdemos todos - a condições de vida, de formação e de trabalho, que estejam aquém das 

que poderiam existir para poderem viver e exercer a sua profissão, com maior dignidade, 

com mais saber e com mais qualidade. A Associação Sindical dos Profissionais de Polícia, 

da Polícia de Segurança Pública (ASPP/PSP) desenvolve um esforço constante, emite 

comunicados45, para que haja um diálogo com a tutela institucional e governamental da 

PSP, quer sobre estas matérias em geral, quer sobre abordagens mais específicas no que 

concerne a esforços a deverem ser desenvolvidos na prevenção e na luta contra o suicídio 

na polícia.   

Numa breve incursão, observemos a descrição sumária do propósito institucional 

da Polícia de Segurança Pública (PSP). A própria instituição PSP, na sua página digital46, 

revela uma das preocupações fulcrais, que é relativa à sua intervenção, a incidir numa 

“Permanente busca do ponto de equilíbrio nos conflitos de valor sempre presentes no 

plano da segurança interna, nomeadamente: liberdade versus segurança; e ordem 

pública versus direitos, liberdades e garantias “. De uma forma bastante resumida, a PSP 

encontra a sua função no respaldo legal da sua lei orgânica (LOPSP2007), referindo-se logo 

no seu artigo primeiro que a PSP tem por missão assegurar a legalidade democrática, 

garantir a segurança interna e os direitos dos cidadãos, nos termos da Constituição e da 

lei. No artigo quarto do seu estatuto profissional (EPPSP2015), os polícias encontram 

 
45 Comunicado em 03.05.2023 da Associação Sindical dos Profissionais de Polícia, da Polícia de Segurança 
Pública (ASPP/PSP) - https://www.aspp-psp.pt/2023/05/03/comunicado-contributos-para-prevencao-
do-suicidio-na-psp/ 
46 Polícia de Segurança Pública, página digital. https://www.psp.pt/Pages/sobre-nos/quem-somos/o-que-
e-a-psp.aspx 
 

https://www.psp.pt/Pages/sobre-nos/quem-somos/o-que-e-a-psp.aspx
https://www.psp.pt/Pages/sobre-nos/quem-somos/o-que-e-a-psp.aspx


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

158 
 

definida a sua condição policial, descrita num regime de subordinação ao interesse 

público, na defesa da legalidade democrática, na já referida garantia da segurança interna 

e os direitos dos cidadãos, bem como num conjunto de sujeições, subordinações, 

disponibilidade, restrições, adoção de condutas, consagração de direitos e assunção de 

compromisso público e de respeito pela Constituição Portuguesa, às demais leis da 

República, obrigando-se os seus profissionais a cumprir os regulamentos e as 

determinações a que devam respeito, nos termos da legislação.  

Ora, em todas as atividades é preciso neutralizar os abusos, mas, na atividade 

policial - que se desenvolve no meio social, a par com muitas outras atividades 

profissionais, durante as vinte e quatro horas de todos os dias - o abuso de poder é uma 

unilateralidade que tem de ser devidamente prevista, contida e liminarmente abolida. O 

que nos remete para a questão de podermos ficar apreensivos com a possibilidade de: na 

ausência de sujeitos-éticos bem-educados, formados, preparados e (auto)críticos, ou 

podendo estar simplesmente em presença de profissionais menos capacitados, o facto de 

os polícias poderem ser alvos de instrumentalizações autoritárias e abusivas, pelos 

poderes a que estão sujeitos, isso poder conduzir a que os polícias abusem dos seus 

próprios poderes. 

Sem querer entrar na discussão de fundo sobre as questões de autoridade, de dever 

e de obediência - que poderiam servir uma outra reflexão -, nem estar moralmente a 

classificar a sequência de posicionamentos que vamos analisar de seguida, vejamos 

apenas um exemplo muito simples, em que ele comunica por si: sendo tão amplo, 

importante e até imprescindível todo um conjunto de funções policiais, no seio das 

comunidades e das sociedades, como compreender a questão, no sistema de 

funcionamento de uma organização policial, onde - como se apura no estudo por mim 

elaborado, Loura (2019)-, um comandante de esquadra possa dar indicações expressas 

aos seus subordinados (polícias, patrulheiros de zonas públicas), para se dedicarem a 

realizar detenções de cidadãos e/ou passar multas. Um comandante, motivado por uma 

questão de competitividade operacional, traduzida em estatística, com outras esquadras, 

e que, depois, avalia posteriormente os seus subordinados, em função dos níveis de 

produtividade atingidos nos referidos parâmetros (Loura 2019, pp. 57-58). Tratar-se-á do 

exemplo de um uso abusivo de poderes hierárquicos, suscetível de tentar promover, a 

todo o custo, determinadas ações - também elas afastadas de um desempenho profissional 

criminalmente preventivo e socialmente construtivo -, em quem decida optar por cumprir 

com essas determinações e agir junto dos cidadãos, em função delas? Num recente estudo 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

159 
 

que sublinha a existência de assédio moral - uma forma de violência associada às relações 

laborais (Alkimin, 2007 apud Costa 2024, p1) -,  na Polícia de Segurança Pública e 

também da Guarda Nacional Republicana; surge associada esta questão da pressão 

hierárquica para que sejam atingidos resultados (ao nível da produção quantitativa de 

autos de contraordenação), sob pena de uma avaliação profissional baixa, como algo que 

faz parte do quotidiano do profissional (Costa 2024,  p48). O que nos remete para a 

necessidade de as instituições poderem rever o recorte das perspetivas éticas dos seus 

funcionários, em termos de fomentação de relações hierárquicas responsáveis, 

designadamente, que, em vez de assediosas, possam ser salutares; como pudemos 

sublinhar, decorrendo da perspetiva de Ricoeur, caminhando construtivamente, 

permitindo uma vida-boa, com os outros, em instituições justas. Claro que para analisar 

convenientemente esta situação teríamos de recorrer a uma panóplia específica de 

conteúdos jurídicos e recorrer, como é comum referir-se na área do direito, ao espírito do 

legislador. Não é aqui o nosso propósito. Não se tratando sequer de querer dirigir a 

qualquer profissional em concreto quaisquer acusações; trata-se sim de se poder pensar o 

quadro do ponto de vista humano e profissional, dentro do que temos vindo a refletir neste 

capítulo.   

As funções policiais resultam do plano legal que define o seu exercício. No âmbito 

dessa realização profissional, a detenção de cidadãos e o levantamento de autos, é 

admissível por causa do exercício dessas mesmas funções, ou seja, é no desenvolver 

destas amplas funções policiais que os seus profissionais se deparam com a contingência 

de, em alguma circunstância específica, em casos de violação de disposições legais no 

âmbito criminal, terem de realizar uma ou mais detenções ou, no plano 

contraordenacional, terem de levantar um ou mais autos de contraordenação (na gíria 

pública, as ditas multas). Todavia, pode ser valorizada toda uma perspetiva que incorpore 

uma dimensão ética integrada num desempenho policial mais proativo, mais próximo das 

pessoas, em parceria com elas e com as comunidades, mais concretamente onde a 

consideração de uma ideia de policiamento de proximidade se possa assumir como um 

modelo de policiamento eletivo face a um modelo de mera reatividade policial. (Lisboa e 

Teixeira 2015, p. 85). E nesse sentido, por exemplo, no plano da criminalidade, onde se 

possa considerar que uma atividade policial mais competente não seja aquela que seja 

analisada do ponto de vista das estatísticas de detenções de cidadãos, mas seja analisada 

do ponto de vista da ausência da prática de atos criminais. (Lyman apud Lisboa e Teixeira 

2015, p. 10). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

160 
 

Desta forma, o que é cada vez mais expectável esperar de um polícia operacional, 

de patrulha, dentro de uma perspetiva integrada no espírito de um policiamento de 

proximidade, é que o seu papel seja desenvolvido e desempenhado nos espaços públicos, 

vulgo, na rua, prevenindo o crime e a violência, mas também deslocando-se aos locais de 

ocorrência, procurando garantir a segurança pública, mantendo a capacidade de agir 

perante situações de desconformidade em relação ao cumprimento das leis e, neste 

propósito, devendo estar atento a circunstâncias que possam ocorrer aqui ou ali e que 

mereçam ou exijam a sua intervenção e a sua atuação. Assim, o campo do apuramento 

estatístico, a monitorização da produtividade, podem servir um propósito meramente 

analítico, mas não um propósito estimulador de competitividades, não só porque as 

realidades de trabalho nas várias esquadras são diferentes, mas também as pessoas e os 

profissionais são diferentes, tendo sensibilidades, desempenhos diferenciados, e neste 

sentido já pode parecer desajustada a realização de comparações estatísticas, quanto mais 

estimular competitividades com base nelas. Depois, há um aspeto essencial que se 

vislumbra de um modo conceptualmente interessante; não se vislumbra que a sociedade 

espere de um polícia ou da instituição policial atitudes determinantemente persecutórias, 

dedicadas exclusivamente a tentar criar as circunstâncias da sua própria atuação, com fins 

preconcebidos, com exceção do esforço de prevenção criminal, contraordenacional entre 

outras infrações, a que já nos referimos – um esforço que o polícia deve desenvolver, 

sobretudo com a sua presença no espaço onde esteja a patrulhar -, para que possa haver 

segurança para todos.  

Assim, aludindo ao quadro: se um comandante de uma esquadra determina aos 

seus patrulheiros para que vão para o espaço público com o objetivo de realizar detenções 

ou passar multas, os polícias que cumprirem as indicações, vão, previsivelmente, dedicar-

se exclusivamente a procurar detetar situações passíveis de alcançar esse objetivo 

operacional (a detenção ou a multa) ou até, possivelmente, a criar as circunstâncias que 

possam dar azo a esse específico resultado47. 

Com essa atitude, os polícias podem entrar num estilo de trabalho apenas focado 

em atingir objetivos específicos, deixando de estar disponíveis para dar atenção ao amplo 

e fundamental quadro de exercício profissional, quadro esse que justifica a existência de 

 
47 Exemplo de situação noticiada nos órgãos de comunicação social, dando conta de uma dedicação 
exclusiva a situação de verificação de infrações de trânsito. https://www.jm-
madeira.pt/regiao/ver/126796/Policia_multa_as_escondidas 
 
 

https://www.jm-madeira.pt/regiao/ver/126796/Policia_multa_as_escondidas
https://www.jm-madeira.pt/regiao/ver/126796/Policia_multa_as_escondidas


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

161 
 

uma instituição policial e de polícias que cumpram esse papel. Um papel muito mais 

abrangente e contemplando muito mais do que apenas deixá-lo reduzir-se a um dirigir da 

atenção para essas situações suscetíveis de poderem resultar em produtividade imediata 

e estatisticamente mensurável para ser analisada como dados produzidos de uma forma 

comparativa e competitiva, porventura, para benefício de uma imagem política da 

esquadra e do seu comandante.  

Outra questão é este sistema dever servir uma aceção de poder, ou seja, a 

demonstração de resultados desta natureza poder traduzir-se num instrumento de análise 

para a validação e valorização do seu papel institucional, dentro das mais variadas funções 

do estado. Mas pode pensar-se que esta questão pode constituir uma redução do papel do 

Estado à intenção de perseguir e criar um ambiente propício a que se possam molestar 

aqueles a quem se dirige a sua ação - de proteção e de salvaguarda -, numa perspetiva de 

escrutinar tudo e todos, dentro de uma lógica punitiva, quando a ação que tem vindo a ser 

valorizada no seio das sociedades e aquela que é cada vez mais exigível, não é essa, mas 

sim uma ação mais proativa na obtenção da verificação da prevenção, em atitudes e em 

comportamentos construtivos e garantísticos da salvaguarda destas mesmas perspetivas, 

ou seja, impedir quem persiga, quem importune, quem moleste o outro, no seio 

populacional.  

Se introduzíssemos variantes analíticas de valor comparativo, algo bem passível 

de poder ocorrer a todo o momento, só a título de exemplo, poderíamos avaliar o benefício 

social do trabalho de um polícia de patrulha, ao ajudar um(a) senhor(a) idoso(a) a 

atravessar a estrada. Seria ou não algo importante e relevante? Poderíamos avaliar o 

patrulhamento das ruas, no sentido da utilidade que a presença policial pode ter, nos seus 

vários domínios de atuação, designadamente dirigindo uma atenção especial para 

prevenção criminal. Tudo isto, face a outro tipo de esforços, sucessiva e exclusivamente 

centrados e dedicados, que podem implicar o dispêndio de tempo, de meios e de 

(pré)intenções, podendo facilmente resvalar para conflitos e violência, apenas em prol de 

objetivos estatísticos e de competição e das vontades subjetivas do comando?  

Para lembrar Kant e o imperativo categórico, o que seria da população se todos os 

comandantes de esquadra agissem dentro deste propósito em que há uma intenção 

preconcebida, dirigida ao seu público? Talvez não houvesse, porventura, polícias 

dedicados ao espaço público de uma forma abrangente. E todos os dias assistiríamos a 

uma busca intencional, implacável aos cidadãos. Todos os polícias seriam utilizados 

como meios do Estado e da vontade das estruturas de comando para atingir resultados 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

162 
 

quantitativos. Os desígnios do Estado, em vez de uma preocupação com a segurança das 

populações, passariam a consistir na perseguição aos seus cidadãos, considerando-os 

inimigos e marginais, por princípio, dentro de ideais tipicamente securitários.  

Por tudo o que se refere, seria possível considerar que nas questões envolvidas no 

quadro explorado o Estado, a esquadra, o comandante e os seus subordinados, se 

alinhados nestes propósitos de ação e de avaliação do trabalho policial, poderiam estar 

em vias de deixar de prosseguir um papel de responsabilidade dentro daquele que é um 

interesse público e dos cidadãos para perseguir um alegado interesse de poder que não é 

socialmente construtivo.  

Quer isto dizer que um sujeito-ético, ao nível do que propusemos inicialmente, 

mais bem-educado e mais bem-formado, teria porventura uma atitude mais esclarecida e 

consciente, quer das suas capacidades, quer das suas responsabilidades, quer também das 

suas obrigações sociais. Porventura, um sujeito-ético, que sendo responsável político, 

(re)pensaria em dar o seu aval a este tipo de procedimentos, um comandante de esquadra 

não daria, porventura, estas ordens, nem agentes policiais a cumpririam. Porventura, 

todos as denunciariam - ainda que os profissionais se sentissem obrigados a cumprir com 

as referidas, caso existissem. A abertura de uma sede de análise e de reflexão, de diálogo 

e de ação conjunta, naquele que se pode considerar o seio de uma estrutura com enormes 

responsabilidades sociais, seria observado como algo de muito valor, para pensar 

criticamente a atividade desenvolvida e a desenvolver. 

É, pois, de pressupor, com algum grau de certeza, que os cidadãos, os membros 

de uma sociedade, os responsáveis pelas funções de Estado e da instituição policial não 

se identificarão com atitudes que possam naturalmente conduzir a comportamentos que 

possam redundar no abuso, na provocação do conflito, do desenvolvimento de um 

ambiente social que dê azo ao aparecimento de violência, pois não promovem algo de 

construtivo, em que o humano se possa rever.  

O exemplo, colocado em abstrato, que sucintamente trouxemos como mera 

amostra de estudo, remete-nos para uma questão fundamental: sendo aceitável que os 

polícias possam existir para a prevenção e para um “combate” ao crime e às situações 

contrárias às leis, que são obviamente praticados por pessoas; trata-se, no entanto, de um 

papel que pode ser perturbador, se entendido no sentido de os polícias deverem passar a 

procurar “combater” as pessoas, escrutinando tudo e todos, pois o risco de passar a 

considerar todas as pessoas, à partida, e de facto, como suspeitas de algo, pode passar a 

ser uma consequência, quando os alegados crimes ou contraordenações são apenas 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

163 
 

praticados(as) por alguma(s) delas, ou seja, um número que é muito reduzido, face ao 

vasto conjunto social. O exemplo serve, então, para recentrar a questão do interesse dos 

polícias em procurar evitar que os crimes ou outras infrações sejam praticado(a)s, estarem 

interessados em intervir quando haja indícios de que esses crimes ou infrações já estejam 

a decorrer ou até procurar investigá-los, em sede de investigação criminal - dentro de um 

enquadramento legal muito específico e tutelado pelas instâncias judiciais.  

Como se apura, um polícia que patrulha as zonas públicas tem bastante a que 

dedicar a sua atenção. Não age apenas em cenários de criminalidade e/ou de 

contraordenacionalidade. O leque de atividades é mais extenso, dentro da prevenção e 

segurança dos espaços, onde decorre a vida das pessoas, as suas relações umas com as 

outras e o regular funcionamento das instituições. O espaço social proporciona inúmeras 

ocorrências policiais, de diversas naturezas e em múltiplos cenários, entre os quais, 

cenários populacionais carenciados, com necessidades de apoio e de acompanhamento 

vitimológico de vária ordem: identifica, sinaliza, encaminha e acompanha situações de 

risco psicossocial muito significativas de crianças, adultos e idosos; intervém em 

situações agudas, junto de pessoas doentes e descompensadas psiquicamente e colabora 

a diversos níveis com os tribunais e com as mais diversas instituições do estado, com 

intervenção e prestação de apoio.  

Neste sentido e na sequência de todo o diálogo hermenêutico estabelecido com a 

perspetiva da evolução do humano, na decorrência do seu envolvimento com o processo 

histórico, enquanto sujeito-ético, pode assumir-se a necessidade de haver policiais - do 

mais ao menos graduado, com maior ou menor responsabilidade institucional - não 

apenas formados na área dos direitos humanos e na consciência dos seus deveres e 

direitos, dentro dos quadros teóricos que caracterizam e delimitam a sua atuação, e 

portanto, também nas técnicas de atuação e de colaboração com os seus parceiros, mas 

também, sobretudo numa tomada de consciência, devidamente esclarecida, da sua 

responsabilidade e do seu papel social, enquanto polícias e enquanto seres humanos. 

Profissionais que estão na vida social para proporcionar e garantir direitos, liberdades e 

garantias aos cidadãos e para agir sempre numa lógica de criação/manutenção das bases 

de segurança necessárias ao processo de funcionamento e desenvolvimento social. Numa 

perspetiva de cooperação, numa linha de dedicação, de respeito, de compreensão, de 

solidariedade, de salvaguarda e de reconhecimento, não apenas da singularidade dos 

outros, mas também da pluralidade, da diversidade e da alteridade que os caracterizam 

socioculturalmente.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

164 
 

Assim, é preciso pensar-se a relação polícia-cidadão numa perspetiva não 

exclusivamente reativa, mas sobretudo baseada no diálogo e na aproximação ao cidadão, 

refletindo-se permanentemente sobre o que se está a fazer e como se está a fazer o trabalho 

policial, numa perspetiva de contribuir qualitativamente e construtivamente para uma 

realidade social em que as pessoas interessadas no desenvolvimento e na superação dos 

problemas e das dificuldades se possam rever. Procurando-se uma abordagem, com 

cuidado, ao semelhante, e mesmo correndo o risco de uma certa utopia, poderíamos dizer, 

com amor (o amor, no trabalho: tem a face da empatia, da consideração humana, da 

solidariedade, da sensibilidade, da compaixão pelo outro). Trabalhando dentro de um 

avançado patamar de espiritualização - que é um processo, sempre a poder ser 

desenvolvido -, pois nele, porventura, poderemos aproximarmo-nos de um viver junto, 

em paz e em harmonia.  

Refletindo no modo como os modelos de justiça procuram funcionar, na 

contemporaneidade. Mais do que alguma vez ocorreu, na História, quer ao nível da 

ressocialização, quer da (re)inserção social do delinquente. Estamos hoje a procurar estar 

a um nível avançado, tal como nas sociedades mais desenvolvidas, no que se refere ao 

abandono de visões do passado. O exercício judicial, na atualidade, contemplando 

naturalmente a atribuição de responsabilidades relativas aos desvios legais, visa, pelo 

menos em teoria, o objetivo de recuperar o indivíduo que possa ter errado, no sentido de 

que ele possa ser ou possa vir a estar (re)integrado na sociedade; vivendo uma vida social 

ativa e responsável, sem o recurso à marginalidade e, portanto, sem recurso ao 

incumprimento das normas sociais, que é algo que a todos interessa. Neste sentido, e 

sendo este um caminho construtivo, a afinação dos mecanismos sociais em torno deste 

ponto de partida, deverá poder servir de motivação a todos. 

No seio da PSP, a aprendizagem e a promoção de valores e de princípios 

construtivos de um exercício responsável coerente contrasta ainda com muitos exemplos 

que levantam dúvidas. É disso exemplo o facto de a Inspeção-Geral da Administração 

Interna (IGAI), ter divulgado no seu relatório de atividades (2021), o recebimento de 

1.174 queixas contra a atuação das forças de segurança (RA/IGAI 2021, p. 38), entre as 

quais se contam 565 participações contra a atuação de profissionais da PSP (RA/IGAI, p. 

39). Já no relatório de atividades (2022), no quadro das ocorrências denunciadas sobre 

serviços do Ministério da Administração Interna, dos 1436 processos, 538 são relativos à 

PSP (RA/IGAI, p. 35). Este é apenas um fator importante a induzir à reflexão sobre a 

necessidade de se dar mais atenção aos profissionais desta força de segurança, nas suas 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

165 
 

várias vertentes de análise, no que concerne à sua relação com os cidadãos. Deste modo, 

a reflexão que agora aqui se suspende pretende exatamente desencadear esse objetivo: o 

de dar essa atenção e de contribuir para o seu desenvolvimento. À boa maneira da 

hermenêutica filosófica, pode dizer-se, que, apesar de uma consciência, que se tem bem 

presente, da impossibilidade de se poder apresentar uma verdade pura, isso não deve 

invalidar, antes impelir a que se possa caminhar na sua direção.  

 

8.7 - Ajustes finais  

Ao longo desta reflexão, tem-se vindo a abordar o facto de a humanidade se 

confrontar com um vasto conjunto de problemas, entre outros, problemas ecológicos e 

ambientais, de segurança, de saúde, de justiça, de solidariedade social, onde questões de 

poder, de domínio e de responsabilidade são suscetíveis de se colocarem em discussão e 

de se assumirem em destaque. O facto de todos estes problemas poderem e deverem 

identificar-se muito bem e discutir-se em pormenor, não impede, antes fomenta, a 

determinação de pontos de partida para um diálogo mais abrangente, onde a própria 

humanidade se vai constituindo como o problema principal. Todavia, mesmo sendo o seu 

principal obstáculo, ela é, simultaneamente, tanto na sua expressão individual, quanto na 

sua expressão coletiva, o seu maior aliado, ou seja, os seres humanos podem contar 

consigo próprios para evoluir, para desenvolver, para construir, a partir do ponto em que 

estão. Assim sendo, este caminho reflexivo, no âmbito da educação e da formação do ser 

humano, dirige-se sobretudo ao indivíduo como forma de contribuir para o coletivo, 

através do diálogo e da concertação.   

O ser humano - não sendo, ainda, por definição, um autómato - tem, em vida, 

aquela que sempre se revela uma liberdade não ausente, que é decorrente da própria 

condição de estar vivo - ainda que vista como uma liberdade posicionada entre o nascer 

e o morrer ou entre o ter ou não ter efetiva capacidade. Um estar vivo que se materializa 

no desenvolvimento de uma história que lhe confere testemunho. Uma história que, 

iniciando algures no tempo (momento em relação ao qual não temos memória) e findando 

num outro momento (porventura, igualmente desconhecido), abre a oportunidade de o 

humano se projetar no campo das suas possibilidades, com toda a responsabilidade.  

Neste sentido, sendo clara a assunção de que o humano se constitui sempre a partir 

do outro, da relação com ele, da intersubjetividade e da interdependência que o envolve. 

Também é exata a perspetiva de que em todo esse percurso haja que valorizar o processo 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

166 
 

de construção individual, quanto mais não seja suscetível de permitir o cuidado consigo 

e com os outros, entre outros determinados contributos para essa relação, ou seja, deixa-

se entender uma construção, que, sendo coletiva, nunca deixa de ser, também ela, 

individual. Pelo que, considerar a construção individual, do ponto de vista da revelação 

das suas capacidades, faz dela um elemento importante, a dever merecer toda a atenção, 

pela relevância que possa ter na manifestação integrada dos processos da vida e do seu 

acontecer, em articulação com o meio social e cultural.  

Percebe-se aqui o efeito de uma circularidade hermenêutica que emerge nas 

relações do humano. A sociedade, o grupo, a cultura, a interferirem na construção do 

indivíduo, tal como o indivíduo interfere na construção da cultura, do grupo e da 

sociedade. Todavia, é pela via do inestimável contributo do indivíduo, da sua 

colaboração, da sua influência e da sua interferência, muito própria, que os efeitos na 

sociedade se podem produzir. Para o bem e para o mal. No fundo, é o indivíduo que 

aprende e que interfere nos processos de aprendizagem; que pensa o que lhe é oferecido 

ao pensamento, e que interfere nesse mesmo pensar; que trabalha com os métodos e os 

meios disponibilizados e que interfere nas condições oferecidas; que se comporta com 

vista a obter um determinado resultado, no meio onde se insere e que interfere em termos 

de dinâmica e produção de resultados; que, em conjunto com outros, não só consegue 

alcançar, mas também alavancar os níveis de desenvolvimento, mediante o fator da 

descoberta e introdução da diferença.  

Assim, num quadro social atual em que se apela e se exige, constantemente, 

múltiplos processos de transformação, procurar ir sendo um exemplo para os outros talvez 

possa representar esse espírito, relativamente a ir sendo uma mera reprodução, em termos 

de pensamento e de ação, diluída num conjunto acomodado, passivo e tantas vezes 

depressivo.  

Como nos oferece a tradição, a história do humano está cheia de individualidades, 

que apesar de serem, no fundo, dependentes e constituídos pelo outro se conseguiram 

projetar, num caminho de busca pela excelência, na sua capacidade individual de 

conhecer e de fomentar a diferença, revelando-se autênticos ícones culturais, a partir dos 

quais – das suas construções, das suas descobertas, do seu pensamento, da sua divergência 

– a vida em sociedade foi acrescentada de um novo conteúdo conceptual.  

A aposta na(s) pessoa(s), a título de investimento na preparação individual, para a 

estimulação do desenvolvimento coletivo deve ser vista  como uma garantia para a 

dinâmica dos sistemas e da (re)construção social. Pode representar o melhor esforço das 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

167 
 

sociedades: apostar na qualidade da educação e da formação do indivíduo, orientada para 

a possibilidade de um (auto)desenvolvimento individual e coletivo; fomentar e promover 

essas capacidades para um (re)pensar e (re)agir responsável e (re)construtivo, que se 

adquire através do saber, da (auto)crítica, da experiência que se vai adquirindo e de um 

saber fazer melhor; é um caminho que deve poder servir a cada um em particular e a todos 

em geral.  

Assim, em vez de atacada a diferença e o espírito crítico, há que promovê-lo e 

aproveitá-lo, para cimentar os necessários processos de mudança, ao nível da 

(re)formulação e do desenvolvimento da cultura e do conhecimento. Assim se promove 

o que está bem, se corrige o que está mal e se pode evoluir construtivamente. De outro 

modo, que tipo de preparação será necessária, para que a humanidade se salve de si 

própria?  

Já sabemos que tanto em sistemas concentrados de poder, como em sistemas 

aparentemente democratizados, onde há uma pulverização ou fragmentarização desse 

mesmo poder, os problemas persistem – de modos, por vezes, totalmente irresponsáveis, 

pois a lógica de obtenção de domínios hegemónicos e estáveis, bem como a competição 

desenfreada para o domínio e o controlo, é uma perspetiva quase intrínseca a todos os 

contextos sociais. Assim, cabe uma crítica ao que ainda se julga normal, que é a interação 

humana mediante uma lógica de manipulação derivada da detenção de poder, do domínio, 

da promoção de disciplina e desenvolvimento das capacidades de correspondência aos 

alinhamentos definidos em sede de afirmação de uma (pre)suposta autoridade.  

A obtenção de poder constitui-se no principal interesse das estruturas sociais, no 

sentido de habilitar os indivíduos à condição de possibilidade de intervir nos vários 

conflitos secundários, sempre em prol dessas mesmas estruturas, das conceções 

dominantes e das suas afirmações de vontade. Nesta luta pelo poder e mais poder, 

valorização de estatutos, acumulação de influências, exercício de domínio sobre o(s) 

outro(s), e, tendo por pano de fundo, sempre presentes, interesses financeiros, entra-se 

facilmente dentro de uma lógica binária de polarizações, que oscilam entre o dominar e o 

ser dominado. Esta é a tessitura de um percurso social e político - algo determinista, das 

pessoas e das instituições, a que quase sempre temos vindo a assistir e corremos o risco 

de continuar a promover - de onde surgem as escaladas para os conflitos, para a violência 

e para as guerras.  

Mesmo considerando os momentos histórico-culturais, em que o conhecimento 

foi/é sinónimo de poder, eles parecem não se distinguir em termos práticos e 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

168 
 

consequenciais dos momentos em que o poder foi/é sinónimo de conhecimento. Assim, a 

criação de entendimentos sobre uma ética do agir humano é algo que pode estar 

irremediavelmente comprometido, como é possível constatar, em sedes de discussão 

sobre um tipo de educação e de formação, que é hoje quase exclusivamente centrada em 

torno das objetivações e dos alinhamentos com os exercícios da competitividade das 

empresas ou das organizações de poder. É de temer que o coletivo e os sistemas de poder 

tenham criado um sistema em que se pretenda uma educação e uma formação de pessoas, 

apenas centrada numa lógica de correspondência e de obediência, numa lógica de virem 

a ser remunerados ou compensados apenas pela ação mecanizada que (re)produzam e não 

pelo pensar, pelo refletir, pelo questionar, pelo criticar e pelo (re)aprender de facto, cujo 

conhecimento confere autoridade e responsabilidade pela introdução das mudanças que 

são necessárias à (re)construção da relações sociais e humanas. Quer isto dizer que um 

diálogo sobre os efetivos poderes da capacidade de uma educação e de uma formação de 

maior qualidade para a construção social e para a responsabilidade de a levar a cabo tem 

de continuar a ser realizada para que depois se possa espelhar nos modos de organização 

e de desempenho social. 

A capacidade de vislumbrar melhor organização e mais qualidade nas pessoas, em 

termos pessoais e profissionais, nas instituições e no mundo, implica, não apenas o 

reconhecimento daquelas que são as suas possibilidades e potencialidades, mas também 

aqueles que podem ser os seus limites. O que implica lançar um olhar para a valorização 

das competências, das condições de desempenho, mas também do conhecimento e das 

capacidades, procurando que se possam desenvolver. Isso exige, ao indivíduo, um ir além 

da acomodação e às instituições um ir além relativamente ao meramente instituído, 

considerando os sempre necessários processos de transformação e de mudança, o 

desenvolvimento de um pensamento alternativo e crítico, quer no sentido explicativo quer 

no sentido divergente, sempre num ambiente salutar, de diálogo e de entendimento com 

os outros, numa orientação de sentido que vise uma perspetiva conjunta de resolução dos 

problemas que afetam a humanidade. Isto implica que, do ponto de vista individual e 

coletivo, se possa estar apto, motivado e com condições de desenvolver as suas 

capacidades, desejando, esperando-se e incentivando-se a que todos possam lançar-se 

nesse caminho. E que, entre caminhos, possa haver vontade e disponibilidade de viver e 

trabalhar em conjunto, para que desse ponto a ponto se obtenham os bons resultados dos 

diálogos e da colaboração. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

169 
 

É preciso vincar bem a ideia de que não se procura tratar aqui do desenvolvimento 

de uma apologia para um tipo específico de educação e de formação que seja contra a 

instituição de poderes ou de criar sujeitos-éticos, em primeira análise, rebeldes, 

destrutivos, insurretos ou violentos. Trata-se sim de uma educação para o conhecimento 

e para a autoridade e responsabilidade que ele confere, uma autoridade e uma 

responsabilidade que venha antes do poder e não se veja capturada, domada e extinta por 

ele. Simplesmente porque mais saber implica mais responsabilidade em fazer melhor, 

implica liberdade e disponibilidade para uma ampliação de horizontes, mais compreensão 

e desenvolvimento de capacidade de intervir nos problemas, nos processos de tensão e 

conflito, nas crises que implicam com a (re)construção social.  

Trata-se assim, da necessidade de se educarem e formarem pessoas com o máximo 

de conhecimento e saber necessários, o que implica reconhecer que é sempre preciso 

continuar a aprender, a aceitar a diferença, a transformação e a construção, com espírito 

de abertura para um diálogo constante, para, responsavelmente, serem capazes de 

corresponder aos permanentes e exigentes desafios sociais que o mundo contemporâneo 

e as relações humanas oferecem. Pessoas que possam e saibam aproveitar as janelas de 

oportunidade que os constantes conflitos abrem no contexto das relações sociais, quer em 

termos de desafio, quer em termos de consequência, para construir um mundo melhor, 

significando isto sociedades mais aptas a promover o equilíbrio a partir do desequilíbrio, 

onde haja, em integração com a responsabilidade, uma ética de respeito, de empatia entre 

seres humanos, onde se revele uma efetiva capacidade de se demarcarem da cedência a 

instintos primários, condutores da barbárie, dos exercícios abusivos de poder, da 

discriminação; sendo então capazes de (re)construir-se e (re)cumprir-se nos seus destinos, 

em desígnios de paz e de amor, quer na convivência uns com os outros, quer no 

reconhecimento pleno da sua relação com o meio ambiente.  

Ao procurar-se uma transformação de um paradigma psicossocial e 

comportamental, para que se deixe de cultivar tipos de relação cujo enfoque esteja 

centrado na dominação do outro, recorrendo-se por tendência ao uso e abuso do poder, 

todos saem a ganhar. Porquê? Por não existir a preocupação com o dominar nem com o 

ser dominado e manipulado. Ao contrário, vamos, porventura, continuar a ver proliferar 

um paradigma social que tenderá apenas a valorizar o pensar e o agir com base na vontade 

de poder e com isso a fomentar a polarização e o confronto destrutivo. Um poder sempre 

sentidamente ameaçado pela reflexão ou pela crítica – querendo a todo o custo erradicá-

las -, preferindo implementar e consolidar os seus próprios sistemas, sob a égide de uma 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

170 
 

presunção de controlo, de uma ordem e duma estabilidade, que, ainda que fictícias, 

procurem funcionar em nome de uma pressuposta, mas apenas mascarada, harmonia de 

interesses.  

Assim, surge então a questão: como conseguir realizar esta provocação à 

inteligência individual e coletiva, no sentido de alertar para a tomada de consciência de 

que o verdadeiro poder do humano pode residir na liberdade de se poder desenvolver com 

responsabilidade algo que se inicia a partir da educação e da formação de cada humano e 

da sua capacidade de se organizar em diálogo e em colaboração? Como conseguir relevar 

o papel desta educação, que tem sido e continua a ser importante – mas sujeita ao 

menosprezo na qualidade, integrada numa lógica de mercado (competitivo e consumista), 

onde os rankings, as estatísticas e os lucros se constituem nos principais fatores de 

interesse -, mais do que alguma vez o foi, para se conseguir que sejamos capazes de 

surpreender pela capacidade de (re)construir e modificar assim os anunciados trágicos 

destinos para a humanidade? Talvez, sendo a humanidade colocada perante um espelho 

que reflita mais as suas autenticidades, complexidades e vulnerabilidades, em vez de algo 

enganador e, pior do que isso, controlador e dominador. Talvez, quando se compreender 

- como se retira do que anteriormente se refere -, que um mero seguidismo, impeditivo de 

ter em consideração, circunstâncias, causas e consequências, obstaculiza a um auspicioso 

progresso das sociedades, a nível cultural, social e económico. 

O conteúdo referido encontra espaço de desenvolvimento numa perspetiva 

prática, não apenas no plano social e cultural, mas também na Polícia de Segurança 

Pública. Em vez da promoção de interesses díspares, se cultuados os interesses de uma 

sociedade responsavelmente organizada e no quadro de uma transformação das limitações 

observadas, pode refletir-se, com toda a segurança, sobre o interesse em ter pessoas e 

profissionais mais bem-educados e mais bem-formados para poderem colaborar, de uma 

forma mais competente, para o bem-comum. De todos os responsáveis, tem de emergir 

um maior sentido reivindicativo, que se deva poder traduzir em poder estar cabal e 

responsavelmente ao serviço do outro, algo que não se pode confundir com outra coisa 

que não seja uma responsabilidade direcionada para o bem-comum. E assim, há que dar 

um contributo para ajudar a desenvolver um sistema capaz de promover um nível de 

exercício profissional com mais preparação, com mais treino, com mais dinâmica, com 

mais equipamento, com mais meios, sobretudo com mais qualidade. Concomitantemente, 

com mais educação, mais formação e uma maior consciência das suas responsabilidades. 

Melhor se compreendendo nas suas funções, os seus profissionais não só se tornariam 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

171 
 

potencialmente mais capazes de as exercer e de as desenvolver, mas, também, mais 

conscientes dos seus deveres e dos seus direitos. Não só conscientes de toda uma tradição 

cultural e jurídica que dá suporte à atividade policial, mas, também, tornando-os aptos a 

poder intervir e a contribuir para a melhorar, sobretudo porque seriam 

pessoas/profissionais mais capazes e mais interessada(o)s em introduzir mudanças e 

transformações, de modo a aprimorar e a fazer evoluir o papel e o desempenho policial. 

Se bem aferida, trata-se de uma função que é específica deste tipo de profissionais e que 

deveria poder ser construtivamente aproveitada num continuo evolutivo, numa dialética 

constante - dentro de uma permanente e necessária ideia de transformação (que tudo 

atinge), considerando uma maior amplitude colaborativa, em rede, com profissionais de 

outras áreas. Desde a ressocialização da delinquência, da aplicação da justiça, entre 

outras. Deve-se apostar num maior aumento dos níveis da prevenção criminal e de 

promoção da segurança pública, mas também numa maior e melhor intervenção 

operacional, socialmente (re)integrada e orientada para a correção dos desequilíbrios 

sociais, discriminações e abusos, dentro de uma compreensão, claro esteja, sempre 

dirigida às necessidades dos cidadãos. Tudo isto, em sociedades, que se sabe serem 

complexas.  

 

9 – Perspetivas culturais e mediações sociais na contemporaneidade – a 

transformação individual e coletiva, em resultado da tensão, do conflito 

e da crise  

Compreender os caminhos que podem conduzir aos processos de 

desenvolvimento e (re)construção social implica começar por dar uma atenção ao que 

preenche e oferece o conteúdo a todos os processos de tensão, de conflito, de crise e 

também, se quisermos, de violência (muito embora esta última se possa envolver em 

quadros de mera opção individual/coletiva ou possa ser considerada já decorrente de um 

conjunto de consequências produzidas pelos processos de antagonismo), que são, 

precisamente, os problemas que se envolvem na caracterização de todas estas dimensões.  

 

9.1 - Os problemas como elementos na base de um processo de 

retrocesso/desenvolvimento social 

Em Patočka (1996), todo o problema tem de ser visto como um distúrbio que 

coloca em causa a estabilidade e o sentido que possa estar atribuído a algo, dando-o como 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

172 
 

adquirido. E associa este ponto de vista à falta de capacidade dos humanos, ainda que 

recorrendo a vários tipos de abordagem, de alcançar um patamar de objetividade total 

sobre uma qualquer realidade ou essência plena, o que quer dizer que toda a área de 

conhecimento se revela apenas como algo que – de forma subjetiva (no sentido de 

desenvolver o seu esforço isoladamente ou por si só) -, procura progredir nos modos de 

compreensão sobre o ser de algo (Patočka 1996, p. 77). Assim, mesmo que se pudesse 

convencionar um conhecimento pretensamente estável sobre algo, a própria sujeição 

desse algo aos naturais e constantes processos de transformação - que tudo afeta - torna a 

sua apreensão e definição plena ainda mais difícil de conseguir (Patočka 1996, p. 1). Deste 

modo, todo um convencionado conhecimento que se julgue ter acerca de algo revela-se 

algo puramente contingente, por isso tem de ser encarado comedidamente como um 

conhecimento, que está permanentemente sujeito a ser ajustado, atualizado ou até 

modificado - na sua compreensão e na sua expressão. Estas questões implicam com os 

modos de apreensão de qualquer questão, realizada pelo ser humano. Assim, apesar das 

referidas dificuldades, com aceitação se perceberá que tanto se obterá maior amplitude e 

profundidade no que julgamos estar a conhecer de algo (ainda que, de modo sempre 

frugal), quanto maiores, honestos, dedicados, responsáveis e interdisciplinares forem os 

contributos envolvidos nesse propósito de conhecer. O que nos remete de novo para a 

questão essencial que é a de um ganho de consciência das dificuldades que existem em 

identificar plenamente um qualquer problema, uma vez que enquanto fenómeno, o ser 

humano estará sempre aquém de o conseguir fazer, em termos de o conseguir delinear 

concretamente. E é precisamente pelas dificuldades em conseguir identificar e detetar os 

problemas que emergem os conflitos e as crises associadas. Assim, pode pensar-se que 

logo que o ser humano tivesse a capacidade de realizar essa circunscrição do problema 

teria, à partida, um primeiro grande passo dado, pelo menos, em perspetiva, no sentido de 

conseguir vislumbrar uma saída, uma solução. 

Por outro lado, em Mattéi (2006), compreendemos que uma crise é sempre 

reveladora de um processo que está no limite das suas possibilidades, onde uma rutura 

está iminente ou até mesmo já presente. Deixou de haver harmonia e por isso pede-se 

dinâmica e inovação. Objetivamente, a questão ocorre frequentemente e, portanto, o ser 

humano, quer em termos de satisfação das suas necessidades, quer em termos de 

pensamento - mesmo ao nível dos grandes pensadores -, tem sempre evoluído dentro desta 

perspetiva. A própria História serve de exemplo; tanto no sentido negativo, quando se 

pretendeu impedir os processos de desenvolvimento afetando destrutivamente a vida das 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

173 
 

pessoas e das relações sociais; quanto para inspirar às necessárias mudanças 

(re)construtivas, como algo que, no fundo, depende sempre do empenho do humano 

(Mattéi 2006, p. 1).  

Assim, promover o desenvolvimento e a (re)construção social revela-se uma 

responsabilidade de todos, como algo a dever reunir convergências de esforços, até como 

forma de contribuir para um bem-comum, como seja, por exemplo, a paz. 

Husserl (2008), notando muita falta de reflexão e de influência da filosofia nos 

planos da vida, referiu-se a uma crise na Europa, onde apenas se dava importância a uma 

ciência objetivista e naturalista (Husserl 2008, p. 11), uma ciência dogmática e 

conceptualmente dominadora, capturada por uma racionalidade apenas promotora de 

interesses parciais, em vez de interesses comuns, que acabou por redundar em barbárie e 

decadência. Husserl apelava para uma união em torno do espírito da filosofia, o mesmo 

era dizer da razão, do pensamento e do diálogo, como forma de procurar superar essa 

mesma crise (Husserl 2008, p. 51), pois considerava a realidade objetiva como sendo 

fruto de uma representação (inter)subjetiva, que é algo que surge a partir do espírito 

(Husserl 2008, p. 15). Assim, é do vasto conjunto das representações que sobressai uma 

reflexão filosófica com base na fenomenologia transcendental (Husserl 2008, p. 50), 

permitindo desta forma uma fuga a racionalidades sempre subjetivas, que, arrogando-se 

objetivas, procuram implicar um condicionamento tendencioso e unilateral nas formas de 

compreensão dos fenómenos sobre os quais se debruçam. Uma compreensão que, em 

benefício dos seres humanos, somente pode ser alcançada se associado o espírito e outras 

subjetividades, (re)construindo-se na reflexão filosófica. Um exemplo de referência 

poderia ser a junção de campos teóricos com os da experiência, de modo a poderem ser 

produzidos modelos mais aptos, de exercício e de intervenção, a poderem servir o 

conjunto dos interesses da humanidade (Husserl 2008, p. 29).  

Estas reflexões remetem claramente para o centro dos contextos circunstanciais 

da vida. Do mesmo modo que se pode entender a filosofia como cultura, arte e diálogo, 

como forma de conhecer os limites das várias razões, em conjunto com o outro, neste 

jogo cultural do viver em que todos se podem envolver é necessário que se possa assistir 

a uma participação consistente, consciente e demonstrativa de que se está perante o 

cumprimento de uma tarefa de responsabilidade, enquadrada pela educação e pela 

formação, pela tolerância, pelo respeito, pelo diálogo com o outro, pela experiência, pelo 

interesse pela investigação, pela reflexão, pela razão, pelo conhecimento e pelo saber. 

Não apenas cada vez que surjam problemas - e com eles, as tensões, os conflitos e mesmo 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

174 
 

as crises, que imponham necessariamente um plano disruptivo face a tudo o que possa 

estar na base do seu aparecimento – mas lançando um olhar para a instituição do valor 

organizativo, em torno destes elementos.  

Com toda a coerência, atendendo-se ao pensamento dos autores que dialogam na 

presente reflexão pode-se ir reforçando a ideia de que o grande propósito da humanidade 

se deva centrar no desenvolvimento das capacidades e no melhoramento da inteligência 

coletiva, para que haja uma maior preparação de todos na e para a interação. Já que, como 

também refere Innerarity (2021), hoje se evidencia, como nunca, a óbvia necessidade de 

recurso à cooperação, ao pensamento e à ação conjunta, para procurar debelar os 

problemas que afetam a humanidade (Innerarity 2021, p. 325). 

 

9.2 - Transformação e mudança 

Através da hermenêutica de Gadamer, dentro de uma perspetiva filosófica prática, 

permite-se conceber criativamente os processos de transformação e de mudança, face à 

necessidade de resolver os problemas existentes no contexto cultural e social da 

humanidade. Nesta perspetiva, os problemas, e por causa deles, as tensões, os conflitos e 

as crises, podendo e devendo ser antecipados e corrigidos, devem, apesar de tudo, ser 

considerados como uma oportunidade, ainda que derradeira, para se alcançarem novos 

equilíbrios. O método interpretativo e compreensivo dos fenómenos e das experiências 

da humanidade a eles associados, de onde decorre o virtuosismo dos seus conceitos, 

permite considerar que se está a caminho da verdade e de um conhecimento a poder ser 

tido em conta (Gadamer 1999, p. 31).  

Por esta via, é possível detetar as formas díspares como se formam e se 

desenvolvem as expressões da cultura, mas também o conhecimento, o pensamento e a 

ação do ser humano, que de algum modo podem depois entrar em confronto, gerando 

tensões e conflitos (Gadamer 2009, p. 13).  

A naturalidade na qual decorre a evolução destes processos conduz apenas à 

tomada de consciência da necessidade de utilização da linguagem e do diálogo, para 

prosseguir um caminho de mútuas aprendizagens. Ao compreendermos a estrutura prévia 

da compreensão (Gadamer 2009, pp.146-147), que, como já vimos, funciona através de 

um processo circular hermenêutico, que parte de um ter algo em comum, no sentido de 

prosseguir formas de entendimento que alimentem a partilha de um caminho em direção 

à verdade, torna-se óbvia a responsabilidade geral que existe no processo de colaboração, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

175 
 

quer em termos de aquisição, quer de partilha do conhecimento, em vez de uma opção 

pela discricionariedade e de imposição arbitrária, algo sobejamente já observado em 

diversos momentos do acontecer histórico. Assim, para esse entendimento, Gadamer, 

sugere que se perceba a necessidade de um caminhar conjunto, que envolva um ambiente 

salutar de perguntas e de respostas (Gadamer 1999, p. 542), com a capacidade recíproca 

de escutar e de entender o outro (Gadamer 1999, p. 161). Em vez de o humano se envolver 

em competição pela supremacia, provocando hostilidades e apostando na diminuição do 

que considere ser o adversário, que os seres humanos possam investir num verdadeiro 

jogo que é o da interação e do produzir algo em conjunto (Gadamer 1999, p. 174 e 

seguintes), onde não haja propriamente uma adverseriedade, mas sim uma lógica de 

parceria, de onde resulte a ideia de uma junção colaborativa dos saberes que permita 

aumentar o potencial para conseguir os resultados pretendidos, quer ao nível do 

aprofundamento do conhecimento, quer ao nível da criação das condições para uma boa-

vida ou bem-estar comum. 

Neste sentido, o que a tradição consegue entregar ao presente já se converte num 

bom ponto de partida dialogal. Os sucessos observados e os erros cometidos funcionam 

como pontes, permitindo a mediação com o presente e ajudando a uma primeira 

agregação de conteúdos, que em Gadamer se designa por fusão de horizontes (Gadamer 

1999, pp. 554-556), contribuindo assim para duas vias de oportunidade; por um lado, a 

possibilidade de observar o passado, para poder projetar o futuro (Gadamer 2009, p. 9); 

e por outro lado caracterizar uma situação hermenêutica, a servir de ponto de partida para 

outras e novas construções (Gadamer 1999, p. 457). Todo este desenvolvimento implica 

uma questão de princípio que é uma abertura ao outro. Um outro que, respeitado e 

compreendido, nas suas múltiplas formas, plurais e diversas, se representa como um 

aliado nos jogos de diálogo e de interação, nas dinâmicas do conhecer e do (com)viver 

(Gadamer 2009, p. 25). Desta capacidade de encarar as coisas dependerá a compreensão 

sobre tudo aquilo que une e separa as pessoas, para que estas possam fazer uma 

aprendizagem individual e coletiva (Gadamer 2009, p. 133). Nada do que se acaba de 

referir, ou seja, a tolerância e o respeito em relação ao outro, tem que ver com uma 

anulação a favor do outro. Tem antes que ver com a valorização de todos, em igualdade 

de circunstâncias e de reconhecimento, da interação e do contributo, considerando tudo 

uma mais-valia e não um prejuízo (Gadamer 2009, p. 49). 

No plano do desenvolvimento do jogo, desse “colocar-se em jogo” (Gadamer 

1999, p. 183) – em que, cada uma das partes se transcende (Gadamer 1999, p. 185) - 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

176 
 

significando uma colaboração e junção de esforços, tendo em vista o objetivo de 

identificar e de resolver os problemas da humanidade, é preciso tomar-se consciência da 

necessidade de não desperdiçar aquela que possa ser uma última e útil oportunidade para 

realizar esse caminho (Gadamer 2009, pp. 10-11). Agindo assim, (co)responsavelmente, 

pode perspetivar-se uma humanidade mais capaz, mais competente, mais sabedora, e 

sobretudo mais aberta e disponível, para – em vez de acentuar ou acrescentar 

despropositadamente problemas, agravando conflitos e crises – fazer face aos seus 

problemas, corrigir os desequilíbrios individuais, coletivos e ambientais (Gadamer 2009, 

p. 112). 

Assim, é deveras importante a consideração da necessidade de ir ao encontro da 

resolução dos problemas – ao invés de os afastar, ignorar, camuflar ou branquear -, como 

forma de aliviar tensões, sanar conflitos e apaziguar as crises, no sentido de contribuir 

para as soluções e para a correção dos desequilíbrios, por oposição a modelos de atitude 

e de conduta, individuais ou coletivos, que os agrave ou acumule. É ainda pior quando se 

possa pensar no caos como forma de colher daí dividendos ou benefícios, tais como 

exercer domínios à custa da proliferação das fragilidades, dos desentendimentos e dos 

desequilíbrios. E quando isso não sucede, ou seja, quando não há uma atitude responsável 

e construtiva em termos de investimento na resolução dos problemas, quando os conflitos 

e as crises se agravam ou evoluem até aos planos da ignorância, por alegada falta de 

vontade, de eficácia ou até de um interesse em que haja, de facto, subida da hostilidade e 

de violência, porque se entenda que é desta forma que os problemas se resolvem, é preciso 

que haja um interesse em identificar todo o desenvolvimento do processo, a fim de 

analisar se houve ou não adesão ao jogo do diálogo, pelas partes, verificando onde é que 

terminou e porque é que terminou. Tudo no sentido de incentivar à restauração do diálogo, 

pois é nele que reside o caminho e a virtude da (re)construção sociocultural. 

Quando, por vezes, se possa perguntar, se hoje seria possível equacionar a Europa, 

do modo como ela é, sem considerar todo o percurso de confronto destrutivo e ignorância 

bélica, que revestiu todo o período da segunda guerra mundial, querendo lançar a questão 

da necessidade e da importância que tais confrontos, violências, destruições e mortes, 

tiveram ou poderão ter tido, para o processo de desenvolvimento europeu; pensa-se que 

será preciso ter bem presente o seguinte: as guerras e todas as hostilidades, já de si, 

resultam das incapacidades ou mesmo da inexistência de diálogos e de entendimentos, de 

negociações e de compromissos, das insuficiências na compreensão dos problemas, dos 

desequilíbrios relacionais, das intenções de domínio político, económico, cultural ou 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

177 
 

religioso. Resultam também dos diversos tipos de reação, entendidos como abusivos, em 

relação ao que anteriormente foi referido, produzindo uma espiral de acontecimentos e de 

consequências, que se torna insustentável. Neste sentido, a guerra48, em grande medida 

associada a interesses financeiros, não contribui, não contribuiu, nem irá alguma vez 

contribuir de forma construtiva para resolver quaisquer problemas em pauta. Desta forma, 

o que os seres humanos que sobreviveram à guerra poderão ter compreendido - e os 

demais poderão também compreender, apesar da chamada guerra fria que se instalou, 

com os poderes a procurarem competir e a funcionarem em segundo plano - é que através 

da guerra, para além de não se terem resolvido os problemas de base, que inquietavam as 

nações – uma ampla crise política, económica e social – antes, pelo contrário, agravaram-

se esses mesmos problemas e juntaram-se-lhes outros ainda mais densos. Quanto mais 

não se possa aqui referir morreram pessoas em números incalculáveis, destruiu-se 

património e toda uma cultura em que se havia investido. Tudo, por causa de umas 

quantas pessoas, com grandes deveres, obrigações, incumbências políticas, todavia 

(ir)responsáveis, que, além de não saberem, não conseguirem ou não quererem dialogar, 

não souberam, pelo menos, respeitar o valor da dignidade humana e os direitos civis das 

populações. Quer isto dizer que, de uma forma mais ou menos assumida, foi a partir da 

compreensão acerca das irrefletidas decisões em enveredar pela barbárie, conjugada com 

a perspetiva da necessidade imperiosa de voltar ao diálogo, que veio, enfim, contribuir, 

para que esses mesmos processos dialogais e dialógicos fossem (re)instaurados e, por essa 

via, se (re)iniciassem ou (re)começassem os processos de  (re)construção política, social 

e económica. Os defensores da guerra poderão ainda referir que este novo diálogo, 

ocorrido depois da guerra, parte de premissas totalmente distintas daquelas que existiam 

antes da guerra e que foi por intermédio desta ou a partir dela, ou seja, das derrotas de uns 

e das vitórias de outros, que se conseguiu um espaço de abertura para a via diplomática. 

Ora, neste sentido, será sempre evidente que as condições de partida para o diálogo 

tivessem sido naturalmente distintas, antes e depois da guerra, mas elas só são distintas 

nos capítulos do desconhecimento daquilo que representa a degradação e a morte, 

surgidas a partir do confronto bélico, algo que se instala, em termos das suas 

consequências efetivas, em ambos os lados da contenda. Isto porque é preciso consolidar 

a visão de que, de um ponto de vista humanista, em guerra, ninguém ganha. Todavia, 

todos perdem. Pelo que é nesta falta de conhecimento, de razão, de lógica que se pode 

 
48 Relatos da ancestralidade nipónica já detetam “que qualquer guerreiro inteligente sabia bem que o 
dinheiro era a fonte do poder da guerra”. (Nitobé 2023, p. 77) 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

178 
 

permanecer quando se faz a apologia de confrontos militares. E nela se considere as suas 

possibilidades, entre quaisquer que sejam os cenários de violência a que se possa aludir, 

para se justificar como resultado, algo posterior. No fundo são sempre cenários de erro, 

que apenas conduzirão à possibilidade e sobretudo à necessidade, a quem porventura 

sobreviva, de se aligeirar a um caminho onde um enorme prejuízo já foi produzido, um 

prejuízo, na sua génese, e em várias dimensões (fisicamente, psiquicamente, 

mentalmente, entre outras), quase sempre irreparável, senão meramente amenizável. 

Assim, o que se pode dar como adquirido, porque sobressai em toda a linha, é uma 

necessidade premente de diálogo, em qualquer fase de um conflito ou de uma crise. Trata-

se de uma necessidade que sempre perdura, antes, durante e depois de qualquer eventual 

confronto, uma necessidade de diálogo, que, como se tem aludido, ainda hoje persiste e 

vai persistir sempre, como condição da própria sobrevivência humana. Quer sempre que 

se pretenda superar as barreiras em que se constituam os problemas que fazem parte do 

viver e do existir individual e coletivo, quer em qualquer área ou percurso de 

(re)construção social e política, na Europa e no mundo.  

Podemos assim estar perante os resultados de uma construção europeia que, sendo 

estes bons ou maus, consoante os pontos de vista, são, objetivamente, aqueles que foram 

sendo conseguidos com base no diálogo. E os problemas que existem continuam a 

manifestar-se por causa da insuficiência dos jogos de diálogo e de interação, no sentido 

de uma contribuição para os identificar e solucionar.  

Todo este encadeamento apenas vem confirmar a ideia do que a tradição tem para 

ensinar de um modo bastante claro. Numa referência às situações em que o conflito se 

arrastou e evoluiu para o confronto violento, de facto, a guerra, e com ela todo o processo 

de destruição, morte e desconsolo deixa exposto o que a ela conduziu, designadamente a 

fragilidade, a incapacidade dos processos de diálogo e, sobretudo a sua interrupção, a 

favor de um irredutível fincamento de posições, que conduziram à explosão da crise e a 

uma escalada intolerável de acontecimentos. Mas o que se revela, sobretudo, importante, 

e tal surge aos nossos olhos de um modo igualmente bem explícito, é, precisamente, a 

necessidade premente de voltar ao diálogo de qualidade e de responsabilidade, de uma 

forma mais consciente, consistente, envolvente, participativa e recetiva, não apenas com 

vista a alcançar a fusão de horizontes - que Gadamer sublinhou – mas sobretudo, permitir 

que o diálogo continue, com vista à identificação possível, dos problemas, dos conflitos 

e das crises, com o propósito de encontrar conjuntamente as soluções.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

179 
 

Daqui emerge outra questão: sendo os seres humanos seres relacionais, e se alguns 

destes seres, ditos responsáveis, se furtam ao diálogo e à ação conjunta, é porque talvez 

outros objetivos possam estar a obstaculizar o processo. Dificuldades e questões que será 

necessário identificar e corrigir, em prol da continuidade dos processos de entendimento. 

Por vezes, as ditas racionalidades em torno das ideias de poder podem servir de base ao 

desenvolvimento e manutenção de condutas humanas, onde não se vislumbra a 

disponibilidade nem a tolerância para o outro. A abertura à possibilidade e à necessidade 

de se ser questionado, de acolher ou permitir a crítica, pode ser vista como uma ameaça. 

Assim, ao não se permitir a discordância, geram-se comportamentos obstaculizadores do 

diálogo. Por outro lado, uma racionalidade exclusivamente centrada em torno de ideias 

revolucionárias (revolucionárias no sentido de uma visão transformadora, inovadora e/ou 

disruptiva) e de mudanças radicais pode também promover uma atitude a sustentar um 

rígido comportamento em relação ao que é normal, ao que seja dado como estabelecido, 

bloqueando as vias de diálogo com os outros.  

O surgimento destas duas possibilidades, a permitir a eventualidade de uma 

concentração parcial da atenção ou a promover a unilateralidade do pensamento pode 

constituir-se como obstáculo à construção social. São suscetíveis de permitir a instalação 

do extremismo e da criação de enredos de proteção preconceptual, com refúgio na 

convicção de um poder-fazer isolado, desenvolvendo um pensamento de que se tem a 

força, a capacidade e a influência necessárias para agir por livre-arbítrio ou até de forma 

discricionária, abusiva, agressiva e/ou violenta, se preciso for, para fazer valer apenas os 

seus interesses, sem ter de prestar responsabilidades a alguém. Visões que assentam, no 

fundo, numa racionalidade que pode ser uma irracionalidade, pessoas que não 

aprenderam, porventura, a respeitar o outro e a ouvir o outro, a ter a paciência, a confiança 

e a determinação necessárias ao estabelecimento e ao percurso das relações, pela via da 

conversa. Pessoas que não aprenderam a saber perder e a evoluir, com base na correção 

do erro, para uma fase mais avançada de desenvolvimento pessoal ou profissional. 

Pessoas que não aprenderam que pode dar-se o caso de não terem razão e que é 

exatamente por isso que é importante dialogar - para que se desenvolva o círculo 

hermenêutico e se acrescente algo ao que já se conheça, algo que possa fazer a diferença, 

quer para as resoluções dos conflitos que vão surgindo, quer para as vidas em 

simultaneidade. A recusa do diálogo revela-se uma postura, ainda que assistida por 

sustentados pensamentos e racionalidades, altamente lesiva das mais elementares 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

180 
 

expetativas para a criação e o desenvolvimento de uma sociedade responsável, construtiva 

e desenvolvida.  

Deste modo, é dentro de uma reflexão sobre a necessidade de intolerar a 

intolerância - expressão já identificada no pensamento de Ricoeur (1995, p. 190) -, que 

pode surgir a ideia de que se possa tolerar a intolerância da intolerância, desde que a via 

do diálogo esteja sempre aberta e disponível, como forma de fazer elevar aquele que se 

revele como um derradeiro mecanismo de legitimidade, a permitir o tipo de defesa que a 

todos se deva poder garantir – e seja por isso que a todos deva poder interessar -, associado 

à necessidade última de fazer frente, de reagir ou fazer face, às intensões e às atividades 

daqueles que, recorrendo apenas à força do seu crer ou do seu querer (um crer ou um 

querer obstinado, dominador, abusivo e violento), possam perspetivar a eliminação dos 

outros, das suas liberdades, dos seus pensamentos e do seu viver.  

 

9.3 - Pelos meandros relacionais entre polícias-cidadãos 

A atividade policial, inserindo-se no leque das instituições que auxiliam a 

governação de um Estado, pode, por inerência, ser percebida no seio dos ofícios ditos 

impossíveis, referidos por Freud (2006)49 que, referindo-se, entre outra, à educação e à 

governação, fundamentava essa impossibilidade com a dificuldade de se poder 

estabelecer propriamente um cânone, devido às múltiplas formas de se poderem abordar 

e conceber essas mesmas atividades. Elas inscrevem-se num leque de funções, 

permanentemente sujeitas à influência de visões distintas, convergentes ou divergentes, 

podendo ser determinadas por uma ampla pluralidade ideológica, aptas a fazerem oscilar 

os modelos socioculturais.  

Não obstante, sendo um ser social e estando, porventura, mais capaz, quanto mais 

formação tiver, há sobretudo que valorizar a ampliação dos horizontes do ser humano, 

quer enquanto cidadão, quer enquanto profissional de polícia e deixar que um olhar 

construtivo sobre esta temática, pela inclusão do diálogo, da tolerância, da pluralidade e 

da diversidade de contributos, possa ser visto como algo de grande valor. 

Não obstante, do ponto de vista da filosofia, o termo “polícia”, que deriva da 

palavra grega “politeia”, ora tem encontrado uma significação ancestral extensa - na 

medida em que se relacione diretamente com os mecanismos de governação e as suas 

políticas (e nesse sentido a filosofia a ela se tenha dedicado numa perspetiva de análise 

 
49 Freud (2006) – em prefácio. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

181 
 

de princípios e valores, bem como a procurar lançar luz sobre os caminhos a serem 

prosseguidos e os objetivos a serem alcançados) - ora tem tido uma expressão mais 

insignificante, sobretudo na contemporaneidade - insignificância que surge face a um 

putativo interesse, considerado determinante, que é pensar as leis em detrimento dos 

mecanismos da sua aplicação. Neste contexto, a polícia tem sido associada a uma 

conceção meramente formal e a uma praxis de autoridade, que a tem designado 

fundamentalmente como um meio operacional ao dispor dos poderes instituídos. Neste 

sentido, não têm existido Estados sem uma polícia que lhes tenha procurado garantir 

diferentes níveis de eficácia política e governativa, desde uma aceção mais rudimentar, 

mas de alegado interesse geral, que implicava somente uma preocupação pelo 

saneamento, pelo controlo e manutenção da ordem, a uma aceção conceptualmente mais 

desenvolvida e que tem implicado uma maior transdisciplinaridade nos domínios de uma 

atividade policial com outros níveis de qualidade e abrangência, foi-se estabelecendo 

como centro de informações, de identificação, inspeção, investigação, regulador da 

circulação e garantia de segurança (L`Heuillet 2004, pp. 9-11). Todavia, podendo 

assumir-se que o trabalho da polícia se encontra estruturalmente dependente da soberania 

do Estado, sentindo-se esta limitada na sua ação, quer pelo governo, quer pelos tribunais 

(L`Heuillet 2004, p. 63), pode lançar-se a questão pertinente que é a de se saber até que 

ponto as polícias se encontrarão mais centradas numa profunda conexão com os evidentes 

desígnios das mais diversas linhas de ação política governativa e não tanto dentro de uma 

perspetiva mais autónoma, consertada social e politicamente. Portanto, mais centrada e 

voltada para alcançar os mais amplos objetivos, vertidos em Lei - que as sociedades 

poderiam esperar, tendo em conta o princípio de que a polícia existe, em última análise, 

para servir os cidadãos -, e não toda uma hierarquia de pessoas que ocupam os mais 

diversos cargos estatais e institucionais, com o poder que se lhes atribui.  

A questão revela interesse porque o que poderá resultar deste confronto é a 

possível conclusão de que a polícia se constituirá, sobretudo, como objeto de uma dupla 

instrumentalização, ou seja, se por um lado o governo surge a partir do resultado da 

pronúncia do povo e nesse sentido o governo torna-se num instrumento do povo, a polícia 

torna-se um instrumento do instrumento. E quando se poderia pensar num alinhamento 

de ideias, de atitudes e de ações é interessante para o que nos interessa, aqui, analisar, que 

tal não é claro. Tanto mais que nas dinâmicas de governação e de exercício do poder, o 

governo enquanto administração e o povo enquanto administrado entram 

permanentemente em conflito e até em choque. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

182 
 

Daqui deriva que a dada altura deste relacionamento, porventura mais desavindo, 

a instrumentalização da polícia pode verificar-se e traduzir-se à margem daquele que 

poderia ser um posicionamento de maior independência, passando a inserir-se apenas 

numa lógica de obediência e  a assumir-se no risco de poder servir os interesses do poder, 

contra os interesses das populações (L`Heuillet 2004, p. 91). A aplicação de estratégias 

que possam espelhar o princípio panóptico, na decorrência das atividades desenvolvidas 

na instituição policial, pode conduzir a um cenário complexo, suscetível de transformar 

todos e cada um destes profissionais em meros contratados, para percorrerem os caminhos 

de um considerável sofrimento pessoal, por se verem colocados perante exercícios 

adversos, que de um outro modo teriam por missão específica combater. Isto quando se 

poderia convergir numa outra conceção, onde a missão policial se pudesse cumprir no seu 

papel, de modo mais responsável, não só numa lógica de pessoas servidoras do Estado, 

mas também, sobretudo, de profissionais competentes, com todas as condições para o 

poderem ser. Uma prestação de atividade cada vez mais desenvolvida, de forma 

enquadrada e devidamente apoiada, em presença, por outros profissionais – não só para 

a intermediação da qualidade da ação policial, mas também para proteção dos 

profissionais de polícia e das populações. Surgem frequentemente situações (grande parte 

delas relatadas nos meios de comunicação social), relativas a atuações policiais que 

envolvem um número reduzido de profissionais, chegando mesmo a haver intervenções 

com os profissionais completamente isolados. Em tais ocorrências, a dilatação dos riscos 

e dos perigos ficam evidentes. Os próprios profissionais veem e sentem ficar colocada em 

causa não apenas a própria segurança, mas também a dos cidadãos, a par da própria 

qualidade do serviço prestado. São estas diversas ocasiões que dão a possibilidade a 

muitos destes cidadãos que se constituem objeto da intervenção policial a poderem 

ponderar reagir, comportando-se agressivamente perante a ação policial, colocando o 

agente policial na situação de ter de reagir como pode e às vezes como não pode, dando 

azo a motivos para se poder alegar a existência de violência por parte da atuação policial. 

É neste sentido que há uma perceção de se estar permanentemente exposto a uma 

vulnerabilidade objetiva, de risco pessoal perante o perigo, como se afere nos dados da 

minha pesquisa, à qual tenho vindo a fazer várias referências (Loura 2019, p. 64). Os 

agentes, que têm por obrigação agir com sabedoria, controlo, capacidade e qualidade nas 

suas atuações, são assim vítimas desta exposição, vendo-se compelidos a (re)agir ao sabor 

de circunstâncias difíceis de equacionar e de compreender. Talvez seja por causa da 

vulnerabilidade que envolve o trabalho policial que este possa estar associado, como 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

183 
 

refere L`Heuillet (2004), a um certo mistério, onde a pretensão de segurança e ordem se 

pode misturar e permear com determinações ocultas ou desviantes, e se traduza, por isso, 

numa área de interesse com uma certa dose de incerteza e expetativa, a pedir escrutínio, 

dentro de uma (pre)disposição (pre)conceptual a oscilar entre o fascínio e a crítica 

(L`Heuillet 2004, pp. 330-331). 

 

9.3.1 - A polícia como dispositivo 

Governar, implica ter de lidar com um espaço social onde diversas forças 

permanentemente se relacionam (Foucault 2008, p. 420). E nesse sentido, a perspetiva de 

que a polícia se possa considerar um mecanismo de exercício do poder, dentro da 

organização do aparelho do Estado, permite que ela se possa (re)descobrir desse modo 

(Foucault 1984, p. 81), sendo que lance mão da sua autoridade, das suas formas de 

vigilância e de controlo sobre as populações (Foucault 2002, p. 83). A polícia instituiu-

se como um dispositivo encarregado da manutenção da disciplina, mas visando alcançar 

também uma atenção vigilante em permanência, dentro do espaço social, podendo tornar-

se de algum modo matizada, face aos aparelhos jurídico e político, em face de um tipo de 

exercício muito específico como é o seu (Foucault 2021, pp. 244-246). Percebe-se bem 

esta ideia, tendo em conta que, face às circunstâncias específicas e concretas da atuação 

policial - em grande medida contingentes - que seriam de algum modo impossíveis de 

circunscrever de modo amplo, exato e definido, pelo que foram motivando o ensejo de 

inscrever nos modos de atuação da autoridade policial, um tipo de regulamentação que 

fosse possível ir sendo estabelecida à medida da forma e do rumo de como as coisas 

fossem de facto acontecendo (Foucault 2008, p. 463). Assim, a função policial, pelos seus 

mecanismos, identifica-se em muito, na visão de Foucault, com as sociedades 

disciplinares. Nelas, a disciplina, era vista, tida e aplicada de modo transversal, por forma 

a serem conseguidas condições relacionais de vida e de bem-estar para todas as pessoas, 

como um sinal e também uma consequência da força do Estado (Foucault 2008, p. 440). 

E é por isso que é interessante enquadrar a instituição policial numa reflexão sobre o tema 

do poder, tendo em conta que é o pretenso poder que está na base do desenvolvimento 

dessa pretendida disciplina, que, na verdade, pode ser tida como uma imposição sobre 

todos. A própria perspetiva de uma vigilância hierárquica, pode ser, segundo Foucault 

(2021), exercida dentro de um conceito de disciplina, pressupondo a existência de um 

dispositivo que consiga coagir através do olhar, onde essa noção de um estar a ver e de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

184 
 

dirigir o olhar seja uma representação indutiva e impactante do poder que se tem e que 

essa coercividade permita expor todos aqueles a quem se dirige ou sobre quem é exercido 

(Foucault 2021, p. 198). 

Sucede, porém, que ao contrário do que se poderia pensar. Designadamente, que 

a disciplina, enquanto tradução dos desígnios do poder, seria hegemonicamente 

concentrada na figura do Estado; os contextos sociais parecem relativizar a questão. Ou 

seja, que este poder, na verdade, está disseminado transversalmente por vários setores da 

sociedade, grupos, organizações e instituições e não apenas no Estado. Esta 

transversalidade de vários tipos de poder tem aberto portas a uma ampliação de sentidos 

e de objetivos, quer institucionais, quer organizacionais, dado que os homens têm vindo 

a (re)escrever permanentemente os seus valores e os seus princípios de estar no mundo e 

na vida, cuidando que seja dessas típicas ordens sociais, se é que assim elas se possam 

denominar, de onde, em grande medida, todo o individuo possa provir como um produto 

(Foucault 2021, pp. 247- 249).  

De facto, o exercício do poder tem vindo a desenvolver-se enquanto processo 

estrutural, ao longo dos séculos. Assim, quando se poderia considerar algo, como sendo 

normal, percebendo-se essa normalidade dentro do que naturalmente se inscreveria no 

plano cultural de uma comunidade ou sociedade - em larga participação e por via de um 

amplo e autónomo processo de desenvolvimento -, eis que pode surgir uma matização 

desta perspetiva. Neste sentido, a normalidade, vista a partir da perspetiva de tudo aquilo 

que se pode dar por conhecido, deriva sempre de uma associada ou instituída relação de 

poder (Foucault 2002, p. 23). Uma relação de poder, que, podendo ser mais ou menos 

ostensiva ou até estabelecida em modos sub-reptícios, é sempre tida e sobretudo sentida 

numa perspetiva de coercibilidade sobre o sujeito, sobre a produção e controlo das 

subjetividades individuais e coletivas. Através deste típico exercício de poder, que 

podemos designar por contexto disciplinador, visa-se sobretudo o corpo e a alma dos 

sujeitos (Foucault 2021, p. 37) como objeto específico para alcançar condutas modeladas. 

A disciplina procura preencher todas as possibilidades ao nível do culto dos pensamentos 

e das atitudes, bem como dos exercícios comportamentais, dentro de uma premissa de 

direcionamento, de encaminhamento e até de um acompanhamento ou garantia de 

controlo (Foucault 2021, pp. 33-34). É de referir que as sociedades disciplinares 

sucederam, por via de uma visão proto iluminista, que também havia apelado às 

liberdades (Foucault 2021, p. 255), face a anteriores contextos sociais onde a soberania 

punitiva se exercia, de uma forma mais evidente, com uma deriva de exposição e até de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

185 
 

espetacularização do sofrimento. Este processo de disciplinação, visando a docilização 

dos corpos e atuando dentro de uma perspetiva de contenção ou de prevenção dos desvios, 

foi dando lugar a um ideal socialmente (re)insersor e (re)socializador, a pretender 

absorver todo e qualquer prevaricador, face a uma perspetiva anterior, que era meramente 

punitiva. Todavia, toma-se em linha de conta um corpo dócil como aquele que, enfim, se 

mostra adestrado e submisso, como ponto de partida para poder ser adequadamente 

transformado, utilizado, treinado e capacitado (Foucault 2021, pp. 158-159) para que, de 

acordo com determinados interesses, se possa dispor de pessoas cuidadosamente 

estruturadas (Foucault 2021, p. 249) para cumprir um determinado desígnio, executar 

uma função ou exercer uma profissão. Esta ilustração social, quase timbrada de uma 

índole laboratorial, que surge a partir do modelo panóptico de Bentham50, revela-se na 

perspetiva do que se pretende considerar num social contexto disciplinar mais amplo – 

perspicazmente identificado por (Foucault 2021, pp. 236-237) -, onde estabelecem as suas 

relações, os mais diversos setores, instituições e organizações de diversificada atividade 

e interesse, onde resultados respetivamente idênticos devam poder ser alcançados, com 

base no controlo das pessoas envolvidas nessas várias relações de poder.  

Assim, do mesmo modo como se pode considerar a cultura como um produto do 

homem e simultaneamente o homem como produto de uma cultura, facilmente se pode 

relacionar a influência circular na consideração deste sistema disciplinar, dentro de uma 

conceção de poder, a condicionar as relações de uns sobre outros. Pretendendo-se, no 

fundo, uma influência sobre todos, como elementos capazes de influenciar e direcionar, 

quer os valores e princípios, quer os comportamentos, e, ao mesmo tempo, consolidar um 

 
50 A partir de Bentham, é descrita uma conceptualização modelar, sustentada num tipo de 
estabelecimento de reclusão, designada por panóptico ou casa de inspeção (entre outras adaptações 
possíveis, em hospitais, escolas ou outras formas estruturais, que visem um determinado tipo de controlo 
dos indivíduos visados). Em génese, é apresentado num sistema prisional, organizado em torno de um 
edifício em forma de círculo, com uma torre de vigia ao centro. Esta torre serve o objetivo de permitir 
uma vigilância ativa e permanente de qualquer ponto do edifício prisional, mais concretamente as celas 
onde se encontram os reclusos. O edifício está subdividido por espaços celulares individuais de 
encarceramento. Cada cela deixa perceber a luz e o espaço através da janela que dá para o exterior do 
círculo, mas inviabiliza a perceção do recluso para tudo o que se passa através da janela que dá para o 
interior do círculo. Através deste modelo, exista ou não um vigia na torre central de controlo, cada recluso 
parte do princípio que está a ser controlado. Ele sente-se permanentemente vigiado em todas as suas 
movimentações, tendo a noção de que pode ser detetado todo e qualquer movimento ou gesto 
inadequado, suscetível de ser anotado, apreciado, censurado ou punido, e, portanto, a poder ou a dever 
acarretar consequências para o recluso, face à responsabilidade e à obrigatoriedade que ele tem de se 
comportar de acordo com a normalidade, ou seja, de acordo com as regras disciplinares impostas. Dentro 
deste contexto prisional, os indivíduos rapidamente se tornam corpos dóceis, dentro das perspetivas que 
lhes são traçadas, conseguindo-se, ainda, que depois se apresentem como modelos da obtenção dos 
respetivos resultados (Bentham 2008, pp.20-23). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

186 
 

tipo de saber produtor de disciplina e de reforço do poder originário (Foucault 2021, p. 

35). 

Sem grande esforço, podem ser encontrados traços característicos desta sociedade 

disciplinar nas modulações profissionais, sobretudo nas que se revelam vincadamente 

hierarquizadas. À semelhança da forma como ocorre num processo de formação de um 

soldado (Foucault 2021, pp. 157-158), designadamente tendo em conta as formas 

específicas da relação próxima do indivíduo com os equipamentos e a sua precisa 

utilização, bem como toda uma produção corporal associada a estados mentais a 

permitirem uma fusão organomecanicista dentro de uma perspetiva de rentabilização e 

otimização técnica; também os polícias podem ser vistos como um produto deste 

assujeitamento à social disciplinaridade, de onde possa querer surgir, de forma 

preponderante, uma disciplina institucional. Uma formação disciplinar que possa ser 

entendida como aquela que os tenha disciplinado e possa querer continuar a disciplinar, 

enquanto eles próprios, reproduzam, na dita normalidade, os conceitos disciplinadores a 

que possam ter sido e possam estar a ser sujeitos, quer pela organização a que pertencem, 

quer pela sociedade onde se inserem.  

De entre as muitas questões que se podiam levantar, surgem algumas que, pela 

sua importância e pela complexidade, é preciso colocar de forma premente: se, de entre 

as aprendizagens que fazem, do que cultivam e depois (re)produzem e partilham, no 

tempo e no espaço de exercício da sua função, podemos descobrir, nos polícias de hoje, 

uma linha de coerência entre as responsabilidades que todos têm e aquilo que todos 

efetivamente praticam? Se o que se poderia deles esperar coincide com o que é possível 

verificar, quer em termos da afirmação de valores e de princípios de construção social, 

quer na capacidade de agir? Tudo isto, claro está, inserido na compreensão das complexas 

necessidades das sociedades contemporâneas - porventura, sociedades exigentes, mas 

sempre em crise e, portanto, constantemente envolvidas em processos de transformação. 

Sociedades permanentemente carentes de uma (re)construção, em torno, não de uma 

normalidade tóxica, mas de uma existência humana cada vez mais digna, com todas as 

possíveis incongruências que a todo este ambiente funcional e profissional, se possam 

associar.  

Posições de recusa de diálogo e de entendimento podem considerar-se 

incompreensíveis e insustentáveis, do ponto de vista das relações entre seres humanos, 

pois, como já vimos, não se revelam aptas à construção social. Assim, torna-se difícil 

aceitar que a recusa em dialogar possa ocorrer no plano das relações entre polícias e 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

187 
 

cidadãos. Mas o fenómeno revelar-se-á ainda mais grave no caso de a incapacidade de 

dialogar se situar ao nível do profissional de polícia ou dos responsáveis hierárquicos da 

instituição policial, no exercício das suas funções. Exatamente por entrarmos no domínio 

da toxicidade das relações laborais e dos ambientes de trabalho, cuja expressão mais 

alarmante pode chegar ao inaceitável assédio moral.  No estudo de Costa (2024), a que já 

fiz referência anteriormente, e no qual se regista a existência de assédio moral nas forças 

de segurança - numa amostra de 302 profissionais de polícia, um terço referiu 

expressamente ter sido ou ser vítima de assédio moral. E o alinhamento crítico 

caracterizado por estas pessoas, refere-se a condutas que são conscientemente 

desenvolvidas nos locais de trabalho, designadamente:  

"Os seus superiores não o(a) deixam expressar ou dizer o que tem a dizer 
livremente; interrompem-no(a) quando fala; criticam o seu trabalho; caluniam-no(a) e 
falam nas suas costas; as suas decisões são sempre questionadas ou contrariadas; (…) 
o agressor tem consciência do que está a fazer.” (Costa 2024, p VIII e IX) 

 

Teria sido interessante ampliar a amostra, na abordagem a este fenómeno - algo 

que não foi possível devido à falta de colaboração das instituições, nesse sentido - se 

tivesse havido a possibilidade de inquirir os mais de quarenta e quatro mil profissionais 

das forças de segurança (Costa 2024, p 51 a 53). Assim, este estudo só foi possível, devido 

à disponibilização do questionário online, pela Associação dos Profissionais da Guarda e 

pela Associação Sindical dos Profissionais da Polícia, a todos os seus associados (Costa 

2024, p VIII), que são profissionais das forças de segurança. 

Assim, o que a sociedade pede aos polícias, em toda a sua hierarquia, é exatamente 

o contrário. Pede-se-lhes que intervenham e que (inter)medeiem conflitos, através de um 

efetivo dialogar e que se obtenham resultados através da promoção desse diálogo - dentro 

de princípios que se assumam livres, em termos de expressão e de abertura ao outro. Os 

polícias, em quaisquer contextos de altercação conflituosa, têm um papel muito específico 

na salvaguarda destas questões, como forma de garantir que as pessoas vejam assegurados 

os seus direitos, liberdades e garantias. Deste modo, dada a existência e proliferação 

constante de conflitos, cada vez mais exigentes, talvez se revele fundamental considerar 

o desenvolvimento e a adaptação de modelos mais sustentados, de formação e de atuação, 

com maior ênfase nas competências para o diálogo. Apesar de não existirem quaisquer 

garantias, uma vez que, em última análise, a adesão ao jogo e ao diálogo é sempre uma 

decisão do foro individual, torna-se imperativo insistir nesta questão para que o 

desenvolvimento de um esforço em torno do diálogo e das suas potencialidades, como 

um dever de responsabilidade, se possa vir a tornar, de forma muito clara, numa questão 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

188 
 

de total necessidade institucional e coletiva. A questão pode tornar-se de tal modo 

importante que, no âmbito de uma total transparência por parte das entidades públicas, 

possa um dia ser possível a realização de uma monitorização dos processos relativos aos 

diálogos produzidos. Desta forma, seria possível observar, interpretar e compreender 

melhor os modos como as relações por vezes resultam em violência, mas, no fundo aferir 

do valor do diálogo e a sua contribuição, no âmbito dos processos de conflito e de crise. 

Talvez, no futuro, em casos de agravamento dos cenários de conflito e ocorrência de 

situações de violência, não baste acreditar-se na expressão – por parte de uma ou de ambas 

as partes -, “que se quis dialogar”, mas o diálogo simplesmente não ocorreu por culpa do 

outro interlocutor. Talvez venha a ser necessário demonstrar se houve ou não houve 

diálogo; se não houve porque é que não houve; e se houve, qual foi o seu percurso, para 

se avaliar, porventura, onde foi interrompido e porquê. Quanto mais não seja para se 

demonstrar porque é que é sempre necessário voltar ao diálogo para prosseguir um 

processo de interação humana mais eficaz e construtivo. 

Aos polícias, requer-se, pelas várias exigências, no plano social, cultural e 

político, expressas no sistema legal, que sejam moderadores nas situações de conflito, 

sobretudo do conflito mais gravoso; aquele conflito que incorpora uma expressão das 

radicalidades e de uma afirmação polarizada, centrada na colisão de interesses e de 

objetivos, sobretudo em cenários sociais de declarada crise (Gadamer apud Breuer et al. 

“2”, 1996, p. 15). Requer-se que possam ser aplicadores e fiscalizadores do cumprimento 

dos desígnios legais, em contexto sociocultural, por vezes em sacrifício do particular, em 

favor de um suposto bem-estar geral e comum. Para isso ocorrer com êxito, a sua missão 

pode exigir um tipo de entrega que pode ir além da disponibilidade e da entrega do outro, 

para uma comunhão de sentidos, por isso é uma atividade complexa a exigir uma devida 

preparação. 

Todavia, do mesmo modo, é perplexo que a postura de recusa de diálogo com o 

outro e de desrespeito pelo outro venha de um qualquer cidadão, grupo de cidadãos, ou 

de uma comunidade. Isso significa que se perderam as noções do que é o reconhecimento 

da existência dos outros e, no fundo, de si próprios, enquanto resultado da 

intersubjetividade. Significa também que se pode estar em circunstâncias de não olhar a 

meios para atingir determinados fins, uma atitude e comportamento que, em sociedade, 

não revela sentido, na perspetiva de um viver integrado, responsável e construtivo. 

 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

189 
 

9.3.2 – A questão da tolerância como elemento preponderante da 

intervenção policial, em contextos sociais 

A conceção do ser humano como sendo eminentemente social implica a 

identificação e a conciliação com uma pluralidade e diversidade sociocultural, que se 

vislumbram nas suas diversas formas de interação: com os outros e com o meio. Do 

mesmo modo, os seres humanos percebem que é da soma de contributos e de forças de 

que resulta o aumento do seu poder (Ricoeur 2014, p. 217). É neste sentido, que as 

instituições, mobilizando um conjunto de pessoas para desenvolver uma panóplia de 

determinadas tarefas, se concebem num estatuto de pleno reconhecimento, pelo seu valor 

intrínseco, no seio das comunidades. A sua importância resulta também, precisamente, 

do contributo que estas dão, em matéria de comportamento ético e promoção da justiça, 

para o bem-estar social, individual e coletivo, dos cidadãos (Ricoeur 1995, p. 192). Assim, 

é através das instituições que o ser humano procura e encontra forma de instituir ou ver 

instituída uma perspetiva conjunta de busca pelo bem. Que o ser humano procura realizar-

se num sentido e num caminho construtivo, que, ultrapassando o campo das relações entre 

as pessoas, as possa ter naturalmente em conta, para que a paz social se possa alcançar 

(Ricoeur 2014, p. 214). Ora, a polícia, enquanto instituição de força pública, pode 

considerar-se como um canal da justiça (Ricoeur 2019, p. 24), com toda a projeção de 

uma instituição dos serviços do Estado, para servir a comunidade. Todavia, dentro de 

todo este enquadramento, onde cada ser humano nunca deixa de ir sendo o protagonista 

da sua história, insere-se a injustiça como a permeação de uma tendência para o mal, um 

mal que se constitui exatamente a partir da viciação dessa ideia inicial, intrinsecamente 

ligada à condição humana, que nos designa como seres marcadamente relacionais, um 

mal sustentado numa deriva individualista, sustentada num amor-a-si, que, em contexto 

comunitário, se sobreleva ao reconhecimento da existência e da presença do outro 

(Ricoeur 2014, pp. 242-246). O contraste de ideias, de atitudes e de ações nem sempre é 

evidente. A confusão pode ir a tal ponto que por vezes a tendência de se considerar a 

vingança justiceira como justiça tende a ofuscar o que na verdade são apenas e só mais 

atos violentos a somar aos atos que lhes deram origem ou aos demais atos violentos que 

já antecederam ou serão promovidos (Ricoeur 2008 “1”, p. 6). Neste sentido, o ser 

humano, que, responsavelmente, pretende instituir a instituição, como forma de se 

transcender a si próprio, pode revelar uma intenção construtiva muito relevante. Mas tal 

implica ter sempre presente - exatamente porque são os humanos que realizam as ações e 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

190 
 

que pelas ações se tornam responsáveis -, que, em cada instituição, são os profissionais 

que cumprem o papel e a função, marcando a diferença (pela positiva e pela negativa). O 

que nos remete para a tolerância na perspetiva em que se torna necessário considerar e 

promover, no traço de um adequado desempenho profissional, tanto uma abertura ao 

outro, ao que o outro pensa e tem para expressar, quanto uma interação com esse outro, 

com vista a permitir alcançar uma interpretação conjunta, clara e objetiva do que seja 

necessário compreender e que se torne importante para a consideração de uma eventual 

intervenção. Isto, por oposição à possibilidade de um nada fazer ou de um fazer 

contaminado por um obscurantismo de sistema. Portanto, um obscurantismo que se 

traduza num sistema lento, onde a necessidade de reconhecer de que há a realizar, fica 

ofuscada, não promove essa realização ou realiza-a de uma forma incorreta – às vezes, 

com base numa inconveniente (re)ação ou predeterminação em agir, tendo por base um 

conjunto de evitáveis preconceitos fechados -, quando uma outra forma de intervir, de 

acordo com outros pontos de vista, seria perfeitamente possível, adequada e exigível, face 

às circunstâncias. Para ser mais claro refiro-me às circunstâncias em que profissionais 

sabem perfeitamente o que teriam e deveriam fazer, mas não fazem. E não fazem porque 

sentem não valer a pena correr o risco de que o que façam possa correr mal ou ser mal 

interpretado e depois se dê azo à discrepância por vezes sentida de que institucionalmente, 

se tende, por um lado, a considerar que quando um polícia desenvolve uma ação louvável, 

se deve procurar associar a ação daquela pessoa em concreto ao seio institucional a que 

pertence e a divulgá-la como um exemplo institucional de profissionalismo; já por outro 

lado, quando a ação é criticável, a tendência passa a ser a oposta, procurando-se que a 

ação e a pessoa que a praticou sejam vistas a título de caso isolado, como tendo sido 

promovido por alguém que não soube honrar os pergaminhos e as simbologias da 

instituição. Se os atos são considerados bons, tudo pode ser resumido ao facto de a 

instituição ser boa. Se os atos são criticamente considerados, as instituições continuam a 

ser boas e a pessoa é que não foi capaz de estar à sua altura. 

Assim, visto que a figura institucional se pode situar no campo das possibilidades, 

como sendo aquela que é suscetível de inspirar uma maior confiança por parte dos 

cidadãos, ela tem de se afigurar como sendo, por expetativa, sempre mais tolerante, por 

ser potencialmente capaz de superar o mal individual, sustentado num amor-a-si. Quer-

se então, sobretudo, profissionais à imagem de uma instituição que se deva pretender 

(re)criada em ambiente de tolerância, de capacidade e de competência. Isto implica 

reconhecer e aprender com os erros cometidos. As próprias tecnologias, apesar de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

191 
 

algumas limitações, parecem destinadas a tentar absorver e ultrapassar este problema, no 

contacto do humano com a formalidade, parecem permitir um certo distanciamento, de 

modo a dar a possibilidade ao cidadão de poder escolher a opção de processamento que 

melhor se adapta às suas intenções, sem ter de passar pelos constrangimentos do contacto 

com alguém que possa ser mais um obstáculo intransponível do que uma via para ajudar 

a resolver determinados problemas.  

Todavia, como temos vindo a conferir, há que compreender a relação entre as 

pessoas como o modo de estabelecer o elo para uma (re)construção em conjunto. Assim, 

questionar a conceção e o uso das tecnologias implica continuar a questionar o humano e 

os seus preconceitos, uma vez que é ele que concebe a tecnologia para uso da humanidade. 

Por seu intermédio, o humano continua, embora em frustres moldes, a tentar promover o 

contacto e a relação entre pessoas. Assim, é importante considerar um constante 

melhoramento na conceção e uso das tecnologias, pois parecem ir-se adaptando aos 

modos de alcançar determinados objetivos, logo que, de facto, funcionem, 

designadamente ao permitir escapar, objetivamente, a estados de espírito, a tendências 

interpretativas, suscetíveis de boicotar a relação essencial que está a ser estabelecida, é 

preciso compreender que ela se torna igualmente suscetível de suspender e de colocar em 

pausa tudo o que é preciso distinguir construtivamente, objetivamente quando se tenha a 

possibilidade de aceder a um competente profissional de polícia.  

Com facilidade se percebe que cada pessoa se constitui e se revela num mundo 

particular complexo, de cujo horizonte derivam os seus problemas e conflitos. Cenários 

que não são, por regra, compatíveis com uma mera referência em pautas de consideração 

artificial ou virtual. Assim, torna-se necessário e imprescindível, ter profissionais 

disponíveis, competentes, capazes de acolher, de dialogar, de compreender as situações e 

de contribuir, de facto, naquilo que de si possa depender, para a resolução dos problemas 

das pessoas, o que implica uma relação efetiva, compreendida no (re)estabelecimento do 

bem comum. Se os problemas de alguém forem encarados com sensibilidade, abertura, 

tolerância, responsabilidade e profissionalismo - algo que a tecnologia, se bem aplicada, 

pode ajudar a perspetivar, mas nunca concretiza, pela falta de um relacionamento 

efetivamente conseguido -, estaremos a dar passos em direção a um futuro onde uma 

maior autenticidade e qualidade marcarão presença. Estas abordagens poderiam remeter 

para uma questão pertinente. Serão, no futuro, os polícias robô ou robocop`s, eficientes, 

eficazes, tolerantes, competentes, quer na mediação dos conflitos, quer, efetivamente, nas 

várias modalidades operacionais da intervenção policial? 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

192 
 

9.3.3 - Ponderações da filosofia hermenêutica, significativas para os 

contextos de formação e de desempenho dos profissionais de polícia 

Seguindo na linha de uma Filosofia prática como área do saber e continuando a 

adotar o método hermenêutico filosófico como forma essencial de investir na procura, na 

interpretação, compreensão, explicação e explicitação dos fenómenos sobre os quais nos 

debruçamos, procura-se, tal como Gadamer estabelece para este nosso domínio, 

consagrar o uso do estatuto desta metodologia de investigação na área da filosofia. 

Todavia, constata-se que o humano se depara constantemente com aquela que é uma 

grande problemática, que é a compreensão de algo ou simplesmente a compreensão das 

coisas (Gadamer 1999, p. 28), considera-se por isso dever estar impulsionada uma atitude 

e uma disponibilidade do hermeneuta, do ponto de vista do seu posicionamento em 

relação ao que é suposto conhecer, naquilo que mais nos interessa aqui analisar, na relação 

com o outro. Portanto, não se pretende analisar uma relação constituída à medida das 

ciências da natureza, que buscam a exatidão fundada numa unilateralidade investigativa 

que separa naturalmente o observador do objeto, não uma relação pretensiosa, no sentido 

de tentar conhecer completamente a coisa em si, pois sabemos, desde Kant, que o númeno 

nos pode estar vedado51 e daí não nos ser possível ir além daquilo que, a coisa ela própria, 

para nós aparenta - o fenómeno -, tendo em conta os respetivos fundamentos para a 

obtenção do conhecimento. Mas uma relação que parte do que já se sabe, portanto, de 

uma dotação ou conjunto de preconceitos, de conhecimentos que advém do que a tradição 

se encarregou de ensinar e que permite estar numa determinada situação hermenêutica, 

situação esta que nunca se dá por concluída. Falamos então de uma relação que caminha 

no sentido de buscar o novo, um novo que surge a partir do conhecimento que se vai 

obtendo como consequência do desenvolvimento desta relação que o passado estabelece 

com o presente (Gadamer 1999, p. 457), todavia um presente em que o outro se apresenta. 

Trata-se da qualidade de uma relação de conhecimento sustentada na linguagem, na 

pergunta e resposta como caraterística essencial a sobressair do jogo do diálogo. Gadamer 

considerou este jogo como sendo importante porque permite a cada interlocutor envolver-

se num processo de saída-de-si-próprio e, portanto, ultrapassar a sua autodeterminação 

(pré)programada, a favor de uma nova tomada de consciência, que é gerada pela 

interação. No fundo a favor da compreensão de algo novo que surge exatamente porque 

 
51 Compreender a incompreensibilidade… é tudo o que se pode exigir de uma filosofia que se esforça por 
atingir, nos seus princípios, os limites da razão humana (Kant 2003, p. 141)    



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

193 
 

se tem ou teve a oportunidade de interagir com o outro (Gadamer 1999, p. 208). Uma 

relação dialética que, do mesmo modo em que o outro se desvela, nos permita aceder a 

ele, dentro daquela que seja a nossa capacidade de o entender, nos permita um encontro 

pleno com os seus pontos de vista, as suas perspetivas e o seu horizonte, a caminho do 

que Gadamer designou por “fusão de horizontes”, ou seja, um processo mútuo de 

transformação que permite aos posicionamentos em presença passarem a ser algo 

diferentes do que eram no início, na medida em que cada qual consiga passar a ser, dentro 

daquilo que consegue ver, que consegue perceber, que consegue entender. Porventura um 

caminho que permita ir registando desenvolvimentos estruturantes, como consequência 

de algo fundado no entendimento e na comunhão de saberes. Portanto, alcançando-se uma 

situação bem diferente daquela em que ambas as partes se encontravam, por si só, e que 

porventura os separava ou poderia separar, antes do processo de interação (Gadamer 

1999, pp. 554-556). Este encontro de horizontes - Gadamer salienta a sua importância 

com a ideia de que a compreensão do que cada um refere, significa sobretudo que as 

partes se entendam sobre isso (Gadamer 1999, p. 559), implicando também a capacidade 

que cada um tenha de se conseguir colocar no lugar do outro, exatamente para o poder 

perceber (Gadamer 1999, p. 453), ainda que possa não haver um pleno entendimento 

quanto a eventuais pretensões globais. Considera-se, assim, ser importantíssima a adesão 

a este ambiente dialógico. Em primeiro lugar para conseguir compreender o outro nos 

seus horizontes, mas também como ponto fundamental de partida para permitir o 

envidamento de esforços na ultrapassagem dos conflitos, o que resulta sempre na 

obtenção de vantagens e equilíbrios, importantes para o desenvolvimento das sociedades. 

Deste modo, resistir ao diálogo, é, por isso igual a criar mais dificuldades ao processo de 

contribuição e colaboração para a resolução dos problemas. Resistir ao diálogo é também 

abrir caminho para as unilateralidades, para as arbitrariedades e consequentemente para 

os usos abusivos dos poderes, com possíveis consequências nefastas, para todos os 

envolvidos nos respetivos processos de contacto, bem como, possivelmente, para 

terceiros. Isso passa-se a nível micro e a nível macro. A título de exemplo, vejamos o que 

se pode passar no mundo, com a humanidade, se houver desinvestimento no diálogo e 

consequentemente no deixar de caminhar na procura da compreensão de vastos 

horizontes de sentido, cujo extenso caminho, porventura, não terá fim, mas é nele que se 

têm de encontrar respostas para as questões que à humanidade se colocam: os perigos de 

extinção coletiva da humanidade são de tal ordem, face ao investimento político em 

armamento e dispositivos militares, que já não é possível perspetivar a vitória de alguém, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

194 
 

por via da força (Gadamer 2009, p. 10). De entre estas questões, importa-nos de 

sobremaneira tudo o que possa ter implicações diretas ou indiretas decorrentes da 

intervenção policial, quer pela utilização da força de forma violenta e injustificada, sendo 

violados os direitos humanos, quer por atuações despropositadas, podendo caracterizar-

se como abuso de poder, condicionadas por determinismos biológicos, diversos 

estereótipos ou preconceitos marginalizadores, relacionados com a etnia, a cultura ou a 

religião, a cor da pele, o sexo, o género, a orientação sexual, entre outras discriminações 

negativas. O que daqui decorre é o que o indivíduo é, na medida em que o seu horizonte 

lhe permite alcançar e por isso consegue compreender. Fora deste espaço, o ser humano, 

como ser de aprendizagem que é, desde início marcado pela rutura com o natural e o 

imediato (Gadamer 1999, p. 51), precisa de sair da sua zona de conforto, precisa de se 

mover do ponto onde se encontra, para, a partir do desafio que essas mesmas 

aprendizagens lhe proporcionam, lhe permitir a compreensão de outros conteúdos, outros 

pontos de vista, para que assim consiga ter outras perspetivas, que, de modo proporcional, 

lhe permitam ver mais longe e por isso alcançar novos horizontes. Quer isto dizer que o 

ser humano precisa sempre de algo diferente, de uns quaisquer outros com os quais 

dialogar (outra educação, outra formação, outras pessoas, até de outro(s) possíveis 

existentes, dentro de cada qual), que lhe possam servir de impulso para a (des)construção 

do que se tenha enraizado, para esse mover constante e necessário, para esse permanente 

caminhar, no intuito de alcançar para além do que a tradição lhe proporcionou em termos 

de aprendizagem, em termos de experiência, em termos de capacidade (Gadamer 1999, 

p. 455). 

 

9.3.4 - Intercessões relativas ao contexto conceptual e operacional da 

PSP 

O exercício da função policial é complexo, pelo que as reflexões que sobre ele se 

possam fazer jamais podem esgotar o tema. Assim, optando-se por uma abordagem que 

pode parecer não trazer novidade aos contextos da conceptualização policial, talvez se 

revele apto a promover a reflexão sobre ela. Os autores que participam no diálogo 

reflexivo das questões permitem a exploração de vários caminhos. Todavia, interligando 

algumas destas linhas, é possível apurar vários aspetos que se podem considerar 

essenciais para esta temática policial, para a (des)construção de horizontes que permitam 

avançar no propósito de melhor poder servir o todo, ou seja, os polícias e também as 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

195 
 

populações. Sendo que cidadãos e polícias frequentemente se envolvem em conflitos, é 

importante considerar que na base desses conflitos, estão os problemas. Então é preciso 

incorporar a ideia de um sempre necessário fazer-conjunto. Uma realização que vise não 

apenas a redução das tensões e das dualidades, mas a obtenção de uniões e de parcerias 

na resolução dos conflitos, no sentido da (re)construção dos laços sociais.  

É neste sentido, que, no que respeita ao exercício policial, por ser aquele que é da 

responsabilidade do Estado, e seja possível perspetivar com um nível de profissionalismo, 

muito superior, para fazer face às exigências sociais das sociedades contemporâneas, deva 

haver um especial interesse na (re)qualificação dos seus profissionais, no reforço das suas 

capacidades, no desenvolvimento das suas competências, no fundo permitir equiparar a 

eficácia e a eficiência deste serviço público, de um modo mais qualitativo, à importância 

que ele tem no seio das comunidades.  

Como se afere, se retomado o meu trabalho de pesquisa sobre as perceções de 

agentes policiais, Loura (2019), para além da carência de um elevado conjunto de meios 

humanos e materiais na PSP foi sublinhada uma necessidade de formação, que se revela 

a vários níveis. Portanto, não somente nos contextos de uma formação inicial, mas, 

também a necessidade de uma formação mais especializada em diversas dimensões da 

área social nas quais os polícias têm de intervir, e, sobretudo, a necessidade de uma 

formação contínua; por ser um tipo de formação que alicerça permanentemente os níveis 

de preparação para a atividade policial (Loura 2019, p.132 e p.145).  

Assim, é importante que o Estado assuma um papel mais ativo na dedicação e 

prevenção dos desajustes e não se centre apenas num papel de julgador e punidor, 

contribuindo para que se deixe de assistir a situações duvidosas, entre outras 

explicitamente mais esclarecedoras, a poderem colocar em causa a humanidade, a 

dignidade e o profissionalismo dos polícias.  

Neste sentido, L`Heuillet trouxe à reflexão e ao diálogo uma das questões mais 

problemáticas, a envolver a polícia, que é a de se procurar indagar os níveis 

(des)construtivos de convergência política e operacional, designadamente pondo em 

questão o possível (des)alinhamento dos políticos com poder de decisão governamental 

e da polícia enquanto estrutura de obediência e de aplicação de medidas, fiscalização e 

controlo da aplicação dessas mesmas decisões políticas, junto das comunidades. 

Decompondo um pouco mais o leque desse questionamento, há que considerar a dúvida 

sobre um eventual (des)alinhamento (inter)intrainstitucional que possa girar em torno dos 

valores essenciais da Liberdade, da Justiça e de Fraternidade, que, em nome do povo, as 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

196 
 

democracias têm tido por objetivo consagrar, e, portanto, visando a salvaguarda dos 

direitos, liberdades e garantias dos cidadãos, em torno do reforço da segurança e da 

tranquilidade pública, ou se, por oposição, entre outras irregularidades e ilegitimidades, 

esse mesmo (des)alinhamento poder estar na origem da promoção da injustiça e de 

atitudes que possam conduzir a comportamentos lamentáveis, que possam assentar em 

tratamentos cruéis, degradantes e desumanos. Do mesmo modo, indagar os respetivos 

graus de compromisso por parte de todas estas pessoas que estão interligadas e envolvidas 

neste processo contínuo de exercício responsável de funções, que se pretenderia integrado 

num espírito humanista e profissional, dentro de um mesmo Estado ou instituição, mas 

onde, por vezes parece suscitar-se a dúvida. Ou seja, se esses graus de convergência e de 

compromisso são ou possam ser em torno “do quê”, portanto da sua missão geral e 

específica, que as Leis refletem e determinam, ou se são ou possam ser em torno “de 

quem”, abrindo a possibilidade de se introduzirem (des)alinhamentos, discrepâncias, 

arbitrariedades ou até mesmo abusos de poder, de natureza individual ou coletiva. 

Aspetos estes que colocam ou podem colocar em causa a ação e consequentemente a 

credibilidade das forças de segurança, no fundo, a sua imagem institucional e, por 

inerência, a confiança que é depositada nos profissionais que nelas exercem funções 

policiais. De igual modo, estas mesmas questões levantam dúvidas sobre os modelos de 

funcionamento das instituições, nos vários níveis das suas estruturas hierárquicas, 

quaisquer que elas sejam, designadamente colocam em questão se um determinado 

profissional que esteja inserido na estrutura, como elemento responsável, e portanto ao 

serviço das instituições e dos princípios que as norteiam ou deveriam nortear e que as 

tornam ou deveriam tornar reconhecidamente importantes no meio social, age, 

responsavelmente, dentro de um papel correspondente com valores e princípios 

construtivos, ou se, de permeio, esse alinhamento pode ser influenciado por outro tipo de 

prévios conceitos fechados, comportamentos firmados em horizontes distintos, em que 

ele próprio se mova, se movam os seus pares, inferiores ou superiores hierárquicos, 

agindo assim como subordinado de ideias divergentes e de outros estilos de 

comportamento a poderem colocar em causa o papel fundamental da polícia. Estes são 

problemas sérios, que devem merecer uma atenção especial e serem objeto de uma 

reflexão permanente, quer no seio das próprias estruturas do Estado, quer no mais amplo 

seio político e social. Mas tal remete-nos para as dificuldades que podem existir, quer de 

identificar, quer de reconhecer, quer ainda de considerar os problemas na sua extensão. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

197 
 

Considerando a referência de Patočka para compreender a dificuldade, por parte 

do ser humano, na abordagem a qualquer problemática ou objeto, enquanto fenómeno 

manifestado ou em manifestação, revela-se a importância de referir que ao se colocarem 

as questões sobre esse algo que se manifesta elas apenas revelarão uma disponibilidade 

para a possibilidade de um acordo relativo (através de um diálogo com o que se manifesta 

e/ou com o outro), com vista à respetiva significação (Patočka 1996, p. 76). Ora, como já 

vimos os fenómenos entendem-se, desde Kant, como a mera aparência de algo que é 

sempre mais profundo e que é insuscetível de uma plena apreensão e compreensão total 

por parte do ser humano. Assim, nesta relação sujeito-objeto, o humano revela grandes 

dificuldades em definir completamente um problema, em toda a sua extensão, delimitá-

lo totalmente, dominá-lo, capturá-lo na sua verdadeira essência, precisamente por essa 

própria limitação do humano na sua capacidade de conhecer. Poder-se-ia referir que, se 

tal fosse possível, ou seja, dominar-se ou captar-se completamente o problema, o humano 

poderia estar, desde logo, em presença de um primeiro momento, privilegiado, para dele 

(do problema) conseguir sair, e por essa via serem colmatadas todas as suas 

perniciosidades. O mesmo é referir que, vendo o problema e tomando verdadeira 

consciência dele seria ganhar dele a distância suficiente para se entrar no jogo da sua 

plena resolução. É por isso que o ser humano, não deixando de tentar realizar essa tarefa 

e realizando-a em modos e sentidos muito diversos, realiza-a, sobretudo, através da 

formulação das suas perspetivas.  

Assim, há que compreender que, em relação aos problemas, apenas se torne 

possível dirigir-lhes um conjunto de subjetividades, onde, para buscar o sentido, é preciso 

entrar num caminho ontológico (Patočka 1996, p. 77). Um caminho ontológico que o 

pensamento de Heidegger permitiria identificar como um conseguir estar, 

permanentemente, a caminho do ser, e que apesar da possibilidade do ser se poder 

significar de múltiplas formas, expressas na mais ampla diversidade do Dasein, que esse 

caminho nunca se deixe de percorrer, como se ao “encontro de uma estrela” se buscasse 

caminhar (Heidegger apud Pöggeler 2001, pp.14-15). Todavia, um caminho que pode não 

ser linear. Platão, através dos diálogos de Sócrates, ajudaria o humano na compreensão 

de que, apesar da forma dualizada de conceber as coisas e de elas nunca se apresentarem 

ao mesmo tempo - a dor e o prazer, o certo e o errado, o justo e o injusto, o bem e o mal 

- quando se percebe um dos lados, é, pois, certo que se perceberá, necessariamente, o 

outro (Platão 2001, p. 43). Portanto, uma visão que implica, não só a importância de poder 

identificar-se o caminho para a identificação do problema como algo a permitir que ele 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

198 
 

próprio se destaque, mas também como algo que possa estar entranhado - o negativo 

poder ser sublinhado dentro do positivo e vice-versa – como seja possível, entre outras 

possibilidades, detetar vetores de dor no prazer, mas também vetores de prazer na dor, 

vetores de escuridão na luz e vetores de luz na escuridão, de alegria na tristeza e de tristeza 

na alegria.  

Quer isto dizer que para além das dificuldades na consideração dos problemas, 

pode ainda haver uma margem de apreciação onde qualquer problema nas forças de 

segurança pode ser ignorado, branqueado, escamoteado ou enfim tido e indagado apenas 

por quem estiver de facto disponível para o aceitar, reconhecer ou ver como possibilidade. 

Para algumas pessoas, aquilo que de facto pode constituir um problema, para outras não 

é problema algum, podendo ser até virtuoso. Por exemplo, enquanto a problemática dos 

baixos salários é motivo de preocupação para os próprios profissionais de polícia e para 

as suas organizações representativas; para outras pessoas a aceitação de um baixo salário 

é um sinal que um servidor do Estado deve dar para se mostrar honestamente empenhado 

no espírito de missão que caracteriza a sua função. Enquanto grande parte dos 

profissionais de polícia se podem debater com os efeitos perniciosos nas suas vidas pelos 

baixos salários auferidos (efeitos que se podem traduzir, entre outras consequências, em 

dificuldades em pagar despesas, assumir compromissos, garantir o sustento da família); 

para outras pessoas, em especial muitas que têm exercido responsabilidades políticas ao 

longo dos anos, a questão dos salários é analisada do ponto de vista do alto esforço 

financeiro que o Estado já dedica a estes profissionais (para além de outras considerações 

que tenho ouvido sobre a assiduidade e a certeza com que o Estado cumpre os seus 

compromissos no pagamento de salários - ao nível de uma antiga expressão amplamente 

usada em toda a função pública, onde se diz que “é pouco, mas é garantido”.  

Assim, refletindo, haverá uma orientação prática, construtiva, essencialmente 

humanista que valerá a pena procurar alcançar na abordagem das questões. Pelo que a 

ideia de nos dirigirmos à tarefa da função policial deverá poder incidir sobre as duas 

dimensões que de facto me importa considerar; pela forma como efetivamente ela se dá 

por exercida e também pela forma como ela se deva poder dar por exercida. Sobretudo 

numa abordagem que contemple os riscos e os perigos de uma disfunção que possa lesar 

os interesses defendidos numa sociedade democrática ocidental, do século XXI, como é 

a portuguesa, tornando assim pertinente a reflexão, no confronto com os princípios, diante 

dos quais os exercícios profissionais se apresentam.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

199 
 

Nesse sentido pode considerar-se que um profissional de polícia exerce as suas 

funções no quadro da pessoa e do profissional que ele vai sendo, conquanto as 

comunidades e a sociedade possam preferir a pessoa e o profissional que se quer que ele 

seja. Em termos profissionais, ele vai agindo de uma forma coincidente com as 

habilitações/competências/capacidades que tem, sem prejuízo de se poderem perspetivar 

outras linhas de orientação mais coincidentes com aquelas que poderia e deveria ter. Vai 

reagindo como vai podendo, de acordo com o que vai sucedendo no seu quotidiano, em 

relação a modos mais elaborados, dentro daquilo que poderia ou deveria ser. E por esta 

linha de raciocínio, os polícias vão trabalhando e vivendo nas condições que têm, em vez 

das condições que poderiam/deveriam ter.  

Poder-se-ia continuar, indefinidamente, a elencar um vasto conjunto de conceções 

distintas entre aquilo de que se tem perceção ou consciência, em relação ao que 

ontologicamente poderíamos conceber como devendo ser ou acontecer, pelo que são 

compreensíveis todos os receios, todas as dúvidas que se possam levantar acerca do 

exercício da função policial e também todos os esforços no sentido de o melhorar. Uma 

função que se exerce em amplitudes muito distintas, onde se pode englobar um vasto 

conjunto de ações aplaudidas por todos; ações aplaudidas por uns e criticadas por outros 

até um patamar generalizado de crítica.  

Assim, a consideração de um esforço de desenvolvimento, de crescimento, de 

garantia de maior desenvolvimento e valor construtivo, e, nesse sentido, a redução da 

distância entre estas dualidades, ultrapassando-se todas as debilidades, suscitando o maior 

interesse individual e coletivo, é tida aqui como sendo socialmente relevante, o que 

implica uma necessária reflexão sobre o que queremos para nós e para os outros. Ricoeur 

ajuda, nesta reflexão, ao chamar a atenção para o valor e a importância da pluralidade e a 

diversidade dos contributos culturais, como forma de estabelecer algo que se revela óbvio, 

ou seja, que, na verdade, só somos importantes no contexto dos demais. Assim, não vale 

a pena querer-se instituir para os outros um sistema rígido, sustentado em formas 

enviesadas de conceber as coisas e ainda por cima contribuir com um tipo de exercício 

profissional que se inscreva dentro desse quadro, exatamente porque será esse mesmo 

sistema que mais cedo ou mais tarde irá afetar-nos, fazendo de nós o alvo dessa infeliz 

aposta. Mas então, como ser capaz de ultrapassar a enraizada tentação para o mal, que 

Ricoeur nos apresenta e que caracteriza o ser humano, apesar da sua marcada relação 

como ser social? Um reflexo que infelizmente se pode perspetivar e questionar, a partir 

de inúmeros casos julgados, pela justiça, de forma esclarecedora, a envolverem polícias, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

200 
 

e que Gomes (1980) sublinha, de um modo mais especificamente imbrincado com a 

atividade policial, ligando a tentação de todo o polícia, portanto, nem sempre por 

profissionalismo, e sobretudo em cenários de conflito, de querer entrar na psique dos que 

caem sob a sua alçada, cedendo à vertigem de pretender dominar e manipular o outro, 

para o utilizar de acordo com as suas intenções (Gomes 1980, p. 3 e seguintes). Como 

ultrapassar os aspetos nefastos de uma subcultura policial, que possa promover um 

afastamento em relação à sociedade (Silva 2001, p. 83)? Como agir no vasto campo das 

contrariedades, dos domínios pela pressão do subversivo, em relação ao legalmente 

instituído, imperando por vezes somente uma relação de força? Mas, também, por outro 

lado, como trabalhar em territórios urbanos, que suscitando permanentemente uma 

relação de força, de uma forma quase impensável e separada do convencional, são 

marcados pela ruína, pela miséria, pela segregação social e pela violência (Wacquant 

apud Durão 2007)? Como lidar com pessoas e grupos que pautam as suas ações, reiterada 

e vincadamente, através da coação, da força, no sentido de querer passar por cima do 

próximo, por desejo de controlo, e, às vezes, só para seu bel-prazer ou por uma questão 

de reforço de estatuto? Como conseguir ser emocionalmente educado, sobretudo em 

cenários de aberto ou latente confronto físico, tal como sucede frequentemente a um 

lutador, perante essa iminência (Wacquant 2002, p. 112), todavia um cenário em que os 

polícias são tantas vezes colocados? Como conseguir manter a serenidade suficiente, 

quando, por uma questão de defesa pessoal ou de exercício para um fim legítimo, como 

por exemplo a mera aplicação de uma medida policial, seja preciso manter-se atento aos 

sinais dos corpos e conter-se nos ditames da tentação das emoções, sendo capaz de superar 

momentos de tensão, de provocação, de injúria, e, ao mesmo tempo, ser capaz de canalizar 

bem a sua energia, sabendo quando possa e deva usar os seus recursos, de forma 

controlada, de acordo com impostos códigos de conduta e de exercício profissional? 

Muitas outras questões, complexas, poderiam elencar-se, pois em filosofia deve haver 

essa capacidade de formular questões. E a importância de as colocar, não visando 

propriamente a intenção de suscitar as respostas imediatas - respostas essas que, 

pretensamente, em alguns lugares do pensamento e da ação, podem já ser dadas como 

adquiridas e serem produzidas numa determinada formulação - visa, também, suscitar, 

precisamente, a sua crítica (num sentido analítico, apreciativo, explicativo) porque, em 

crise, essas mesmas respostas, se podem revelar, pois, caso contrário, não faria sentido 

colocar as questões. Assim remetem-se as questões formuladas como dinâmicas 

propulsoras, como chaves que são suscetíveis de abrir as portas do pensamento crítico, da 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

201 
 

reflexão, da compreensão, do diálogo e da ação social conjunta. Exatamente porque 

continua a ser necessário chegar a entendimentos sociais e políticos, sobre, entre outras 

formulações, qual é a polícia que temos, qual é a polícia que precisamos e qual é a polícia 

que queremos, nas sociedades contemporâneas.  

Entretanto, a linha que separa uma atuação policial, tipicamente associada a uma 

sociedade educada, culta e organizada, ou seja, orientada de acordo com determinadas 

regras específicas, face a uma atuação desconforme a essas mesmas regras, pode 

compreender-se ténue. É por isso que os modelos herdados da sociedade disciplinar, ainda 

que perspetivados na linha do que Espinosa (2020), já havia denominado por afetos - tudo 

o que afeta o corpo na medida do aumento ou da diminuição das suas capacidades, do 

auxílio ou da constrição da sua potência de ação, e também das ideias associadas às 

respetivas afeções ou afeições, incluindo-se não apenas o que vem de fora, mas também 

o que vem de dentro de cada indivíduo, quando ele se constitui como causa adequada 

dessas mesmas afeções, vincando-se o posicionamento do indivíduo face a um processo 

contínuo que esteja na base da constituição de si próprio (Espinosa 2020, p. 203) -, podem 

deixar exposta a possibilidade de o polícia se perceber, no quadro dos poderes existentes, 

como um sujeito/produto de uma pensada estrutura panóptica, condicionadora dos modos 

de expressão e de comportamento, que de algum modo possam beliscar o papel que a 

sociedade espera poder ser desempenhado por qualquer polícia; algo, que, sendo 

verificado poderia ser objeto de questionamento e de reflexão. No fundo, para se evitar a 

dilatação de processos de endoutrinação, obtidos por pressão psicológica, política e 

social, estruturadoras e modeladoras de modos questionáveis de desempenhar a função, 

que, vindo de outro ou de outros, diga-se de hierarquias, dos próprios pares e também dos 

públicos com quem frequentemente se interage, entre outras influências possíveis, no 

sentido de uma intencional formatação mental e psicológica, a visar naturalmente aquela 

que é a docilização dos corpos, de uma forma prejudicial ao tipo de pessoas e de 

profissionais responsáveis, que é preciso ter e manter. Objetivamente, preveem-se as 

formas eventuais de condicionamento cultural, relativamente às quais é difícil resistir ou 

permanecer indiferente, que servem, depois, ao mesmo tempo, como conceito prévio para 

todo um esforço desenvolvido no sentido da modelação do outro, do par, do subordinado, 

do cidadão, em que as regras e as leis em geral se colocam em relação, e que poderia ser 

assunto de estudo, no sentido de se verificar, estarem ou não, estruturadas no sentido de 

incutir ou de proteger esse espírito.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

202 
 

Daqui decorrendo, que, a concluir-se, porventura, pela existência de todo um 

conjunto de forças legalistas, institucionais, sociais, em grande medida rígidas, ostensivas 

e até agressivas do ponto de vista do condicionamento humano, a atuação policial não 

seria então mais do que, apenas ou em grande medida, o seu mero reflexo, porventura um 

tanto esperado. Algo contra o qual seria depois difícil alguém ficar muito admirado, no 

que concerne aos resultados alcançados ou produzidos na sequência das intervenções 

policiais. Assim, é importante entrar em ambiente de questionamento. Segundo Camps, 

é precisamente através da dúvida, que não é em nada contrária à busca pela autenticidade 

das coisas - muito pelo contrário - que podemos caminhar para a eliminação de (pre)juízos 

nocivos para o desenvolvimento de (pre)suposições sem fundamento e de aspetos em que 

se acredita ou se dão por adquiridos, sem uma análise concreta (Camps 2021, p. 38). 

Questionar o espírito legal das normas associadas à intervenção policial; questionar as 

formas institucionais e culturais do tratamento das pessoas que estão por detrás de cada 

um dos profissionais de polícia (porque em cada polícia está um ser humano), que possam 

colocar em causa a sua dignidade, o seu reconhecimento, a sua valorização, a sua 

condição de vida, a sua qualificação, educação e formação e também as condições 

sociolaborais, dentro de uma preocupação com a promoção dos cuidados de saúde, 

higiene e segurança no trabalho é a via para procurar alterar o que houver a alterar com 

vista a introduzir mais qualidade em toda a linha de influência da ação policial. 

Exatamente, porque depois também serão os polícias que vão ser o espelho da instituição; 

dentro desta circularidade que se estabelece entre a influência institucional nas pessoas e 

a influência das pessoas na instituição. Em suma: os polícias e a sua atividade podem 

traduzir o resultado de uma relação institucional até então estabelecida, do mesmo modo 

que a imagem ou a face institucional pode ser revelada e influenciada, pelo modo como 

os polícias se apresentam e desenvolvem a sua ação profissional, junto das populações. 

Não se pode também olvidar que, em concurso com a subcultura policial, entre 

outros aspetos importantes, caracterizada por um amplo conjunto: a formação; o treino; a 

relação de submissão/independência/supremacia/controlo, dentro da estrutura 

hierárquica, bem como a forma como, dentro da instituição, as pessoas são tratadas; o 

ambiente físico, mas também o emocional nos locais de trabalho; as metodologias de 

intervenção que são desenvolvidas no seio dos grupos de trabalho, através das formas de 

pensar, tipicamente associadas às formas de se comportar e de marcar a figura policial, 

quer seja através da comunicação corporal, dos tipos de linguagem, dos modos de 

vestir/fardar e de equipar, podem concorrer outros códigos de conduta, desenvolvidos à 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

203 
 

margem da profissão e que se distinguem dos seus modelos convencionais. Fala-se aqui 

da possibilidade de outras condicionantes, outras parcerias, outras participações em 

grupos de influência, que surgindo paralelamente, podem, entre outras possibilidades, até 

servirem eventuais propósitos de proteção individual, criados na rua, na vida, na relação 

direta com as pessoas, nas mais diversas zonas urbanas, nos mais diversos contextos 

sociais. Pode dizer-se que pode haver todo um conjunto formado por diversas pessoas e 

contextos de vida, que consubstanciam o meio social, a contribuírem igualmente para a 

modelação do indivíduo que exerce a função policial. Assim, pode haver todo um 

contexto sociocultural a afetar de forma indelével e incomensuravelmente todo e qualquer 

profissional de polícia e a contribuir para que este se autodetermine de uma forma muito 

própria e não necessariamente coincidente com determinados tipos de interesse, 

designadamente com o que se procura atingir quando falamos de educar e formar um 

profissional de polícia. Por isso os horizontes em que muitos polícias se movem são 

também eles muito divergentes, tendo em conta a experiência de cada um, ou seja, do 

resultado da relação que cada um teve com a sua história, com a sua tradição, com o seu 

passado, até chegarem ao que hoje são, ao que hoje pensam, ao que fazem e como agem.  

Neste sentido, parecendo inicialmente abusiva aos olhos do cidadão comum, uma 

ação policial pode ser apenas o resultado daquilo que é esperado e é suposto que aconteça 

na decorrência dessa mesma ação policial, tendo em conta um típico e profissional ponto 

de vista, mas que pode variar de pessoa para pessoa e de profissional para profissional. 

Neste sentido, tal não invalida que essa mesma situação e essa mesma ação possam 

suscitar avaliações diferentes por parte de quem se dedique a esse esforço. Mais ainda se 

for um olhar situado à margem do ponto de vista inicial, promovido por um outro 

profissional de uma outra área de especialização ou simplesmente por parte de quem não 

se move nos mesmos horizontes. E ainda mais díspar se for uma visão de quem não esteve 

nem assistiu à ocorrência ou à intervenção policial, no local onde ela se desenvolveu, 

sendo, neste caso, uma avaliação por parte de quem não teve a mínima responsabilidade 

no processo de intervenção para a resolução das tensões e dos conflitos. Mas também 

uma pronúncia de alguém que, livre da pressão, da própria tensão e do perigo que rodeou 

um determinado processo de intervenção policial - muitas vezes desenvolvido em 

situação limite -, tem disponível todo o tempo para abordar e julgar minuciosamente cada 

momento, cada fator, cada decisão tomada, cada comportamento desenvolvido.  

Ainda assim, existem atuações policiais, que, dados os moldes em que se terão 

desenvolvido ou pelo modo como surgem apresentadas, se revelam, claramente, quer no 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

204 
 

espírito, quer nas consequências, como ações contrárias ao que seria suposto obter como 

resultado, ou seja, colidindo completamente com o interesse que é humana e 

profissionalmente possível e desejável preencher, do ponto de vista da garantia e usufruto 

de direitos, liberdades e garantias, que os cidadãos devem poder ver reconhecido(a)s e 

salvaguardado(a)s. E é na sequência do que fica exposto, que se torna necessário sublinhar 

o facto de que as atitudes e os comportamentos dos agentes policiais, nos vários quadros 

de conflito, apesar de se inserirem em complexos contextos muito específicos, estão 

subordinados ao vínculo da sua situação hermenêutica. No fundo, onde a determinação 

dos próprios teve uma contribuição para que as várias situações hermenêuticas em 

presença se (des)encontrassem, entrassem ou não em diálogo, e que, através da linguagem 

e da comunicação se procurassem ou não entender, permitindo, ou não, que se obtivessem 

desfechos colaborativos e construtivos, onde ambas as partes se pudessem ou não rever.  

É então pelos aspetos que ficam referidos, que, na medida do possível, e para que 

tenhamos polícias com maior capacidade profissional, não apenas técnico-tática, mas 

sobretudo humanista e sejam, portanto, capazes de compreender as situações e os seus 

interlocutores, dialogarem e agirem de uma forma mais sustentada, movendo-se em 

horizontes mais amplos, onde estejam contempladas as visões dos vários outros possíveis, 

no sentido da permeação da diferença relativamente aquilo que atualmente já é conhecido; 

que se torna necessária (tirando partido das ideias de Gadamer) a realização de uma 

permanente abordagem crítica (des)construtiva aos conceitos prévios e as respetivas 

perspetivas em presença, no conjunto dos indivíduos e dos profissionais que exerçam ou 

venham a exercer funções policiais. Este é um ponto importante, pois revela que é a partir 

de situações que possam colocar ou coloquem em causa a honorabilidade das forças de 

segurança - aspeto fundamental que deve poder ser aqui encontrado - que se deverá 

caminhar no sentido de perseguir o sentido socialmente construtivo a que nos temos 

proposto, dentro de uma ontologia social em simultânea identidade com um fazer jus a 

um tipo de profissional - que nunca seja demais insistir – humanista; que deva ser capaz 

de se desenvolver na ampla dimensão da sua existência, no sentido de conciliar o lado 

legalista e promotor da justiça com o ser solidário e dialogador, capaz de fomentar e de 

viver em harmonia, em respeito, em cuidado, em amor, não apenas consigo próprio, mas 

também com os outros e com o meio em que se insere. É preciso ter presente que aumentar 

a capacidade de intervenção destes profissionais para agirem na desmistificação dos 

rótulos, das polarizações e conseguirem ir além do imediato significa igualmente 

potenciar a capacidade dos polícias na resolução de conflitos. Um papel que é 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

205 
 

desenvolvido num contemporâneo palco social, onde não só as tensões e os conflitos, mas 

os confrontos deles decorrentes, se tornam cada vez mais frequentes, mais graves e ainda 

por cima empolados e mediatizados, em muitas situações, até à exaustão, por meios de 

comunicação, numa espetacularização social, que na ótica de Debord poderia traduzir-se 

como o “o coração da irrealidade da sociedade real” (Debord 2003, ponto 6, p. 15), mas 

que se deve aceitar como parte do reflexo da existência de uma genérica crise em 

permanência a que é preciso dar resposta. Independentemente, claro está, das sempre 

interessantes discussões em torno de questões fraturantes, promovidas pela comunicação 

social, onde a polícia é envolvida, e que mobilizam os diversos setores da sociedade civil, 

como por exemplo acerca da sempre apresentada como dicotómica separação entre 

liberdade e segurança, entre outras, de onde podem surgir diálogos muito relevantes 

relacionados com diversos problemas, a influenciarem as relações sociais, entre muitas 

outros, como a pobreza, as discriminações, as violências, os problemas ambientais.  

Nas ruas onde as sociedades se movimentam não faltam razões para a emergência 

de conflitos, a inspirarem grandes cuidados e a implicarem seriamente com a segurança 

e a tranquilidade pública. Todos os dias as polícias se confrontam com este ambiente de 

conflito em que estão em causa discriminações de vários tipos, a envolverem diferenças 

socioculturais, grupos e pessoas dominantes/dominado(a)s, divergências políticas, lutas 

e ações reivindicatórias, criminalidade, bem como o desenvolvimento de processos de 

grande agressividade dentro dos próprios meios sociais a que os polícias também 

pertencem e onde a própria polícia ou os seus agentes é/são, muitas vezes, assumida(os) 

como objeto(s) de contestação, quer enquanto rosto do Estado e do Poder, quer 

isoladamente, enquanto elementos prevaricadores, encontrando-se, por isso, no centro das 

observações, nos referidos conflitos. No fundo, não apenas um contexto institucional, mas 

também todo um contexto social a exigir uma atenção para o reforço das capacidades de 

intervenção dos polícias. Neste sentido, e não obstante a pertinência de um contínuo 

questionamento acerca das remunerações, das condições de vida e das condições de 

trabalho dos polícias, que não se abordam aqui em detalhe, é sobretudo na formação que 

se pode fazer incidir a grande aposta para conseguir introduzir fatores de diferenciação e 

potenciamento das capacidades e das competências dos profissionais de polícia. Tivesse 

havido um maior investimento no passado seriam muito prováveis os ganhos obtidos no 

presente. Contudo, investindo no presente, poder-se-á perspetivar um futuro próximo, 

com outra qualidade.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

206 
 

Defender-se que, em sociedade, a cultura, a história, a tradição são fatores 

determinantes a deverem poder estar na base da formação dos seres humanos, revela-se, 

pois, determinante. Conquanto, é preciso entender que as pessoas são também produtoras 

ou criadoras dessa mesma história, cultura e tradição. Deste modo, o que encerra grandes 

potencialidades encerra também grandes perigos. Sobretudo se falarmos de uma 

formação deficiente; se falarmos também dos modos singulares e coletivos não apenas de 

estudar, mas de viver e de compreender as coisas; se falarmos também dos modos que 

podem permitir conceber o mundo de um modo enviesado, conduzindo a que se tente, 

unilateralmente, fazer valer determinados tipos de convicção, adesão a ideias perigosas 

ou imposição de meras vontades, prejudiciais à relação com o outro. A título de exemplo, 

independentemente de se poder acreditar que os polícias possam ser todos pessoas 

encantadoras e profissionais altamente dedicados e preparados para o exercício das suas 

funções, há que ter muita atenção às discrepâncias que possam envolver determinadas 

situações hermenêuticas associadas a horizontes condicionados, e, portanto, a 

necessitarem de ser expandidos. Às sociedades, aos Estados e às próprias instituições 

policiais não interessa que haja polícias que possam pensar de modo fechado e que por 

isso expressem e ajam de modo racista; que acreditem liminarmente que as pessoas só 

devem poder ter direitos se cumprirem os deveres; que entendam que as pessoas 

migrantes ou estrangeiras que procuraram e procuram melhores condições de vida no 

nosso país devem simplesmente voltar para a sua terra, pois não trazem qualquer 

benefício ao país de acolhimento, em virtude dessas pessoas deverem ser todas 

consideradas um foco de desestabilização e um perigo para a sociedade; que entendam a 

sua posição profissional como sendo hierarquizada relativamente ao cidadão comum; que 

por se poderem sentir como alvos de discriminação, mal vistos e mal tratados pela 

população ou por terem mesmo sido sujeitos a cenários de grande inquietação ou trauma, 

por serem ou terem sido injuriados, agredidos e feridos no exercício das suas funções, 

possam desenvolver e/ou suscitar nos seus colegas de trabalho, determinados estilos de 

comportamento, formas de reação assentes em ações hostis, agressivas e até mesmo 

violentas, junto das populações com quem todos os dias interagem; que, porque se possam 

sentir mal tratados, abusados e assediados pelos seus superiores hierárquicos e pelas 

regras institucionais, possam decidir ir adotando a mesma postura relativamente aos 

cidadãos com os quais interajam, despejando neles, de diversas formas - prejudiciais para 

o serviço público -, a sua frustração. Do mesmo modo, não interessará ao Estado e à 

Polícia, aceitar ter profissionais que, podendo sentir-se  ignorados ou até mal tratados pela 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

207 
 

justiça, possam decidir viciar as provas ou mentir sobre factos relevantes, nos processos 

em que possam intervir, em sede judicial; de poder haver polícias, que por se sentirem 

desvalorizados e mal remunerados, possam querer subtrair-se às suas responsabilidades 

profissionais ou até aceitarem ser corrompidos no exercício das mesmas; de poder haver 

polícias que, tendo em vista a possibilidade de serem reconhecidos ou de subirem na 

carreira, se dediquem exclusivamente a procurar cumprir e a incitar ao cumprimento, 

apenas de algumas ações mais chamativas da atenção, relativamente a outras, que sendo 

igualmente válidas e importantes, possam ser menos consideradas e por isso 

desvalorizadas no plano da amplitude da função policial, essencialmente necessária para 

assegurar a segurança e a tranquilidade pública.  

Poderíamos, assim, continuar a formular hipóteses, até mais gravosas, entre 

outras: existência de polícias agressores compulsivos; polícias enredados em teias de 

crime organizado, entre outros fenómenos. E, para terminar com algo muito importante e 

que não é uma formulação meramente hipotética, mas sim uma constatação de facto: 

polícias que por se terem encontrado em situações de risco psicossocial, sujeitos a 

significativos níveis individuais de sofrimento, têm optado por atentar contra si próprios, 

pondo termo à vida. Este é, atualmente, um dos flagelos da profissão policial, que nos 

apresenta um quadro sugestivo de circunstâncias, a dar conta da possibilidade de muitos 

profissionais se poderem encontrar atual e igualmente em risco e que sugere a necessidade 

de uma intervenção profunda no seio das forças de segurança.  

Não obstante este tipo de formulações hipotéticas poderem servir para que haja 

uma maior preocupação com este sector de atividade, surgem, como vai sendo 

socialmente divulgado, de diversos modos, diversas situações que se encaixarão em 

alguns destes perfis. Situações que têm vindo a ser julgadas em tribunais e processadas 

pelas instituições, encaradas num prisma punitivo. E só estas situações são já suficientes 

para concluir da existência de uma crise que resulta em torno deste fenómeno conflitivo, 

de haver muitas pessoas que não tiveram a capacidade, nem foram ajudadas a ir além do 

horizonte em que se encontravam. Um conflito que opõe um quadro de aparente 

deficiência ou de desgaste da qualidade prestada nesta função essencial do Estado e o 

esforço que poderia e deveria ser feito, quer na reflexão sobre todos estes aspetos, quer 

na formação, no treino e no desenvolvimento de capacidades, quer no investimento nas 

condições de exercício profissional e na satisfação da vida pessoal. Para além do que está 

legislado, insista-se que os polícias possam entrar numa situação hermenêutica que lhes 

garanta ou ofereça uma maior abertura, sensibilidade e capacidade de intervir com mais 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

208 
 

qualidade nos conflitos, nas discussões, nos desacatos, nos confrontos que resultam em 

violência, que surgem nos contextos da intervenção policial e também na sua vida pessoal.  

Assim, quer os cenários de facto, quer os meramente formulados a título de 

hipótese, sugerem, de uma forma insofismável, a necessidade premente de se ganhar 

tempo a procurar compreender – na especificidade e na extensão - todos estes fenómenos. 

Para que se possam antecipar ou encontrar soluções que possam ir além do mecanismo 

censurador e punitivo, e se introduzam as necessárias alterações que permitam eliminar 

os problemas que afetam os polícias e o serviço que prestam, junto das populações. E 

mesmo sendo verdade que para haver diálogo é preciso que as duas ou as várias partes 

adiram a ele, não podemos deixar de nos centrar naquilo que depende especificamente 

dos agentes policiais. A hermenêutica filosófica de Gadamer oferece ferramentas 

operatórias, quer para desenvolver o caminho reflexivo que é preciso realizar na área da 

formação, quer na área da intervenção policial. Oferece uma contribuição de acento 

pedagógico, a poder servir os objetivos visados para a instituição policial, tornando-a 

mais eficaz, mais eficiente, contando com profissionais mais satisfeitos, mais educados 

emocionalmente, social e profissionalmente mais desenvolvidos, mais capacitados, mais 

bem preparados, com mais formação, mais treino, para melhor poderem desenvolver e 

executar a sua função. A nível pessoal e profissional, permite intervir ao nível da situação 

hermenêutica de cada qual, através da ampliação dos horizontes em que cada um se move, 

horizontes que lhes podem ser oferecidos pelas múltiplas perspetivas inseridas nas mais 

diversas temáticas de interesse e dos mais diversos assuntos de importância, ou seja, das 

mais estruturantes em termos sociais às mais específicas em termos funcionais, 

perspetivas essas que possam ser alicerçadas na base de uma (re)construção ou 

atualização das (pré)conceções, dos (pré)juízos que cada um consagra dentro de si e lhes 

dá operatividade.  

Naturalmente que tudo isto se prende essencialmente com uma especial 

preocupação, que é de todos, com a formação dos polícias, no fundo, para lhes dar a 

possibilidade e a oportunidade de construírem, mas também colocarem em cheque a 

construção dos seus preconceitos e permitir-lhes a possibilidade de melhor 

compreenderem tudo o que importa compreender em termos teórico-práticos, quer no 

campo pessoal, quer no profissional, dinamizando o seu círculo hermenêutico e 

contribuindo para melhorar a qualidade do seu trabalho. Para isso suceder, e porque a 

função policial, pela importância de que se reveste, quer para os próprios, quer para as 

populações, a formação terá de ser um fator absolutamente fundamental, a partir do 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

209 
 

horizonte histórico, permeando-o com o presente. Se não sabemos ou não temos presente 

o que a tradição nos ensina, não ficamos em condições de superar todas as falhas 

resultantes dessa carência. Por exemplo, se não for dirigida uma atenção de aprendizagem 

ou de diálogo para alguns momentos da História, por exemplo, o holocausto, não se 

aprende, e por isso não se fica a saber que para lá da consideração de Adolf Hitler como 

uma das personagens mais célebres da História ele e o seu poder totalitário revelaram 

uma responsabilidade pessoal, política e institucional, no cometimento das maiores 

atrocidades contra os judeus. No enredo social promovido pelo Führer, Hannah Arendt 

(2017) identifica uma “obediência cega” por parte dos colaboradores do regime, 

sedimentando-os como “peças de uma engrenagem” (Arendt 2017, p. 139), onde os 

principais carrascos nazis desse período, entre muitas outras pessoas e profissionais que 

contribuíram para a dizimação dos judeus, podiam hoje ser mental e psicologicamente 

identificados como sendo e sentindo-se apenas como uma parte dócil, submissa e 

colaborante, quase impessoalizada, diluída num todo envolvido por uma maioria, 

meramente obediente. Um todo encerrado num determinado horizonte de ideias e de ação, 

instituído mediante uma marcada hierarquia social e política, orientada pela lógica de 

poder. Estas pessoas moviam-se numa situação hermenêutica alicerçada em perspetivas 

e preconceitos de tal maneira irredutíveis e fundamentalistas que não tiveram capacidade 

de fazer qualquer tipo de reflexão – Arendt fala-nos mesmo que (em relação a Eichmann, 

mas aplicável a muitos outros) muito embora não houvesse ignorância, havia uma falta 

de “consciência” e uma “total ausência de pensamento”, a estar na base de uma 

“interdependência” em relação à “prática do mal” (Arendt 2017, pp. 428-429) -, 

porventura (auto)crítica das regras, nem sequer humanista, sobre as suas ações. Foram 

pessoas que não conseguiram impor a necessária resistência – que alguns outros, 

felizmente, conseguiram impor - a todo um conjunto de perseguições e atrocidades que 

marcaram um dos períodos mais negros da História do ser humano, do qual jamais nos 

libertaremos enquanto civilização.  

Para além destes ensinamentos, há muitos outros a poderem ser trabalhados e 

refletidos. Até na História portuguesa mais recente, onde ainda se corre atrás de inúmeros 

(des)avanços, foi, apesar de tudo, possível desmantelar toda uma estrutura política e 

institucional, sustentada em ideias políticas opressoras e totalitárias, emergindo enfim - 

por via de um processo de resistência - a possibilidade de se instituir a democracia, o 

diálogo e consagrar um crescendo nos direitos dos cidadãos, em matéria de liberdade, de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

210 
 

pensamento e de ação, que, apesar do imenso trabalho que ainda há para fazer, foram 

estando na base dos processos de (re)construção social, até aos dias de hoje.  

Como é possível identificar, esta permeação das experiências passadas com o 

presente permite integrar um conjunto de novos saberes para ajudar a superar os desafios 

do presente e torná-los num bom ponto de partida, com abertura e diálogo, para 

equacionar o futuro na base de uma aprendizagem que se quer permanente e em 

constância. Algo que possa contribuir, em grande medida, para permitir a equação dos 

problemas da humanidade, que muitas vezes passam por reformulações parcialmente 

assentes em desígnios muito parecidos ou mesmo em reconfigurações que, embora 

atualizadas, podem ter, na sua base, preconceitos ideológicos muito familiares. 

Veja-se que é importantíssimo que os humanos saibam quem foram no passado e 

o que fizeram, o que de algum modo foi dando lugar ao que vão sendo e ao que vão 

fazendo, podendo, por fim, perspetivar melhor o futuro e a sua posição nele, sobre quem 

serão e o que farão ou quem deverão ser e o que deverão fazer.  

No que respeita aos profissionais de polícia, uma maior e melhor formação, a 

adequação dos recursos e das suas condições de trabalho às suas funções, bem como da 

própria metodologia de articulação destes profissionais face aos cenários de ocorrência 

introduziriam mais capacidade e qualidade ao trabalho policial. Porventura, se ao invés 

de intervenções meramente reativas ou somente realizadas sob a primazia de ideias já 

previamente constituídas, entre outras, as questões relacionadas com o cumprimento da 

lei versus violação da lei, se se perseguisse uma linha de serviço policial de maior 

proximidade com o cidadão, onde os profissionais fossem capacitados de um modo 

superior, para serem capazes de se tornar, de alguma forma, críticos mais esclarecidos, 

mais abertos, procurando, pela via do diálogo, compreender devidamente as situações, 

antes de decidirem agir, no contexto das suas intervenções e das suas responsabilidades, 

a sociedade beneficiaria, certamente, de um serviço de maior qualidade. Nos contextos 

da intervenção policial, nunca será demais referir que, de entre outras ações, discriminar, 

abusar, injuriar, maltratar, agredir ou matar alguém, ainda que em nome de uma qualquer 

doutrina ou até da Lei, nunca deixa de ser, pela índole, pela consequência, pela injustiça, 

pela falta de compaixão, mas sobretudo pela possibilidade de poder fazer de um outro 

modo mais construtivo, algo a dever ser socialmente censurado, apenas com uma pequena 

margem para que algumas causas de exclusão da culpa e da ilicitude, possam ser 

consideradas. Cenários sempre complexos, mas onde, todavia, a falha não deverá poder 

ocorrer, nem por escolha, nem por ignorância.   



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

211 
 

É por isso que a ação policial, se torna, cada vez mais, objeto de uma análise 

social, política e jurídica, minuciosa, a poder ser, inclusive, julgada e/ou condenada em 

sede judicial. Neste tipo de abordagens descompensadas de um valor socialmente 

construtivo não só não se resolvem, em si, os problemas iniciais, como se (re)criam outros 

problemas, para os cidadãos e para os polícias. Assim, conseguir adequar a intervenção 

policial à via da sua maior sustentação possível, e essa via desenvolve-se, sobretudo, pelo 

diálogo, ou na sua impossibilidade - porque se seja alvo de ações violentas - pela 

aplicação de recursos ou de técnicas específicas (especializadas e adequadas), 

profusamente treinadas e permanentemente aperfeiçoadas, para provocar o menor dano 

possível, quer ao nível da defesa pessoal, quer ao nível do controlo das impulsividades, é 

algo, atualmente, necessário para uma sociedade desenvolvida. Algo que depois, permita 

a recondução necessária ao caminho do diálogo, como contribuição para o aumento da 

qualidade do serviço e da prestação policial.  

A educação, a formação, o treino, a disponibilidade, as capacidades de diálogo e 

de entendimento constituem uma base absolutamente imprescindível para se 

ultrapassarem serena e dinamicamente os conflitos, as crises e encontrar soluções para os 

problemas que se lhes assiste, correspondendo, no fundo, ao contributo que todos, 

responsavelmente, devemos poder querer oferecer, colaborativamente para a 

(re)construção de uma sociedade que se queira livre, inclusiva, plural, democrática, 

equilibrada e justa, mas igualmente segura, construtiva e garantística, considerando 

sempre os direitos civis e o bem-estar dos cidadãos. 

 

9.4 - Alianças e compromissos 

Das várias linhas de reflexão resultam vários vetores que as atravessam, mas que 

sublinham este aspeto de incomensurável importância para uma maior qualidade nas 

relações sociais: as pessoas têm de se disponibilizar, responsavelmente, para se unirem 

em torno da compreensão das coisas, do entendimento, do enfrentamento e superação 

da(s) crise(s), das tensões, dos conflitos e dos problemas a elas e a eles associados. Ao 

salientar o que se acaba de referir, supera-se assim a esperança, quando se possa pensar 

que o futuro possa depender somente das boas pessoas, uma vez que se lhe adicione pelo 

menos a questão da disponibilidade e da responsabilidade, porque sem a disponibilidade 

e responsabilidade podemos entrar num quadro de acúmulo de dificuldades. E aqui brilha 

a consciência de que é possível, desejável, sugerível e evidente que se possa, por esta via, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

212 
 

melhorar muito as sociedades - a política, a cultura, mas também os quadros 

institucionais, empresariais, grupais, entre outros -, em sede ou mediante um ambiente de 

alianças e de compromissos. Assim, não será na sede da mera afirmação do poder, do 

tribalismo, do isolamento, da estagnação, da irredutibilidade, que se resolvem os 

problemas que a todos dizem respeito, se dirimem conflitos e se ultrapassem as 

divergências. Numa reflexão heideggeriana que coloca como pressuposto para a união da 

humanidade que se caminhe agregadamente em torno da descoberta do ser (Heidegger 

apud Pöggeler 2001, p. 15), é preciso compreender que esse ser, ainda que não se consiga 

definir com exatidão (Heidegger, 1997, p. 14), será tanto o ser de um determinado ente 

em concreto quanto o ser do conjunto dos entes (Heidegger, 1997, pp. 19-20), o que 

remete a humanidade para uma noção de desenvolvimento ôntico e ontológico a ser 

alcançada em união, com responsabilidade e dedicação, independentemente da 

verificação institucional, ou da sistematização político-partidária52. 

É na companhia e no seio das relações humanas que geralmente se podem abrir as 

linhas de possibilidade, não apenas para desenvolvimentos pessoais, mas também, 

sociais, numa sociedade que possa ser vista como um todo, de onde pode surgir a 

capacidade da delineação dos problemas e, por via dela, o necessário encontro das 

soluções, através das quais se ultrapassam as crises, beneficiando da multiplicidade, da 

diversidade e da pluralidade existentes, nesse permanente caminhar em direção ao ser das 

coisas.   

Nos diversos momentos da História, podem retirar-se as devidas ilações, a partir 

dos sistemas e modelos de execução política sustentados num pensamento rígido, 

autoritário, intolerante e fundamentalista, que, visando apenas uma afirmação de poder e 

dentro de uma lógica de reforço e de consolidação desse mesmo poder, foram capazes de 

cometer as mais inqualificáveis atrocidades: perseguições, extermínios, genocídios, 

 
52Em sede parlamentar, é comum termos conhecimento do facto de diversos partidos políticos 
apresentarem as suas propostas legislativas a incidirem sobre a resolução de questões problemáticas a 
afetarem a qualidade de vida dos cidadãos e dos trabalhadores. Nas suas propostas, dizem algo de muito 
parecido na argumentação e na justificação das medidas, distinguindo-se depois em pequenos 
pormenores. Pequenos desalinhamentos que poderiam ser dissolvidos se houvesse diálogo, 
entendimento, negociação, parceria, alianças e compromissos, para dar andamento a propostas 
acordadas com vista a ações concretas. Na ausência desta disponibilidade, sucede que as várias propostas 
são várias vezes reprovadas na e pela competitividade político partidária, impedindo assim fazer caminho 
na resolução dos problemas que afetam a vida das pessoas. Pode alegar-se que esta realidade espelha o 
facto de a democracia estar a funcionar no que diz respeito à marcação da diferença dos vários partidos, 
contudo é uma realidade que fica muito aquém da disponibilidade e da responsabilidade que a todos 
atinge, de dialogarmos e de nos entendermos uns com os outros, quer quanto aos problemas, quer 
quanto às soluções. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

213 
 

violências, guerras, fomes, carências e misérias, desespero social (mental e psíquico) 

generalizado, entre outras. Assim, indo ao encontro do fenómeno social, representado no 

momento atual do desenvolvimento humano, é possível ir continuando a observar o 

conjunto dos problemas socioculturais, políticos, económicos e ambientais, já 

profusamente descritos, cuja expressão acentuada ficou bem visível no desenrolar do 

flagelo mundial do coronavírus SARS-CoV-2 e das suas consequências, bem como na 

sequência do (re)aparecimento da guerra em território europeu. Distúrbios que se podem 

ler no quadro das discórdias e dos desequilíbrios das relações da humanidade, nas relações 

de uns com os outros e nas relações com o meio ambiente.  

Assim, a necessidade premente que continua a aflorar centra-se no esforço que é 

preciso realizar na compreensão da(s) crise(s), o(s) caminho(s) que a ela(s) foram 

conduzindo, para descontinuar o que houver a descontinuar, atender às necessidades que 

estão em causa, resolver ou transformar os pressupostos que podem resultar em 

expressividades severas ou funestas. São precisas alianças e compromissos, na figura 

sustentada da parceria, onde as ignorâncias possam ser, por força das suas manifestações, 

as grandes e as maiores adversárias.  

É neste percurso, ontologicamente centrado, que Gadamer posiciona a 

hermenêutica filosófica, como uma metodologia de promoção da substância e da 

qualidade deste constante caminhar. Uma noção de grande valor que encontra um efeito 

prático consistente na capacidade que a humanidade pode sempre promover e aplicar, no 

que concerne, especialmente, aos seus processos de desenvolvimento individual e 

coletivo, ao encontrar um ponto de partida no saber e na experiência do passado e realizar 

a partir dele um encontro consciente, a vários níveis. No plano individual: considerando 

não só os processos de aquisição de conhecimentos, mas também as aprendizagens 

realizadas a partir dos enganos produzidos, estando com igual atenção e espírito crítico 

em relação ao que se julga saber ou se dá por adquirido, numa envolvência e num diálogo 

constante com as particularidades e singularidades existentes e que podem aflorar no 

espírito de cada um. No plano coletivo, social e comunitário: considerando-se um 

envolvimento e um diálogo franco e aberto com a tradição, na cultura, na história, na 

filosofia, na ciência, na religião, bem como na arte – considerando os desafios do presente 

e projetando os futuros possíveis. 

No fundo, o que se destaca em todo este processo, é a possibilidade de, através 

dele, se proceder a uma atualização, confirmação ou infirmação, construção ou 

desconstrução dos conceitos, das perspetivas e também de horizontes, nos quais os 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

214 
 

humanos se movem, vivem e convivem. Horizontes esses, nunca estanques, e, portanto, 

sempre abertos às dinâmicas da mudança, da adaptação, da flexibilidade, da 

transformação ou da ampliação, em face de um universo problemático, conflituoso e em 

crise, que, entretanto, sempre se manifesta. Horizontes que poderão, ao invés de servir a 

promoção de uma significativa ação de bloqueio, servir o processo de alavancagem para 

a continuidade do processo de compreensão do ser das coisas. Tem de se ter naturalmente 

a plena noção dos limites, no que concerne à incapacidade da plena captura da essência 

dos problemas que despoletam os conflitos e as crises, que, como vimos em Patočka, é o 

que representa a grande dificuldade, mas é precisamente aí que o esforço crítico e ativo, 

de preferência, conjunto, tem de incidir. Daí a necessidade de se procurarem 

entendimentos para essa realização, em comunhão. Um esforço conjunto que sairá tanto 

mais reforçado quanto mais alargado e profícuo for o jogo dos diálogos entre os vários 

saberes e os vários seres humanos que, responsavelmente, lhes dão corpo, alimentando 

todo um círculo hermenêutico, onde todos podem entrar e onde seja possível alcançar 

uma situação hermenêutica que sirva de base à inescapável necessidade de tomar 

decisões. Decisões que contribuam para uma construção social equilibrada, justa e 

harmoniosa, a servir de base para um sustentado desenvolvimento de todos. 

 Em Paul Ricoeur, encontra-se igualmente a perspetiva de dar e de reforçar a 

importância do dialogar, não apenas como algo (re)confortante, mas como um deixar 

brotar o ser, em linguagem e em comunicação, a fim de estabelecer ligações e alívios na 

tensão das relações (Ricoeur 1989, p. 450),  relações entre as pessoas e as relações entre 

várias comunidades. A possibilidade de estabelecer diálogos ou até de valorizar os 

próprios silêncios da comunicação conduz ao entendimento, à interação, ao saber relativo 

aquilo que é preciso fazer, sem desculpas, sem rodeios, sem uma fuga às 

responsabilidades (Ricoeur 1989, p. 440). 

Importa referir que em todo este esforço se advoga a presença de seres humanos, 

não apenas mais dialogantes e participativos, mas também mais educados, mais 

desenvolvidos, mais evoluídos, mais compassivos e mais abertos, a poderem afirmar a 

sua disponibilidade, a qualidade e a responsabilidade, nos quadros da multiplicidade 

técnica e tecnológica. E mesmo assim, nunca se deixa de partir de um ser humano sempre 

em desvantagem relativamente à capacidade e à possibilidade do conhecer de facto, pelo 

que se torna necessário, que, neste caminhar circular construtivo entre o ôntico e o 

ontológico, todos possam contribuir, ter oportunidade de expressão e manifestação da 

capacidade crítica. Quanto maiores forem as plataformas de diálogo, quanto mais 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

215 
 

capacidade houver de pensar, de partilhar e de articular - ideias conhecimentos e 

contributos - quantos mais pontos de vista forem abertos e colocados em perspetiva, não 

só ficará mais estabelecida uma ética de respeito, de boa vontade e de colaboração com o 

outro, mas também uma ligação mais efetiva ao mundo real, mais ampla será a visão 

individual e coletiva, ao mesmo tempo que se permita haver uma disponibilidade de 

continuar (re)aprendendo e ir sabendo, acerca do objeto, do tema, da matéria, do 

problema, do conflito, da crise que em particular se esteja a tratar, ampliando assim o 

horizonte que se possa ter no apuramento do conhecer e do saber. Deste modo, para além 

da possível identificação dos problemas, podem encontrar-se as formas de sair deles, de 

identificar as necessárias mudanças a poderem ser implementadas. De outro modo, toda 

a problemática conjuntural, tensional, conflituosa e crítica, pode entrar em rutura e fazer 

esgotar todas as linhas de possibilidade para a verificação de uma intervenção útil.  

Como vimos anteriormente, numa abordagem feita no âmbito da fenomenologia 

husserliana, já se identificava a existência de um racionalismo objetivista e unilateral a 

traduzir-se nos vários momentos da vida social, política e religiosa, como sendo 

inviabilizador do desenvolvimento das sociedades. Trata-se de um espírito, sobretudo, 

competitivo e assente numa lógica de poder e de domínio. Ora, esta é uma crise que 

Gadamer também associa aos modos de caminhar pela discricionariedade, pelo 

fundamentalismo, no sentido de uma imposição de conteúdos, a poder servir um propósito 

tendencialmente dominador e até, porventura, ardiloso, que, podendo continuar sem 

remédio, porventura, pode remeter a humanidade para a tragédia, para um infortúnio 

coletivo (Gadamer 2001, p. 33). A exemplo, podemos identificar, entre outras, uma 

disputa em permanência nos grupos, nas organizações – nos países e entre países -, por 

objetivos de controlo e preponderância nas áreas de envolvimento. Vemos as dinâmicas 

de várias lideranças políticas, entre outras politicamente derivadas ou associadas 

(capturantes ou capturadas), sobretudo empenhadas na área da economia, nas finanças e 

nos mercados, como se, por essa via, sem empatia, sem solidariedade, sem compaixão, 

derivasse um esforço de eficácia na resolução dos problemas dos cidadãos. Vemos uma 

preocupação no plano militar e na afirmação de racionalidades ideológicas, políticas ou 

religiosas, quando essa preocupação apenas se dirige à necessidade de preenchimento do 

desejo de supremacia sobre o outro. Todavia, quando tudo é apresentado num modo que 

parece estar dirigido ao bem-comum, toma-se depois consciência dos respetivos 

resultados: meras aparências ou insignificâncias na vida dos administrados procuram 

camuflar os contrastes que permitem afirmar o reforço de poder e de domínio, naqueles 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

216 
 

que já o vão detendo - algo que se vai continuamente reforçando, consolidando e 

evoluindo. Quadros que se revelam mais aptos a promover a deceção nas populações do 

que a contribuir com a necessária responsabilidade, bem como a capacidade de identificar 

e eliminar os grandes problemas sociais contemporâneos. Só para introduzir alguns 

exemplos53, específicos de Portugal, apurados junto do Eurostat: temos 20% da população 

portuguesa em risco de pobreza ou de exclusão social e um país incluído no último 

grupo54 de países europeus, com um salário mínimo inferior a mil euros. Apresenta alguns 

dos principais problemas sociais: fraca capacidade económica das populações, a par da 

mais que explorada situação de dificuldade por que passam os serviços públicos de 

educação, saúde, justiça, segurança, entre outros e respetivas instituições (como sucede 

numa força de segurança de cariz civilista, como a Polícia de Segurança Pública), onde 

os problemas vão prevalecendo durante décadas. 

 Um cenário que também se verifica nas resistências a um verdadeiro esforço para 

combater e eliminar os problemas relacionados com a crise ambiental, designadamente 

os níveis de poluição global. Em vez de entendimentos eficazes do ponto de vista daquilo 

que é preciso fazer já para salvar o planeta, lá se vão afirmando os posicionamentos e as 

afirmações em torno dos interesses económicos e financeiros e as questões de poder a 

eles associados, como se esses interesses fossem prioritários relativamente aos primeiros. 

Questões de poder e finança estão também presentes nas competições por domínios 

territoriais, controlo sobre povos e culturas. Questões que poder e de finança que marcam 

a sua presença e ofuscam igualmente a lucidez da ação política para interferir nas relações 

de desigualdade, discriminação e exclusão social, nas questões fundamentais da pobreza 

e da injustiça, a implicarem com a dignidade humana, no acesso aos recursos sociais, aos 

hospitais e centros de saúde, ao ensino, à justiça, à segurança e à liberdade.  

O que nos permite perceber, através das lições que a tradição tem podido fornecer, 

das muitas crises já ocorridas, que os diálogos podem não ser bem recebidos, sobretudo 

por pessoas, grupos, instituições, organizações dominadoras, de preconceitos rigidamente 

assumidos, onde haja uma cultura situacional hermenêutica estacionária e fechada, e, 

portanto, não se admitem alterações no horizonte de sentido em que se movem, onde os 

seus interesses estabelecidos, não podendo tolerar a discussão, ponderam sobre tudo e 

 
53 Níveis estatísticos do Eurostat/2023 - https://ec.europa.eu/eurostat/cache/visualisations/country-
bubbles/ 
54 Níveis estatísticos do Eurostat/2023 -https://ec.europa.eu/eurostat/statistics-
explained/index.php?title=Minimum_wage_statistics#Variations_in_national_minimum_wages 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

217 
 

sobre todos, numa unilateralidade inabalável, soberana e conquistadora. É a cedência a 

um determinado hiperafirmativismo que compreende a dificuldade e até mesmo a 

incapacidade de conseguir parar para pensar nas coisas; pensar no sentido de refletir pela 

via da negatividade, o que se poderia designar por meditar sobre aquilo que se faz e não 

se faz, sobre o que é importante fazer e não fazer, bem como nos caminhos que podem 

permitir um (não)chegar lá; algo que impede a simples aceitação de poder conversar 

naturalmente sobre isso. 

Pela via deste hiperafirmativismo, o diálogo, quer o que se possa perspetivar 

interiormente, quer o que se possa perspetivar com os outros, revela-se estruturalmente 

compreendido como uma forma de ameaça aos rígidos posicionamentos assumidos. 

Talvez porque se revele apto a expor as eventuais vulnerabilidades, os desajustes, as 

invalidades (pré)conceptuais, que por vezes até já estão identificadas, todavia sublimadas 

em favor de um mero querer/crer. Assim, o diálogo é visto como tendo a capacidade de 

colocar em pauta e em crítica todas as questões importantes para o autêntico jogo a dever 

ser jogado por todas as partes envolvidas. E é precisamente isso que motiva a fuga.  

Assim, se os paradigmas da afirmação forem apenas e cronicamente sustentados 

nos princípios do prazer, na majoração financeira, no domínio e no poder sobre o outro, 

o risco de o horizonte de sentido se encerrar e interditar liminarmente as portas do diálogo, 

ainda sob os laivos de uma sociedade disciplinar, por intermédio da incrementação de 

uma posição de força, hostilidade, violência, para controlar e dominar, pode ser elevado. 

O que se revela apto a gerar, nas outras partes, a promoção de sentimentos de reação, quer 

defensiva, quer de contra-ataque. Como já vimos anteriormente, o ataque, a violência, o 

ódio apenas geram destruição e procuram estabelecer uma antecipada finitude do outro. 

Questões essas que apenas tendem a gerar novos ciclos de ódios, violências e ataques. 

Assim, a capacidade de fazer a diferença tem de caber a seres humanos, inteligentes, 

educados, preparados, espiritualmente sensíveis e abertos para que, tendo a devida 

oportunidade e a correspondente possibilidade, consigam alhear-se da raiva, quebrem o 

ciclo e promovam o diálogo e a paz. 

A questão é que este tipo de hiperafirmativismos, apesar de inicialmente criados 

na intersubjetividade, independentizam-se numa afirmação da diferença com requisitos 

de obrigatoriedade, que vão para além da razoabilidade, exatamente por promoverem um 

isolamento no seu discurso. Nesse sentido, pelo que estabelecem e promovem, tornam-se 

suscetíveis de contaminar, por fracionamento, as dinâmicas sociais. Ao absorverem este 

estilo, as pessoas remetem-se ou são remetidas para determinados espaços ideológicos. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

218 
 

Tornam-se hiperafirmativistas dogmáticos, passivamente acomodados ou ativamente 

empreendedores, de uma forma quase autoexploratória dessa mesma acomodação e das 

potencialidades que, alegadamente, ela possa oferecer, sujeitando-se ou ficando sujeitos 

aos condicionamentos culturais de um tempo e de um espaço, de uma cultura que parece 

ser só sua (a que, depois, muitos até chamam de identidade), incapazes, pelo efeito da 

polarização, de pensar diferentemente ou de se abrir para além do condicionamento ou 

sequer conseguir questionar o caminho que é definido pelas estruturas de poder. 

Estruturas essas que sonham com uma sociedade sustentada nas suas doutrinas e dogmas, 

porque é ela que garante a primazia dos seus interesses particularizados. Nestes contextos, 

sendo claro que cada pessoa, cada grupo deve ter a liberdade de crer e de estabelecer 

valores e princípios, sobre os quais se queira orientar e alguns destes até podem ser 

universais, entre outros, a própria liberdade, a dignidade humana, os direitos humanos. 

Surge aqui um campo onde é possível juntar e introduzir outros valores e princípios, 

outras visões e outros enquadramentos, a estabelecer o mote para o engrossamento de 

obstinadas consciências de grupo, onde nada se concede para além do preconcebido, onde 

se pode aderir a um pensamento ocluso, mas sempre pronto a ser servido e consumido, 

promovido por slogans, rituais, emblemas e simbologias. As relações doutrinadas e de 

doutrinação passam a ser vistas por oposição a outras, num estilo preto e branco, e às 

vezes de um modo obscuro, ou seja, apenas do ponto de vista do engajamento, da 

militância ou de um amor incondicional “à camisola”, onde as pessoas tendem a ser vistas 

de uma forma bidimensional: como parceiros, aqueles que pensam de igual forma, 

concordam e se alinham em parâmetros de avaliação, como rivais os que em liberdade 

possam discordar e subtrair-se aos processos de controlo, podendo, estes últimos, ser 

remetidos a uma condição de afastamento e de rotulagem, senão mesmo negativamente 

expostos na diferença, relativamente aos quais se podem levantar barreiras 

comunicacionais intransponíveis. Se observarmos determinadas dimensões das relações 

sociais, presenciais ou virtuais, dentro e fora das instituições, nas redes sociais e nas 

plataformas de comunicação social, é-nos dado compreender a existência de clivagens 

absolutamente inflexíveis ou implacáveis, que se concretizam de uma forma mais ou 

menos elaborada, na facilidade com que se evita o diálogo e se procede à rotulagem 

preconceptual e estereotipada de seres humanos: se alguém se refere a algo sustentado 

numa teoria de Marx, é porque essa pessoa é marxista; se fala em amor e menciona Jesus 

Cristo, é porque é cristão e fundamentalista religioso; se fala na impermanência das 

coisas, é porque é budista e completamente desligado do mundo real; se fala na 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

219 
 

necessidade de se estar preparado no âmbito da defesa pessoal é porque se é uma pessoa 

violenta; se defende a liberdade de orientação sexual é porque quer impor aos outros 

padrões de comportamento sexual contrários aos ditos convencionais entre pessoas do 

sexo masculino e do sexo feminino e se é homossexual ou transgénero. Há outros 

múltiplos exemplos. Portanto, toda uma polarização sem a mínima capacidade de 

perceber que alguém, a título de exemplo, pode concordar com algo referido ou escrito 

por Salazar ou por Hitler, sem que tenha de ser ou deva ser rotulado de salazarista ou de 

nazi; alguém pode encontrar grandes inspirações nos textos das várias bíblias ou do 

alcorão, entre outros escritos religiosos, sem ter de ser rotulado de católico, protestante 

ou islâmico e muito menos de fundamentalista ou de fanático; alguém pode usar roupa 

cor-de-rosa, cor de laranja ou vermelha sem que isso tenha de significar necessariamente 

ser adepto, militante, simpatizante, do partido socialista, do partido social-democrata ou 

do partido comunista, respetivamente. Ainda de um outro modo: alguém pode aceitar 

tudo o que possa, teoricamente, ser dado como adquirido no âmbito dos ideais 

comunistas, não se identificando, todavia, como comunista, ou revelar-se até bastante 

crítico do que se possa entender então por comunismo, sobretudo na sua vertente de 

aplicação prática, designadamente face aos desajustes a serem verificados entre a 

interpretação dos conceitos teóricos, relativamente às práticas políticas dos partidos ditos 

comunistas. Esta exemplificação pretende trazer à luz, entre muitos outros exemplos de 

condicionamento possíveis, aspetos suscetíveis de demonstrar a degradação das relações 

humanas, a degradação das capacidades de diálogo nas relações humanas, a degradação 

da capacidade humana de tolerar o outro (quer ele aceite ou não a rotulação) nas suas 

ideias, argumentações ou na simples diferença; sobretudo quando quem rotula parece 

estar, esse sim, de um modo bastante limitado, muito centrado em determinadas 

racionalidades, essas sim, porventura, fundamentalistas. A empatia e a boa vontade, 

nestes quadros de desentendimento, simplesmente podem deixar de existir, 

comprometendo a harmonia social e o próprio espaço democrático - que deve ser aberto, 

livre e tolerante por natureza -, contribuindo para o desenvolvimento de espirais de 

desrespeito, de desonestidade intelectual, de perseguição ou mesmo de uma anulação 

social ou política, numa base até de agressividade e de violência. Desta forma, os quadros 

sociais que emergem tornam-se aptos a fomentar os ditames para uma subtração aos jogos 

de diálogo e da crítica, chegando a verificar-se o recurso a ataques pessoais, por diversos 

meios, através da utilização, entre outras estratégias conhecidas, da argumenta ad 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

220 
 

hominem ou ex concessis55. Ao desistir-se ou esquivar-se ao diálogo quer-se evitar ser 

objeto de questionamentos, mas também de dar ou de ouvir explicações detalhados sobre 

os pontos de vista, próprios ou alheios, em questão. Mais, o convite ao diálogo pode 

mesmo ser interpretado como uma desconsideração ou um ataque à honra e à 

credibilidade pessoal ou institucional, como se fosse totalmente interdito sugerir sequer a 

possibilidade de colocar em causa, em dúvida e em risco, a validade dos adquiridos 

conceitos prévios que estão na base dos posicionamentos e das ações. Teme-se ver 

derrubadas competências pessoais e de grupo, capacidades de raciocínio e de pensamento, 

exatamente por raciocinarem e pensarem como pensam, o que pode ser encarado como 

uma espécie de ataque ao coração ideológico que sustenta o grupo. No conflito, teme-se, 

sobretudo, uma crítica à (in)capacidade de reconhecimento dos problemas e ao esforço 

dedicado a resolvê-los, o que mexe, sobretudo, com questões de responsabilidade, de 

papéis e de estatutos - caso existam - bem como, como os conceitos de autoridade a eles 

associados.  

Assim, o que seria importante conseguir através do diálogo. Um horizonte mais 

vasto, um entendimento e uma ação conjunta para alcançar um bem comum em face dos 

problemas existentes, independentemente dos modos como cada qual pensa e o que cada 

grupo defende é precisamente aquilo que os conflitantes tantas vezes pretendem evitar 

com a adoção de uma postura blindada, indiferente ou mesmo desrespeitosa e agressiva 

em relação ao outro.  

O quadro de recusa à participação no diálogo emerge vezes sem conta, nos vários 

campos da vida social e política. No que é dado observar - a quem se posicione do lado 

do eleitor - na área político-partidária, o diálogo entre pessoas ditas responsáveis 

raramente existe. Não há uma demonstração de abertura para a interpretação e 

identificação clara dos problemas e das políticas, não há uma abertura à compreensão de 

pontos de vista nem uma concertação construtiva e coerente com a posição, função e 

responsabilidades em presença, não se vislumbra qualquer interesse em agir 

conjuntamente sobre as questões, os problemas, os conflitos e as crises sociais e políticas. 

O que imerge dos encontros que vão ocorrendo vai sendo a luta pelo poder e pela 

sustentação e reforço das relações de poder. Quem está no poder afirma o seu discurso e 

 
55 Falácia de linguagem que visa lançar ataques verbais diretos ou em associação de ideias contra a pessoa 
que argumenta, para desviar a atenção no argumento em análise, procurando retirar-lhes toda a 
credibilidade. Exemplo: “Se alguém defende o suicídio, grita-se-lhe logo: “Porque é que não te 
enforcas?”(Schopenhauer 2023, p. 44). 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

221 
 

através dele o seu poder. Quem está na oposição afirma o seu discurso e reclama o poder, 

entre outros que apenas afirmam um discurso meramente tribunício, através do protesto 

e da reivindicação. 

As próprias condições para o diálogo não são proporcionadas ao público, dentro 

dos espaços mediáticos. As pessoas têm tempos cronometrados para afirmar, 

apressadamente, os seus preparados discursos, e pouco mais para reafirmar em face das 

poucas questões que lhes possam ser dirigidas. Deixou de haver tempo, paciência e, 

portanto, aceitação para a crítica, para a dúvida, para o diálogo aberto, para um vagar que 

permita contemplar, pensar, refletir em conjunto. São reflexos gerais relacionados com 

uma sociedade que Han (2014) considera estar rendida à dimensão da produção 

(comportando os ciclos de competição, lucro, poder), deixando-se, por via dela, dominar 

por uma positividade em demasia, sem espaço para a negatividade, suscetível de 

desencadear todos estes factos, enredados num cansaço de que não se tem já a capacidade 

de identificar, mas que a todos violenta – uma vez que além de ceifar o fazer em conjunto, 

ceifa também, a comunicação, as relações e a cultura das comunidades (Han 2014, p. 52). 

Neste sentido, num quadro onde boa parte das pessoas, grupos, instituições, 

culturas podem estar a caminho de viver em condomínios sociais, culturais, políticos, 

religiosos e, portanto, de costas voltadas umas em relação às outras, não se vislumbra, à 

partida, que se possa, através deste quadro, ver reunidas as condições para a resolução 

dos problemas gerais e concretos que afetam as sociedades. E se algo for resultando, de 

forma construtiva, para o bem-estar comum, revela-se sempre algo conseguido na base 

de uma luta reivindicativa que se possa revelar eficaz ou então algo conseguido no plano 

de uma irrefutável aplicação de um princípio de igualdade e de justiça (também eles 

outrora reivindicados), algo que devendo aplicar-se naturalmente a uns, também se deva, 

impreterivelmente, poder aplicar a outros. 

Assim, resta esperar que os seres humanos tenham a possibilidade de identificar e 

a capacidade de superar as diversas crises, para se poderem mobilizar criticamente nas 

suas capacidades de conhecer, de pensar, de dialogar e de aprender em conjunto – o que 

implica a tomada de consciência destas limitações que estão a implicar negativamente 

com o desenvolvimento das relações entre seres humanos, para que haja uma educação e 

uma preparação para fazer face a elas - dirigindo então a atenção para as questões de 

grande relevância com as quais a humanidade se depara e que implicam com o desejo, a 

persistência e o investimento na sua existência, na obtenção de paz e de níveis qualitativos 

de construção e de desenvolvimento social. No fundo, (re)criando um futuro para todos, 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

222 
 

fazendo jus à ideia de um ser humano que é diferente dos demais seres, com as 

capacidades de se desenvolver como ser solidário e de viver em harmonia, em respeito, 

em cuidado, em amor. Por nós, pelos outros, pelo mundo. 

 

10 – Conclusões finais 

Nos derradeiros traços desta reflexão reservo o espaço para a formulação da sua 

parte conclusiva procurando mostrar o resultado do caminho reflexivo e dar o ponto de 

situação, cumprindo o papel de explicitar o que está na minha linha do compreender e do 

ir compreendendo sobre tensão e conflito no contexto das relações sociais, incluindo as 

relações entre polícias e cidadãos. O papel de questionar, de refletir, de procurar 

compreender e explicitar essa mesma compreensão pode ser hoje defensável como 

podendo caber ao filósofo, na medida de este poder dar o seu contributo, a partir do que 

se possa designar por ter mundo e a partir da sua perspetiva, trazer à consciência aquilo 

que porventura possa já ser sabido, mas conseguir trazer a sua melhor compreensão ou 

(re)compreensão acerca do ir sendo das coisas, de uma forma singular, através do seu 

pensar, do seu filosofar. Neste sentido, considero promover hermeneuticamente esta 

conclusão a partir do que já foi sendo ajustado na parte final de cada capítulo, indo ao 

encontro do que importa salientar e partilhar (conciliando um olhar para o individual e 

para coletivo, mas também para a área sociocultural, institucional e política - porque, 

recordando o poeta Eduardo Carneiro [1970] “Isto anda tudo ligado”), através do 

encadeamento que vou procurar entregar.  

Afasto-me assim da opção entre concluir telegraficamente ou fazê-lo de um modo 

extensivo, sobretudo para não me restringir, mas também não me alongar demasiado. E 

também porque do primeiro modo seria frio e distante em relação a um espírito e a uma 

abordagem filosófica que procuro preservar e do segundo modo porque correria o risco 

de perturbar o encontro com um conteúdo pretendidamente mais exposto que ajudasse a 

encerrar este trabalho. Assim, sem querer retomar as questões do ponto de vista da sua 

ampla complexidade e extensão, procurarei retirar delas o essencial (lançar-lhes luz), 

tendo consciência de que seria impossível mostrar o caminho feito se tentasse reduzir 

tudo à máxima simplicidade. Porque, em filosofia, enquanto o óbvio se possa revelar 

como algo inexistente, a complexidade revela-se sempre presente. É preciso ainda referir 

que podendo parecer que a linguagem aqui se afirma numa mera relação de poder pela 

palavra - pelo poder de a produzir e de lhe atribuir significado, como se de uma rígida 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

223 
 

irredutibilidade se tratasse; ou que há uma intenção de fornecer uma abordagem definitiva 

acerca do ser das coisas. Objetivamente, devo somente reconhecer o objetivo de procurar 

ir ao encontro do ser das coisas. É obvio que sempre buscamos o ser das coisas naqueles 

que possam ser os seus elementos de verdade, e nesse sentido, quem pesquisa, investiga, 

reflete, dialoga, deve preparar-se para poder conseguir trilhar esse caminho ao encontro 

desse respetivo desvelamento. Todavia, esta questão implica a consciência das nossas 

limitações quanto à produção de interpretações definitivas sobre o ser das coisas, pelo 

que querer traçá-lo de um modo simplista é sempre algo vulnerável. Por isso, agarrando 

na minha experiência de vida, na consciência do método e na sustentação do arco teórico, 

determinei-me a acolher e a reconhecer o factual  movimento vital das coisas importantes 

para esta reflexão, sobretudo compreendendo o seu ir sendo (do que elas efetivamente 

podem representar, significar e em que se podem traduzir nas nossas vidas conjuntas), 

para buscar o campo interpretativo, de reconhecimento, de aprendizagem, mas também 

de responsabilidade e de partilha, numa esteira ontológica, existencial e 

humanisticamente voltada para uma praticidade, um saber-fazer, que, do meu ponto de 

vista, é preciso assumir numa tese onde reflito sobre algo que a todos diz respeito. É deste 

modo que se justifica mostrar o que se foi compreendendo e sabendo acerca das coisas 

que agora aqui se colocam em perspetiva. Um trabalho que pode ser infindável, como  

todas as reflexões, diálogos e estudos o são, pelo que deve estar sempre aberto à 

permanente inquietação, ao questionamento e à continuidade. Neste sentido, tudo aquilo 

que a tradição nos pode trazer, me trouxe e poderá continuar a trazer ao jogo do diálogo, 

é imenso, não só em factos estudados e teorias reflexivas proporcionadoras dos mais 

diversos (pré)conceitos, mas de uma forma mais expansiva em termos de razão, de 

pensamento, de cultura, de experiência e até de linguagem; pelo que tudo somado, esta 

revela-se tão só na oportunidade de mostrar o caminho até então percorrido, algo que 

surge revelado nas questões, nos conceitos, nas perspetivas e nos horizontes que permitem 

no fundo a possibilidade de assunção das várias tomadas de posição que se vão 

espelhando no alinhamento e no conteúdo linguístico a que a seguir vou dando forma. A 

base epistemológica, reflexiva e dialogante, resulta das opções que fiz, quer na 

consideração do método, quer na seleção dos autores do arco teórico fundamental, 

Gadamer e Ricoeur, permeando curtas contribuições de outros autores. Recorri também, 

em vários momentos do texto, para me lançar no campo do relacionamento a envolver o 

profissional de polícia e o cidadão, ao estudo prático que desenvolvi sobre as perceções 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

224 
 

de agentes policiais sobre os fatores que influenciam a sua atuação profissional, junto das 

populações.  

O caminho reflexivo foi trilhado pelo método da hermenêutica filosófica: um 

método que possibilita uma dedicação à interpretação, compreensão e explicação dos 

fenómenos sobre os quais se concentra; na consideração de um permanente envolvimento 

e encontro dialógico e dialético entre aquilo que se conhece e o que se pode aprofundar 

e/ou ampliar, em termos de conhecimento, nas mais vastas configurações de uma 

circularidade hermenêutica que permanentemente se articula, se (re)constrói e  

desenvolve, numa espiral de saber. Desenvolve-se, sobretudo, não pela reiteração das 

formulações, mas pelo que a elas pode ir sendo, através da linguagem, acrescentado; pelo 

que se possa investigar, experienciar, refletir e aprender na atribuição de significados, 

contribuindo assim para a dinamização e ampliação dos horizontes da tradição e da 

cultura, servindo uma praxis mais sustentada, para os humanos e seus relacionamentos.  

Começando pelo princípio, é preciso referir que as carências ou as necessidades 

do humano se apresentam, em grande medida, como causas, estando na base da existência 

de tudo quanto no seu mundo há. Estas condicionantes, que em todo o percurso de 

desenvolvimento do ser humano, resultam da existência de processos de impermanência, 

em cada um dos seres e em todas as coisas, dão azo à necessidade de uma atenção 

dedicada à transformação ou à correção dos desequilíbrios, que tudo vão afetando. Por 

isso, os seres humanos, por questões de sobrevivência, mas também de resistência ou de 

resiliência, face às dificuldades com as quais se têm de confrontar, procuram fugir da dor, 

do desconforto e do sofrimento, salvaguardando o equilíbrio e o prazer a ele associado, 

optando por procurar assumir as responsabilidades pela garantia da satisfação das suas 

necessidades e dos que lhes são próximos, dentro de uma estabelecida relação de cuidado. 

Mas é também por esta via que o ser humano se confronta com os problemas que surgem 

neste processo de identificação e de correção das instabilidades. E também com os 

conflitos que surgem, quer a partir da existência, quer da multiplicação dos problemas e 

das crises que se instalam a partir da incapacidade de lhes resistir ou da delonga na 

implementação das necessárias tomadas de decisão e das medidas adequadas a garantir 

as homeostasias ou a reposição dos necessários equilíbrios.  

Consequentemente, enquanto não se produzirem os devidos efeitos,  perdura uma 

tensão que se vai revelando cada vez mais crítica. O que quer dizer, que, a todo o 

momento, o humano, e, sobretudo, um humano com experiência na vida, desde que esteja 

vivo e em condições de o poder conscientemente reconhecer, antes da fatalidade – a noção 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

225 
 

de um limite que permite ao ser humano ter uma perceção mais consciente do tempo, do 

seu tempo, da sua liberdade e da sua oportunidade ou possibilidade de fazer o que é 

necessário fazer; que as oportunidades passadas ficaram no passado e que as do presente 

podem ser as últimas, não havendo por isso que as perder -, tem a possibilidade de 

continuar ou de (re)construir a sua história, bem como de continuar e fazer parte da 

história do coletivo. E, nesse sentido, pode ter a oportunidade de adquirir conhecimento 

e  autodeterminar-se isoladamente ou de unir esforços com outros, para poder intervir de 

modo responsável e construtivo naqueles que se admitam como sendo os processos de 

carência ou de realização, com vista à obtenção de progressos, de evoluções e de bem-

estar.   

Assim sendo, é importante estabelecer, uma vez que todos os seres humanos 

possam pretender, de algum modo, progredir a este nível e que apesar de poder haver 

algumas divergências, na dimensão e na forma; que o bem-estar de uns e de outros possam 

ir estando associados, em termos coletivos, para que uns ou outros não se sintam 

discriminados ou até violentados por impostas ou acentuadas discrepâncias, na 

consideração e no tratamento enquanto ser humano ou na consideração para uma vida-

boa. Em face do que se refere, não obstante as competições, as guerras e os confrontos 

que têm existido e existem, a par dos mais diversos problemas sociais contemporâneos 

(entre os quais: problemas ecológicos e ambientais, de segurança, de educação, de saúde, 

de justiça, de solidariedade social), o desenvolvimento das capacidades de comunicação 

e de diálogo entre seres humanos e as responsabilidades de interagir em modelos 

dialogicamente construtivos, apesar de se poder considerar como indo estando sempre 

aquém das melhores expetativas, tem vindo a revelar-se fundamental, mesmo após 

situações individual ou coletivamente traumáticas para o seu processo de sobrevivência 

e de desenvolvimento. 

E é neste seguimento, que é preciso assumir, em resposta à questão que foi 

colocada de início, que as tensões e os conflitos, nas formas de expressão do ser humano, 

podem efetivamente conduzir ao sucesso nas relações de interação entre as pessoas e 

também no contexto relacional entre policias e cidadãos, se, de facto, as pessoas, assim o 

demonstrando, assumirem a responsabilidade, apostarem e investirem numa recíproca 

abertura, numa disponibilidade e numa permanente perseverança, na adesão ao jogo 

dialógico e deixarem que a própria linguagem, a compreensão e essa mesma abertura de 

espírito, possam atuar, pela via do esclarecimento, da aprendizagem e da ação conjunta, 

pelo interior da chama dos processos de conflito.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

226 
 

Portanto, não um exercício relacional a ser encarado de forma competitiva.  Não, 

onde vencer o outro seja o objetivo e onde o resultado venha diretamente dessa disputa, 

como algo prévia e rigidamente definido – pois isso faria de alguém apenas uma parte ou 

partes meramente interessadas em si, na sua prestação, no seu desempenho, na sua 

prevalência; querendo, sobretudo, ultrapassar, manipular, habitar o outro ou quebrar-lhe 

o espírito, diminuí-lo, destituí-lo ou mesmo eliminá-lo. Mas sim um jogo que valha por 

aquilo que é produzido a partir do jogo jogado e da cooperação interativa de quem joga. 

Designadamente, por via da compreensão que se adquire a partir do saber, da atenção, da 

paciência e da indispensabilidade do envolvimento com o outro, do entendimento com 

ele, da inter-relação estabelecida, com vista à possível identificação das questões que 

marcam o encontro, bem como o realizar em conjunto, onde o resultado seja perspetivado 

do ponto de vista do bem-comum. 

Neste jogo a que faço referência, é importante que cada qual dispense o que pode 

e o que sabe – muito embora quanto mais se possa e se saiba tanto melhor possa ser o 

contributo -, a par de uma disponibilidade para apreender, nomeadamente, adquirindo 

mais experiência, mais capacidade, mais competência e mais saber, a partir de um 

(re)encontro de (pre)conceitos e de esforços com o outro. Desta forma, o preconceito, que 

de início se revela - por quem o sustenta, previamente ao contacto com a diferença -, 

numa base sustentadora do conhecer e do saber (como algo resultante da experiência e 

das aprendizagens até então realizadas); encontra a oportunidade de se lançar 

colaborativamente no jogo, de onde sobressai a sua (in)utilidade, a sua (in)validade 

teórica ou prática. Tal constatação pode decorrer dos processos reflexivos que em torno 

de si possam ser realizados, com vista à sua (re)análise, (re)verificação, eventual 

(re)confirmação ou (re)infirmação, (re)validação ou (re)invalidação. Contextualmente o 

preconceito pode mesmo chegar a revelar-se potencialmente nocivo para as relações 

sociais, sobretudo quando utilizado de forma marginalizadora, adotado com viés 

absoluto, fechado ou esconso, fomentando nocivos estereótipos e rótulos. Já construtivo 

será quando se mostre aberto à crítica, ao contraditório, à possibilidade de transformação, 

pelo contacto ou pela síntese com outros preconceitos, surgidos pela via da diferença, a 

qual seja trazida pelos vários dialogantes em jogo. Porque o espaço do diálogo, é aquele 

que permite um acolhimento tolerante e em segurança, de todos os preconceitos, 

perspetivas e horizontes, um pouco antes da produção dos seus efeitos nas relações 

sociais, dando-se-lhes assim a oportunidade para uma ponderação efetiva, na 

consideração de que todas as hermenêuticas, mesmo as que se opõem, resultam de um 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

227 
 

processo de busca, que sendo ontológico, acaba por irmanar os humanos dentro de uma 

caminhada que a todos é comum.  

Torna-se assim evidente que quem não adere a este efetivo jogo do diálogo, não 

compreendendo que o ir sendo de tudo e de todos é que no fundo vai revelando esse ser 

que se pode dizer afinal de múltiplas formas - como algo instável, impermanente e a todo 

o momento questionável, e, portanto, em certa medida, insuscetível de poder ser 

fixamente rotulado ou estereotipado; acaba por fazer apenas uma escolha que assenta num 

dar por suposto: realizar uma opção aparentemente mais fácil, todavia imatura, por 

escorregar na unilateralidade e na inflexibilidade dos seus próprios preconceitos, dos seus 

pontos de vista, ficando a mover-se dentro de um horizonte restrito – algo que pode 

conduzir a um total isolamento, mas também a confrontos destrutivos com os outros. 

Quem só está preocupado consigo, com o que julga saber e pensar e não com o que os 

outros julgam que sabem e pensam, não lhe interessa a possibilidade de ser confrontado, 

nem de dar explicações. Pode entrar num estado de intolerância tal que, só por julgar que 

esteja na posse de uma verdade pura, se revela o mote para se imbuir de um espírito de 

arrogância e de poder, porventura malicioso, apto a determinar o corte de laços, a 

promoção de distâncias ou até procurar afetar o outro, por intermédio de dirigidos ataques, 

para impor ou salvaguardar os seus interesses e as suas posições. A (in)sensibilidade pode 

ser de tal ordem que o próprio gesto do outro, como elemento significativo de abertura, 

de linguagem e de comunicação – que à partida poderia suscitar um bom ponto de partida 

para o diálogo, para uma compreensão em conjunto e para uma satisfatória interação -, 

pode revelar-se – por modos distorcidos de acolher o gesto ou por (má)compreensão -, 

determinante, sobretudo na envolvência de cenários de tensão e conflito (onde o gesto se 

contrasta, se (pre)sente, se (pré)entende superficialmente ou até se incompreende, de 

modo a gerar determinadas emoções consoante os horizontes de quem o interprete), na 

demarcação de uma posição de intolerância, e mesmo no desencadeamento e 

desenvolvimento da violência.  

Estes típicos modos muito utilizados na demarcação de um território 

(pré)conceptual não passam despercebidos em relatos e atropelos à própria memória 

histórica, quando se trata de manipular o compreender a favor de ideologias, interesses 

sociais e políticos e dos seus respetivos grupos de influência associados.   

O que se vem dizendo abre assim caminho para algo que se revela sempre 

essencial.  Para serem lançados em jogo – nos espaços de pensamento, de reflexão, de 

diálogo e de interação -, dependendo das contextualidades coletivas, e porque isso reforça 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

228 
 

o valor das dinâmicas democráticas - não apenas em termos de uma liberdade de pensar, 

mas também ao nível da verificação das bases essenciais para tomadas de posição 

(auto)críticas, justas, respeitadoras e capazes de observar o que está e o que não está certo, 

o que está e o que não está bem -, revela-se apreciável que os seres humanos tenham as 

suas capacidades e competências individuais e coletivas desenvolvidas. E aqui é 

importante a educação, a formação, mas também a espiritualidade, a preparação e a 

abertura para novos saberes – o que lhes permite a estimulação e a capacidade, quer de 

resiliência, quer de adaptação a novas situações, bem como a superação de desafios -, 

para poderem entregar ao espírito deste jogo do diálogo, e, consequentemente, à partilha 

de esforços, a dinâmica e a contribuição necessárias ao seu desenvolvimento construtivo 

individual e coletivo. 

Quer dizer que, para além da cultura e do saber, é necessário que as pessoas 

estejam sensibilizadas para ampliar a sua consciência, relevando com sentido analítico e 

flexibilidade as temáticas de base. Ou seja, que se interessem e se nutram de um domínio 

conceptual, mas também de uma mente aberta que não os impeça - partindo de uma 

inserção num determinado horizonte de perspetivas, representativo de uma posição de 

partida -, de estar recetivos à dúvida, à crítica e em abertura para novas aprendizagens, 

que é o mesmo que sair do sectarismo, do partidarismo, do facciosismo e de outros 

“ismos”, por intermédio do veículo da linguagem e da via do diálogo. Possibilitando a 

entrada em planos de compreensão e de busca do conhecimento, pela via ontológica, da 

recetividade e até da valorização da alteridade e da diversidade que se vai 

consubstanciando no entendimento na relação com o(s) outro e a(s) suas diferença(s). 

É muito importante que as pessoas estejam em condições de igualdade, sejam 

capazes de respeitar o(s) outro(s), de ser tolerantes,  de ter a boa-vontade em compreender 

o(s) outro(s), naquilo que eles tenham a manifestar; o que implica até uma gentileza para 

com esse outro, no sentido de o ajudar a explicar-se melhor, no sentido de ele poder 

explicitar a sua razão, simplesmente por ele poder ter razão. E porquê? Porque cada um 

de nós, no seu viver, precisa de compreender e de ser compreendido. E se quisermos 

complicar um pouco mais, cada um dos seres humanos - mesmo podendo consubstanciar-

se em narrativas sobre a sua pessoa ou sustentar-se numa via ímpar de autoconhecimento 

-, vai sendo efetivamente várias pessoas dentro de uma só pessoa. Pelo menos duas – 

ambas em plena busca, descoberta e transformação. Uma delas em si mesma inenarrável 

e indizível, na sua completude; e uma outra sustentada num projeto narrativo que se 

pretende a todo o momento prosseguir e atingir. Não obstante, ambas se revelam, para 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

229 
 

um viver integrado e integrador, não apenas necessitadas e interdependentes, mas também 

carentes, como dizia, de compreender e de serem compreendidas. E é nessa medida em 

que todos os seres se revelam carentes da capacidade de compreender de uma forma 

fenomenológica e hermeneuticamente absoluta, ou seja, de obter um saber pleno que lhes 

permita afastar por completo as dúvidas e as incertezas que teimam em aparecer. E 

também, porque, partindo desta base de encontro e de assunção mútua, se torna possível 

a todos os intervenientes, com base na comunhão dos saberes e das aprendizagens 

realizadas – todos na condição de outro -, desenvolverem em parceria, as fases seguintes 

do processo de diálogo. Torna-se fundamental assumir essa disponibilidade e até esse 

compromisso, quer no que se refira ao esforço de identificação e de compreensão dos 

problemas - que estão sempre lá e não se podem deixar de considerar -, quer na definição 

da ética e dos modos dela decorrentes, de caminhar para a resolução desses mesmos 

problemas, corrigindo os desequilíbrios, satisfazendo as necessidades, ultrapassando a 

estagnação, sanando os conflitos ou dissolvendo as crises. Algo que passa - para além da 

adoção de um esforço conjunto a poder servir-lhe de base - pela responsabilidade, pela 

solidariedade e pela determinação em (re)configurar as relações, as negociações, 

entendimentos, alianças, acordos e compromissos, que permitam alcançar metas e 

objetivos, salvaguardando interesses comuns, preservando e privilegiando sempre, tanto 

quanto possível, a continuidade do diálogo. O mesmo é dizer, das aprendizagens, da 

partilha, da interdisciplinaridade, das relações, do sentimento de pertença e do bem-estar-

comum, que possam associar-se ou ir resultando a partir do processo. Exatamente, porque 

é desta noção de movimento contínuo e constante, de ligação, de compreensão, no fundo 

de amor – no sentido da fraternidade (num saudável e harmonioso conviver), de bem 

querer e de cumplicidade (no sentido de um entendimento aprofundado) - que se vai 

estando em condições de continuar a promover o esforço necessário para a resolução das 

complicações que ainda possam ir, e vão, subsistindo, ou das adversidades que possam, 

entretanto, ir surgindo, e surgem, na sequência dos naturais processos de transformação, 

que, como vimos, tudo afeta.  

Portanto, é pelo vozear hermenêutico, que ecoa nos diálogos (e às vezes, também, 

por via dos silêncios que podem permitir alcançar entendimentos), que se ensina e se 

aprende; que se difunde o que se conhece e se induz à reflexão, não só, em filosofia, mas 

também, em ciência, na estética, entre outras áreas. Tal ocorre igualmente em comunidade 

- ainda que possam surgir conflitos de interpretação simbólica e de linguagem -, onde 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

230 
 

essa disponibilidade e esse desejo de saber, de construir, de evoluir, pensando e 

descobrindo em conjunto, possam estar presentes.  

Assim se podem formar as redes humanas de ação conjunta, onde não só o humano 

se pode libertar de um isolamento físico e psíquico, mas também de um reduzido campo 

intersubjetivo, que se revele, enfim, por si só, sempre mais redutor e condicionado, 

relativamente a poder manter-se em ampla relação. Nessas redes humanas todos deverão 

ter a oportunidade e a possibilidade de se abrir continuamente à condição de um individuo 

ou grupo de indivíduos interdependente(s), uns em relação ao(s) outro(s) e também em 

relação ao meio, como durante a vida, do começo ao fim, nunca se deixa de ser.  

O diálogo surge assim, no panorama das relações humanas – não como uma crença 

e/ou por causa daquele que possa ser considerado desde logo um horizonte reduzido (que 

até pode ser dilatado), em virtude da possibilidade e da necessidade de oferecer um 

caminho que é o da saída de um horizonte que é sempre mais limitado quando isolado, 

para aceder, pela abertura que se possa demonstrar, a outros horizontes. Dialogar não 

resulta simplesmente de um falar uns com os outros, muitas vezes tagarelando ou uns a 

tentar controlar e/ou limitar o discurso dos outros; mas resulta de um acomodar do que o 

outro diz e de um oferecer daquilo que se comunica, num empenho epistemológico em 

jogo, de perguntas e respostas, até entrarem todos num território vivencial de 

entendimento comum. Dialogar é algo que resulta da escuta ativa e da serenidade 

reflexiva; do dar significados aos aspetos que preenchem o diálogo, revelando-lhes um 

sentido de verdade, algo que se consegue pela entrada numa circularidade hermenêutica, 

com esse(s) outro(s) que permite(m) o encontro com outras dimensões do processo 

interpretativo e compreensivo, que possibilitam chegar a algo novo, a precisar de ser 

(re)acolhido e (re)integrado na cultura e no viver. É deste encontro de que resulta uma 

maior sedimentação do conhecer, a assunção de responsabilidades e, a partir delas, sem 

abusos, o poder de realizar algo. O diálogo, para além de um caminho, é também uma 

boa escolha. Uma escolha que se pode fazer na liberdade responsável que se tem de a 

poder assumir (no cuidado por nós, pelos outros, pelo mundo) e de a colocar em marcha. 

É, no entanto, uma escolha que tem de ser feita por ambas as partes envolvidas e por isso 

uma opção de recusa de um caminho de unilateralidade. Mas também de recusa de uma 

atitude que não queira ver o outro que está em frente; de ver quem em relação a quem se 

possa estar contra. Tudo no sentido da demonstração de uma abertura para uma relação 

de entendimento e compreensão, mútuas aprendizagens, num espaço que pode ser de 

conciliação e até da possibilidade de consolidação dos maiores interesses de todos mas 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

231 
 

também de negociação e de compromissos entre duas ou mais partes envolvidas em 

conflito. 

A isto se procuram opor pessoas, grupos, instituições, quando se isolam e não 

aderem ao diálogo social e cultural. No pressuposto de manter ou (re)afirmar as suas 

posições, procuram afastar-se de quaisquer influências. Não interessam outras 

perspetivas, outras ideias, e mesmo a ideia de uma ação conjunta para o bem de todos 

pode ser relativizada em prol de interesseirismos. Aliás, é neste ambiente de subtração ao 

diálogo que se podem verificar as maiores dificuldades até na aplicação das leis e na 

aplicação de mecanismos de controlo social sobre determinados grupos que se colocam à 

margem, chegando mesmo a revelar-se enfraquecidas ou mesmo inúteis essas regras, 

quando se esteja a lidar com estruturas de poder que de algum modo se mostrem e se 

mantenham socialmente entrincheiradas nos poderes que vão detendo. Portanto, não é 

que seja negativo ter as próprias ideias, os valores e as convicções, o que é prejudicial, 

quer do ponto de vista individual, quer do ponto de vista coletivo, é não haver abertura, 

nem a possibilidade de questionamento e confrontação de perspetivas únicas, sobretudo 

quando esteja em causa tudo o que tenha que ver com o bem-comum e os interesses de 

todos. O perigo advém dessa rigidez de pensamento que relativiza e descarta o outro, 

porque a perspetiva ou a razão do outro não interesse considerar, nem interesse dirigir a 

atenção para o próprio bem-comum, nem alimentar esperanças nesse domínio; 

interessando mais investir numa atenção aos próprios interesses.  

Assim, apesar de, em muitas zonas do globo, em países, em instituições, se poder 

conceber o exercício de um poder de facto, como uma via unilateral totalmente 

dominante, para aquelas pessoas, como sendo a única forma possível de fazer valer uma 

autoridade; não restarão dúvidas de que exclusivamente pela via do poder e dentro de 

uma lógica de poder não se torna viável o desenvolvimento de funções ou de missões de 

cuidado em torno dos interesses e do bem-estar-comum. Precisamente porque um 

exercício de poder com estas características, arroga-se em não dialogar com todos, 

empenha-se em rotular e afastar a diferença, o pensamento crítico e contrastante; não lhe 

permitindo assim tomar ampla consciência das coisas e assumir as devidas 

responsabilidades em resolver problemas, conflitos sociais, crises e violências. Não 

obstante e como se isso não bastasse já para classificar um mau desempenho ao nível das 

que poderiam ser as suas responsabilidades, criará e agravará cenários problemáticos e de 

conflito, abrindo o caminho para abusos de poder, usos (re)consolidadores do poder em 

benefício próprio ou a favor de grupos de pertença, entre outros tipos de favorecimentos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

232 
 

a uns e prejuízos a outros, tudo em resultado das formas hegemónicas, dominantes 

discricionárias e arbitrárias ou absolutas de conceber e de impor regras, a bel-prazer. 

Se, por um lado, possa ser possível viver na unilateralidade e na autossuficiência, 

caso as questões de uns possam não afetar as dos outros e vice-versa; o que de certo modo 

possa ou não deixar apenas latente uma certa tensão permanente entre pessoas, entre 

grupos, no paralelismo dos seus caminhos e das suas vivências; por outro lado, surge a 

possibilidade de um existir em confronto com o outro, em diferentes níveis de influência 

e de escalada. Um existir, que, sem um autêntico diálogo, pode surgir na base de uma 

mera observação das capacidades dos que possam querer e conseguir dominar, isolando-

se de uma relação de compreensão e de parceria com o outro; onde esse outro fica 

reduzido a algo a dever poder ser olhado como um meio para se alcançarem determinados 

objetivos, um instrumento para retirar benefício, ou então a ser considerado apenas com 

desconfiança, considerado do ponto de vista de poder e dever ser controlado, capturado, 

dominado e submetido. Porventura, até, com perspetivas de rebaixamento, hostilização e 

violência (física e/ou psicológica, individual ou coletiva; como recurso ou resposta), se 

preciso for, para se alcançarem os pressupostos níveis de exercício do poder, um poder 

cada vez mais forte e independente, dando azo a todo o mal que pode surgir a partir de 

relações pouco ou nada responsáveis e pouco ou nada construtivas com os outros.  

É preciso considerar que estes são modos suscetíveis de minar todo um ambiente 

cultural e social e as possíveis relações existentes, algo que pode, também, incentivar ao 

desencadeamento de mecanismos de resposta igualmente desequilibrados; cenários 

sociais que colocam, não só, em causa, as oportunidades de convivência, bem como as 

perspetivas futuras de uns e doutros, sacrificando, sobretudo, as possibilidades de se 

alcançarem os maiores interesses comuns. Isto, face à expetativa de que se possam, 

eventualmente, atingir, objetivos meramente sui generis, dentro de um pensar que se 

sustente no fortalecimento próprio, à custa do enfraquecimento ou mesmo da 

incapacidade de resistir, por parte do outro. Este é o espaço das relações de posse. É o 

espaço das relações (pré)concebidas com base na mera lógica de mandar, relações, já de 

si, desequilibradas pela desigualdade, por pressuporem que uns estão em cima e outros 

em baixo, que uns têm mais valor e outros menos, que uns dominam e outros são 

dominados. Relações que (pré)estabelecem um ciclo cerrado de controlo e de 

consolidação das supremacias, onde o saber, a cultura e o bem-estar-comum são 

secundarizados face aos sub-reptícios interesses que os circuitos do poder e as suas 

conceções fechadas, consagram para si próprios. Em ambientes políticos, grupos, estilos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

233 
 

de liderança escrupulosamente organizados sob esta perspetiva não se vislumbram 

grandes possibilidades de se poder salvaguardar o bem-comum ou uma saudável 

(re)construção social, uma vez que, por ausência ou insuficiência de diálogo, tal, 

facilmente, se pode subtrair à agenda das prioridades. Mais, tais interesses gerais e 

comuns podem até vir a ser utilizados como aliciamento ou capa argumentativa para 

justificar a ascensão, o exercício, a manutenção ou o reforço do poder e do domínio que 

ele proporciona, para que, depois disso, na prática, os interesses dos dominados ou dos 

administrados possam passar a servir de miragem para um esforço que não se traduza em 

algo tangível, nem sequer se realize em termos razoavelmente adequados. É uma espécie 

de armadilha para quem não seja ou não queira ser capaz de compreender o enredo ou se 

converta num mero crente em sistemas onde o ser-se explorado deva ser algo 

incontestável. Porque o que se revela, de facto, é que, na linha do poder, os outros não 

entram na equação inicial para uma vida-boa, em condições de igualdade ou de 

equivalência, só entram num estatuto de desigualdade, de inferioridade, e, portanto, em 

desconsideração, devendo permanecer em desequilíbrio e, se possível, capturados pelo 

espírito da obediência, de um controlo mental que os convença de que é assim que tem 

de ser (entre outros motivos, por condição, por orgulho, por destino ou por vontade 

divina) podendo ser-lhes oferecida, como único consolo (outras vezes nem tanto), a 

possibilidade de sonhar com um horizonte de expetativa diferente (na esperança de que 

um dia, para eles, as coisas possam melhorar), como sendo, aliás, aquilo que permita 

continuar a explorar a sua condição e a controlar possíveis cenários de revolta. Ao seu 

estilo, paralelamente, devem ser criados e mantidos, tanto quanto possível, os requisitos 

de uma competição desigual e acesa, no propósito de uma manutenção estrutural, quer da 

disciplina, quer das posições de carência (algo com expressão ao nível do conhecimento, 

das condições de vida, das condições de exercício funcional ou profissional), facilitando 

assim, o domínio, o controlo e o aproveitamento do mais fraco. O que estas pessoas, estes 

sistemas, estas organizações não concebem é que, um dia, tudo o que façam e promovam 

se torna suscetível de vir a afetá-los nas suas existências, exatamente do mesmo modo ou 

até de um modo inflacionado. 

Assim, ao sublinhar aqui a necessidade de uma (r)evolução (no sentido de uma 

transformação profunda) das relações de poder ainda vulgar e socialmente identificáveis 

– relações, onde a responsabilidade tende a ser reduzida ou definida em função da mera 

noção de obediência e em benefício dos objetivos particularizados e discricionários do 

poder ou dos que o detêm -, para um outro nível de construção democrática. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

234 
 

Designadamente, de reforço das relações de responsabilidade - onde o poder signifique a 

concretização de algo em virtude de uma epistemológica, justa, conjunta e acordada 

necessidade de conseguir essa mesma realização; para servir o bem-comum e também o 

particular (porque o que é bom para o bem-comum, também tem de ser bom para o 

particular – tratar da vida dos outros, dos problemas dos outros, também tem de significar, 

de forma ajustada, tratar da vida individual e dos problemas individuais). Visa, sobretudo, 

a possibilidade de se enveredar pelo caminho da razão, do pensamento e da ação, 

resultante do diálogo, do saber e das aprendizagens que vão sendo realizadas, conduzindo 

à maior possibilidade de segurar aquela que possa ser a alternativa, que é a tendência para 

uma permanente luta pelo poder. Cenários de disputa que abrem espaço a quem queira 

dar largas às vontades de dominar ou deixar aflorar a sede pela supremacia, com recurso 

às intolerâncias e às ignorâncias (a conspiração, a carência e a subjugação dos outros, e 

até a violência, a guerra e a morte), mas também as discriminações, as desigualdades, as 

injustiças, as inseguranças de todos.  

A responsabilidade pelo diálogo e o diálogo pela responsabilidade, traduzindo-se 

num fazer conjunto, surge assim no melhor plano da ética e das virtudes, não apenas na 

consideração do outro como igual, mas em face da maior probabilidade de fazer as coisas 

do modo mais correto e justo, de evitar justamente a forma incorreta de as fazer ou de 

protelar o que é necessário fazer, sendo que se tenha disponível o saber e a preocupação 

efetiva de ir além, no esforço e na capacidade de superar ou ultrapassar o agravamento, a 

densificação, a complicação ou a acumulação de problemas e os desequilíbrios pré-

existentes, na vida dos seres humanos e no meio que os sustenta.   

As instituições e as redes em que as instituições se inscrevem têm enorme valor 

social, quando vistas nesta linha de responsabilidade, de abertura e de colaboração, na 

perspetiva da institucionalização dos meios e de um esforço humano coletivo, 

sistematicamente produzido e desenvolvido em prol do exercício e do cumprimento de 

um papel e de uma função, quer em torno da construção social - sobretudo ao nível do 

que é socialmente necessário fornecer e distribuir em termos da prestação de serviços, 

quer da mitigação, no que respeita a uma ausência de outras respostas estruturais, 

relativamente ao que é preciso fazer para melhorar a vida dos cidadãos. Mas também da 

inconsequência da existência de um múltiplo conjunto desadequado de respostas para 

esses mesmos cidadãos. Neste sentido, as instituições, entre outras formas de serem 

abordadas (por exemplo como representação de esperanças legítimas dos povos ou 

poderem ser vistas como um motor para uma interdisciplina com efeitos 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

235 
 

transdisciplinares na interseção das culturas e dos povos), podem mesmo revelar o nível 

de desenvolvimento social, pelos contributos que dão, entre outros, à não-violência, ou 

seja, a correspondência à necessidade de o humano conseguir ter o apoio necessário, a 

integração social adequada, deixando assim de ter razões para reagir radicalmente, de um 

modo primário ou desesperado, revoltando-se para procurar suprir as dificuldades com as 

quais se possa confrontar. Algo que tem tanto mais valor, clarificado fique, num mundo 

ainda carente de ver erradicados os caminhos pelos quais os vários tipos de violência 

explicita e dissimulada se fazem sentir, sobretudo num certo sentido consumista e 

explorador das relações humanas, que abunda nos mais diversos meios sociais, inclusive 

nas próprias instituições, desde os redutos mais íntimos e reservados aos mais expostos e 

de domínio público. Em face do que se vem concluindo defendo também que se ganharia 

em muito se se pudessem ir transformando as lideranças e os cargos de decisão 

habitualmente centrada(o)s na figura de uma só pessoa. Lideranças e cargos de decisão 

que deveriam passar a ser asseguradas por equipas (inter)multidisciplinares, para garantir 

desde logo que as decisões tomadas e as linhas de ação política prosseguidas, pudessem 

decorrer de autênticos jogos de diálogo e de uma conjunta tomada de consciências. Fica 

assim claro que não defendo uma oposição total aos poderes instituídos, o que defendo é 

uma maior cultura de maior qualidade e de responsabilidade nos modos de o exercer. 

Quanto à Segurança de todos e para todos, é preciso referir que ela tem de ser 

entendida como um pilar do desenvolvimento social (não apenas no plano físico e 

psíquico da paz pública, mas incidindo também – porque dela pode fazer parte - no plano 

da saúde, da educação, do emprego, da economia, da alimentação, da habitação, do apoio 

social, entre outros possíveis) e um dos direitos essenciais de todos os humanos, sem o 

qual não há evolução e sustentabilidade social; por funcionar como uma via para o 

respeito pelo outro, para a liberdade, para a justiça, para a cultura e para a tranquilidade 

pública como algo que se possa projetar razoavelmente num futuro à sua frente. Neste 

sentido, não haverá alguém que possa sentir-se seguro se tiver sido assaltado, agredido, 

violentado ou se sinta na iminência de o ser; vendo-se na necessidade de ter de (re)agir 

por sentir ameaçada a sua liberdade e integridade. Mas sucede de igual modo se não tiver 

acesso à sua subsistência, ao trabalho, a uma casa, à saúde, ao saber, à justiça ou aos 

apoios sociais de que necessite ou se mostre carenciado. Quer isto dizer que o humano se 

mostra preocupado, sobretudo, em considerar as suas expetativas no horizonte temporal, 

para projetar e perspetivar o que lhe pode oferecer condições de vida, de liberdade e de 

segurança.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

236 
 

Deste modo, tudo o que vem sendo referido encontra um horizonte de sentido 

quando aplicado ao contexto policial, quer no que se refira às relações entre polícias e 

cidadãos, quer no que se refira à abordagem que se possa querer realizar, 

construtivamente e em democracia, a uma instituição e seus profissionais, que se 

possa(m) querer especialmente e responsavelmente no centro de todos os diálogos, 

exatamente por poderem estar no centro de todos os conflitos. E é, portanto, neste sentido, 

que se pode querer uma instituição policial bem como os seus profissionais, muito mais 

comprometida(os) e dedicada(os) ao serviço dos interesses de todos os cidadãos e da 

sociedade – emprestando ao serviço público o mais alto nível de saber, de experiência e 

de profissionalismo -, do que potencialmente inclinada a prestar uma contribuição e um 

serviço onde possam ser discricionariamente servidos interesses dispares, como os de 

mero robustecimento de poderes instituídos. Neste sentido, é legítimo referir que a polícia 

e os polícias não pode(m) ser objeto de negligência política sob pena de, enquanto 

sociedade, estarmos a comprometer o desenvolvimento social. Assim, para que possamos 

vislumbrar um quadro que permita estar à altura das necessidades e das exigências das 

sociedades contemporâneas é preciso ter uma polícia muito mais bem preparada, muito 

mais próxima do cidadão, muito mais disponível para estar onde for preciso estar. Uma 

polícia a intervir de um modo muito mais proativo, mas, sobretudo, muito mais 

preventivo, e não tanto, meramente reativo, e, muito menos, persecutório, junto da 

população. Ao invés de uma atribuição de importância às meras estatísticas de 

produtividade relativamente às quais se pode dar a interpretação que os poderes 

instituídos entendam ser mais conveniente, como as de passagem de contraordenações ou 

as de detenções de cidadãos, que apenas transmitem porventura uma insensibilidade 

numérica (e passar porventura uma imagem negativa para a população, a poder 

influenciar o comportamento individual e coletivo), seria de considerar que uma autêntica 

qualidade e a excelência do serviço policial pudesse ser parcialmente medida por outros 

indicadores, mormente pela ausência de crime nas ruas; pela ausência de queixas por parte 

dos cidadãos (também em relação ao serviço policial, queixas que normalmente resultam 

de alegadas críticas a cedências imediatas, por parte de polícias, na procura da resolução 

de problemas ou inconveniências sociais, com recurso à promoção de outros problemas 

e inconveniências sociais); pela capacidade de intervir e resolver os problemas com os 

quais os polícias se confrontam, a partir de uma insistência na interação comunicativa 

com os cidadãos, pelo diálogo, pelo confronto construtivo das ideias; a partir de uma 

autoconvocação para um viver em conjunto e de um integrado e sustentável 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

237 
 

desenvolvimento coletivo; e também, sobretudo, pela ausência de sinais e indícios que 

possam indicar as suas fragilidades em vários outros domínios. Entre outros, ao nível dos 

recursos humanos e dos meios materiais, da formação, das condições de trabalho, de 

estudo/treino e das condições de vida - como tantas vezes têm sido, ao longo de décadas, 

denunciados pelos próprios profissionais, através das representativas organizações 

sindicais. Trata-se de aspetos, não só verificados por estas entidades, mas também pelas 

pessoas que contactam frequentemente com os serviços. Algumas destas questões até 

chegam a ser perfeitamente assumidas pelo poder institucional e político, quando 

questionados pelos órgãos de comunicação social, mas, ao longo do tempo, 

subvalorizados no seio das iniciativas e das efetivas práticas políticas. Podia-se medir, 

também a qualidade do exercício policial pelos modos efetivos e transparentes de 

trabalhar, ou seja, de exercer tecnicamente o papel e a função: pela proximidade e pelo 

desempenho no relacionamento com os cidadãos; por modos muito mais educativos, quer 

de dar o bom exemplo, quer pela positiva mensagem transmitida para a comunidade; pela 

eficiência e pela eficácia no serviço prestado; pela disponibilização em número de 

recursos humanos mais qualificados, mais capacitados e mais competentes (com 

formação superior; sobretudo na carreira de agentes e de chefes, por terem mais presença 

nas ruas e estarem diretamente mais ligados às resoluções das ocorrências que afetam os 

cidadãos – esses outros que se apresentam, mas que merecem e se lhes deve muito mais, 

para além das abordagens protocolares); de instalações com excelentes condições e de 

meios materiais especialmente adequados a permitir alcançar a melhor e a exigida 

performance. Em suma, há que criar as melhores condições para erradicar todas as 

insatisfações, as injustiças, os abusos e as violências a elas associadas. O que remete para 

um caminho: o do investimento público quer nas condições de trabalho, de segurança, 

higiene e saúde, quer na educação dos profissionais de polícia, pois é preciso aprofundar 

muito mais todo um conhecimento (multi)interdisciplinar que envolva naturalmente as 

ciências policiais, mas assente, de um modo mais profundo na área das ciências sociais e 

humanas (pois é na área social e humana que os polícias trabalham), a par de uma vertente 

ética e deontológica mais bem conseguida, uma componente humanista e espiritual mais 

marcante, a par, evidentemente, da uma área de desenvolvimento técnico e tecnológico 

muito importante para garantir que se faça o melhor que se possa fazer com o melhor que 

se tenha para trabalhar. A educação, nesta ampla vertente de preparação e de capacidade, 

pode não ser a solução definitiva para superar muitas das questões que se levantam numa 

ocorrência policial (muitas vezes únicas nos seus contornos, quer pelas pessoas, quer 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

238 
 

pelas circunstâncias); mas, sem uma boa educação ou uma melhor educação, as 

dificuldades em lidar com os problemas, os conflitos e as crises que se vão instalando 

serão certamente maiores, com os riscos e perigos que acarretam. 

Há assim, ainda, uma significativa margem de progressão para atingir esse maior 

nível de qualidade e de excelência que é preciso alcançar, sendo que dele beneficiarão 

não apenas a instituição e os polícias, mas, sobretudo, o conjunto dos seres humanos que 

são e serão os destinatários deste nível de investimento e de desenvolvimento, a dever ser 

enquadrado no âmbito da promoção de um serviço público de segurança interna.  

Não é, por isso, de querer menos que este patamar de envolvimento entre polícias 

e cidadãos, que prevê um reequacionamento e um (re)investimento nas responsabilidades 

e nas prestações de maior qualidade do serviço policial. Quando me refiro ao serviço 

policial é preciso ter em conta que se trata de um serviço que lida diariamente com 

cenários de um enorme potencial em termos de risco, de grande perigosidade individual 

e coletiva, onde é posta em causa a ordem social e por via dela, a integridade e até as 

vidas de todos os humanos envolvidos (de polícias e de cidadãos). Contextos onde, 

paralelamente, aparecem expostas todas as carências, vulnerabilidades e complexidades, 

não apenas institucionais, mas também as de uma vida social turbulenta, cheia de 

problemas e em permanente transformação. E, neste sentido, compreende-se que haja 

muito, logo de início, que não dependa diretamente do profissional de polícia ou que 

apesar do seu mais meritoso esforço, muito mais haja a fazer e a desenvolver para além 

da intervenção policial. Dependendo da dimensão e do número de conflitos em que se 

intervenha, quando um profissional de polícia isoladamente ou acompanhado de colegas 

ou equipas de apoio é(são) chamado(s) a resolver uma determinada ocorrência, para além 

da necessidade de ter de lidar com a tensão e os preconceitos -  sempre presentes (próprios 

e alheios), que podem ajudar ou dificultar - ou ter(em) de realizar uma intervenção 

imediata pela força (em defesa da vida ou da integridade física – própria ou alheia), sem 

saberem propriamente o que se passa na concretude, é, contudo, necessário, que, logo que 

possível, o(s) profissional(is) consigam criar e ver criadas as condições para o diálogo, 

(re)compreender o que aconteceu, o que está a motivar a ocorrência dos conflitos e 

perspetivar o que pode vir a acontecer, em conjunto com os cidadãos, quer para o 

apaziguamento das situações, quer para se encontrarem soluções, se possível, pacíficas, 

para os problemas, conflitos, crises que ali despoletam, ainda que soluções definitivas 

possam ou devam passar depois por outras instâncias, judiciais ou administrativas. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

239 
 

Por isso haverá que centrar a atenção naquilo que seja exigível ter, num serviço 

público de maior qualidade, numa sociedade como a do século XXI. E neste sentido, entre 

um número infinito de questões formuláveis, podem - para possibilitar eventualmente a 

continuidade da reflexão - ficar em aberto algumas delas: quando os polícias não sintam 

garantidas as suas próprias condições de segurança, que garantias de segurança hão-de 

poder oferecer aos cidadãos com quem se relacionam e/ou interajam? Quando os polícias 

possam não ver ou não sentir salvaguardadas e valorizadas as suas condições de vida, de 

educação, de formação, de trabalho, de relacionamento com estruturas responsáveis, 

abertas, dialogantes, cuidadoras e construtivas, quais serão as decorrências mais 

expetáveis para o serviço público, na relação com a população? Quando, em vez de 

diálogos, possam existir, sobretudo, monólogos de cariz e influência política, muito 

específicos, suscetíveis de aprisionar a verbalização de um ser - que a todos possa ser 

comum -, desatando os laços dessa mesma comunidade e induzindo somente a situações 

de (des)controlo no domínio da diferença, apenas com base na ideia de uma autoridade 

simbólica - que em vez de imposta, devesse, talvez, ser mais responsavelmente 

reconhecida -, que futuros e imagens institucionais poderão estar reservados à Polícia de 

Segurança Pública? 

Sendo a área política uma via determinante, pela qual as sociedades se vão 

(re)construindo, não só as políticas refletem o tipo de população e sociedade que temos 

no nosso território (pouco diálogo, pouca crítica, pouca participação, pouca utilização dos 

saberes e uma dinâmica social ainda entorpecida pelas formas de controlo dos vários 

poderes), como também é através das mensagens e do trabalho político que as relações 

sociais se vão sedimentando e (re)produzindo numa típica circularidade.  

A atividade dos setores políticos com poderes de decisão, por ilustrarem 

frequentemente um quadro defraudante das expetativas dos cidadãos, sobretudo em 

matéria de uma ação política que deveria ser responsavelmente realizada ou (re)produzida 

na decorrência de um dimensionamento articulador, intersubjetivo, epistemológico, 

dialógico e dialogal, quer entre partidos, quer com os cidadãos e suas associações 

representativas; que deveria desde logo estar bem presente ao nível de uma efetiva e 

permanente concertação social e de uma construtiva interação social, com os cidadãos. 

Ao invés, os líderes político-partidários procuram afirmar sucessivamente as suas 

posições políticas, mediante um conjunto de ideias programáticas protocolares e 

preconcebidas (em programas políticos pré-determinados e estudados para serem mera e 

sucintamente apresentados), algo que os cidadãos e a sociedade, como conjunto, se veem 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

240 
 

impotentes, quer para contribuir, quer para escrutinar e muito menos contraditar e 

responsabilizar, sobretudo quando as decisões políticas não estão em linha com as 

promessas políticas anteriormente realizadas. Desta falta de diálogo para a resolução dos 

problemas das pessoas (muitas vezes a recair sobre enormes injustiças sociais que se 

arrastam no tempo, suscetíveis de serem entendidas, sentidas ou encaradas - quer os 

problemas, quer a falta de diálogo - como violência), se queixam as várias organizações 

que fazem parte da múltipla e diversa área representacional da população, o que vai dando 

azo a alguns processos reivindicativos, entre outros, pela via da manifestação popular e 

das greves, onde, tantas vezes, aparecem demonstrações de hostilidade e de violência. 

Quer isto dizer que, em muitos casos, a perspetiva da responsabilidade pela 

construção social e pelo bem-estar-comum, decorrente de um efetivo e permanente 

diálogo social (para além daquele frustre contacto social que já é habitual ocorrer em 

períodos de campanha eleitoral, bem como dos contactos puramente formais e tantas 

vezes estéreis, com as organizações) revela-se algo suscetível de ir sendo constantemente 

menosprezado.  

Como se já não bastasse, os próprios estilos de liderança política, que já assentam 

em isolados pontos de partida (pelos programas políticos e pela decorrência de processos 

eleitorais pouco participados), conseguem desenvolver as suas políticas, que estão viradas 

para os seus interesses temáticos, apesar de uma desvalorização do diálogo social. E, 

apesar do contexto de democraticidade que os acolhe e integra, conseguem exercer dentro 

de uma lógica e de uma responsabilidade questionável, que a vigilância e a atividade dos 

restantes órgãos competentes não consegue muitas vezes mitigar. Este alinhamento é o 

que tem permitido a muitos governos fazer dirigir a atenção do Estado apenas para 

aqueles que são os seus privilegiados interesses político-partidários e a consolidação do 

seu poder.  

Pode pensar-se, no caso da democracia, que deva ser mesmo assim, que cada 

partido, cada ideologia com tendências dominantes, tenha e deva ter ideias distintas e 

cada qual possa querer pensar e fazer de um modo distinto do outro, para possibilitar uma 

escolha por parte dos eleitores, na opção por esta ou por aquela força política, e, que, 

depois, a opção vencedora tenha as condições para poder exercer o poder. Contudo, não 

se equaciona, que desta forma, cada partido político, uma vez no poder, procure só 

(des)obrar à medida dos preconceitos que vai tendo e vai defendendo, a partir do seu 

mundo específico de interesses, resultando que, mesmo a partir de uma possível 

alternância de vontades, o bem-estar-comum pode não passar de uma mera intenção e de 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

241 
 

um mero argumento para justificar a ascensão ao poder. Isto faz com que os partidos 

tenham um discurso e uma ação distinta quando estão na oposição relativamente a quando 

estão no poder. Assim, por exemplo – nos setores da educação, da saúde, da segurança, 

da justiça, entre outros -, se na oposição se contesta e se revindica a qualidade dos serviços 

públicos e se expressam intenções de melhorar as condições de vida dos seus 

trabalhadores, defendendo-se um maior investimento público para garantir a aplicação de 

medidas para procurar solucionar as questões; quando se está no poder, essas mesmas 

polaridades políticas trocam o discurso efusivo por um outro mais contido. E nesse 

sentido, realizam um esforço escasso, exploram aqueles que consideram ser alguns 

alegados bons resultados, para a partir deles poderem ganhar vantagem política, 

desvalorizando os diálogos efetivos e a interação com os vários outros, para se alcançar 

a resolução dos problemas - os quais vão prevalecendo no tempo, até ao ponto das 

insustentabilidades e das crises delas decorrentes, que têm, normalmente, as suas 

implicações, junto dos cidadãos. Destas nefastas implicações, os responsáveis políticos 

limitam-se depois a tirar, por vezes (quando tiram), meras consequências políticas, que 

consistem na mera substituição no cargo.  

Era de esperar que, de um outro modo, fosse possível que os conflitos em torno 

das questões de base social comum deixassem de ir sendo protelados até ao máximo da 

sua capacidade de resistência – porque isso espelha um mal estrutural corrosivo, que a 

todos afeta.  

Num país como Portugal, com os recursos e as potencialidades ao seu dispor, seria 

expectável que, em democracia, o lugar ideal para a dirimição de todos os conflitos, 

(havendo mais condições para o diálogo, para o saber, para a responsabilidade e para o 

trabalho conjunto) houvesse uma aproximação em múltiplos aspetos da vida social, 

relativamente aos seus parceiros europeus mais desenvolvidos. O mesmo se podendo 

referir no que respeita às condições de vida, de carreira e de trabalho dos profissionais de 

polícia, relativamente aos das instituições congéneres desses mesmos países, sobretudo, 

resolvendo-se problemas que por cá vão prevalecendo durante décadas. 

Ora, o que se retira da realidade política é que estas competições pelos votos, não 

passam de uma mera disputa pelos exercícios de poderes executivos, competições estas 

que se mantêm ao longo do exercício dos mandatos políticos, entre poderes institucionais 

e oposições. Assim, quando o processo democrático se possa identificar como uma mera 

possibilidade de um grupo político partidário poder usar de poder e influência sobre os 

outros partidos e cidadãos, talvez estejamos comunitariamente a diminuí-lo – conduzindo 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

242 
 

a impasses, contrariedades, frustrações - e a retirar-lhe a verdadeira essência, que é a 

possibilidade de todos poderem contribuir para o bem-comum, para a construção de uma 

sociedade desenvolvida, e todos serem capazes de dialogar e entenderem-se sobre isso. 

Assim, o humano tem de continuar a trabalhar para instituir um autêntico jogo 

democrático, dialogante, interativo e construtivo, que vise, responsavelmente, servir os 

interesses das populações. E, nesse sentido, há que superar as falhas de aprendizagem 

acerca do que é a realidade social, ultrapassar as dificuldades de relacionamento com a 

fomentação de uma cultura de diálogo, abandonar as definições estratégicas para se 

alcançarem apenas interesses muito específicos e que não contribuem para o 

desenvolvimento social sanando o fosso dos problemas sociais e das discriminações que 

têm estado presentes ao longo de muitos anos de atividade política, em regime 

democrático. Tudo o que temos é ainda um panorama de exercício político que ajuda, 

enfim, a explicar as dificuldades de uns e as grandezas de outros, as diferenças entre ricos 

e pobres, entre as elites e os cidadãos comuns, a qualidade das relações sociais, a 

exploração dos trabalhadores e sobretudo a desconsideração e a falta de respeito pelas 

pessoas, que por vezes transtorna muito mais, pela indignidade, do que a própria 

hostilidade, a par dos níveis de (in)tolerância, das discriminações, das injustiças e das 

violências. 

Portanto, para haver um autêntico jogo democrático pela (re)construção social, os 

políticos e as populações têm de aderir a esse mesmo jogo, o que significa uma abertura 

a um esforço para funcionar em conjunto, quer para se compreenderem nas suas 

conceções, nas igualdades e nas diferenças, quer sobretudo nos saberes, nas capacidades 

e nas competências, e a partir dai empreenderem um esforço comum na compreensão das 

tensões, dos problemas, dos conflitos e das crises sociais, para que, depois, por efetiva 

delegação do povo , mas sempre em interação com ele, o executivo político possa assumir 

as responsabilidades de (re)construir socialmente, dentro dos horizontes em que se 

inserem. Tal implica, também, que, uma vez com poder de decisão para fazer o que é 

preciso fazer não apenas os responsáveis políticos mas também as cadeias de responsáveis 

institucionais e organizacionais possam e devam poder dar mais atenção ao caminho do 

diálogo para conseguirem ir sendo capazes de sair dos seus fechados domínios 

(pre)conceituais e competitivos e conseguirem ir melhorando a compreensão de tudo o 

que envolve o seu desempenho e o desenvolvimento que é preciso promover em todos os 

sectores. Para isso ocorrer têm de ser capazes de dialogar permanentemente com as 

pessoas, com pessoas do seu partido mas também de outros partidos, as pessoas das 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

243 
 

próprias organizações mas também com as de outras organizações, para serem ambos 

capazes de desenvolver, responsavelmente, um esforço de compreensão e de parceria nas 

intervenções necessárias, com vista a encontrar soluções para os problemas, repor os 

necessários (re)equilíbrios e promover justiça social - ainda que a perfeição possa estar 

sempre longe de poder ser plenamente alcançada.  

Numa sociedade (cidadãos com mais educação, mais formação, mais preparados 

mais ativos e mais participativos - também e sobretudo, nos diálogos) com mais 

capacidade de avaliar e de considerar a importância do serviço prestado por parte dos 

políticos com poder de decisão, talvez houvesse uma maior abertura à necessidade de 

convergência em torno dos interesses sociais diretamente envolvidos com o bem-estar-

comum das populações.  

As pessoas, os responsáveis, apesar de poderem pensar de formas distintas, o que 

já vimos ser em teoria potencialmente bom quando há abertura, devem, sobretudo, ser 

capazes de se compreender, de se entender e de acordar; de fazer alianças, de estabelecer 

compromissos e de se comprometerem e empenharem no seu cumprimento, dentro de 

uma interação efetiva, para alcançar, prevalecentemente, essas metas, relativamente a 

outras metas mais aptas a satisfazer os seus grupos de apoio ou outros interesses 

específicos e particularizados. A lógica competitiva e a lei do mais forte, só para fazer 

valer uma determinada posição, tornam-se assim cada vez mais dispensáveis, por não 

servirem para o bem-estar da humanidade e para os equilíbrios socioculturais e 

ambientais, metas estas que para todos são importantes e necessárias. 

Nos contextos de exercícios políticos, são as diminuídas capacidades de dialogar, 

de concertar, de convergir, de (re)agir e de (re)construir socialmente - à medida de uma 

elevada expetativa por eles próprios criada -, que depois se podem revelar em opções 

arbitrárias de procurar fazer política de um modo distinto, algo que não passa 

despercebido aos possíveis parceiros da atividade política, às instituições e às 

organizações e também ao povo, fazendo temer, por correspondência, relativamente a 

outros modos de exercer politicamente, nomeadamente uma semelhança relativamente 

aos modos discricionários de fazer política em ambientes políticos autoritários e ou 

totalitários – onde o diálogo social é cerceado – não havendo assim e em certa medida, 

grande diferença.  

O que nos remete para a ponderação de que, continuando a assistir a processos de 

radicalização, a polarizações de índole separatista que se empenham em percorrer 

caminhos de conquista e de acumulação de poderes e de influências, que depois se 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

244 
 

traduzem em meras afirmações de vontade por mais ambições de poder, e, ao mesmo 

tempo, de submissão, de captura e domínio do outro, quando não a sua “destruição social 

e política”, procurando garantir condutas meramente concordantes ou acríticas; só 

observaremos um caminho, pela permanente instigação à luta, autodestrutivo para a 

humanidade.  

 Há então que ganhar consciência - pela via do conhecimento, do saber, da 

filosofia, da educação; promover a aprendizagem de uma cultura de diálogo e de 

responsabilidade - da necessidade de se desenvolverem autênticos exercícios sociais e 

políticos, epistemologicamente críticos e interativos, dentro e fora dos polos, dos partidos, 

das organizações e das instituições, como algo que se revele fundamental para se poder 

contribuir, com transparência, para a garantia da paz e do bem-estar-social. Exatamente, 

porque, como se conclui, o que contribui para esse efeito não são as afirmações de poder, 

ainda tão ativas, afirmações que têm no seu horizonte a perspetiva de conquistar 

domínios, salvaguardar interesses, sobretudo perante a desorganização alheia, garantir-

se, consolidar-se e reforçar-se no seu círculo e no seu estatuto; onde em vez de se 

procurarem compreender e resolver problemas, conflitos e crises, podem estes ser 

agravados, por omissão, desinteresse, insuficiência de esforço ou aparecimento de outras 

complicações intencionalmente provocadas. O que contribui são as capacidades, o saber, 

a responsabilidade, a disponibilidade, a abertura, a participação e o empenho interativo 

no amplo jogo dialógico e dialogal do desenvolvimento social. 

Os ritmos do desenvolvimento social em direção ao bem-comum têm de assentar 

na tolerância, no reconhecimento, no respeito, no encontro, na empatia, no diálogo e na 

disponibilidade para o outro e para a diferença; na reflexão, na compreensão da vida e 

dos problemas, das responsabilidades assumidas e partilhadas em conjunto; a par da 

abertura espiritual e de uma busca ontológica, que possa permitir a todos irem além de 

horizontes reduzidos (porque as limitações também podem ter limites). Porque o que 

todos os humanos precisam, nos pontos de conflito relativos aos processos de 

(re)construção individual ou coletiva, é de compreender e de saber aquilo que ainda não 

tiveram a possibilidade de compreender e de saber, ou de compreender e de saber melhor 

o que já se pensava compreender e saber, mas que é sempre preciso aprofundar, clarificar 

e tomar consciência, para se darem os passos necessários no sentido de se ultrapassarem  

dificuldades. E essa é uma responsabilidade de cada um e de todos no seu conjunto. 

Quem pensa e age, pela via do poder, acredita – sem perceber no mal em que se 

sustenta – que, se não houver conquista de poder para fazer o que se quer fazer, um outro 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

245 
 

tomará o poder e fará ele do modo que entender fazer. Todavia, é preciso compreender 

que, dentro desta linha de compreensão – que é também uma circularidade -, a 

vulnerabilidade é enorme, porque aquele que hoje ganha o poder e faz o que quer e como 

quer amanhã pode ser vítima das circunstâncias que criou. Do mesmo modo, pode deixar 

de estar no poder e de fazer como quer, para ficar à mercê de outro que também pense de 

forma idiossincrática e que se sinta forçado a (re)agir de forma a poder garantir as suas 

possibilidades.  

Há então que superar este rivalismo em que o ser humano se tem vindo 

constantemente a envolver, traduzido em formas de pensar e de agir. Penso que é para 

todos evidente que, desde o primeiro momento da vida até ao último, estamos sempre a 

percorrer os caminhos das mais diversas aprendizagens. Logo, é no pressuposto da 

ampliação da circularidade hermenêutica para outros horizontes, que reside - em vez de 

uma relação meramente instintiva, de poder e de controlo sobre o outro -, a perspetiva de 

um caminho através da educação, do diálogo, do desenvolvimento e do sucesso, com o 

outro, pois estamos todos neste mundo que é o nosso, o que consubstancia a necessidade 

de optar por um caminho conjunto. Este é o grande desafio da humanidade. 

 

Bibliografia  

Incluo nesta bibliografia as obras, revistas e restante documentação consultada, 

segundo a sua importância na fundamentação geral e na elaboração dos diferentes 

capítulos: autores e obras fundamentais, com base nos quais se elaboraram as hipóteses 

de trabalho e a estruturação da tese (bibliografia primária); restantes autores e obras 

consultados, a título informativo e em âmbitos específicos (bibliografia secundária); 

restantes recursos e materiais consultados (bibliografia complementar).   

 

11 – Bibliografia primária 

GADAMER, Hans-Georg. 1985. A atualidade do belo: a arte como jogo, símbolo e festa. Rio de 

Janeiro: Tempo Brasileiro. Tradução Celeste Galeão. 

GADAMER, Hans-Georg. 1995. “Em entrevista para a revista La Stampa”: 

https://ddooss.org/textos/entrevistas/entrevista-a-hans-georg-gadamer-3 

GADAMER, Hans-Georg. 1999. Verdade e Método. Traços Fundamentais de uma hermenêutica 

filosófica. Petrópolis: Editora Vozes, 3ª edição. Tradução de Flávio Meurer. 

https://ddooss.org/textos/entrevistas/entrevista-a-hans-georg-gadamer-3


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

246 
 

GADAMER, Hans-Georg. 2000. “Texto e Interpretação”. In Texto, Leitura e Escrita – Antologia. 

Porto: Porto Editora. Tradução de Irene Borges-Duarte e Maria Pacheco. 

GADAMER, Hans-Georg. 2001. Elogio da Teoria. Lisboa: Edições 70. Tradução de João Proença. 

GADAMER, Hans- Georg. 2002. Verdade e Método II. Petrópolis: Editora Vozes. Tradução de Enio 

Giachini.  

GADAMER, Hans-Georg. 2009. A herança e o futuro da Europa. Lisboa: Edições 70. Tradução 

António Hall. 

GADAMER, Hans-Georg. 2009a. O Mistério da Saúde - O cuidado da saúde e a arte da medicina. 

Lisboa: Edições 70. Tradução: António Hall. 

GEORGE, Theodore & Heiden, Gert-Jan van der. 2022. The Gadamerian Mind. London and New 

York: Routledge, Taylor Francis Group. 

GRONDIN, Jean. 1999. Introdução à hermenêutica filosófica. São Leopoldo: Edições Unisinos. 

Tradução de Benno Dischinger. 

HABERMAS, Jürgen. 1971. “Zu Gadamers Wahrheit und Methode“. In: Apel, Karl-Otto (org.). 

Hermeneutik und Ideologiekritik. Frankfurt am Main: Suhrkamp Verlag. 

HEIDEGGER, Martin. 1922. "Phänomenologische Interpretatonen zu Aristoteles. Anzeige der 

hermeneutschen Situation." In Dilthey-Jahrbuch, 6/1989, 235-269. Excerto inicial (pp. 237-238), 

tradução de Irene Borges-Duarte.  

HEIDEGGER, Martin. 1997. Ser y Tiempo. Santiago de Chile: Editorial Universitaria. 

PALMER, Richard E. 1969. Hermenêutica. Lisboa: Edições 70 Lda. Tradução de Maria Ferreira. 

RICOEUR, Paul. 1965. Da interpretação: Ensaio sobre Freud. Rio de Janeiro: Imago Editora Lda. 

Tradução de Hilton Japiassu.  

RICOEUR, Paul. 1968. História e Verdade. Rio de Janeiro: Companhia Editora Forense. Tradução 

de F.A. Ribeiro. 

RICOEUR, Paul. 1989. 0 conflito das interpretações, ensaios de hermenêutica. Porto: RÉS-Editora, 

Lda. Tradução de M. F. Sá Correia. 

RICOEUR, Paul. 1991(a). “Para uma ética do compromisso”. In revista Alternatives Non-

Violentes, nº80. Entrevista realizada por Jean-Marie Muller e François Vaillant e publicada em 

Outubro/91. 

RICOEUR, Paul. 1991(b). O si-mesmo como um outro”. Campinas, SP: Papirus. Tradução de Lucy 

Moreira Cesar. 

RICOEUR, Paul.  1995. “Tolerância, intolerância, intolerável” In Leituras 1 - Em torno ao político. 

Pp. 174-190. São Paulo: Edições Loyola. Tradução Marcelo Perine.SBN-13:  978-8515010738. 

RICOEUR, Paul.  1997. O justo ou a essência da justiça. Lisboa: Instituto Piaget. 



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

247 
 

RICOEUR, Paul. 2003. “Memory, history, oblivion” In Haunting Memories? History in Europe after 

Authoritarianism”. Pp. 1-7. Conferência em 8 de Março de 2003 em Budapeste. 

https://www.uc.pt/fluc/uidief/textos_ricoeur/memoria_historia 

RICOEUR, Paul.  2008. O justo. São Paulo: WMF Martins Fontes. Tradução de Ivone Benedetti. 

RICOEUR, Paul.  2014. “O si-mesmo como um outro”. São Paulo: WMF Martins Fontes. Tradução 

de Ivone Benedetti.  

RICOEUR, Paul. 2018. O discurso da ação. Lisboa: Edições 70 Lda. Tradução de Artur Morão. 

RICOEUR, Paul. 2019. Amor e Justiça. Lisboa: Edições 70. Tradução de Miguel Pereira. 

RICOEUR, Paul. 2020. Filosofia, ética e política. Lisboa: Edições 70. 

 

11.1 – Bibliografia secundária 

ALLEMANN, Bruce. 2004. Aikido - Guia essencial para dominar a arte. Editorial Estampa. 

Tradução de Raquel Mouta. 

AMEN, Daniel. 2019. SOS Memória. Maia: Editora Pergaminho. Tradução de Margarida Nunes. 

ARENDT, Hannah. 2004. Responsabilidade e julgamento. São Paulo: Companhia das Letras. 

Tradução de Rosaura Eichenberg.  

ARENDT, Hannah. 2017. Eichmann em Jerusalém – Uma reportagem sobre a banalidade do mal. 

Lisboa: Edições Ítaca. Tradução de Ana Silva. 

ARENDT, Hannah. 2019. Pensar sem Corrimão. Lisboa: Relógio D´Água editores. Tradução de 

João Moita. 

BECK, Ulrich. 2016. Sociedade de Risco Mundial - em busca da segurança perdida. Lisboa: Edições 

70. Tradução Marian Toldy e Teresa Toldy. 

BENTHAM, Jeremy. 2008. O Panóptico. Belo Horizonte: Autêntica Editora. 

BIGNOTTO, Newton. 1992. “Conflito das liberdades: Santo Agostinho”. Revista Síntese nova fase 

v. 19. N. 58: pp. 327-359. 

BORGES-DUARTE, I. 2019. “Sobre o gesto fenomenológico. Em forma de prólogo.” In Feijoo & 

Lessa (Org.). O gesto fenomenológico. Corpo, afeto e discurso na clínica. Rio de Janeiro: IFEN, pp. 

19-35. 

BORGES-DUARTE, I. 2020. “Dúvida e provação como experiência de crise. (Hegel para 

psicólogos)”, in Dutra, E. (Org.). Sofrimento, Existência e Liberdade em Tempos de Crise. RJ, IFEN, 

pp. 79-102 

BORGES-DUARTE, I. 2022. « Situação hermenêutica e projeto de mundo : habitar como? » In : 

Dutra, E. (Org.). Sofrimento e historicidade. O desamparo ético-político na contemporaneidade. 

Rio de Janeiro, Via Verita, pp. 29-48. 

https://www.uc.pt/fluc/uidief/textos_ricoeur/memoria_historia


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

248 
 

BORGES-DUARTE, I. 2023. “O gesto da mão, do pé, do olhar. Prolegómenos fenomenológicos.” 

In Protasio, M. (Org.). Entrelaçamentos: Perspectivas clínicas em Psicologia. Rio de Janeiro: IFEN, 

pp. 45-59.  

BORGES, P. 2015. O Coração da Vida. Paço de Arcos: Edições Mahatma. 

BREUER, I., Leusch, P., Mersch, D. 1996. Welten im Kopf. Profile der Gegenwartsphilosophie. 

Deutschland. Hamburg, Rotbuch. Pp. 91-104. Tradução de Irene Borges-Duarte. 

BUTLER, Judith. 2021. A força da não violência.  Lisboa: Edições 70, Lda. Tradução Hugo Barros. 

CAMPS, Victoria. 2021. Elogio da Dúvida. Lisboa: Edições 70, Lda. Tradução Jorge Melícias. 

CARNEIRO, Eduardo. 1970. Isto anda tudo ligado. Poemas de Eduardo Guerra Carneiro. 

Cadernos Peninsulares. Composição e impressão – Gráfica Boa Nova. 

CORREIA, Carlos. 1999. Ricoeur e a expressão simbólica do sentido. Lisboa: Fundação Calouste 

Gulbenkian e Fundação para a Ciência e a Tecnologia. 

COSTA. Sandra. 2024. Assédio Moral nas Forças de Segurança: será preocupante?. Dissertação 

de Mestrado em Ciências Forenses.  Gandra - CESPU - Instituto Universitário de Ciências da 

Saúde. 

DAMÁSIO, António. 2020. Sentir & Saber - A caminho da consciência. Maia: Edições Temas e 

debates. 

DEBORD, Guy. 2003. A Sociedade do Espetáculo. Projeto Periferia. eBooks Brasil. 

DUQUE, Félix. 2000. “A pele humana da palavra – Uma visão da hermenêutica”. In Texto, Leitura 

e Escrita – Antologia. Porto: Porto Editora. Tradução de Irene Borges-Duarte. 

DURÃO, Susana. 2007. “O gueto, o ginásio e a periferia.” In entrevista a Loïc Wacquant. 

https://journals.openedition.org/etnografica/1811 

ESPINOSA, Baruch. 2020. Ética. Lisboa: Relógio d'água editores. Tradução Diogo Aurélio. 

FERRY, Luc. 2011. A revolução do amor-Para uma espiritualidade laica. Maia: Edições Temas e 

Debates. 

FERRY, Luc. 2017. Sete lições para ser feliz ou os paradoxos da felicidade. Maia: Edições Temas 

e Debates. 

FLUSSER, Vilém. 2014. Gestos. São Paulo: Editora Annablume. 

FOUCAULT, Michel. 1984 . Microfísica do poder. Rio de Janeiro: Edições Graal. Tradução de 

Roberto Machado.  

FOUCAULT, Michel. 2002. A verdade e as formas jurídicas. Rio de Janeiro: Nau editora. 

FOUCAULT, Michel. 2008. Segurança, Território, População. São Paulo: Edições Martins Fontes. 

Tradução de Eduardo Brandão. 

FOUCAULT, Michel. 2021. Vigiar e punir: nascimento da prisão. Lisboa: Edições 70. Tradução 

Pedro Duarte.  



Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

249 
 

FREUD, Sigmund. 2006. “Prefácio a Juventude Desorientada” In Obras completas. V. 19. Rio de 

Janeiro: Imago. 

FREUD, Sigmund. 2008. O Mal-Estar na civilização.  Lisboa - Relógio D`Água Editores. Tradução 

de Isabel Castro Silva. 

GOMES, António Ferreira. 1980. A sociedade e o trabalho: democracia, sindicalismo, justiça e 

paz. Lisboa: U.C.P, Direito e justiça, N1. 

HAN, Byung-Chul. 2014. A Sociedade do Cansaço. Lisboa: Relógio D`Água Editores. Tradução de 

Gilda Encarnação. 

HAN, Byung-Chul. 2019. Topologia da Violência. Lisboa: Relógio D`Água Editores. Tradução de 

Miguel Pereira. 

HENRIQUES, Fernanda. 2005. “O mal como escândalo: Paul Ricoeur e a dimensão trágica da 

existência”. In Paul Ricoeur e a Simbólica do Mal. Porto: Edições Afrontamento. 

https://home.uevora.pt/~fhenriques/textos-filocont/omalcomoescandalo.pdf 

HENRIQUES, Fernanda. 2019 “O conflito de interpretações como instrumento epistemológico 

determinante dos Estudos Femininos”, In Biannual International Journal of Philosophy. 

https://www.academia.edu/41592724/O_conflito_de_interpreta%C3%A7%C3%B5es_como_in

strumento_epistemol%C3%B3gico_determinante_dos_Women_s_Studies 

HUSSERL, Edmund. 2008. A Crise da Humanidade Europeia e a Filosofia. Lusosofia. Universidade 

da Beira Interior – Covilhã. 

INNERARITY, Daniel. 2021. Uma teoria da democracia complexa. Porto: Porto Editora. Tradução 

de Francisco Agarez. 

KANT, Emmanuel. 2003. Fundamentação da metafísica dos costumes. Lisboa: Lisboa Editora 

Tradução de Filipa Gottschalk. 

KOSELLECK, Reinhart. 1993. Futuro pasado - Para una semántica de los tiempos históricos. 

Barcelona: Ediciones PAIDOS. 

LAWN Chris. 2007. Compreender Gadamer. Petrópolis – Editora Vozes. Tradução de Hélio Filho.  

LEVINAS, Emmanuel. 2014. Violência do rosto. São Paulo: Edições Loyola. 

L`HEUILLET, Hélène 2004, Alta Polícia. Baixa Política. Cruz Quebrada: Notícias-Editorial. 

Tradução Luís Fonseca. 

LICHTENSTEIN, Kobi. 1993. Defesa pessoal contra a violência urbana. Rio de Janeiro: Editora 

Xenon. 

LISBOA, M; Lourenço, N; Leote, M; Frias, M. 2016. Sociedade e Violências – Dinâmicas Sociais e 

representações da Violência. Lisboa: Edições Colibri. 

LISBOA, M e TEIXEIRA, A. 2015. Policiamento de Proximidade - Representações e práticas da 

população e inovação organizacional na polícia. V.N. Famalicão – Edições Húmus. 

https://home.uevora.pt/~fhenriques/textos-filocont/omalcomoescandalo.pdf
https://www.academia.edu/41592724/O_conflito_de_interpreta%C3%A7%C3%B5es_como_instrumento_epistemol%C3%B3gico_determinante_dos_Women_s_Studies
https://www.academia.edu/41592724/O_conflito_de_interpreta%C3%A7%C3%B5es_como_instrumento_epistemol%C3%B3gico_determinante_dos_Women_s_Studies


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

250 
 

LOURA, António. 2019. As perceções de agentes policiais sobre os fatores que influenciam a sua 

atuação profissional junto das populações: Estudo de caso numa Divisão da Polícia de 

Segurança Pública. Dissertação de Mestrado em Relações Interculturais. Lisboa - Universidade 

Aberta. http://hdl.handle.net/10400.2/9026 

LOURA, A e BORGES-DUARTE, I. . 2022. “Crise e construção social”. Revista Húmus, v12, n37. Pp 

252-277. https://doi.org/10.18764/2236-4358v12n37.2022.56 

MARX, Karl e ENGELS, Friedrich. 2020. Manifesto comunista. Lisboa-Guerra e Paz editores SA. 

Tradução António Rodrigues. 

MATTÉI, Jean-François. 2006. Texto “O mal-estar da modernidade”. In La crise de sens. Nantes: 

Éditions Cécile Defaut. Tradução de António Cruz. 

NITOBÉ, I. 2023. Bushido – A Alma do Japão. Lisboa - Editorial Presença. Tradução de Helena 

Sobral. 

WACQUANT, Loïc. 2002. “Corpo e alma: Notas etnográficas de um aprendiz de boxe”. Rio de 

Janeiro: Relume Dumará. 

PADUANI, C. C. 2005. Filosofia do Estado em Hegel. Belo Horizonte: Editora Mandamentos. 

PATOČKA, Jan. 1996 “Heretical essays in the philosophy of history”. Chicago and La Salle, Illinois: 

Open Court. Tradução de Erazim Kohak. 

PLATÃO. 2001. Fédon. Lisboa: Lisboa Editora, S.A. 

PÖGGELER, Otto. 2001. A via do pensamento de Martin Heidegger. Bobadela: Instituto Piaget, 

Divisão editorial. Tradução de Jorge Menezes. 

POMBO, Olga. 2021. Interdisciplinaridade - ambições e limites. Gaeiras-Óbidos: Alêtheia 

editores. 

RINPOCHE, Yongey. 2019. Amar o Mundo. Lisboa: Edições, Temas e Debates. Tradução de Marta 

Pinho. 

SARTRE, Jean-Paul. 2021. O SER e o NADA. Lisboa edições 70. Tradução de Víctor Gonçalves. 

SIEMENS, Herman. 2013. “Travando uma guerra contra a guerra: Nietzsche contra Kant acerca 

do conflito”. In Kriterion: Revista de Filosofia - Belo Horizonte. Vol.54, n.128. Pp. 419-437  

https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-

512X2013000200009&lng=pt&tlng=pt 

SCHOPENHAUER, Arthur. 2023. A arte de ter sempre razão. Lisboa - Editora Relógio D`Água. 

Tradução de Fernanda Alves.  

SILVA, Germano Marques. 2001. Ética policial e sociedade democrática. Lisboa: Edição Instituto 

Superior de Ciências Policiais e Segurança Interna. 

 

http://hdl.handle.net/10400.2/9026
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2013000200009&lng=pt&tlng=pt
https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0100-512X2013000200009&lng=pt&tlng=pt


Tensão e Conflito. Uma reflexão Hermenêutica, no contexto das relações sociais. 

251 
 

11.2 – Bibliografia complementar 

ABBAGNANO, N. 2007. Dicionário de filosofia. São Paulo: livraria Martins Fontes editora 

limitada. 

ASPP/PSP - Comunicado em 03.05.2023 da Associação Sindical dos Profissionais de Polícia, da 

Polícia de Segurança Pública (ASPP/PSP) - https://www.aspp-psp.pt/2023/05/03/comunicado-

contributos-para-prevencao-do-suicidio-na-psp/ 

DICIONÁRIO Porto - Editora. 1ª edição reimpressa em 2018. 

DICIONÁRIO da Língua Portuguesa. Priberam, online. https://dicionario.priberam.org  

DICIONÁRIO Infopédia, dicionário online da Porto Editora. https://www.infopedia.pt 

DICK, Derek William. (Fish). 2021. Canal Youtube Face Culture. Entrevista: 

https://www.youtube.com/watch?v=ObY5oXjGWhY 

ESTATUTO PROFISSIONAL da Polícia de Segurança Pública (EPPSP2015). Ministério da 

administração interna. Decreto-Lei n.º 243/2015 de 19 de outubro, Publicado no DR 204, Série 

I de 2015-10-19. https://www.psp.pt/Documents/Legisla%C3%A7%C3%A3o/Estatuto/DL243-

2015.pdf 

INSPEÇÃO GERAL DA ADMINISTRAÇÃO INTERNA (IGAI). Relatório de Atividades 2021. 

https://www.igai.pt/pt/InstrumentosDeGestao/RelatorioDeAtividades/Documents/Relatorio%

20de%20Atividades%202021.pdf 

INSPEÇÃO GERAL DA ADMINISTRAÇÃO INTERNA (IGAI). Relatório de Atividades 2022. 

https://www.igai.pt/pt/InstrumentosDeGestao/RelatorioDeAtividades/Pages/default.aspx 

LEI ORGÂNICA da Polícia de Segurança Pública. (LOPSP2007) Lei n.º 53/2007, de 31 de Agosto. 

http://www.pgdlisboa.pt/leis/lei_mostra_articulado.php?nid=1079&tabela=leis 

NÍVEIS ESTATÍSTICOS DO EUROSTAT/2023 - 

https://ec.europa.eu/eurostat/cache/visualisations/country-bubbles/ 

NÍVEIS ESTATÍSTICOS DO EUROSTAT/2023 - https://ec.europa.eu/eurostat/statistics-

explained/index.php?title=Minimum_wage_statistics#Variations_in_national_minimum_wage

s 

POLÍCIA de Segurança Pública, página digital. https://www.psp.pt/Pages/sobre-nos/quem-

somos/o-que-e-a-psp.aspx 

 

 

https://www.aspp-psp.pt/2023/05/03/comunicado-contributos-para-prevencao-do-suicidio-na-psp/
https://www.aspp-psp.pt/2023/05/03/comunicado-contributos-para-prevencao-do-suicidio-na-psp/
https://www.infopedia.pt/
https://www.youtube.com/watch?v=ObY5oXjGWhY
https://www.psp.pt/Documents/Legisla%C3%A7%C3%A3o/Estatuto/DL243-2015.pdf
https://www.psp.pt/Documents/Legisla%C3%A7%C3%A3o/Estatuto/DL243-2015.pdf
https://www.igai.pt/pt/InstrumentosDeGestao/RelatorioDeAtividades/Documents/Relatorio%20de%20Atividades%202021.pdf
https://www.igai.pt/pt/InstrumentosDeGestao/RelatorioDeAtividades/Documents/Relatorio%20de%20Atividades%202021.pdf
https://www.igai.pt/pt/InstrumentosDeGestao/RelatorioDeAtividades/Pages/default.aspx
http://www.pgdlisboa.pt/leis/lei_mostra_articulado.php?nid=1079&tabela=leis
https://ec.europa.eu/eurostat/cache/visualisations/country-bubbles/
https://ec.europa.eu/eurostat/statistics-explained/index.php?title=Minimum_wage_statistics#Variations_in_national_minimum_wages
https://ec.europa.eu/eurostat/statistics-explained/index.php?title=Minimum_wage_statistics#Variations_in_national_minimum_wages
https://ec.europa.eu/eurostat/statistics-explained/index.php?title=Minimum_wage_statistics#Variations_in_national_minimum_wages
https://www.psp.pt/Pages/sobre-nos/quem-somos/o-que-e-a-psp.aspx
https://www.psp.pt/Pages/sobre-nos/quem-somos/o-que-e-a-psp.aspx

