(RS/

U)
\
4 o

oS

EVO

£

Universidade de Evora - Instituto de Investigacao e Formacao Avancada

Programa de Doutoramento em Filosofia

Tese de Doutoramento

O PROBLEMA DA GNOSIS NO CIRCULO DE ERANOS

Christian Carlos Kuhn

Orientador(es) | Jorge Alberto dos Santos Croce Rivera

Roberto Saraiva Kahlmeyer Mertens

Evora 2024




_J_.\'-,RS{O

U\,
4 n e

RS

EVO

£

Universidade de Evora - Instituto de Investigacao e Formacao Avancada

Programa de Doutoramento em Filosofia

Tese de Doutoramento

O PROBLEMA DA GNOSIS NO CIRCULO DE ERANOS

Christian Carlos Kuhn

Orientador(es) | Jorge Alberto dos Santos Croce Rivera

Roberto Saraiva Kahlmeyer Mertens

Evora 2024




RS/

U
N/,L
&)

el

0}0
4

ENOY

A tese de doutoramento foi objeto de apreciacdo e discussao publica pelo seguinte jlri nomeado
pelo Diretor do Instituto de Investigacdo e Formacdo Avancada:

Presidente | Olivier Feron (Universidade de Evora)

Vogais | Jorge Alberto dos Santos Croce Rivera (Universidade de Evora) (Orientador)
Laura de Borba Mossburger de Moraes (Universidade de Sdo Paulo)
Maria Teresa Santos (Universidade de Evora)
Paulo Alexandre Esteves Borges (Universidade de Lisboa)
Rogério de Almeida (Universidade de S3o Paulo)

Evora 2024







AGRADECIMENTOS

Talvez esta seja a parte mais dificil deste trabalho: a de buscar ndo esquecer de
agradecer a todas as pessoas que diretamente ou indiretamente me ajudaram, sem
necessariamente seguir uma ordem de importancia regressiva. Assim, gostaria de agradecer a
Kelen de Carvalho, por ter me acompanhado desde o inicio do doutoramento até boa parte da
elaboracdo deste trabalho, como minha melhor amiga, até nas mais terriveis situacdes, como
grande exemplo mundial a pandemia que presenciamos. Agradeco a toda minha familia,
especialmente & minha mae terrena e ao meu irmao, Willian Carlos Kuhn, companheiro desde o
ventre materno, sobretudo pela sua ajuda na revisdo textual. Também nao poderia esquecer de
prestar meus agradecimentos sinceros a todos meus Mestres, sejam eles académicos ou
espirituais. Primeiramente, agradeco ao meu orientador, o professor doutor Jorge Rivera pelo
seu incentivo extraordinario em um momento decisivo de minha pesquisa, sem o qual este
trabalho simplesmente néo existiria, bem como ao professor doutor Roberto Kahimeyer-Mertens
que me acompanhou desde o mestrado e me incentivou nos estudos da mistica, o qual se
dedicou com afinco nas orientacoes.

Mas ndo poderia deixar de agradecer de modo especial ao professor doutor Olivier Feron
por me acolher academicamente em Portugal, has minhas pesquisas iniciais em Ernst Cassirer
(1874-1945) e de modo geral a todos os professores do departamento de Filosofia da
Universidade de Evora pela atencéo e humanidade em varios momentos. Agradeco de todo meu
coracdo ao Mestre Michael por seu incentivo e assessoramento, desde minha iniciagdo nos
estudos gnésticos bem como ao Mestre Galeno por seu apoio, dedicacdo e acolhimento durante
as visitas e estudos antropoldgico-gnésticos, durante nossa estadia em Roma. Nao poderia
também esquecer de agradecer ao meu nobre amigo Roman Stalder pela ajuda na aquisicdo
dos livros em alemao. De modo geral, sou grato a todas as pessoas que durante esses trés anos
cruzaram meu caminho terrenal e que de alguma forma ou de outra me ensinaram algo valioso,

me ensinaram a ser simplesmente humano.



Eu ndo creio que esteja exagerando quando afirmo que o homem moderno, em
contraste com seu irméo do século XIX, se volta para a psiqgue com grandes
expectativas e o faz sem referéncia a qualquer credo tradicional mas, antes, com
vistas a experiéncia gnostica. [...] O homem moderno abomina a fé e as religifes
nela baseadas. Ele as considera validas somente na medida em que seu
contelido de conhecimento parece estar de acordo com sua prépria experiéncia
psiquica fundamental. Ele quer conhecer-experimentar por si mesmo.

CARL GUSTAV JUNG - Civilization in Transition, 81711

1 (...) “I do not believe that | am going too far when | say that modern man, in contrast to his
nineteenth century brother, turns to the psyche with very great expectations, and does so without reference
to any traditional creed but rather with a view to Gnostic experience. (...) Modern man abhors faith and the
religions based upon it. He holds them valid only so far as their knowledge-content seems to accord with

his own experience of the psychic background. He wants to know — to experience for himself.” (Jung,
1978, p.84)



SUMARIO

(oo [F o> Vo PRSP 9

1 O CIRCULO DE ERANOS E SEU SIGNIFICADO ......c.coveoveeieeieeieeeeeeeeeeeennn, 18

1.1 O significado de Eranos .........ccooviiiiiiiiiiii et 18

1.2 O surgimento de Eranos .........coooooiiiiie i 23

1.3 A organizacao institucional de Eranos .........ccccccceeviieiiiiiiiiiiiiiii e 27

1.4 Apogeu e Decadéncia de EranosS............ccovvvvrruuuiiiiieeeeeeeeiiiiee e e e eeeeeenanns 29

1.5 O Legado de EranosS ......cccooiiiiiiiiiiiiiiii e e e 32

2 CRISE E CONTEMPORANEIDADE ... 35

2.1 O contexto intelectual da Europa no inicio do Século XX ..........cccceeee... 35
2.2 Continuidades e Rupturas do Século XIX:

Positivismo, Historicismo e Crise dos FUNdamentos.............cooecvrrvieeeeeeennnns 39

2.3  Um novo olhar para 0 OMENE ........ccoevviiiiiiiiiiiiiiiiieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeee 45

2.4 O perenialismo: da critica ao materialismo a sophia perennis ............... 48

2.5 O Kosmikerkreis e a Schule der Weisheit .............cccccceeeeeiiiniiiiiiieneneen. 60

2.6 Revolucdes, Crises e Guerras: A ascensao do totalitarismo.................. 63

3 O PROBLEMA DA GNOSIS ... e 73

3.1 O problema da gnosis e o Circulo de Eranos.......ccccccccvvvvvvvvvvivieieeeennnnnn, 73

3.1.1 A Religionsgeschichtlische Schule e o problema da gnosis ........ 74

3.1.2 O surgimento da Religionswissenschaft..................cccceviiiniinnnnnn. 81

3.2 Acerca do pensamento gnostico € agnOstiCo............cevvvveieeeeeeeeeeeiinnnnnnn. 86

3.2.1 Gnosticismo versus AgNOSLICISIMO .......ccceeevviviiiiiiiiieee e, 86

3.2.2 Acritica @ao agnosStiCISMO. .........cccevviiiiiiiieeeeeeeeee e 91

3.3 Os Manuscritos de Nag Hammadi e 0 Codex Jung.........ccceeeevevviieeeennnnn. 97

3.4 Os contributos do Coloquio de MESSINA........cccceeeveeeviiiiiiiieeeeeeeeeiiinnn. 106

3.5 Acerca do sentido histérico e filosofico da gnosiS ..........cevvvvvvevveeeeeennne. 118

4 A GNOSIS DE ERANOS......oe e e eaaens 129

4.1 Um novo conhecimento do HUMANO0? ............uuuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiines 130

4.1.1 Acerca do posicionamento do Homem no COSMOS.................... 130



4.1.2 Acerca de um novo Humanismo e de um “Humanismo Cientifico”

................................................................................................... 139

4.1.3 O Gnosticismo, o Teriomorfismo, e a questao do Humano ....... 147

4.1.4 O Mysterium Coniunctionis e a questao do Andrégeno............. 161

4.2 A Remitologizagdo como um sintoma GnAStiCO? ...........eeeeeeeeeriniinnnnne. 169
4.2.1 A Remitologizacdo em Eranos..........cccceevvvviiiiiiieeeeeeeeiiee e 169

4.2.2 Joseph Campbell, o Heréi e a Mitologia Arquetipica ................. 174
4.2.3 Mircea Eliade: O sagrado, 0 numinoso e o mito do Eterno Retorno
................................................................................................... 177

4.3 Gnosis, Fenomenologia e Weltanschauung.............cccceeeieiieiiiniivinnnnnnn. 183
4.3.1 Gerardus van der Leeuw e a Fenomenologia das Religides .....183

4.3.2 Gilles Quispel: A gnosis como uma Religiao Universal ............. 193

4.3.3 Acerca do conceito de Weltanschauung e de uma
“Weltanschauung gnostiCa”.............ccouuvuuuiiiiiii e 201

4.4 A gnosis psicologico-arquetipica de JUNg .......cccovvvvvivviiiiiieeeeeeeeeiin, 215
4.4.1 Jung, Freud e o surgimento da Psicologia Analitica.................. 215

4.4.2 Elementos da Psicologia junguiana............cccceeeeeeiveiiiiiiiienneeennn. 220

4.4.3 A GNOSIS UE JUNQ .oevvviiiiieeeieeieiiie e e e e e 232

4.5 A gnosis judaica em Gershom Scholem...........cccccevvviiiiiii e, 246
4.5.1 A Kabbalah: A estrutura cosmologica do Judaismo .................. 246

4.5.2 A mistica da Merkabah .............oocoiiiiii 258

4.5.3 Acerca de uma gnosis JUdaiCa ...........cccevvvruuuiiiiieeeeeeeiiiiie e 265

4.6 Gnosis iraniana e o Imaginal em Henry Corbin............cccoooeevivviviinnnnnnn. 270
4.6.1 Elementos da Cosmologia Gnostica lraniana..........c..ccceeeuueeeee. 270

4.6.2 Hadrat Fatima e Sophia Aeterna: O Arquétipo Eterno do Feminino?
................................................................................................... 286

4.6.3 O Mundus Imaginalis e a gnosis de Corbin ...........cccccoeeeeeeinnnnnn. 291
CONCIUSEO ... 300
REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS .....oovoiiiiiieieeeieee e 307
ANEXO | e aaaan 319

Lista de conferencistas € CONFfEIrENCIAS ......coueenieeeee e, 319






RESUMO:

O problema da gnosis no Circulo de Eranos

O trabalho tem por objetivo compreender o conceito de gnosis e seus desdobramentos filosoficos
no Circulo de Eranos — especialmente entre 1933 a 1970 — e em que medida este poderia ser
compreendido como um problema filoséfico sui generis, uma vez que este parece se compor
como um elemento decisivo na formulacdo de uma nova abordagem acerca do humano. Esta
temdtica, que foi tratada por pensadores como Carl G. Jung, Gershom Scholem, Henry Corbin,
Mircea Eliade, Gilles Quispel, Henry-Charles Puech, dentre outros, prolonga a investigagédo
massiva no que ficou conhecido como “Histéria Comparada das Religides”, mediante uma atitude
interdisciplinar, autodenominada hermenéutica e humanista, alicercada numa fenomenologia
das Religides, na esteira de Gerardus Van der Leeuw. O primeiro capitulo busca apresentar uma
breve introducédo acerca do Circulo de Eranos e seu significado. O segundo capitulo apresenta
uma contextualizagéo histérico-filosoéfica do ambiente intelectual, social e politico em que surgiu
o Circulo de Eranos. O terceiro capitulo aprofunda a relevancia da nog&o de gnosis, decisiva
para compreender, ndo apenas a proposta da nova perspectiva antropolégica em questao, mas
a sua problematizacdo, bem como a caracterizacdo do grupo e a sua insercdo epocal.
Finalmente, o quarto capitulo atende a conceitualizacdo da gnosis no pensamento de trés de
seus principais autores: Carl G. Jung, Gershom Scholem e Henry Corbin, de modo que se possa
compreender o modo singular com que a gnosis e sua contraparte histérica, o Gnosticismo, sao
compreendidos organicamente por este grupo. Assim, nossa tese é a de que, o tema da gnosis,
a partir de seu contexto problematico, passa a se constituir como um grande elemento articulador
das discussdes filosoéficas travadas no Circulo de Eranos em torno da questdo do humano e que
esta problematica s6 pode ser compreendida adequadamente a partir da distincdo entre um

sentido historico-factual do Gnosticismo e outro filoséfico-narrativo da gnosis.

PALAVRAS CHAVE: Gnosis. Conhecimento. Circulo de Eranos. Religibes Comparadas.



ABSTRACT

The problem of gnosis in the Eranos Circle

This work aims to comprehend the concept of gnosis and its philosophical implications
within the Eranos Circle - especially between 1933 and 1970 — and how it could be understood
as a philosophical problem sui generis, since it seems to constitute a decisive element in the
formulation of a new approach to the human. This theme, which was explored by thinkers such
as Carl G. Jung, Gershom Scholem, Henry Corbin, Mircea Eliade, Gilles Quispel, Henry-Charles
Puech, among others, extends the massive investigation known as "Comparative History of
Religions" through an interdisciplinary approach, self-described as hermeneutic and humanistic,
grounded in a phenomenology of religions, following the path of Gerardus Van der Leeuw. The
first chapter provides a brief introduction to the Eranos Circle and its significance. The second
chapter contextualizes the historical-philosophical environment in which the intellectual, social,
and political context of the Eranos Circle emerged. The third chapter explores the relevance of
the notion of gnosis, crucial not only for understanding the proposal of the new anthropological
perspective in question but also its problematization, as well as the characterization of the group
and its epochal insertion. Finally, the fourth chapter addresses the conceptualization of gnosis in
the thoughts of three of its main authors: Carl G. Jung, Gershom Scholem, and Henry Corbin, in
order to understand the unique way in which gnosis and its historical counterpart, Gnosticism, are
organically understood by this group. Therefore, our thesis is that the theme of gnosis, within its
problematic context, becomes a major articulating element of the philosophical discussions held
in the Eranos Circle concerning the question of the human and that this problem can only be
adequately understood through the distinction between a historical-factual sense of Gnosticism

and a philosophical-narrative sense of gnosis.

KEYWORDS: Gnosis. Knowledge. Eranos Circle. Comparative Religions.



LISTA DE ABREVIATURAS

CE — Circulo de Eranos.

CIC — Catecismo da Igreja Catdlica.
CM — Coléquio de Messina.

NHC — Cddices de Nag Hammadi.
Ap — Apocalipse de Joao.

Ex — Livro do Exodo.

Ez — Livro de Ezequiel.

Gn — Livro do Génesis.

Jo — Evangelho de Joédo

Jo — Livro de J6

| Cor — Primeira epistola de Paulo aos Corintios.



INTRODUCAO

O conceito de gnosis, na amplitude e problematicidade de seus aspectos, foi um
dos temas centrais do denominado Circulo de Eranos,? coletivo de personalidades
marcantes de diversas areas cientificas —Carl G. Jung, Rudolf Otto, Henry Corbin, Mircea
Eliade, Gershom Scholem, Gilles Quispel, Herbert Read, Joseph Campbell, Karl Léwith,
Erwin Schrodinger, Pierre Hadot, Max Knoll, entre outros — que se reuniu regularmente
em Ascona na Suica, de 1933 aos anos 70.2 Por meio das obras dos seus principais
articulistas, junto aos quais se refletem os debates e os didlogos ocorridos nesses
encontros, é possivel reconhecer a centralidade da gnosis. Este conceito, ressalte-se,
nao corresponde tout court ao sistema filoséfico de nenhum autor especifico sendo que
a um contexto problematico no qual parece surgir um interesse partilhado de
reinterpretacdo do fenbmeno do Gnosticismo, que os conduziu a uma abordagem sui
generis do humano (alegadamente humanistica e fenomenoldgica) centrada na
dimensao religiosa: o homem é essencial e decisivamente homo religiosus.

Mas em que consiste a gnosis? Em uma resposta provisoria a esta questéo,
partimos da hipétese a ser testada mediante exposi¢cdes que faremos ao longo deste
trabalho, a saber, de que esta teméatica surge de um problema filoséfico que pode ser

dividido em dois aspectos principais: o histérico-factual e o filoséfico-narrativo.*

2 Este trabalho segue o Acordo Ortogréafico da Lingua Portuguesa (1990) em vigor desde 2009.
Veja-se: www.portaldalinguaportuguesa.org. Quando se fizer necessario nosso comentario o faremos
entre colchetes [ ]. Quando se tratar de comentarios do autor citado utilizaremos aspas angulares « ».

8 O recorte cronolégico que realizamos tem como critério o periodo de maior atuagéo e convergéncia
entre os principais autores os quais dedicamos uma atenc&o maior neste trabalho. E importante notar que,
depois de varias mudangas administrativas e até mesmo de nome, o que hoje é conhecido como Eranos
Foundation continua atuante no mesmo local até os dias atuais. Veja-se o0 website oficial:
https://eranosfoundation.org

4Veja-se: 4.6.



http://www.portaldalinguaportuguesa.org/
https://eranosfoundation.org/

De um ponto de vista histérico, a gnosis se relaciona com o problema do
conhecimento no contexto muito singular do Helenismo, em particular, entre os séculos
lIl e Il a.C. Trata-se, portanto, de um movimento de grande efervescéncia cultural, de
intercambios culturais e religiosos, em que certos grupos passam a reivindicar a posse
de um conhecimento de natureza transcendente e soteriolégica, ou seja, um
conhecimento de salvacdo. Presente em varias vertentes e tradices, judaicas,
neoplatdnicas, herméticas etc., ele assume, no caso do Cristianismo, a existéncia de um
conhecimento supostamente deixado pelo préprio Jesus, o Cristo, e conservado através
de uma tradicdo esotérica subliminarmente presente nos textos canénicos — tanto nas
correntes orientais, quanto no Cristianismo ocidental, que se expandiram em larga
escala.

Acerca desta temética, importa notar que, em 1928, portanto cinco anos antes do
inicio dos encontros do Circulo de Eranos, Hans Jonas defendeu sua tese na
Universidade de Marburg, intitulada Der Bergriff der Gnosis (Jonas, 1928) sob influéncia
de Heidegger e de seu orientador, o tedlogo Rudolf Bultmann. No entanto, antes deste,
outra figura influente nos estudos da gnosis foi Adolf von Harnack e sua obra Lehrbuch
der Dogmengeschichte (1888). Neste contexto filoséfico, o Gnosticismo é definido por
Adolf von Harnack como a “[...] aguda secularizagdo ou helenizagdo do Cristianismo”,>
isto €, o Gnosticismo, para todos os efeitos, passa a ser visto como um simples
sincretismo  historico-religioso. Harnack influenciou as interpretacdes da
Religionsgeschichtlische Schule, o grupo de tedlogos protestantes composto por figuras
como Wilhelm Bousset (1865-1920) e sua famosa obra Hauptprobleme der Gnosis
(1907), Hermann Gunkel (1862-1932) e Rudolf Otto (1869 - 1937). Otto, por sua vez,

além de inspirar uma geracéao de estudiosos do fendmeno religioso com a sua publicacao

5(...) “die acute Verweltlichung, resp. Hellenisirung des Christenthums” (Haknack, 1888, p.190)
10



de Das Heilige (1917),% influenciou diretamente o grupo de Eranos, a comecar pelo titulo,
o qual teria sido sugerido por este.

Ainda de um ponto de vista histérico, o problema da gnosis se referia a dificuldade
em se rastrear as diversas vertentes ditas “Gndsticas”, isto é, os grupos religiosos que
se declararam explicitamente como “gndsticos” (gnostikoi), aqueles que detinham uma
gnosis, e as que, embora ndo se autodeclarassem assim, passam a ser consideradas
como doutrinas pertencentes ao fenbmeno do Gnosticismo. Estudiosos, ao se
debaterem com tais correntes, acabaram por reconhecer que o préprio Cristianismo, ao
menos em seus trés primeiros séculos iniciais, ndo poderia ser pensado como um
fendmeno homogéneo e linear, mas complexo, com orientagdes diversas e contrastantes
e que até mesmo “[...] a selecdo do material mais importante da historia do cristianismo
primitivo e da teologia biblica € um problema grave”.” Portanto, a prépria tradigéo crista
‘na verdade, representa somente uma pequena selecdo de fontes especificas,
escolhidas entre dezenas de outras.” 8 Em suma, o problema da gnosis passa a ser
tratado como uma questdo da maior relevancia para a interpretacdo da histéria do
Cristianismo.

A circunscricdo e a caracterizacdo do Gnosticismo mantiveram-se dificeis,
somente num coléquio realizado em Messina em 1966° foi possivel alcancar algum
consenso sobre os elementos essenciais e comuns a todas essas vertentes ditas
gnosticas. Todavia, em virtude da descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi, e do

Codex Jung — um conjunto de treze pergaminhos encadernados em couro, encontrados

6Veja-se: Otto, 1979 e 4.2.3.

7 (...) “die Auswahl des wichtigsten Stoffs aus der Geschichte des Urchristenthums und der
biblischen Theologie ein schweres Problem ist.” (Harnack, 2010, p.v) Este posicionamento também é
defendido por Werner Jaeger, em sua obra Das frilhe Christentum und die griechische Bildung (1963).
Veja-se a bibliografia.

8 (...) “actually represents only a small selection of specific sources, chosen from among dozens of
others.” (Pagels, 1989, p.xxxv)

9 Bianchi et al., 1971. [Veja-se a lista completa dos participantes e conferéncias em (3.4)]
11



supostamente na regido de Jabal al-Tarif (Egito) — bem como das pesquisas realizadas
e compartilhadas no Circulo de Eranos, sobretudo a partir de 1945, o fenbmeno do
Gnosticismo parece ganhar uma delimitacdo mais clara e passa a adquirir um sentido
filoséfico singular no seio do grupo, sustentado pelas concepg¢des de arquétipo e
inconsciente coletivo propostas por Carl Gustav Jung, e estabelecendo-se como uma
espécie de Weltanschauung. Mas de que Weltanschauung se trataria? Que dimenséao
filoséfica da gnosis procuraram e promoveram o0s pensadores e as atividades do Circulo
de Eranos?

Para realizar esta tarefa simultaneamente interpretativa e construtiva, teremos de
buscar compreender (a) o contexto histérico-filoséfico e cultural em que ocorreu a
formulacdo da tese gndstica neste conjunto de pensadores, (b) reconhecendo a
construcdo do conceito através da presenca e problematizacdo de gnosis em trés dos
principais protagonistas do Circulo de Eranos: Carl Gustav Jung, Henry Corbin, e
Gershom Scholem, grandes articuladores das discussdes travadas neste grupo. Tal
conduziu-nos; (c) a realizar uma analise ampla do conceito de modo a compreender seu
sentido especifico neste contexto, (d) pois ele se mostra em Vvarios aspectos:
cosmoldgico, soterioldgico, escatoldgico, repercutindo-se na verdade, condi¢éo e destino
humanos.

Assim, nosso trabalho procura alcancar estes objetivos em quatro momentos ou
capitulos. O primeiro, intitulado “O Circulo de Eranos e seu significado” se refere a um
capitulo introdutério. O segundo, intitulado: “Crise e Contemporaneidade” procura
possibilitar o entendimento do contexto historico-filosofico em que surgiu Eranos, na
Europa ocidental na primeira metade do século XX. O terceiro capitulo: “O problema da
gnosis” pretende mostrar, por um lado, a complexidade intrinseca do conceito de gnosis,
apontando as dimensoes, tensfes e questdes que suscita, e rastrear, por outro, 0s

eventos e os interlocutores que, de modo direto ou néo, tiveram alguma contribuicéo
12



para o desenvolvimento da tese gnostica em Eranos. O quarto capitulo: “A gnosis de
Eranos”, por sua vez, atende a centralidade de gnosis nas discussées do grupo, surgindo
como conceito articulador da questdo do conhecimento humano e do humano como
questdo, ainda que ele ndo apareca explicitamente referido na maior parte dos titulos
dos encontros. Neste ponto, foi decisivo o contributo dos trés autores que consideramos
principais deste grupo: Carl Gustav Jung, psicologo analitico, Gershom Scholem,
estudioso da mistica hebraica, e Henry Corbin, especialista no pensamento islamo-
iraniano.

Os trés dos principais pensadores de Eranos, seguindo perspectivas
gnosiologicas/epistemoldgicas diversas, como a Psicologia Analitica e a “Ciéncia das
Religides” (Religionswissenschaft) ou analisando ambitos mistico-religiosos distintos: a
alquimia, a tradig&o hebraica ou o islamismo iraniano, convergem num comum interesse
filosofico-antropologico. E essa orientagdo que lhes permite reconhecer nas formas
histéricas do Gnosticismo a existéncia de uma estrutura filosoficamente gnostica, que se
reformula diversamente, mas se mantém idéntica. Tal se reconhece, por exemplo, na
confluéncia das grandes teméticas alquimico-gndsticas desenvolvidas por Jung,
sobretudo, a partir de seus conceitos de arquétipos e inconsciente coletivo (4.4); na tese
acerca de um “Gnosticismo Judaico” em Scholem, bem como em seus estudos da
doutrina da Arvore dos Sephiroth, da Kabbalah e da Merkabah judaicas (4.5) e na tese
de uma gnosis iraniana fundamentada na nogao de alam al-mithal ou mundus imaginalis
no pensamento de Henry Corbin (4.6). Essas investigacOes possibilitam uma releitura,
nao apenas do Gnosticismo histérico, mas também da experiéncia humana em geral,
evidenciando nela a existéncia de uma dimensdo do humano simultaneamente
pneumatoldgica, soterioldgica e escatologica. Essa abordagem antropoldgica singular
parece contrastar fortemente com as diversas abordagens de forte influéncia naturalista,

evolucionista, socioldgica e politica desta época, pois, como 0s proprios autores afirmam,
13



de modo geral, trata-se de uma dimensao do humano, incompreendida ou negligenciada
pela mentalidade secular ou mesmo agndéstica, do homem contemporaneo.

Os autores de Eranos, desse modo, a0 mesmo tempo em que buscam uma
fundamentacéo histérica de suas teorias, passam a encarar o problema antropoldgico de
uma nova perspectiva, pois ja lhes interessava compreender a experiéncia humana,
assim dimensionada, a partir do pensamento gnostico. Tal compreensdo emerge dos
estudos e dos debates dentro desse grupo, ndo requerendo uma revelacdo de um
conhecimento estritamente esotérico ou de uma experiéncia mistica privada, mas de um
saber concebido a partir de uma Gesamthermeneutik assente na tradigéo filosofica e no
debate interdisciplinar, que acolha, além dos ensinamentos gnosticos, elementos da
alquimia, da fenomenologia e do existencialismo.

A gnosis, inicialmente considerada uma espécie de conhecimento esotérico e
revelado, que supunha uma experiéncia mistica particular, muitas vezes incomunicavel
e guase sempre em contraste com a doutrinas ortodoxas, passa a ser desenvolvida e
partilhada nesse grupo a partir de uma Weltanschauung singular, como uma hipétese ou
alternativa filoséfico-vivencial que surge de uma atitude histérico-comparativa e
interpretativa resultante do encontro e da participacdo (Religionswissenschaft). O
conhecimento, sobretudo o que se refere ao homo religiosus — embora seja
compreendido a partir de seus aspectos soteriolégicos, teofanicos, numinosos,
arquetipicos — passa a ser tratado enquanto um saber do humano — que respeita sua
singularidade, seu significado, valor e destino, bem como de seus limites cognoscitivos —
alternativa, sem controvérsia, a todas as formas de reducionismo, culturalistas,
cientificas, teologicas ou filosoficas.

Desse modo, a hipotese a ser testada ao longo deste trabalho é a de que ao
mesmo tempo em que 0s principais pesquisadores de Eranos estdo atualizados, em

primeira méo, acerca das dificuldades interpretativas em torno do fenémeno do
14



Gnosticismo ou do que poderiamos nomear como “o problema da gnosis”, este é
absorvido pelo grupo na reformulacdo de um novo conhecimento do humano,® a partir
de uma distingdo entre dois aspectos fundamentais: histérico-factual e filosoéfico-
narrativo; sendo este ultimo fortemente influenciado pela “filosofia narrativa” ou
“profética” de Henry Corbin'?, as investigacdes cabalisticas de Gershom Scholem, bem
como a “psicologia arquetipica” de Jung.

A investigacdo acerca da origem historico-factual do fendmeno do Gnosticismo
ndo parecia estar no mainstream filoséfico de suas pesquisas, sendo que, a busca de
compreensao da “Weltanschauung gnostica”— a partir das maltiplas imagens arquetipicas
do homo religiosus — e sua utilizacdo como uma hipétese para as teorias desenvolvidas
no seio deste grupo.'? Assim, embora estes autores estejam a par das descobertas
arqueoldgicas contemporaneas em particular dos Manuscritos de Nag Hammadi, bem
como acerca das diversas teses acerca do Gnosticismo, eles ndo parecem estar
profundamente preocupados com a origem histérico-factual deste fenébmeno, senédo na
busca dos elementos filosoficos essenciais, “arquetipicos” ou “imaginais”, contidos nessa
visdo mistico-religiosa tdo singular que se manifestou e que, supostamente e continua a
se manifestar historicamente, até mesmo na contemporaneidade. Dessa forma,
podemos pensar a abordagem filoséfica de Eranos como analoga a do perenialismo, a
saber, mediante um estudo histérico e comparativo das Religides, é possivel encontrar
um “conhecimento perene”, em termos junguianos um conhecimento “aiénico” ou
“arquetipico”, ou seja, um conhecimento essencial e decisivo — que pode ser encontrado

na sincronicidade das mudltiplas imagens arquetipicas presentes nas mais diversas

10 Na medida em que avangamos em nossa pesquisa nosso interesse se especificou acerca deste
tépico, de modo que, ndo poderiamos mais pensa-lo somente como um problema filoséfico mas como um
tema amplamente desenvolvido cujas articulagdes filosoficas nos permitiram entender o modo singular
com que estes autores tratam da questdo do humano.

1 Veja-se: 3.5 e 4.6.
12 Veja-se: 4.3.3.

15



variantes culturais, nos simbolos mitolégicos e oniricos. No caso do pensamento
gnostico, um dos maiores exemplos se refere as figuras em torno do Anthropos. Este
conhecimento ndo poderia ser reduzido a certos padrdes epistemoldgicos espaco-
temporais e, por isso, se poderia pensa-lo um “conhecimento perene”, analogicamente
como uma “unidade imanente-transcendente” ou “arquetipica” das religides.

Ao longo dessa pesquisa, além de buscarmos dialogar com varios estudiosos que
trataram do tema do Gnosticismo, tomamos igualmente em consideracao os intérpretes
recentes que estudaram o Circulo Eranos e que nos forneceram um fértil campo de
discussao filosoéfica, em particular: Hans Thomas Hakl: Der verborgene Geist von Eranos
(2014); Steve Wasserstrom: Religion after Religion: Gershom Scholem, Mircea Eliade
and Henry Corbin at Eranos (1999); Robert Ellwood: The Politics of Myth: A Study of C.
G. Jung, Mircea Eliade, and Joseph Campbell (1999) e Willian McGuire: Bollingen: An
Adventure Collecting the Past (1982). Assim, este trabalho € devedor de alguns
estudiosos que trataram do tema do Gnosticismo — 0s quais iremos nos aprofundar ao
longo deste trabalho - dos que estudaram e divulgaram o Circulo de Eranos.

Dentre esses estudiosos, destacamos Hakl(2014), autor austriaco que nos
fornece uma interpretacdo do contexto histérico, filoséfico e esotérico de Eranos, e do
percurso de alguns dos seus participantes, esclarece a relevancia de alguns dos
conceitos e do seu debate, tais como a conexdo de Voegelin (1901-1985) com o
“Gnosticismo”, com Eranos, e a interpretacao filoséfico-politica negativista possivelmente
decorrente deste ultimo; a possivel influéncia do Circulo Césmico de Munique e a da
Escola de Sabedoria no protétipo inicial de Eranos; o conceito de Gesamthermeneutik
utilizado por Mircea Eliade (1907-1986) que — via Hakl (2014) e Alberto (2013) — nos
fornece a hipdtese de que este grupo propunha uma abordagem singular ao fendbmeno

da experiéncia religiosa: uma “hermenéutica total e do encontro”.

16



De modo semelhante, Wasserstrom (1999), um dos primeiros comentadores a
tratar de Eranos como um problema em si, forneceu-nos alguns temas importantes para
nosso trabalho, como por exemplo o conceito junguiano de Ergriffenheit, importante para
se pensar a ideia de -Wotan, a polémica questdo do Nacional-Socialismo, bem como o
dilema metodolégico com o qual certos pensadores de Eranos possivelmente se
defrontaram, sobretudo Gershom Scholem (1897-1982), ao abordar a identificagdo e o
afastamento entre o sujeito e o objeto de conhecimento: a experiéncia religiosa em
tempos “apocalipticos”. Ellwood (1999), importante por contraposigdo, permitiu-nos
deparar com um exemplo mais concreto - apresentado por Hakl (2014) — dos autores
que parecem apresentar interpretacdes filoséfico-politicas negativistas de Eranos.
Mcguire (1982), por sua vez, nos permitiu ter referéncias mais precisas sobre a estrutura
institucional do grupo — como grande exemplo o entdo chamado “comité guardido de
Eranos”- bem como da importancia da Fundag&o Boolingen para o alavancamento nas
pesquisas do grupo — detalhes muitas vezes decisivos no destino de certas instituicoes
educacionais, culturais e filantrépicas. Sem tais referéncias pontuais estas informacdes
nao passariam de meras especulacoes.

Feitas essas consideracbes em carater propedéutico, que ndo apenas
apresentam as linhas diretrizes de nossa investigagdo, quanto ddo um plano geral de
trabalho, introduzindo as posi¢6es e conceitualidades prévias com as quais o leitor
precisa estar a par para acompanhar nossa tese, passemos ao primeiro tépico de

desenvolvimento tematico.

17



1 O CIRCULO DE ERANOS E SEU SIGNIFICADO

O primeiro momento do nosso estudo procura responder a algumas questdes
basilares para o entendimento de Eranos: Em que condi¢bes surge, nos anos 30, 0
Circulo de Eranos? Como recebeu a sua denominacdo, Quais simbolismos pretendia
transmitir? Que figuras o promoveram e quais personalidades se Ihe foram associando
nos decénios seguintes? Ou ainda: Que temas foram debatidos? Como funcionavam os
encontros periédicos que organizava? Tinha uma direcdo ou organizacdo prépria? Que
tipo de publicacdes patrocinou? Quais razdes para o seu esquecimento intelectual? O

gue dele permanece na atualidade?

1.1 O SIGNIFICADO DE ERANOS

“O paradoxo de Eranos!” foram as palavras usadas por Henry Corbin (1903 - 1978)
em um escrito péstumo,® para descrevé-lo ao redigir um texto in memoriam a Olga
Frobe. Talvez esta seja a impressdo compartilhada de muitos estudiosos, tanto os que
frequentaram os encontros em Ascona, quanto o leitor contemporaneo que se defronta
com esse grupo tao singular. Este titulo foi sugerido por Rudolf Otto — o autor da famosa
obra: Das Heilige!* — cujo “[...] termo grego designava um banquete onde os convidados
trazem o alimento,”*® mas que, igualmente a sugestédo de Jung, designaria um “lugar de

encontro entre o Oriente e o Ocidente.”16

13 (...) “The paradox of Eranos!” (Corbin, 2019) [O texto foi entregue e confiado por Stella Corbin a
Michel Cazenave.]

14 (...) “Das Heilige: Uber das Irrationale und die Idee des Géttlichen und sein Verhaltnis zum
Rationalen” (Otto, 1979)

15 (...) “the Greek word for a banquet where the guests bring the food” (Hakl, 2014, p.i)

16 (...) “Rudolf Otto’s description of Eranos as” (...) “a place of encounter between East and West.”
(Hakl, 2014, p.8)

18



Quando Olga Frobe foi entrevistada pelo editorial da revista Du, ao ser
questionada: “O que é Eranos?” se recusou a apresentar “[...] uma resposta racional —
por que nao havia uma - ela, primeiramente, convidou seu questionador virtual a
caminhar através deste jardim que se tornou, através das reflexdes de todos os que ali
dialogaram, um jardim da mente e do espirito.” *’

O jardim, de fato, apresenta um cenario notavelmente simbolico, cujos
significados de tais simbolos ndo poderiam ser tomados ao acaso, se gueremos
compreender o significado de Eranos. A sala de conferéncias da Casa Gabriela, embora
tenha sido o local onde as conferéncias eram ministradas, portanto um ambiente mais
formal, talvez ndo fosse o lugar que o espirito legitimo de Eranos pudesse se expressar
livremente, sendo a famosa mesa redonda, a qual Jung teria, certo dia, apontado e
afirmado que ali estaria “o0 verdadeiro Eranos”.'8

A mesa redonda teria sido colocada por Frobe muito provavelmente, em
homenagem ao kosmiker Derleth (2.5) — 0 qual parece ter exercido muita influéncia sobre
ela — e sua alusdo aos cavaleiros da tavola redonda.'® Ndo obstante, a mesa foi posta
intencionalmente por Olga Frobe para os sympdsion, onde o “génio local” poderia se
expressar livremente. Ao investigarmos mais profundamente acerca do significado de
Eranos e seus propositos filosoéficos e, talvez, até mistico-religiosos, nos deparamos com
um didlogo importante, citado por Hakl (2014), em que dois dos pensadores mais
influentes de Eranos, que estavam presentes desde a sua fundacgéao — Carl Gustav Jung,

e Gerardus van der Leeuw — o tedlogo que teria estimulado o desenvolvimento de uma

17 (...) “With a rational definition - because there isn’t one - she invited her virtual questioner first of
all to walk through this garden that has become, through the contemplations of all those who conversed
there, a gard Mind and Spirit.” (Corbin, 2019, p.179)

18 (...) “der wirklische Eranos” (Hakl, 2014, p.189)

19 Hakl, 2014, p.44. [Trata-se de questdes, aparentemente muito intimas para estes autores e que,
por isso, e por falta de materiais a respeito preferimos resguardar o juizo]

19



fenomenologia da Religidao neste grupo — refletem sobre o real sentido de Eranos, e que

explica a origem de outro simbolo notavel:

Em 1949, C.G. Jung e o tedlogo holandés e fenomendlogo da Religido, Gerardus van der Leeuw,
chegaram a concluséo compartilhada de que por tras do fenémeno de Eranos deveria residir mais
do que apenas um processo habitual. Este “mais” parecia-lhes um “espirito” desconhecido, a
personificacdo de um arquétipo que animava o cendrio dos encontros. Foi assim que o escultor
Paul Speck criou uma estela, que foi instalada no jardim da Casa Gabriella e trazia a inscri¢cao

Genio loci ignoto (ao espirito desconhecido do lugar).2°

A menc¢ao ao termo “arquétipo” ndo pode ser tomada como fortuita, pois se trata
de um conceito desenvolvido por Jung e que influenciou varios autores de Eranos. Nao
obstante, Hakl nos permite também saber do evento em que Olga Frobe recorda um
dialogo com Jung, sobre o significado da mesa redonda, momento o qual ele discorre
sobre “um Graal, suspenso entre o céu e a terra.” 2! Mediante uma breve andlise visual
da estela de Eranos??, nota-se, além da inscricdo ja mencionada, um simbolo que
recorda uma taca, ou um graal, ao mesmo tempo representando dois triangulos com as
pontas direcionadas para ambos, mas sem se tocar. O comentador interpreta o

simbolismo da estela da seguinte forma:

Se olharmos mais de perto esta estela, discerniremos no meio, entre as partes superior e inferior
da inscricdo, um par de triangulos, um apontando para o outro, um de cima (céu) e outro de baixo
(terra), sem gue seus vértices estejam realmente se tocando (ainda). Supondo que continuem na

mesma dire¢do, convergirdo e finalmente se cruzarao, formando assim a “estrela de Davi” de seis

20 (...) “In 1949 C.G. Jung and the Dutch theologian and phenomenologist of religion Gerardus van
der Leeuw came to the shared conclusion that behind the Eranos phenomenon there must lie more than
just a habitual process. This “more” seemed to them to be an unknown “spirit,” a personification of an
archetype that animated the setting of the meetings. Thus it was that the sculptor Paul Speck created a
stele, which was installed in the garden of the Casa Gabriella and bore the inscription Genio loci ignoto (to
the unknown spirit of the place). (Hakl, 2014, p.219)

21 (...) “a Grail, suspended between heaven and earth” (Hakl, 2014, p.44)

22 \/eja-se no website oficial do Eranos Foundation:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission

20


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission

pontas, que expressa a unidade de “Deus” e do “mundo”. O que é mostrado na estela, no entanto,

€ apenas a primeira tentativa de abordagem. Um verdadeiro “encontro” ainda ndo aconteceu.??

Esse encontro, enquanto algo em poténcia, como iremos tratar mais adiante, pode
ser interpretado, a partir da fenomenologia de Leeuw, como o préprio encontro com o
poder, com o numinoso (termo de Rudolf Otto), com uma vontade superior, mas,
também, o encontro de um humano com outro humano — considerado, em termos de
Mircea Eliade, parafraseando Otto — como um ganz andere como um “totalmente outro”?*
(4.2.3). Nesse sentido, Alberto Filipe Aradjo e Horst Bergmeier (2013) afirmam que

Eranos apontava para um sentido mais amplo que um simples evento intelectual:

Na sequéncia das muitas sessdes decorridas, desde 1933 e até 1988 e sob um clima de
interdisciplinaridade frutuosa, os membros participantes de Eranos comegaram justamente a se
interrogarem sobre o significado profundo que essas mesmas sessfes continham e,
consequentemente, sobre a sua misséo. O sentido da resposta apontava para a instauracdo de
um “novo humanismo” estimulado por uma hermenéutica total que muda o ser humano, visto que
também ela deve ser encarada como uma técnica espiritual que engendra uma mudanca ao nivel

do ser. (Aratjo & Bergmeyer, 2013, p.105)

Esse novo humanismo, movido por uma “hermenéutica total”, ndo parece se
referir de modo algum a doutrina hermenéutica de Hans-Georg Gadamer (1900-2002)
ou de Paul Ricoeur (1913-2005), antes, consiste em uma reformulacdo do conhecimento
e interpretacdo do humano, no Circulo de Eranos, conhecido como

Religionswissenschaft. Por outro lado, essa nova forma de interpretacdo do humano,

23 (...) “If one looks more closely at this stele one discerns in the middle, between the upper and
lower parts of the inscription, a pair of triangles pointing towards each other, one from above (heaven) and
the other from below (earth), without their points actually touching (yet). Assuming that they continue in the
same direction they will converge and then finally cross over each other, thus forming the six- pointed “star
of David,” which expresses the unity of “God” and the “world.” What is shown on the stele, however, is only
the first tentative approach. A true “meeting” has not yet taken place.” (Hakl, 2014, p.219)

24 (...) “wholly other” (Eliade, 1961, p.3)
21



segundo Hakl (2014), poderia ser pensado, também, como um analogo ao conceito de

tawil, que Henry Corbin encontra em uma “gnosis iraniana”.?®> Assim, segundo Hakl:

Para este tipo de “hermenéutica” Corbin usa o termo arabe tawil, que significa «conduzir algo de
volta a sua origem, a sua realidade auténtica.» Tawil €, em tradug&o livre, uma forma simbdlica de
compreenséo, a transformacéo de tudo o que é visivel em simbolos e a transformacéo da esséncia
mais intima de algo percebido intuitivamente em uma imagem. Ou, em outras palavras, tawil se

refere a interpretacéo esotérica dos escritos sagrados.2®

Partindo de elementos como os fornecidos aqui, Araljo e Bergmeyer (2013)
parecem interpretar positivamente as contribuicées de Jung e Corbin a este circulo de
pensadores, as quais “[...] foram ao encontro do projeto interdisciplinar e de pendor
gnostico de Froebe-Kapteyn.” 2’ No entanto, como pretendemos defender neste trabalho,
nao foi somente Olga Frébe a influéncia “gndstica” em Eranos, mas alguns de seus
principais autores, que, sobretudo a partir da descoberta dos manuscritos de Nag
Hammadi (3.3) passam a se envolver ainda mais com o pensamento gnoéstico, o qual
parece influir consideravelmente acerca do significado deste grupo?® bem como incide
diretamente nos temas de varias conferéncias ministradas em seus encontros.??

Afinal, seria possivel discutir sobre o sentido de Eranos, sem uma pré-disposi¢ao
de didlogo com o esoterismo, com a mistica e com a gnosis? A nossa resposta a esta

questao é negativa, uma vez que, como pretendemos defender ao longo deste trabalho,

25 VVeja-se: 4.6.

26 [ltalicos nossos] “For this type of “hermeneutics” Corbin uses the Arabic term tawil, meaning “to
lead something back to its origin, to its authentic reality.” Tawil is, freely translated, a symbolic form of
understanding, the transformation of everything visible into symbols and the transformation of the intuitively
perceived innermost essence of something into na image. Or, in other words, tawil is concerned with the
esoteric interpretation of sacred writings.” (Hakl, 2014, p.164)

27 Aratdjo & Bergmeyer, 2013, p.103.
28 Veja-se: 3.2.2.

2% Mediante a simples pesquisa no website oficial do Eranos Foundation é possivel encontrar
durante o periodo de 1935 a 1973 cerca de 30 conferéncias ministradas cujo titulo menciona explicitamente

” o« "« ” "«

termos como “gnosis”, “gnose”, “gnostische”, “gnostique”, “gnostizismus” e “gnostic”.
22



o tema da gnosis se apresentou com um grande elemento articulador das discussbes

realizadas neste grupo, sobretudo entre 1930 a 1970.

1.2 O SURGIMENTO DE ERANOS

Como buscaremos apresentar posteriormente (2.5), o projeto inicial do Circulo de
Eranos2° parece ter se inspirado em grupos anteriores como o Kosmikerkreis e a Schule
der Weisheit — mas talvez também no grupo homoénimo em Heidelberg, fundado em 1904
pelo tedlogo Adolf Deissmann e o fil6logo classico Albrecht Dieterich.3! No entanto,
poderiamos afirmar que os primeiros movimentos de formacao de Eranos se déo a partir
do contato inicial entre trés pessoas: Olga Frobe-Kapteyn, Carl Gustav Jung e Rudolf
Otto. Olga, a idealizadora do projeto, ja detinha um grande interesse pelas escolas de
mistérios da antiguidade e a Sabedoria Oriental e, mais especificamente, durante os
anos 20, ela se encontrava em um periodo de grande reclusao e introspecc¢ao, situacéo

na qual conhece Jung. Este evento € citado com mais detalhes por Hakl (2014):

Afirma-se que durante esse tempo ela estava muito preocupada com o estudo do Vedanta e outras
tradicBes espirituais indianas até que o inicio de uma neurose a forcou a procurar ajuda médica e,
entdo, ela foi tratada por Jung. Declaradamente, Jung concluiu que uma vida t&o retraida era
prejudicial para alguém cuja natureza era muito extrovertida, e ele a aconselhou a buscar
amizades com pessoas que compartihassem seu interesse pelas formas orientais de
espiritualidade. Foi entdo (1928) que ela construiu a grande sala de conferéncias na qual as

reunides de Eranos mais tarde aconteceram.32

30 Website oficial: http://www.eranosfoundation.orq Lista de conferencistas:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers Lista de conferéncias:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

31 Hakl, 2014, p.50.

32 [Italico nosso] “During this time she is said to have been mainly preoccupied with the study of
Vedanta and other Indian spiritual paths until the onset of a neurosis forced her to seek medical help and

she was treated by Jung. Allegedly Jung concluded that such a withdrawn life was harmful for someone of
her rather extraverted nature, and he advised her to seek friendships with people who shared her interest

23



http://www.eranosfoundation.org/
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

Neste mesmo periodo de buscas Olga Frobe trava contato com a Escola
Teosofica e mais pontualmente com Annie Wood Besant (1847-1933), Jiddu
Krishnamurti (1895-1986) e Alice Ann Bailey (1880-1949). De fato, os objetivos da
Sociedade Teosdfica,*? inicialmente pareciam se coadunar com os proprios propdésitos

de Frobe, os quais consistiam em:

1) Formar um nucleo da Fraternidade Humana Universal, sem distingéo de raga, credo, sexo, casta ou cor;
2) Encorajar o estudo das Religides Comparadas, Filosofia e Ciéncia; e

3) Investigar as leis inexplicadas da Natureza e dos poderes latentes no homem.3*
Embora a questéo acerca da data precisa do surgimento de Eranos pareca ser
um consenso, uma vez que essa informacdo consta em seu website oficial,®> a saber,

como sendo em 1933, a propria fundadora nunca admitiu isso explicitamente; ao

contrario, ela afirma por meio de Hakl (2014) que:

Eranos surgiu pela primeira vez em 1927, numa época em que eu estava muito preocupada com
um estudo geométrico —um de uma série de cerca de duzentos (...) Enquanto estava neste estado
de espirito (isto €, 0 estado de espirito em que se faz tais desenhos), surgiu-me a ideia de construir
um auditério no jardim e ali realizar conferéncias relacionadas com os estudos que venho

desenvolvendo ha muitos anos.36

in oriental forms of spirituality. It was then (1928) that she built the large conference room in which the
Eranos meetings later took place.” (Hakl, 2014, p.25)

% Esta sociedade teria sido fundada por Helena Petrovna Blavatski e Henry Steel Olcott (1832-
1907) no ano de 1905 em Chennai, India.

84(...) “To form a nucleus of the Universal Brotherhood of Humanity, without distinction of race, creed,
sex, caste or colour.To encourage the study of Comparative Religion, Philosophy and Science. To
investigate unexplained laws of Nature and the powers latent in man.” (Teosophical Society Adyar)

Retrieved from: https://www.ts-adyar.org/content/mission-objects-and-freedom

35 (Eranos Foundation) Retrieved from:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history

36 “Eranos first emerged in 1927, at a time when | was very much preoccupied with a geometrical
drawing - one of a series of about two hundred (...) While in this frame of mind (that is, the frame of mind
in which one makes such drawings), the idea came to me to build an auditorium in the garden, and to hold
conferences there related to the studies that | have been pursuing for many years.” (Hakl, 2014, p.25)

24



https://www.ts-adyar.org/content/mission-objects-and-freedom
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history

O fato é que, inicialmente, Olga Frobe parece ainda néo ter claro o seu propdésito
como um todo, somente a ideia de uma escola de ver&do a partir de uma sugestéo de
Jung, ainda muito abstrata, de construir uma sala de conferéncias que serviria como um
“[...] espagco de encontro entre o Oriente e o Ocidente.”®” Como iremos tratar
posteriormente (4.1.4), nesta época, Jung jA comeca a se aprofundar nos estudos da
alquimia e aumenta a sua preocupacdo com o0 que vem a chamar de um mysterium
coniunctionis, a conjugacéo dos opostos da Alquimia, e, provavelmente a sua sugestao
nao tinha somente uma denotacdo de um simples intercambio cultural, mas a unido de
duas visBes de mundo radicalmente contrarias: A mistica oriental e a razao ocidental.

O primeiro curso realizado no auditério foi no ano de 1930,%8 que contava com a
presenca de conferencistas como a ja mencionada teosofista Alice Bailey, o psicologo
Roberto Assagioli (1888-1974), Kuno von Hardenberg (1871-1938), bem como “[...] o
rabino Leo Baeck, que se tornou posteriormente um dos conferencistas de Eranos.”®

Bailey participa das primeiras conferéncias ministradas em Ascona até o ano de 1933:

No ultimo ano em que estivemos 14, o local foi invadido por professores alemaes e toda a
tonalidade e a qualidade do local foram alterados. Alguns deles eram muito indesejéveis e o0 ensino
dado mudou de um plano espiritual relativamente alto para o da filosofia académica e um

esoterismo espurio.4°

A citacdo da indicio de que, ao menos inicialmente, havia uma grande influéncia
do pensamento esotérico e teosofico na ideia do projeto inicial em Ascona, idealizado

por Olga Frobe-Kapteyn, e posteriormente auxiliado por Rudolf Otto e Carl Gustav Jung.

87 (...) “meeting place between East and West.” (Hakl, 2014, p.25)
38 Hakl, 2014, p.28.
39 Hakl, 2014, p.28.

40 “The last year we were there the place was overrun by German professors and the whole tone
and quality of the place altered. Some of them were most undesirable and the teaching given shifted from
a relatively high spiritual plane to that of academic philosophy and a spurious esotericism.” (Bailey, 1979,
p.103)

25



Da mesma forma, indica que a saida de Alice Bailey coincide com o registro oficial do
inicio do Circulo de Eranos, uma vez que “[...] depois do fracasso inicial de incluir temas
esotéricos, a decisdo foi tomada em 1933 a proporcionar aos encontros um carater
académico”.* Como mencionado anteriormente, Olga Frébe conhece Jung em 1930, em
um encontro na Escola de Keyserling, somente dois anos depois do seu contato com

Rudolf Otto (1869-1937). E aqui que parece surgir o nome desse grupo t&o singular, pois:

O nome Eranos, como a prépria Frobe reconheceu, foi sugerido pelo estudioso de Religido Rudolf
Otto, o qual ela havia visitado em novembro de 1932 em Marburg an der Lahn para discutir sua

intencdo de organizar um tipo menos esotérico e mais académico de escola de verdo.*?

No ano seguinte é realizado o primeiro encontro formalmente reconhecido como
Eranos-Tagungen, cujo objetivo teria sido fortemente sugerido por Jung: Um encontro
entre o Oriente e 0 Ocidente.*® Essa motivagdo ja parece ser indicada pelo titulo do
encontro inicial: Yoga und Meditation im Osten und im Westen (1933).44

A partir dessa configuracdo mais académica, este grupo, ao longo dos anos,

passou a contar com a presenca de pesquisadores reconhecidos de varias areas,

41 (...) “After the initial failure to include esoteric themes, the decision was taken in 1933 to give the
meetings an academic character.” (Hakl, 2014, p.44)

42 (...) “The name Eranos, as Frobe herself acknowledged, was suggested by the scholar of religion
Rudolf Otto, whom she had visited in November 1932 at Marburg an der Lahn in order to discuss her
intention of organizing a less esoteric and more academic type of summer school.” (Hakl, 2014, p.49)

43 Veja-se: 2.3.

44 Citamos a programacao completa do primeiro encontro: “Frébe-Kapteyn, Olga, “Vorwort”; Zimmer,
Heinrich, “Zur Bedeutung des indischen Tantra-Yoga (Hiezu zwei Bildtafeln)”; Rhys Davids, Caroline
Augusta Foley, “Religiose Ubungen in Indien und der religibse Mensch. |. Jhana (oder Dhyana) im
Buddhismus - II. Fernwirkung (Televolition) im friiheren Buddhismus - /ll. Mensch und Kommunion”;
Rousselle, Erwin, “Seelische Flihrung im lebenden Taoismus. I. Ju Sche “Initiation” - Il. Ne Ging Tu, ,Die
Tafel des inneren Gewebes” - Ill. Siu Schen “Individuation® (Hiezu vier Abbildungen im Text und zwei
Bildtafeln)”; Jung, Carl Gustav, “Zur Empirie des Individuationsprozesses (Hiezu fiinf Bildtafeln); Heyer,
Gustav-Richard, “Sinn und Bedeutung &stlicher Weisheit fiir die abendldndische Seelenflihrung; Heiler,
Friedrich, “Die Kontemplation in der Christlichen Mystik. |. Die Geschichte der Kontemplation in der

christlichen Frommigkeit - Il. Die Kontemplation in der christlichen Gemeinschaftsmystik - Ill. Die
Kontemplation in der individuellen Hochmystik;, Buonaiuti, Ernesto, ‘Meditation und Kontemplation in der
rémisch-katholischen Kirche’” (Eranos Foundation) Retrieved from:

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

26


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

primeiramente com Jung, que ja estava presente desde o encontro inaugural, mas
também outras ilustres personalidades como o especialista nos estudos judaicos e amigo
intimo de Walter Benjamin (1892-1940) Gershom Gerhard Scholem (1897-1982), o
iranélogo Henry Corbin (1903-1978), o especialista no Gnosticismo Gilles Quispel (1916-
2006), o critico literario Herbert Read (1893-1968), um dos mais famosos historiadores
da Religido Mircea Eliade (1907-1986), o mitdlogo Joseph Campbell (1904-1987) e o
tedlogo holandés Gerardus van der Leeuw (1890 - 1950). S&o estes, entre outros, que
dardo feicdo a Eranos, prefigurando sua organizagdo, como apresentaremos na
sequéncia. Além do mais, tal grupo contou com a presenca, ainda que ligeira, de
pesquisadores e cientistas como o fisico austriaco Erwin Schroédinger (1887-1961), o
médico alem&do Thure von Uexkull (1908 - 2004), o engenheiro inventor Max Knoll (1897

- 1969), o filésofo austriaco Martin Buber (1878 - 1965), dentre outros.

1.3 A ORGANIZACAO INSTITUCIONAL DE ERANOS

Os encontros destes pensadores desfrutaram de sucesso, tendo aumentado o
namero de ouvintes, participantes e a qualidade intelectual dos conferencistas. Nesse
inicio, um dos fatores determinantes do seu sucesso — como para muitas instituicdes e
associac0des culturais —foi o suporte econémico da Bollingen Foundation. Esta instituicao
surge pelo contato, em 1940, entre o casal filantropo — Paul Mellon (1907-1999) e Mary
Elizabeth Mellon (1904-1946) —e Carl Gustav Jung, na cidade homénima em que o
psicologo suico ja residia.

Segundo Willian McGuire — editor da série Bollingen e das obras completas de
Jung, o qual a partir de 1951, teve contato direto durante vinte anos com 0s participantes
de Eranos — uma figura indispensavel, nesse contexto institucional inicial foi Mary Mellon

“[...] cujo entusiasmo impulsivo e planejamento visionario moldaram os primeiros

27



conceitos da Fundacdo Boolingen e seus eventuais programas de bolsas, publicagbes
académicas e contribuicdes para o aprendizado humanistico.” 4°

Além de uma estrutura econdémica favoravel, este grupo passa a ter um
organizagao institucional, seja sob seus aspectos administrativo, executivo e filosofico,
nomeadamente, o que poderiamos chamar de; O comité editorial, composto por John
Barrett (1903-1981), Carl Gustav Jung e Herbert Read;*®* O subcomité executivo,
composto por Herbert Read, Alfred Adler (1870-1937) e Michael Fordham (1905-1995) e
0 que poderiamos chamar de “o comité guardido de Eranos” composto por Gershom
Scholem, Henry Corbin, Mircea Eliade, Herbert Read e Adolf Portmann (1897-1982). 4/

Outro elemento importante de se observar é que, mesmo involuntariamente, Carl
Gustav Jung passa a assumir um papel central neste grupo o qual ficou conhecido, desde
entdo, como spiritus rector ou “reitor espiritual” do Circulo de Eranos. Assim, Mircea
Eliade afirma, por meio de Hakl (2014) que: “[...] Jung era o spiritus rector de Eranos,
mas nao se pode dizer que os palestrantes fossem exclusivamente junguianos. A maioria
deles estavam apenas superficialmente familiarizados com os problemas da psicologia
moderna.”® Por sua vez, McGuire complementa que Jung ‘[...] tinha aversdo de ser
considerado o lider de Eranos, e certa vez escreveu a Olga Frobe: «Eu ndo gostaria que
parecesse que eu estava forcando a colaboracdo voluntaria e independente dos outros

participantes de modo a tenderem para linhas psicoldgicas, forcando Eranos ao meu

45 (...) “whose impulsive enthusiasm and visionary planning molded the Early concepts of the
Boolingen Foundation and its eventual programs of fellowships, scholarly publications, and contributions to
humanistic learning.” (McGuire, 1982, p.4)

46 (...) “established a so called editorial committee (Jung, Read and Barrett) to supervise everything,
including the imployment of editors and translators, prices, formats, style, and so forth; and stablished an
executive sub-committee (Read, Fordham and Adler to decide the contents and supervise the translation
and the editing.” (McGuire, 1982, p.146)

47 (...) “who formed what she [Olga Frobe] considered her guardian committee.” (McGuire, 1982,
p.146)

48 (...) “Jung was the spiritus rector of Eranos, yet one cannot say that the lecturers were exclusively
Jungians. Most of them were only superficially familiar with the problems of modern psychology.” (Eliade,
1989, p. xiii)

28



servigo».”® Mesmo sem as referéncias diretas que obtivemos e que deixam explicito o
prestigio intelectual de Jung nos conferencistas e ouvintes dos encontros em Ascona, 0
leitor dos autores de Eranos, em inUmeras vezes pode se defrontar com conceitos que
iremos abordar ao longo desta tese, como: Arquétipos, imagens arquetipicas,
inconsciente coletivo, Self ou Selbst etc., 0 que aponta para a influéncia do pensador

neste grupo e na posteridade.

1.4 APOGEU E DECADENCIA DE ERANOS

Como apresentamos anteriormente, segundo McGuire (1982), o estabelecimento
de Eranos enquanto uma instituicdo cultural ndo poderia ser pensado sem a atuacao da
Fundacao Bollingen. Nesse sentido, Hakl (2014) também defende que um dos fatores
decisivos para o0 apogeu institucional de Eranos foi a referida fundacéo, que, dentre
outros apoios generosos, ofereceu inumeras bolsas de estudos para “[...] um grande
namero de autores e pesquisadores que puderam assim, livres de preocupacdes
econbmicas, ocupar-se de temas especializados que jamais interessariam a um editor
puramente comercial.” °° A fundacdo teve ainda, como editora oficial para o inglés a
famosa Princeton University Press, o que provavelmente contribuiu para o prestigio
mundial de muitos dos conferencistas. Dentre os pesquisadores beneficiados com bolsas
de pesquisa estariam os nomes de: Olga Frobe, Henry Corbin, Louis Massignon, Mircea
Eliade, Heinrich Zimmer, Gilles Quispel, Gershom Scholem, D.T. Suzuki, Fritz Meier, Ira

Progoff, Ernst Benz, Kathleen Raine, dentre outros.>!

49 (...) “He was averse to being thought the leader of Eranos, and he once wrote to Olga Frobe: I
would not want it to appear that | was forcing the independent and voluntary collaboration of the other
participants to flow into psychological channels, thus pressing Eranos into my service.” (McGuire, 1982,
p.147

50“Alarge number of authors and researchers were by this means enabled, free of economic worries,
to occupy themselves with specialized themes that would never have interested a purely commercial
publisher.” (Hakl, 2014, p.9)

51 McGuire, 1982.
29



Entretanto, o que poderiamos chamar de o “apogeu de Eranos” parece se iniciar
depois do periodo de transicdo entre o prototipo inicial de Olga Frobe, mais esotérico
vale dizer, para um projeto mais formal ou academicamente aceitavel e com a presenca
de pesquisadores de renome. Pode-se dizer que o periodo de alavancamento da

instituicdo se da entre 192752 a 1943, momento a partir do qual

Olga Frobe-Kapteyn transformou a Eranos em uma Fundag&o legalmente reconhecida, a qual
estaria qualificada para financiamento publico e privado. Gragas a intervengéo de Jung, a nova
fundacéo obteve o apoio do Instituto Federal Suico de Tecnologia (ETH), Zurique, de 1936 a 1956,

e da Fundacéo Pro Helvetia,> que contribuiu para o financiamento a partir de 1943.%4

O grupo passa a se reunir periodicamente, mais pontualmente um até dois
encontros por ano, tendo entre dez a quinze conferencistas convidados por evento,
sendo que estes, muitas vezes ministravam mais de uma conferéncia por encontro. As
conferéncias passam a ser publicadas posteriormente aos encontros, em um anuario,

sob o titulo de Eranos-Jahrbuch.

Por outro lado, alguns dos elementos que julgamos como decisivos para o que
poderiamos chamar respeitosamente de “decadéncia de Eranos” decorre primeiramente
do afastamento gradual de algumas das personalidades mais influentes. No ano de 1959,
o famoso autor e mitélogo norte-americano Joseph John Campbell (1904 - 1987) se

apresenta pela ultima vez em Eranos. O afastamento presencial de Carl G. Jung dos

52 Essa data corresponde ao que Olga Frobe-Kapteyn define como o inicio do grupo, a partir de seu
projeto pessoal, mas que ndo consta como o surgimento oficial.

53 Essa Fundacgdo também forneceu apoio na publicacdo das obras completas de Jung para o
idioma portugués, pela Editora Vozes. Veja-se: (Jung, 2013)

54 (...) “Olga Frobe-Kapteyn transformed Eranos into a legally recognized Foundation that could
qualify for public and private funding. Thanks to Jung’s intervention, the new foundation obtained the
support of the Swiss Federal Institute of Technology (ETH), Zurich, from 1936 to 1956 and of the Pro
Helvetia Foundation, which contributed to financing from 1943.” (Eranos Foundation)

[A informacédo pode ser obtida pelo link do website oficial:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history]

30


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history

ciclos de conferéncias ocorre a partir de 1952 %5 e seu falecimento em 1961. No ano
seguinte (1962), Olga Frobe-Kapteyn — certamente uma das personalidades mais
influentes do grupo, referida amigavelmente por alguns de seus principais membros
como “a grande Mae” ¢ _ sofre um acidente vascular cerebral, ainda que ndo muito
grave, mas suficiente para impedi-la de participar ativamente.>” Dada a influéncia e até
mesmo o afeto de Jung sobre varios dos participantes, sobretudo para Olga-Frébe, ndo
nos parece absurdo pensar que o falecimento do psicologo tenha afetado drasticamente
a idealizadora do projeto, uma vez que a morte de Jung coincide com o seu afastamento.
Pode-se pensar em um “segundo Eranos”, delimitado pelo momento em que Olga Frébe
teria nomeado Adolf Portmann como seu primeiro presidente. 5 Estes eventos levam
Henry Corbin (1903 - 1978) a dedicar uma conferéncia especial a ambos neste mesmo
ano com o titulo Eranos: a la mémoire de C.G. Jung et Olga Frobe.>® Mircea Eliade
abandona as conferéncias em 1967, seguido por Henry Corbin (1976), Gershom

Scholem (1979) e Adolf Portmann (1981).

Para seu afastamento, Olga Frobe-Kapteyn®® “colocou toda a autoridade nas méaos
de Rudolf Ritsema (1918 - 2006) de modo que 0s encontros nao estivessem fadados ao
fracasso”.! Desse modo, juntamente com Adolf Portmann, Ritsema passa a ter uma
atuacdo cada vez maior no grupo, sobretudo a partir do afastamento de Portmann, o

ultimo dos cinco “guardides de Eranos” (1.3), em 1981, um ano antes de seu falecimento.

55 Veja-se: 4.4.1.
56 (...) “the Great Mother” (Hakl, 2014, p.12)
57 Hakl, 2018 p.218.

58 (...) “second Eranos” (...) Adolf Portmann was nominated asits first president”. (Eranos
Foundation) Veja-se no website oficial da fundagéo: “History”.

59 Esta conferéncia foi publicada no Eranos-Jahrbuch volume XXXI (1962). Veja-se:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

60 A dltima participacao de Olga Frobe é no ano de 1960, motivo pelo qual se nota a auséncia de
sua participacéo a partir desse ano nos Vorwort dos encontros.

61 (...) “She therefore placed overall authority in the hands of Rudolf Ritsema so that the
administration of the meetings would not break down” (Hakl, 2014, p.218)

31


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

No ano de 1980 a fundacdo muda seu nome para “Eranos and the Alwine von Keller
Foundation” a qual, depois de sucessivos presidentes, no ano de 2008 retoma seu home
original, a saber, Eranos Foundation e, no ano seguinte, passa a ser dirigida por Fabio

Merlini,®? seguindo ativa no mesmo local até os dias atuais.

1.5 O LEGADO DE ERANOS

O legado de Eranos talvez seja um tema um tanto ingrato e dificil de se discorrer

com precisao, pois, como aponta Hans Thomas Hakl (2014):

Nao ha nenhuma mencéo a Eranos em nenhum dos livros de referéncia relevantes sobre histdria
dareligido (incluindo a Enciclopédia de Religides de dezesseis volumes, editada por Mircea Eliade,
nem na segunda edi¢cdo editada por Lindsay Jones), nem em obras fundamentais sobre
antropologia, psicologia e filosofia (hnem mesmo no indice da abrangente Encyclopédie
Philosophique Universelle, publicada pela Presses Universitaires Francaises, com suas 11.000
paginas de grande formato e suas iniUmeras referéncias cruzadas), nem em inimeros dicionarios

de esoterismo, simbolismo e mitologia.®3

Ora, qual seria 0 motivo de tamanho esquecimento? Seria 0 caso da irrelevancia
histérica desse grupo ou, talvez, de uma negligéncia quanto ao seu impacto para a
intelectualidade, ndo somente do século XX, mas também para a posteridade? N&o
temos ainda condicbes de apresentar uma tese especifica capaz de defender
adequadamente uma resposta a esta pergunta. No entanto, temos uma hipétese % — a

gual somente indicaremos alguns pontos relevantes a se considerar — de que o legado

62 Eranos Foundation: http://eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history

63 “There is no reference to Eranos in any of the relevant reference books on the history of religion
(including the sixteen- volume Encyclopedia of Religions, edited by Mircea Eliade, nor in the second edition
edited by Lindsay Jones), nor in standard works on anthropology, psychology, and philosophy (not even in
the index to the truly comprehensive Encyclopédie Philosophique Universelle, published by the Presses
Universitaires Frangaises, with its 11,000 large- format pages and its countless cross- references), nor in
numerous dictionaries of esotericism, symbolism, and mythology.” (Hakl, 2014. p.8)

64 Infelizmente a nossa hipétese acaba por fugir do escopo de nosso trabalho e somente podera
ser verificada a partir de trabalhos posteriores.

32


http://eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history

de Eranos converge no surgimento de uma area de estudos que ficou conhecida como
Religides Comparadas. 6°

Durante as viagens investigativas de Olga Frobe-Kapteyn pela Europa e América
do Norte —inicialmente movidas por interesses pessoais —bem como a partir das
pesquisas realizadas no grupo foi criado o Eranos-Institut fir Symbolforschung e também
um “rico arquivo” de “representagdes arquetipicas” ¢ presentes em varias culturas, o
Eranos-Archiv fir Symbolforschung o qual se encontra agora sob os cuidados do The
Warburg Institut 67 junto a Universidade de Londres. O Arquivo Eranos também auxiliou
nas publicacdes de alguns de seus principais autores e serviu de base para o Archive for
Research in Archetypal Symbolism (ARAS), em Nova York, que conta atualmente com
“cerca de 18.000 imagens artisticas, cada uma acompanhada por um comentario
académico que explora o contelddo arquetipico e cultural do contexto da imagem em
questdo”.58

Além do legado intelectual que deixa para a posteridade, talvez ainda néo

reconhecido — seja pelo impacto das pesquisas compartilhadas no grupo nas obras de

65 \Veja-se 0 verbete “Comparative Religion” no The Concise Oxford Dictionary of the Christian
Church: “The branch of study which investigates by scientific and historical methods the religions of the
world and their mutual relations. Its successful pursuit as a science rests on the universality of religion and
the frequent recurrence of certain patterns of religious experience in widely separated ethnological and
social groups. It studies the conditions under which these various forms of religious behaviour manifest
themselves, the processes of their growth, and the part they play in the cultures and traditions to which they
belong. It is not concerned with questions of ultimate validity. It has posed problems for Christian faith by
its recognition that much that was thought to be exclusive to the Christian tradition is held in common with
other world religions; on the other hand it has brought out the distinctiveness of some elements in
Christianity. It has also brought to Christian apologists a deeper understanding of other religions and has
influenced missionary methods.” Disponivel em:
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13
600831F0593DBE67CB359A815
[Esta indicacdo, embora seja um elemento da tese do autor deste trabalho, escapa do escopo deste e,

uma vez que se exigiria uma pesquisa muito especifica acerca da origem deste termo, ela se apresenta
somente como uma hipétese a ser testada futuramente].

66 (...) “rich archive” (...) “archetypal representations”. (Eranos Foundation) [Consulte-se
novamente o website do Eranos Foundation:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history]

67 Consulte-se o Website oficial do Warburb Institute: https://warburg.sas.ac.uk/

68 (...) about 18.000 art images each accompanied by a schorlarly commentary that explores the
archetypal content and cultural context of the image.” (ARAS) Veja-se: www.aras.org

33


https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history
https://warburg.sas.ac.uk/
http://www.aras.org/

seus principais interlocutores, seja pelos arquivos supramencionados, bem como pelos
seus anuérios que ficaram conhecidos como Eranos-Jahrbucher — talvez o maior legado
do grupo seja a questdo ainda enigmatica acerca do significado deste ¢ que, em Ultima
instancia se refere a propria questéo acerca do humano.

Assim, refletindo sobre o significado de Eranos, sua organizagéo institucional, de
modo especial em referéncia aquilo que ficou conhecido como “o comité guardiao de
Eranos”, poderiamos até mesmo nos utilizar do termo “eranianos” para descrever uma
certa continuidade e comunhdo de propositos — sejam eles intelectuais, filosoficos e
filantrépicos — entre alguns de seus principais autores, 0s quais destacamos neste
trabalho, como uma estrutura de circulos concéntricos cujo critério de aproximacao ou
afastamento do “nucleo” seria o grau de afinidade do participante com as caracteristicas

singulares deste grupo, seja ele apresentador, ouvinte ou até mesmo leitor.

69 Veja-se: 1.1 e 3.2.2.
34



2 CRISE E CONTEMPORANEIDADE

No presente capitulo, buscaremos primeiramente (2.1) realizar breve
contextualizacao historico-filosofica da Europa do inicio do século XX, a partir de alguns
de seus principais articulistas. Trataremos da critica filoséfica ao historicismo e ao
positivismo (2.2); Analisaremos 0 suposto interesse filosofico demonstrado por autores
europeus a respeito do que se convencionou chamar de pensamento oriental (2.3);
trataremos da assim conhecida “escola perenialista” (ou tradicionalista) e de sua critica
ao materialismo (2.4); do surgimento do Kosmikerkreis e da Schule der Weisheit (Escola
da Sabedoria) — que sdo compreendidas por nGés como possiveis protétipos para o
surgimento do Circulo de Eranos. Finalmente, trataremos do tema da ascensao do
totalitarismo (2.6) e a relacdo deste tema com alguns participantes do Circulo de Eranos.

Pretendemos neste capitulo fornecer elementos para a compreensdo do modo
com este emerge a estabelecer um modo intelectual interdisciplinar e singular que
pretende responder a crise por uma renovada dimensao antropolégica — distinta de

outras que lhe foram contemporaneas.

2.1 O CONTEXTO INTELECTUAL DA EUROPA NO INICIO DO SECULO XX

A primeira metade do século XX nos parece ter sido marcada por uma série de
eventos que impactaram a realidade ndo s6 europeia como também mundial, a exemplo
das duas grandes guerras mundiais. Contudo, o “clima” da Europa, nesse periodo,
parecia ja apresentar um sintoma de profundo descontentamento civilizacional e uma
certa inseguranca quanto ao destino do humano. Hans Thomas Hakl’®, um dos grandes

comentadores do Circulo de Eranos, escreve obra intitulada Der verborgene Geist von

70 Doutor em Direito, autor e editor da revista Gnostika. Website particular: https://www.hthakl-
octagon.com/

35


https://www.hthakl-octagon.com/
https://www.hthakl-octagon.com/

Eranos (2001)"1, na qual sustenta a tese de que este grupo de pensadores se constitui
como “[...] um dos mais importantes encontros de estudiosos do século XX."2

J& se passavam quatro séculos desde que Martin Luther (1483-1546) havia
publicado suas 95 Theses (1517)’3 —abrindo caminho para novas interpretacdes da
experiéncia religiosa — quando Max Weber (1864-1920) publica sua famosa obra Die
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus (1904). Assim, também seu amigo,
Ernst Troeltsch (1865-1923) publica Die Bedeutung des Protestantismus fur die
Entstehung der modernen Welt (1911), na qual, semelhantemente a Weber, o autor
apresenta “[...] o protestantismo como um dos pais da cultura moderna”.”* No ano de
1915, Walter Benedix Schonflies Benjamin (1892-1940), com apenas vinte e trés anos
de idade conhece o jovem Gershom Gerhard Scholem (1897-1982),> de dezessete
anos, amizade que se torna duradoura. Benjamin, no ano seguinte escreve o primeiro
de seus textos maiores com o titulo On Language as Such and on the Language of Man
(1915) no qual descreve a linguagem humana em termos de uma “[...] comunidade
magica com as coisas”.’® Considerando a grande amizade entre ambos os pensadores
bem como o encanto pela sua religido de berco, o judaismo, certamente houve uma
influéncia de Scholem em Benjamin, sobretudo a partir dos estudos da mistica judaica

que o primeiro realizou. Segundo Hakl (2014), esse contexto europeu fértil que

L O Titulo completo é: Der verborgene Geist von Eranos. Unbekannte Begegnungen von
Wissenschaft und Esoterik. Eine alternative Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts. Tivemos acesso
somente a edi¢cdo em idioma inglés. Veja-se: Hakl, 2014

72 (...) “one of the most important gatherings of scholars in the twentieth century” (Hakl, 2014, p.i)

73 Também conhecida como Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum. Retrieved from:
https://www.luther.de/en/95th-lat.html

74 “den Protestantismus als an einen der Vater der modernen Kultur zu stellen haben.” (Troeltsch,
1911, p.8)

75 Benjamin & Scholem 1989, p.x
76 Benjamin, 1997, p.67

36


https://www.luther.de/en/95th-lat.html

antecedeu o surgimento do Circulo de Eranos, foi marcado por um “...] ceticismo
generalizado em relagdo a nogao de progresso”.”’

O animo desse cenario pode ser caracterizado a partir das obras publicadas neste
periodo,’® dentre as quais temos Oscar Schmitz (1873-1931) e sua obra intitulada
Psychoanalyse und Yoga (1923), na qual ha capitulo inteiro dedicado ao que ele chama
de “[...] A emergéncia de um novo homem.”’® Nesta mesma época Manfred Kyber (1880-
1933) publica uma obra, que seria republicada no periodo pds-guerra sob o titulo: Neues
Menschentum (1931).8° Estes eventos parecem apontar para uma tentativa de
ressignificacdo do humano diante dos desafios da contemporaneidade. Assim, 0 homem
seria confrontado pela sua propria criacdo cultural, que o deixa diante de dois caminhos

possiveis:

Os humanos poderiam «se libertar» abandonando de seus lacos afetivos e emocionais e dando
importancia central as conquistas cientificas, ou poderiam se voltar para suas verdadeiras
necessidades afetivo-espirituais, deixando de lado as inovacfes da ciéncia e, dessa forma,

tornando-se livres. Uma forma era vista como «progressista» e a outra como «reacionaria».8!

Observa-se na citacdo do autor austriaco uma interpretacdo em que aparece uma
forte tensao entre o “cientificismo” ou “progressivismo” de um lado e o “espiritualismo” do
outro, na qual a afetividade de modo geral e até mesmo qualquer interpretacdo de tipo
psicoldgico poderiam ser contabilizadas como “suspeitas”, sobretudo tendo-se em vista

gue a Psicologia ndo era ainda dotada de grande reconhecimento cientifico. A busca

77 (...) “widespread skepticism towards the notion of progress” (Hakl, 2014, p.33)

8 Tais exemplos o préprio Hakl (2014) nos fornece.

79 (...) “Der neue Mensch um Werden.” (Schmitz, 1923) [A partir de agora todas as citagdes em
idiomas que ndo sejam o portugués iremos manté-las no original, em nota de rodapé, e traduzi-las, sob
nossa responsabilidade, mediante o confronto com edigBes em outros idiomas, quando disponiveis.]

80 Kyber, 1931.

81 (...) “either humans could «free» themselves by casting loose from their traditional emotional and
religious ties and giving central importance to scientific achievements, or they could turn towards their
«true» emotional/spiritual needs, letting go of the innovations of science and in this way making themselves
«free.» One way was seen as «progressive» the other as «reactionary».” (Hakl, 2014, p.36)

37



pelo conhecimento e até mesmo o sentido do humano, operada pelas correntes ditas
‘romanticas” e “contra iluministas” — que pensavam como suspeitas as nocgdes de
“progresso” e de “racionalidade” - passava a ser considerada como uma espécie de
“irracionalismo e misticismo”.8? Por sua vez, Edmund Husserl (1859-1938), tendo o
positivismo como alvo principal de sua critica, ministra uma conferéncia no Wiener
Kulturbund 8 intitulada Die Philosophie und der Krisis der europaischen Menschheit.
Como o titulo sugere, o fenomendlogo discorreu sobre uma “crise da existéncia
Europeia” onde a Filosofia desempenharia papel central na “luta pelo sentido do
humano* ou, ainda, em termos de “uma transformacdo progressiva de toda a
humanidade através da formacdo de ideias que se tornam efetivas nos menores
circulos”.85

Contudo, nos anos vinte, também passavam a se destacar filosoficamente, e de
modo precoce, alguns pensadores como Carl Gustav Jung, Gershom Scholem, Henry
Corbin, Mircea Eliade etc. — como aponta Steve Wasserstrom (1999) — de modo que
estes se tornam figuras influentes “[...] nos circulos artisticos, filoséficos e politicos nas
décadas de 1920 e 1930, formando amizades com alguns dos principais artistas e

filésofos ndo apenas de seus proprios paises, mas de toda a Europa.” 86

82 (...) “irrationalism and mysticism” (Kneller, 2007, p.20)

83 (Mohanty, 2011, p.387) [Trata-se de uma conferéncia ministrada por Husserl em 7 de maio de
1935]

84 (...) “crisis of European existence” (...) “struggle for the meaning of man.” (Husserl, 1970, p.14)

85 (...) “an advancing transformation of all humanity through the formations of ideas that become
effective in the smallest of circles” (Husserl, 1970, p.276)

86 (...) “in artistic, philosophical, and political circles in the 1920s and 1930s, forming friendships with
some of the leading artists and philosophers not only of their own countries but throughout Europe.”
(Wasserstrom, 1999, p.4)

38



2.2 CONTINUIDADES E RUPTURAS DO SEcuULO XIX:
PosiTivismo, HISTORICISMO E CRISE DOS FUNDAMENTOS

Na primeira metade do século XIX, apds a derrota de Napoledo na batalha de
Waterloo (1815), na velha Paris, durante a revolucéo industrial, Auguste Comte (1798-
1857) inicia a publicacdo de seu Cours de philosophie positive (1830).8” O positivismo
comtiano pretendia ser a realizacdo de um novo estado social e humano no qual a
Ciéncia assumiria um papel substituto definitivo da Religido. Qualquer tentativa de
abordagem do homo religiosus parecia estar condenada a uma interpretacao “positiva”
de modo que a “filosofia positiva” deveria “[...] substituir inteiramente a filosofia teolégica
e a filosofia metafisica, mediante sua superioridade natural.”® Essa “filosofia positiva”
teria a sociologia como a “verdadeira ciéncia do homem”® e se fundamentaria em uma
histéria da “marcha progressiva do espirito humano”.?® Nessa suposta filosofia, ndo
haveria mais espaco para a metafisica, nem para a “alma” humana, uma vez que “[...] O
estudo da alma desaparecera, porque ndo ha mais alma (psique) do que Deus, mas
somente a Humanidade em ac¢do.”%! Assim, todos os fendmenos observaveis poderiam
se reduzir a abordagens “astronémicas, fisicas, quimicas, fisioldgicas e sociais.”? Estes
se constituiriam como os principais ramos de uma “filosofia natural”.®3

Neste mesmo contexto filoséfico, a partir de Wilhelm Christian Ludwig Dilthey
(1833-1911) surge a divisédo entre as Ciéncias da Natureza (Naturwissenschaften) e as

Ciéncias do Espirito (Geisteswissenschaften),** a qual parece ter seus vestigios no que

87 Comte, 1998.
88 (...) “substituer entierement, avec toute sa supériorité naturelle, a la philosophie théologique et a
la philosophie métaphysique” (Comte, 1998, p.77)
89 (...) “véritable science de 'homme” (Comte, 1998, p.34)
90 (...) “marche progressive de I'esprit humain”. (Comte, 1998, p.60)

91 (...) “L'étude de I'dme va disparaitre, car il n’y a pas plus d’dme (psyché) que de Dieu, mais
seulement 'Humanité au travail.” (Comte, 1998, p.34)

92 (...) “astronomiques, physiques, chimigues, physiologiques et sociaux.” (Comte, 1998, p.77)
93 (...) “philosophie naturelle” (Comte, 1998, p.100)
94 Dilthey, 1990.

39



hoje se conhece mediante a distincdo entre Ciéncias Exatas e Ciéncias Humanas. A
natureza do humano passa a ser “conhecida somente na histéria, jamais pela
introspecgao.” % O homem se torna parte inseparavel da histéria, cujo nexo fundamental
€ em si mesmo ignoto, uma vez que, para Dilthey, todos os fenbmenos se reduzem ao
proprio enigma da vida (Leben). Para Dilthey, entre os multiplos conceitos universais de
sujeito que servem a essa tarefa nas ciéncias humanas estdo conceitos como o de
filosofia, arte, Religido, direito e economia. Seu conhecimento € condicionado pelo fato
de que eles ndo expressam apenas um “estado de coisas universal” °¢ que ocorre em
uma pluralidade de sujeitos, e, de acordo com isto, algo uniforme, universal, que se
repetiria nesses sujeitos, mas ao mesmo tempo um “nexo interno,” °” no qual as diversas
pessoas se acham ligadas umas as outras por meio desse estado de coisas.

Assim, a expressao “religido” ndo expressa apenas um estado de coisas universal,
por exemplo, uma relacdo viva do nexo psiquico com forcas invisiveis: ele aponta ao
mesmo tempo para um nexo comunitario, no qual individuos se veem ligados com atos
religiosos, e no qual eles possuem uma posicdo diferenciada ante as realizacbes
religiosas.®® Da mesma forma a filosofia ndo se refere a um “estado de coisas universal”,
mas a um nexo que une esse estado de coisas: “um nexo histérico.” %°

Neste contexto, na Alemanha, a partir do século XIX, a Metafisica perde cada vez
mais espaco na academia, sobretudo a partir de Immanuel Kant (1724-1804) e Friedrich
Wilhelm Nietzsche (1844-1900) e, por sua vez, a reflexdo acerca do sentido da Historia
e suas implicacdes cientificas parecem tomar seu lugar. A partir de autores como 0s

supramencionados Ernst Troeltsch, Karl Barth (1886-1968), Oswald Spengler (1880-

% “The human being knows itself only in history, never through introspection” (Bambach, 1995,
p.151)

9% Dilthey, 2018, p.13.
97 Dilthey, 2018, p.13.
%8 Dilthey, 2018, p.9.

9 Dilthey, 2018, p.13.

40



1936), Friedrich Meinecke (1862-1954) e Ernst Bloch (1885-1977), apesar de suas
divergéncias filoséficas, quanto as causas genuinas de uma crise europeia, um evento
parecia permanecer como inquestionavel: “que a crise estava no cora¢ao do aprendizado
e da erudicdo no mundo pés-guerra.” 100

Nesta época, Sigmund Freud (1868-1939) publica a sua obra Massenpsychologie
und Ich-Analyse (1921) e, como uma resposta, no mesmo ano Ludwig Klages, membro
do grupo que ficou conhecido como o Circulo Césmico de Munique publica Vom Wesen
des Bewusstsein e Edward Spranger (1882-1963) publica Lebensformen (1921), obras
que teriam “[...] atacado a divisdo freudiana de consciente e inconsciente individuais”.1°!
Surge entdo uma série de pensadores que passam a valorizar a vivéncia humana
(Erlebnis) que ficou conhecida como Lebensphilosophie e a atacar a psicanalise
freudiana, disputas que ficam registradas posteriormente por Erich Fromm em sua obra
Crisis of Psychoanalysis (1970), o qual teria elaborado uma retrospectiva desse contexto
problematico.102

Retomando contextos anteriores, nos quais tratAvamos da compreensao da crise
segundo Husserl, podemos agora afirmar que para este, tal crise das ciéncias e das
abordagens historicistas e positivistas sdo o resultado de uma “crise radical de vida” 193
da humanidade, sobretudo europeia. Em resposta a questao proposta por Dilthey acerca

de um nexo histérico fundamental este se questiona:

100 (,..) “that crisis itself was at the heart of learning and scholarship in the postwar world.” (Bambach,
1995, p.37)

101 (...) “that attacked the Freudian division of individual conscious and unconscious” (Lebovic, 2013,
p.111)

102 (Lebovic, 2013, p.113) [Somente para citarmos alguns exemplos de obras publicadas neste
periodo, Rudolf Pannwitz (1881-1969), publica: Die Krisis der europaischen Kultur (1917); Ernst Toeltsch:
Die Krisis des Historismus (1922); Arthur Liebert: Die geistige Krisis der Gegenwart (1924) e posteriormente
Edmund Husserl (1859-1938) escreve seu manuscrito inicial intitulado Die Krisis der européischen
Wissenschaften und die tranzendentale Phdénomenologie (1936)]

103 (,..) “radikalen Lebenskrisis” (Husserl, 1976)
41



Mas pode o mundo, e a existéncia humana nele ter realmente um sentido se as ciéncias nédo
admitem como verdadeiro se nédo o que é do mesmo modo objetivamente constatavel, se a historia
ndo tem mais nada a nos ensinar de que todas as formas do mundo espiritual, os vinculos que se
coesionaram aos homens, os ideais e normas, simplesmente se formam e se desfazem como
ondas fugidias, que sempre foi assim, e que assim sempre sera, que a razao se torna por vezes

irracional, e a bondade em praga?104

E importante notar também que Karl Léwith (1897-1973), no ano de 1949 publica
sua famosa obra Weltgeschichte und Heilsgeschehen (1949), na qual o pensador de
Heidelberg dirige sua critica a modernidade e sua ideia de progresso que teria culminado
em uma secularizagéo da escatologia crista, que buscava retirar o humano de um destino
fatalista de simples “eventos histdrico-naturais.” 19° Trés anos depois, no encontro do
Circulo de Eranos de 1952, intitulado Mensch und Energie, Karl Léwith realiza sua
primeira e Unica participacdo neste grupo, ministrando uma conferéncia intitulada Die
Dynamik der Geschichte und der Historismus, onde apresentava sua critica ao
historicismo “[...] em sintonia com o tipico teor anti-historicista de Eranos” 1°¢ na qual teria
dado seu “adeus a vis&o historicista.” 1°7 Karl Léwith, aluno de Husserl e Heidegger, sem
davida, foi um dos grandes intelectuais que se apresentaram e participaram em Eranos,
embora, assim como Hellmuth Plessner (1892-1985) e Erwin Rudolf Josef Alexander
Schrédinger (1887-1961), tenha se apresentado somente uma vez. O motivo pelo qual

levou estes pensadores a ter uma tao apressada participacao neste grupo €é interpretado

104 “Kann aber die Welt und menschliches Dasein in ihr in Wahrheit einen Sinn haben, wenn die
Wissenschaften nur in dieser Art objektiv Feststellbares als wahr gelten lassen, wenn die Geschichte nichts
weiteres zu lehren hat, als dass alle Gestalten der geistigen Welt, alle den Menschen jeweils haltgebenden
Lebensbindungen, Ideale, Normen wie flichtige Wellen sich bilden und wieder auflosen, dass es so immer
war und sein wird, dass immer wieder Vemunft zum Unsinn, Wohltat zur Plage werden muss?” (Husserl,
1976, 82 p.25)

105 (,..) “Historiconatural events.” (Léwith, 1957, p.9)

106 (,..) “in tune with the generally anti- historicist tenor of Eranos.” (Hakl, 2014, p.193)

107 Hakl, 2014, p.193.
42



por Hakl (2014) como resultado do “[...] clima espiritual particular de Eranos, pelo qual
cada um se sentia atraido ou afastado, até mesmo excluido.” 108

Pretendemos testar essa hipétese de Hakl (2014) ao longo deste trabalho,
mediante a associagdo com o pensamento gndéstico, ou seja, utilizando-nos do conceito
de gnosis como um elemento de interpretacdo. Os principais autores de Eranos, 0s quais
daremos énfase aqui, ao mesmo tempo em que teceram suas criticas a “modernidade”,
ao historicismo, ao positivismo, ao materialismo e ao agnosticismo como tendéncias
filoséficas limitantes — de uma compreensdao integral do humano, de modo geral, e do
homo religiosus em particular — a partir de sua tradicdo e métodos filosoéficos singulares
se envolveram profundamente com o tema do Gnosticismo e desenvolveram teses ou
conceitos acordes com 0 pensamento gnostico.

Ao contrario de uma viséao linear e progressista da historia, os autores de Eranos
mantiveram, mediante seus estudos comparativos da Histdria das Religiées, uma visédo
heterogénea de tempo, que poderiamos chamar de “aibnica” ou até mesmo ciclica, de
uma visao “meta-histérica” ou imaginal. Ao se debrucarem sobre as Religides arcaicas e
do homem primitivo, estes autores entenderam que se poderia compreender melhor o
humano a partir de uma transi¢cdo do sagrado ao profano, de uma vivéncia intima com
os simbolos e até mesmo do temor diante das poténcias cosmicas a indiferenca quanto
a um sentido mais profundo ou mistério da existéncia. Assim, ao contrario do homem
primitivo que “[...] se sente indissoluvelmente conectado com o cosmos e com 0s ritmos
césmicos”, 0 homem contemporaneo so6 “[...] insiste que ele esta conectado somente
com a histdéria.” 1%° No entanto, é importante notar que, no caso especifico do

pensamento gnostico ha uma espécie de impulso de revolugdo cosmica, ou seja, das

108 (,..) “particular spiritual climate of Eranos, by which one felt either attracted or put off, even
excluded.” (Hakl, 2014, p.3)

109 (...) “feels himself indissolubly connected with the Cosmos and the cosmic rhythms whereas the
latter insists that he is connected only with History” (Eliade, 1954, p.vii)

43



leis mecanicas, astrolégicas e demilrgicas as quais ficaram associadas ao termo
“anticosmismo”.

Henry Corbin (1903-1978) assim como Mircea Eliade (1907-1986) foram alguns
dos membros do que ficou conhecido como “o comité guardido de Eranos” (1.3), cujo
primeiro “[...] sob os auspicios da Université Saint-Jean de Jérusalem defendeu a ideia
de uma «cavalaria espiritual» que teria a tarefa de preservar a heranca espiritual e
religiosa da humanidade e defendé-la contra o modernismo, a secularizagéo e a viséo
de mundo historicista.”1°

Sem se considerar estes elementos singulares apresentados por estes autores,
se poderia incorrer em um reducionismo crasso do homo religiosus, uma vez que — tal
como aponta Henry Corbin: “[...] a nossa visao histérica, evolucionista e linear é o
resultado de uma estrutura mental unidimensional, que serve para determinar causas
inerentes somente neste nivel, e que explica as coisas reduzindo-as a este mesmo nivel;
esta limitada a um tempo e espago homogéneos na qual pde os eventos.”''! Em suas
investigacOes acerca de uma gnosis islamica, Corbin afirma que “[...] n6s ndo tentamos
produzir uma obra de simples erudicdo histérica, pois, de nossa parte ndo temos
nenhuma inclinagdo a nos confinar nas perspectivas neutras e impessoais do
historicismo.”'2 Como pretendemos defender nesta tese, alguns dos principais autores
do Circulo de Eranos, mediante as investigacdes da Religionswissenschaft (3.1.2),

passaram a investigar a gnosis sob uma perspectiva singular, que buscava superar as

110 [ltalico nosso. Em nossa tradugéo, mantivemos o nome original em francés] (...) “Under the rubric
of the University of Saint John of Jerusalem, Corbin championed the idea of a spiritual “knighthood” which
would have the task of preserving the spiritual and religious heritage of humanity and defending it against
modernism, secularization, and historicist worldview.” (Hakl, 2014, p.163)

111 (...) “For our historical, evolutionary, and linear viewpoint is the result of a one-dimensional mental
structure, which serves for determining causes inherent in this level alone, which explains things by
reducing them all to this same level; it is limited to a homogeneous time and space in which it places
events.” (Corbin, 1989, p. xxvii)

112 (...) “We did not attempt to produce a work of pure historical erudition, since, for our part, we have
no inclination to confine ourselves within the neutral and impersonal perspectives of historicism.” (Corbin,
1990, p.x)

44



abordagens, historicistas, positivistas, naturalistas etc., que poderiam limitar o enigma do

humano a uma resposta ou visao unilateral.

2.3 UM NOVO OLHAR PARA O ORIENTE

“Ex Oriente Lux”
Arthur Schopenhauer

A afirmacao de Arthur Schopenhauer (1788-1860) de que “é do Oriente que vem
a luz” 113 talvez seja despretensiosa, sobretudo quando associada a busca do significado
de Eranos e ao impacto do “pensamento oriental” na pesquisa desse grupo. No entanto,
esse fenbmeno em torno da busca da luz sapiencial que irradiava do Oriente j& era
verificada mais de um século antes do surgimento deste grupo. A partir da publicacdo da
primeira versao latina dos Upanixades — publicada em Strasbourg nos primeiros anos do
século XIX, por Abraham H. Anquetil-Duperron (1731-1805) — abriu-se caminho para um
contato mais proximo entre o Oriente e o Ocidente, ou melhor, entre as tradicdes
filoséficas europeias e as tradicbes sapienciais asiaticas, cujo escopo ainda é
desconhecido.

Com o exemplo de Duperron e de Schopenhauer, sendo este autor de Die Welt
als Wille und Vorstellung (1818),'14 seguiu-se uma série de autores europeus, cada vez
mais interessados na luz filoséfica que irradiava do Oriente. Contudo, o filosofo de
Danzig, foi talvez um dos primeiros pensadores ocidentais a elaborar uma filosofia
sistematica com o devido reconhecimento da sabedoria oriental, a ponto de afirmar que
€ no Hinduismo que residiria a “sabedoria primordial da raga humana” '° e a anunciar

ainda que, esta “[...] ira retornar a Europa e trara mudancas fundamentais em nossa

113 “Ex Oriente Lux.” (Schopenhauer, 1877, §6)
114 Schopenhauer, 1977.
115 (,..)“die Urweisheit des Menschengeschlechts.” (Schopenhauer, 1977, §63)

45



forma de pensar e de saber.” 11 Segundo o filésofo, o Cristianismo em sua tentativa de
expansido ndo teve éxito na india. Apesar das inimeras missdes de evangelizagio, la
“nossas religides nunca criam raizes” 7 porque “[...] a sabedoria primordial da raga
humana nao pode ser deslocada pelos acontecimentos na Galileia.” 18 Friedrich Wilhelm
Nietzsche (1844-1900), leitor de Schopenhauer, também foi buscar no Oriente a
inspiracéo, sobretudo para seu personagem Zarathustra. Um pouco mais pessimista que
Schopenhauer a respeito, em sua obra Der Antichrist (1888), pontualmente acerca do
budismo, afirma que “ainda falta muito para que a Europa esteja madura para ele” 1°
pois, “O Budismo é uma Religido para a humanidade tardia, para racas generosas,
pacificas e espiritualmente elevadas.” 120

Como Schopenhauer previu, de certo modo, quer a Europa estivesse preparada
ou nao, de fato, o contacto com o Oriente tornou-se mais estreito e, a partir do século
XIX, aumenta-se cada vez mais a producdo literaria, exegética e filoséfica de textos cuja
tematica principal € a sabedoria oriental. Além de Schopenhauer e Nietzsche, do
“triunvirato perenialista’” composto por René Guénon (1886-1951), Frithjof Schuon (1907-
1998) e Ananda Coomaraswamy (1877-1947), surgem grandes nomes norte-americanos
como Henry David Thoreau (1817-1862), Ralph Waldo Emerson (1803-1882), Walt
Whitman (1819-1892), mas ndo poderiamos esquecer de Max Miuller (1923-1900),
“Herder, Goethe, Schelling, Fichte, Schleiermacher, Schiller, Novalis, Schlegel’ etc.,

sendo estes ultimos considerados como “[...] um verdadeiro chamado do Romantismo

116 (...) “Hingegen stréhmt Indische Weisheit nach Europa zuriick und wird eine Grundveranderung
in unserm Wissen und Denken hervorbringen.” (Schopenhauer, 1977, §63)

117 (...) “unsere Religionen nie und nimmermehr Wurzel” (Schopenhauer, 1977, §63)

118 (...) “die Urweisheit des Menschengeschlechts wird nicht von den Begebenheiten in Galiléda
verdrangt werden.” (Schopenhauer, 1977, §63)

119 (...) “Europa ist noch lange nicht reif fiir ihn” (...) (Nietzsche, 1895, p.22)

120 (...) “Der Buddhismus ist eine Religion fur spate Menschen, fir gitige, sanfte, Ubergeistig
gewordne Rassen”. (Nietzsche, 1895, §22)

46



alemao.” ! Somente nos paises de lingua alema3, “[...] havia varios jornais budistas de
alta qualidade, como exemplos: Der Buddhist, Buddhistischer, Weltspiegel,
Buddhistische Welt, Der Pfad, Zeitschrift fir Buddhismus” 1?2 Ndo é menos importante
mencionar o fato de que no ano de 1922, Hermann Hesse (1877-1962) publica o
romance Siddhartha (1922),'23 dentre vérias outras de suas obras que tinham a mesma
tematica “oriental”.

Entretanto, o aumento progressivo do interesse pelo Oriente n&o ocorre
exclusivamente mediante filosofia hindu e budista, mas também pelas vertentes chinesas
do Taoismo. No ano de 1923, o sin6logo e amigo de Jung, Richard Wilhelm (1873-1930),
juntamente com o pensador suico, publica a obra Das Geheimnis der Goldenen Blite
(1929).124 Apbs esses eventos, em uma obra posterior, Jung, em sua obra Uber das
Phanomen des Geistes in Kunst und Wissenschaft (1966), anuncia que “[...] O espirito
do Oriente esta realmente em nossa porta. Portanto, me parece que a busca pelo Tao,
por um sentido na vida, ja se tornou um fenémeno coletivo entre nds, e em uma extensao
muito maior do que geralmente se percebe.?®

Richard Wilhelm, apesar de nunca ter participado das conferéncias de Eranos —
somente seu filho Hellmut Wilhelm, que ministrou varias conferéncias sobre o | Ching —
segundo Hakl (2014), teve uma importancia ndo somente para o pensamento de Jung,
mas para Eranos em geral, trazendo uma verdadeira catedra ao pensamento europeu

quanto a ordem e ao caos presentes neste mundo, pois, “[...] esta era a questao profunda

121 Oldmeadow, 2011, p. 42.

122 (..)) “There were several Buddhist journals of high quality (e.g. Der Buddhist, Buddhistischer
Weltspiegel, Buddhistische Welt, Der Pfad, Zeitschrift fiir Buddhismus), which continually brought out new
translations of Far Eastern texts.” (Hakl, 2014, p.33)

123 Hesse, 2005.

124 Wilhelm, 1994. [Ambos publicam também uma das primeiras versdes traduzidas do | Ching, obra
a qual ndo tivemos acesso.]

125 (...) “The spirit of the East is really at our gates. Therefore it seems to me that the search for tao,
for a meaning in life, has already become a collective phenomenon among us, and to a far greater extent
than is generally realized.” (Jung, 1983, p.79)

47



que Eranos, consciente ou inconscientemente, estava propondo — porque afinal de
contas é a questdo eterna acerca do significado da vida humana e seu lugar no cosmos
como um todo.” 1?6 De fato, a reflexdo constante em muitos pensadores europeus, dos
séculos XIX e XX parece apontar para uma verdadeira missao filoséfica, a saber, de um
possivel enlace entre a Sabedoria do Oriente e do Ocidente, a qual parece ter se
esculpido no ideal do Circulo de Eranos, que ja se mostra como evidente pelo titulo do

primeiro encontro: Yoga und Meditation im Osten und im Westen (1933).127

2.4 O PERENIALISMO: DA CRITICA AO MATERIALISMO A SOPHIA PERENNIS

“Diante de todas as filosofias com suas infinitas variagbes, de
todas as religides ricamente diversificadas, estdo — como uma
suprema instancia, talvez da verdade ou do erro — os dados
imutaveis da alma humana.”

Carl Gustav Jung 128

Como buscamos defender anteriormente, as tentativas na modernidade e na
contemporaneidade de se compreender o homem, a partir da abordagem sociolégica,
histdrica, e cientificista encontraram certa resisténcia por pensadores europeus dos
séculos XIX e XX. Neste sentido, também na contemporaneidade surge uma escola a
gual se pode estabelecer uma certa analogia com o Circulo de Eranos — desde que se
resguarde uma certa prudéncia interpretativa — a saber, o perenialismo ou escola

tradicionalista.

126 (...) “This was also the profound question which Eranos, consciously or unconsciously, was
posing - for after all it is the eternal question about the meaning of human life and about its place in the
cosmos as a whole.” (Hakl, 2014, p.41)

127 VVeja-se: 2.1.

128 (_..) “En face de toutes les philosophies aux bigarrures infinies, de toutes les religions richement
diversifiées, se dressent, supréme instance peut-étre de la vérité ou de I'erreur, les données immuables de
I'dme humaine.” (Jung,1943, p.182)

48



O perenialismo, como o0 nome sugere, parte do pressuposto de que ha uma
filosofia ou sabedoria perene, cujo precursor, ao menos desta terminologia, parece ter
sido Augustinus Steuchus (1497-1548), humanista italiano, com sua obra De perenni
philosophia (1540). Aldous Huxley (1894-1963) por sua vez, compde uma obra
homonima mais recente, intitulada The Perennial Philosophy (1947) e atribui a origem do
termo a Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716).12° Por esta filosofia o escritor inglés
entende a metafisica, a psicologia e a ética presentes “[...] no conhecimento do
fundamento imanente e transcendente de todo o ente”3° ou, consiste ainda na “[...]
ciéncia, ndo do ego pessoal, mas daquele eterno Self 13! nas profundezas de «eus»
particulares, individualizados e idénticos, ou, pelo menos semelhantes, ao Fundamento
divino.”3? Este “eterno e imanente Self ” é comparado pelo autor inglés com o Atman da
Filosofia Hindu, uma analogia muito comum entre os principais autores de Eranos. Nao
pretendemos aqui dispor de uma maior atencédo a Aldous Huxley, mas nos pensadores
que este parece ter se inspirado,'*3 tais como René Guénon, Ananda Coomaraswamy e
Frithjof Schuon, que também ficaram associados a esta corrente de pensamento
mediante o rétulo de “perenialistas” ou ainda “tradicionalistas,” na Franga do século XX.
De modo analogo a abordagem de alguns dos principais expoentes do Circulo de
Eranos, ou seja, com uma abordagem comparatista e arquetipica, embora sob
caracteristicas singulares, estes pensadores seguiram defendendo a tese de uma

sabedoria perene e universal, que se manteve constante na histéria das formas

129 Huxley, 1947, p.1.
130 (_..) “in the knowledge of the immanent and transcendent Ground of all being” (Huxley, 1947, p.1)

131 O autor parece ter herdado o termo de Jung uma vez que cita 0 autor sui¢o e até mesmo realiza
uma critica ao seu conceito de “extroversao”. (Huxley, 1947, p.170)

132 (...) “science, not of the personal ego, but of that eternal Self in the depth of particular,
individualized selves, and identical with, or at least akin to, the divine Ground.” (Huxley, 1947, p.7)

133 O autor inglés se utiliza explicitamente de René Guénon e Ananda Coomaraswamy - bem como
de Daisetz Teitaro Suzuki (1870-1966), membro do Circulo de Eranos - como referéncias bibliogréaficas.
Veja-se: (Huxley, 1947)

49



religiosas, sob varios nomes e no ensinamento de varios mestres. O termo philosophia
perennis, explica Frithjof Schuon, “[...] utilizado desde o Renascimento e, do qual a
neoescolastica fez muito uso, significa a totalidade das verdades primordiais e universais
—e, portanto, dos axiomas metafisicos — cuja formulagcéo ndo pertence a nenhum sistema
particular.” 134

Embora esse termo tenha sido utilizado pelos pensadores da escola perenialista
ou tradicionalista francesa, se poderia falar de uma religio perennis que designa uma
“esséncia de toda Religido,”*® ou de uma sophia perennis, que por sua vez, designaria
uma “esséncia de todos os dogmas e expressdes da sabedoria.” 13 Este posicionamento
ja teria sido antecipado por Lucio Méstrio Plutarco (46-120), uma vez que este ja entendia
que “a diversidade das formas religiosas € somente aparente;” pois, “os simbolismos
revelam a unidade fundamental das religides.” 13" Entretanto, “[...] nés preferimos o termo
Sophia ao de philosophia, pela simples razéo de que o segundo termo é menos direto e
porque, além disso, ele evoca associacdes de ideias com sistemas de pensamento
completamente profanos e muitas vezes aberrantes.” 18 Desse modo, a sophia perennis
— a sabedoria dos profetas e mestres de inUmeras escolas filoséficas ou iniciaticas —
herdada pela tradicdo, ndo é estatica, pois ha sempre um “contato” entre uma civilizagao
e outra e nado pode ser sendao mediante o contato com uma outra civilizagdo que “este

universalismo se atualiza”.13® E importante notar também que René Guénon, “um dos

134 Oldmeadow (2010) dedica sua obra ao pensamento de Frithjof Schuon, inclusive publica um
ensaio do autor intitulado The Perennial Philosophy. Portanto, sempre que citarmos o autor sera com vistas
de se referir diretamente a Schuon.

135 (...) “the essence of every religion” (Oldmeadow, 2010, p.72)
136 (,..) “is the essence of all dogmas and all expressions of wisdom.” (Oldmeadow, 2010, p.312)
137 Eliade, 2016, p.14.

138 (...) “We prefer the term sophia to that of philosophia, for the simple reason that the second term
is less direct and because it evokes in addition associations of ideas with a completely profane and all too
often aberrant system of thought.” (Oldmeadow, 2010, p.312) [Como mencionamos anteriormente, trata-
se de um artigo de Schuon publicado por Harry Oldmeadow intitulado The Perennial Philosophy.]

139 (,..) “que cet universalisme s’actualise” (Schuon, 1948, p.50)
50



intelectuais mais influentes do século XX,” 140 com a ajuda de Fabre des Essarts (1848-
1917) funda a revista La Gnose em novembro de 1909, onde teria escrito seus primeiros
artigos sob o pseuddnimo de Palingenio. 141

Nas vésperas do surgimento do Circulo de Eranos, Guénon publica La crise du
monde moderne (1927), 142 obra a qual teceria uma série de criticas a modernidade: Ao
individualismo, ao materialismo, aquilo que chama de “a filosofia e a ciéncia profanas”, 43
bem como ao contraste entre a sabedoria oriental e a civilizagdo ocidental. O autor
apresenta uma definicdo bem abrangente do materialismo, que consiste no “estado de
espirito no qual se daria uma preponderancia mais ou menos consciente as coisas da
ordem material e as preocupacdes que Ihes dizem respeito, quer essas preocupacdes
mantenham ainda uma certa aparéncia especulativa ou sejam puramente praticas;”'44
Esta ndo seria uma situacio isolada pois, corresponderia a “mentalidade da imensa
maioria de nossos contemporaneos.”4°

De modo analogo a Guénon, Frithjof Schuon, em sua obra De [unité
Transcendante des Religions (1948) realiza uma critica ao materialismo ainda que de
modo mais subliminar: mediante a confrontacéo entre espirito e forma, entre esoterismo
e exoterismo, o pensador francés retoma as escolas misticas e iniciaticas da antiguidade
como os pitagoéricos e as confrarias mugulmanas conhecidas como salikun, as quais

seriam as herdeiras de uma tradi¢cao sapiencial.

140 (_..) “Voici une imposante étude de la fortune et de l'influence, comme on disait jadis, ou de la
réception, comme on préfere dire aujourd’hui, de I'ceuvre de René Guénon, le penseur de la Tradition et
assurément un des intellectuels les plus influents du siécle XX.” (Accart, 2005, p.13)

141 Chacornac, 2000.
142 Guénon, 2013.
143 (...) “la philosophie et la science «profanes»” (Guénon, 2013, p.23)

144 “Cet état d'esprit, c'est celui qui consiste a donner plus ou moins consciemment la prépondérance
aux choses de l'ordre matériel et aux préoccupations qui s'y rapportent, que ces préoccupations gardent
encore une certaine apparence spéculative ou qu'elles soient purement pratiques; (Guénon, 2013, p.101)

145 (...) “la mentalité de Iimmense majorité de nos contemporains.” (Guénon, 2013, p.101)
51



Essa sabedoria € a sophia perennis, ou a gnosis, uma “filosofia” perene e
universal, a sabedoria que se manifesta nas diversas formas religiosas. Entretanto, essa
sabedoria se expressa — tanto em um ambito publico (exotérico) quanto sob um aspecto
reservado (esotérico) — mediante uma “gradagdo da realidade universal”.}*¢ Trata-se de
uma doutrina praticamente inconcebivel & mentalidade materialista ocidental. Partindo
da nocado védica de maya (smm), Schuon defende uma concepcédo ontoldgica de que a
realidade se afirma por graus de manifestacdo do espirito, nas suas mdultiplas formas,

mas sem abandonar sua unicidade primordial:

E a doutrina da ilusdo césmica: o0 mundo n&o é somente mais ou menos “imperfeito” e “efémero”,
ele simplesmente ndo é mesmo, de nenhum modo, em relacdo a realidade absoluta, pois a
realidade do mundo limitaria a de Deus, o Unico que “é”; mas, o préprio Ser, que ndo é sendo o
Deus pessoal, acha-se por sua vez ultrapassado pela divindade impessoal ou supra pessoal, 0
Nao-Ser, do qual o Deus pessoal ou 0 Ser ndo é sendo a primeira determinagéo a partir da qual

desenvolver-se-8o todas as determinagfes secundérias que constituem a Existéncia cosmica.#’

Embora a origem filoséfica desse termo, a saber, o materialismo, ainda seja um
pouco controversa,'*® a critica dos pensadores perenialistas ao materialismo se dirige de
modo geral ao pensamento contemporaneo e ao Ocidente. Por outro lado, sob um
aspecto filosofico singular, parece se fundamentar no posicionamento que parte da
premissa de que ha uma distincdo entre um conhecimento esotérico ou “reservado a

uma elite” 1%° (do grego éowrepikdg) e um conhecimento exotérico, publico; entre a

146 (...) “gradation de la Réalité universelle” (Schuon, 1948, p.52)

147 (...) C ’est la doctrine de | ’illusion cosmique: le monde n’est pas seulement plus ou moins « im
parfait » et « éphémére », mais il n ‘est méme en aucune maniéere au regard de la Réalité absolue, puisque
la réalité du monde limiterait celle de Dieu qui seul « est »; mais | ‘Etre Lui-méme, qui n ’est autre que le «
Dieu personnel », se trouve a son tour dépassé par la « Divinité impersonnelle » ou « supra-personnelle »,
le « Non-Etre », dont le « Dieu personnel » ou I'Etre n’est que la premiére détermination a partir de laquelle
se développeront toutes les déterminations secondaires qui constituent | ’Existence cosmique.” (Schuon,
1948. p.52)

148 René Guénon afirma que o conceito materialismo “surge com Berkeley”. (Guénon, 2013)
Abbagnano (2007), por sua vez, afirma que surge com Robert Boyle (1627-1691).

149 (...) “réservée a une élite” (Schuon, 1948. p.165)
52



sabedoria oriental e 0 materialismo caracteristico da civilizag&o ocidental moderna, entre
realidade e relatividade; entre esséncia e manifestacdo; entre Atman e Maya. Assim,
“‘Atma é o «Self »; mas se pode chaméa-lo «Ser» — ndo em um sentido restrito —
dependendo do ponto de vista ou relagdo em questdo: é cognoscivel como realidade,
mas é também conhecimento, de tudo o que é real, habitando dentro de nés.” 1%

Por sua vez, no dominio de “Maya ou relatividade, ndo ha somente «espago», ha
também o «tempo», falando comparativamente ou metaforicamente: ndo ha somente
simultaneidade e gradacdo, mas também mudanca e sucessdo; ndao ha somente
mundos, mas também «eras» ou «ciclos».” 1°1 Estamos a tratar de concepcdes por nada
superficiais: 0 conhecimento ndo seria um simples produto da racionalizagdo mecanica
e fria, do humano lancado sem motivo algum no cosmos, o tempo nao é representado
como uma linha horizontal onde ha um comeco e um fim.

O conhecimento, ou a gnosis, surge da introspeccao mais profunda do humano
que busca um ponto arquimédico de localizacdo espacial dentro de si mesmo,
observando o grande jogo dos ciclos cosmicos, para que, na multiplicidade e relatividade
dos fenbmenos possa extrair a sabedoria contida neles e assim se fundir com a “unidade
primordial.”52

De acordo com o pensamento tradicionalista, o “homem moderno” e a “ciéncia
materialista” ndo podem admitir nem a irrealidade do mundo (maya) nem a realidade
exclusiva do principio ontoldgico primordial e divino, muito menos transcender a aparente

aporia entre a transcendéncia do Nao-Ser em relacédo ao Ser, que € Deus, uno em sua

150 (...) “Atma is the “Self”; but one can also call it “Being” - not in the restrictive sense - depending
on the point of view or relationship in question: it is knowable as Reality, but it is also the Knowledge,
dwelling within us, of all that is real.” (Fitzgerald, 2010, p.142)

151 (...) “In the domain of Maya or relativity, there is not only “space”, there is also “time”, to speak
comparatively or metaphorically: there are not only simultaneity and gradation, but also change and
succession; there are not only worlds, but also “ages” or “cycles.” (Fitzgerald, 2010, p.xxiv)

152 (...) “primordial reality” (Fitzgerald, 2010, p.72)
53



esséncia e multiplo em sua aparéncia formal. Parafraseando Meister Eckhart (1260-
1328), Schuon afirma: “O Espirito sopra onde quer; e, em razao de sua universalidade,
Ele rompe a forma; contudo, Ele é obrigado a revestir-se dela no plano formal.”*>® Para
0s perenialistas franceses sempre houve modos de exteriorizagdo do conhecimento
(exoterismo) ou da sabedoria universal, que tem um nucleo comum, uma esséncia que
pertence a unicidade primordial de todas filosofias e religides, que é a sophia perennis,
mencionada anteriormente, ou prépria gnosis.

Contudo, de modo contrastante com essa sabedoria, para os fil6sofos
tradicionalistas, a ciéncia desenvolvida nos ultimos séculos, se apresenta como
“profana,” > pois investiga somente as coisas sensiveis, reivindicando para si mesma
tudo o que € considerado cientifico, portanto, monopolizando o conhecimento em
detrimento a toda suposta ciéncia que nao trate do que seja material e historicamente
rastreavel. Dentre os apologetas conscientes ou inconscientes do materialismo cientifico,
muitos se recusariam a ser incluidos sob tal terminologia filoséfica. Ha outros, porém,
que até “realizam voluntariamente uma profissdo de fé religiosa cuja sinceridade néo é
duvidosa; mas sua atitude «cientifica» ndo difere notavelmente a de materialistas
comprovados.t®®

Ao contrario do materialismo filoséfico, muitas vezes claramente enunciado em
suas premissas e, portanto, pratico e consciente, o real perigo do materialismo cientifico
residiria na sua suposta neutralidade ou obscuridade, “porque é muito mais profundo e

mais extenso.” 156 Seduzidos por estas correntes cientificistas, os modernos se deixariam

153 (...) “L’Esprit souffle ou Il veut; et, en raison de son universalité, Il brise la forme; cependant, Il est
obligé de s’en revétir sur le plan formel.” (Schuon, 1948, p.46)
154 (...) “«profanes»” (Guénon, 2013, p.23)

155 (...) “il en est méme qui font volontiers une profession de foi religieuse dont la sincérité n'est pas
douteuse; mais leur attitude « scientifique » ne differe pas sensiblement de celle des matérialistes
avérés.” (Guénon, 2013, p.101)

156 (,..) “parce qu'il est plus profond et plus étendu”. (Guénon, 2013, p.102)
54



conduzir por uma ciéncia reducionista, que da privilégio aos aspectos puramente
guantitativos dos fendmenos em detrimento dos seus aspectos qualitativos. Para os
modernos “nao parece existir nada fora do que se pode ser visto e tocado, ou ainda que
admitam teoricamente que pode existir outra coisa, eles se apressam em declara-la ndo
apenas desconhecida, mas “incognoscivel”, o que os isenta de lidar com isso.” %7

Em paralelo a ameaca do materialismo, para os perenialistas, encontra-se o
fideismo e o panteismo. Embora, aparentemente ndo desenvolvam uma critica em
particular, sendo de modo geral a estes posicionamentos filoséficos, a objecéo principal
sobre o primeiro consiste na separacao entre revelagao e inteleccéo, pois, para o fideista,
s6 a revelacdo €& sobrenatural. Os “gndsticos” ou “pneumaticos” reconhecem a
sacralidade da revelagcdo, mas ndo se acomodam a nivel intelectivo, pois a0 mesmo
tempo que a gnosis é em si mesma divina, ela exige um esforco do humano.

Embora a inteleccao pareca algo natural ao materialista ou fideista, ele a ignora e
a reduz a simples légica. Toda e qualquer possibilidade de se conhecer o que é
transcendente deve ser limitada, postergada para outra vida ou condicionada
inteiramente a um ser superior antropomorfizado, e a fé seria 0 Unico recurso
gnosiologico, ou melhor, a desculpa para uma inteleccéo fracassada. Por outro lado, o
panteismo se equivoca, ao “admitir uma continuidade entre o finito e o infinito”.1%®
Portanto, também, ao confundir o principio ontolégico com todas as formas de

manifestacdo e do proprio Ser, mediante a admissdo de uma identidade substancial

157 (...) “Pour les modernes, rien ne semble exister en dehors de ce qui peut se voir et se toucher,
ou du moins, méme s'ils admettent théoriguement qu'il peut exister quelque chose d'autre, ils s'empressent
de le déclarer, non seulement inconnu, mais « inconnaissable », ce qui les dispense de s'en occuper.”
(Guénon, 2013, p.102)

158 (,..) “a admettre ettre une continuité entre |’ Infini et le fini” (Schuon, 1948, p.54)
55



comum entre ambos, “A consequéncia fatal de tal raciocinio € o materialismo puro e
simples”,'5° conclui o autor.

Segundo Schuon (1948) a investigagao acerca de uma possivel “universalidade
transcendente” em todas as Religies requer um esforco quase inatingivel para o
acomodado materialismo contemporaneo, pois requer um esfor¢o de toda uma vida, bem
como o didlogo com o esoterismo, mas mais que tudo, uma busca no lugar mais
insuspeitado: dentro do préprio homem. O autor conterraneo de Jung defende que um
dos maiores erros da filosofia consistiu na separacao entre Ratio e Intellectus e menciona
pontualmente o que ele chama de “a doutrina da imanéncia do intelecto” em Mestre
Eckhart, autor alemé&o que obteve notavel influéncia sobre Jung. Segundo Schuon, para
0 mistico alemao, o intelecto € imanente ao homem, porém, em sua natureza, permanece
“‘incriado e incriavel”’. Nao obstante, se, por um lado, o intelecto ndo pode ser entendido
como uma funcdo meramente l6gica, ele ndo se encontra totalmente inacessivel: “Se
queres o nlcleo, diz Mestre Eckhart, terds de romper a casca.” 150 Essa concepcéo
eckhartiana ndo pode ser compreendida pelas mentes materialistas, por mais que se
revistam do escudo fragil da fé, e € por isso que o Mestre Eckhart teria sido
posteriormente julgado pela inquisicdo.'%? Acerca deste ponto, desde ja é importante
acentuar que este autor exerceu influéncia consideravel sobre Jung e, de modo geral,
nas interpretacdes do Gnosticismo, a partir de seu conceito de Seelenfiicklein, enquanto
uma “centelha” ou “chispa divina.” 162

Entdo, diante do exposto nos surgem duas questdes: 1) Qual seria uma possivel

analogia entre a escola tradicionalista e o Circulo de Eranos? 2) Quais 0s aspectos

159 (...) “La conséquence fatale d 'un tel raisonnement est le matérialisme pur et simple” (Schuon,
1948, p.55)

160 (,..) “Si tu veux le noyau - dit Maitre Eckhart - tu dois briser I'écorce.” (Schuon, 1948, p.46)
161 Schuon, 1948.
162 \Veja-se: 4.4.3.

56



contrastantes entre ambas? Referente a primeira questdo, um primeiro ponto a se
observar é que os trés pensadores perenialistas mencionados parecem apresentar uma
forte critica ao materialismo concomitante a busca de uma gnosis. Em segundo lugar,
houve um contato direto e, portanto, um possivel didlogo entre alguns membros de
ambas as escolas, como o caso de Heinrich Zimmer (1890-1943) e Ananda
Coomaraswamy (1877-1947). Zimmer foi um dos primeiros pesquisadores académicos
convidados a se apresentar em Eranos o qual, posteriormente, obteve grande
reconhecimento nos estudos orientalistas no circulo de pensadores de Ascona.
Entretanto, € Ananda Coomaraswamy que parece ter servido de inspiracdo filosofica
para Zimmer, sobretudo nos estudos da Religido e da arte oriental. O primeiro ainda teria
ajudado posteriormente a Zimmer, no seu ultimo exilio nos Estados Unidos.163

N&o obstante, além do triunvirato perenialista composto por Guénon, Schuon e
Coomaraswamy, outro grande pensador foi Seyyed Hossein Nasr,'%* “o maior porta-voz
e contribuinte vivo desse movimento” 15 que teve contato direto com Eranos mediante
Henry Corbin,®® o qual daremos maior atencéo posteriormente.'6” Em unissono com os
trés outros pensadores do tradicionalismo francés, como afirmou Nasr, uma das suas

grandes conquistas foi “ter permanecido, desde os seus vinte anos, fiel a perspectiva

163 Hakl, 2014, p.56.

164 professor do Departamento de Religido no Columbian College of Arts and Sciences. Website
institucional: https://religion.columbian.gwu.edu/seyyed-hossein-nasr

165 (...) “Nasr is perhaps most often thought of as a philosopher of perennialism and tradition and is,
indeed, this movement’s greatest living spokesman and contributor.” (Nasr, 2010, p.xxi) [O comentario em
guestéao é realizado na introdugdo da obra citada, por Terry Moore.]

166 Ambos se conhecem no ano de 1958 quando Corbin ainda era diretor do Département
d’iranologie de I'Institut franco-iranien de Téhéran, no Ird, e realizam um trabalho cooperativo, juntamente
com outros estudiosos que parece ter em comum a busca de um conhecimento erfan (gnosis) no seio das
vertentes menos populares do islamismo.

167 Veja-se: 4.6.

57


https://religion.columbian.gwu.edu/seyyed-hossein-nasr

puramente tradicional, e nédo ter sido influenciado pelas ideias modernistas que séo tao
prevalentes em nossos tempos.” 168

De modo geral, na critica perenialista ao materialismo, em varios momentos surge
a contraposicdo entre um materialismo filosofico a um materialismo cientifico — ambos
como caracteristicas da “modernidade”— no didlogo aberto entre um exoterismo e um
esoterismo?®® entre Ocidente e Oriente, entre o resgate de uma sabedoria perene e
universal possivelmente presente em todas as Religibes e uma salvaguarda diante da
“ameaca materialista”.17°

Ora, a forma com que René Guénon se refere a uma certa atitude diante do
mundo, nesse caso especifico, uma atitude cientificamente “materialista,” € muito
semelhante as criticas tanto de Carl G. Jung quanto de Henry Corbin ao agnosticismo,
especificamente lidos a partir do conceito junguiano de Weltanschauung.'’* Qutro
elemento analogo entre ambas as escolas ou circulo de pensadores consiste na busca
de um conhecimento superlativo, uma gnosis ou uma sophia perennis que poderia ser
encontrada como um elemento constituinte do que Frithjof Schuon chama de uma
“unidade transcendente das religides” 172 e que em Jung pode ser rastreada a partir de

seus conceitos de arquétipo e inconsciente coletivo.l”?

168 (...) “Part of his achievement, Nasr would say, is to have remained, since his twenties, faithful to
the purely traditional perspective, and not to have been swayed by the modernist ideas that are so prevalent
in our times.” (Nasr, 2010, p.114)

169 Por “exoterismo” queremos nos referir a toda forma de conhecimento ou ensino publico em
contraste com o0s ensinamentos mais privados e focados na interioridade do humano (esoterismo)
caracteristicas comuns de escolas ou ordens iniciaticas.

170 Embora possamos considerar como relevantes algumas criticas dos perenialistas ao
materialismo é importante mencionar que os préprios pensadores nao parecem ter em conta uma possivel
vertente do materialismo da antiga india, o Lokayata,'’”® o que talvez enriqueceria a sua critica ao
materialismo, que obviamente, ndo pode ser reduzido a um fendmeno exclusivamente “ocidental.” Um bom
exemplo é de Debiprasad Chattopadhyaya em sua obra Lokayata: Study in Ancient Indian Materialism na
gual o autor defende que o Lokayata € uma vertente materialista muito antiga do Tantra uma vez que para
eles o “self ndo era nada além do corpo” (...) “(self was nothing but the body)” (...) (Chattopadhyaya, 1992,
p.35)

171 Veja-se 3.2.
172 (...) “De l'unité transcendante des Religions” (Schuon, 1948)

173 Tais conceitos s&o apresentados detalhadamente por Jung em sua obra Uber die Archetypen
des kollektiven Unbewussten a qual somente tivemos acesso a sua versao no idioma inglés (Jung, 1980).

58



Finalmente, acerca da segunda questdo anteriormente proposta — embora se
possa interpretar que sejam caracteristicas pontuais e comuns a ambas as escolas: a) a
critica ao materialismo e ao agnosticismo e, b) o interesse na compreensao da gnosis,
de uma sophia perennis ou, ainda, o que poderiamos chamar de o “mistério de Sophia™"*

— podemos afirmar que ha um contraste nitido entre o perenialismo e o Circulo de Eranos,

pois, os grandes autores de Eranos progressivamente transformam o prot6tipo inicial
deste grupo, de carater teosoéfico ou esotérico, para um modelo mais académico — a
saber, mediante uma abertura ao dialogo com a Filosofia académica, bem como no seu
posicionamento interdisciplinar e multimodo, na busca de intercambio com as diversas
areas cientificas e o pensamento contemporaneo, sendo que estes aspectos sao
comumente considerados pelos tradicionalistas como “profanos”. 17>

N&o obstante, a critica perenialista ao materialismo, parece ser relevante para o
Nosso proposito neste capitulo, sobretudo ao se considerar que esta escola nos parece
se apresentar como uma contracorrente ao pensamento dito “moderno” ou
contemporaneo. Esta parece ter causado uma influéncia sobre alguns dos
pesquisadores do Circulo de Eranos, bem como possivelmente a intelectualidade
europeia do século XX, em um periodo de crise espiritual e, ao mesmo tempo, de
grandes descobertas no campo da Historia da Religides, de modo mais especifico,

relativamente ao ressurgimento do tema da gnosis.

174 Veja-se: Schmidt, 1978.
175 (...) “la philosophie et la science «profanes»” (Guénon, 2013, p.23)

59



2.5 O KOSMIKERKREIS E A SCHULE DER WEISHEIT

Neste penultimo tdpico deste segundo capitulo — que tinha como obijetivo realizar
uma breve abordagem historico-filoséfica do contexto em que surge o Circulo de Eranos
— é importante mencionarmos dois grupos que podem ter exercido uma influéncia, se
nao direta, ao menos como inspiracdo para o projeto inicial deste grupo. Hans Thomas
Hakl (2014) afirma que este grupo foi influenciado pelo Miinchner Kosmiker ou também
conhecido como Kosmische Runde,'’® que teria sido supostamente fundado por Alfred
Schuler (1865-1923), assim como contou com a contribuicdo de outros nomes como Karl
Wolfskehl (1869-1948), Ludwig Klages (1872-1956), e os famosos escritores Thomas
Mann (1875-1955) e Ludwig Derleth (187-1948). Em suma, o comentador austriaco,
afirma que ha “[...] uma oculta conexao entre os Cdésmicos de Munique (kosmiker) até a
fundacgédo de Eranos em Ascona.”*’” Ora, mas por que seria oculta ou ndo evidente esta
conexdo? Temos a suspeita de que seja devido a questdes muito intimas da vida da
idealizadora deste grupo, Olga Frobe Kapteyn (1881-1962) e o césmico Derleth, bem
como devido aos vinculos “esotéricos” e “teosdficos” que poderiam ser rastreados na
histéria do surgimento de Eranos.1’®

O pensamento de Derleth, segundo Nitzan Lebovic (2013)"°, pode ser
compreendido a partir de uma linha histérica tracada desde a psicologia anti-kantiana do

século XIX até a psicologia de profundidade, isto €, desde “Carus e Bachofen, passando

176 Falter, 2003, p.21.

177 (...) “hidden threads leading from the Munich Cosmics (Kosmiker) to the foundation of Eranos in
Ascona.” (Hakl, 2014, p.19) [Trata-se de uma referéncia que o autor toma de Lothar Helbig.]

178 Essas questdes, embora escapem do objetivo de nosso trabalho foram abordadas por Hakl
(2014) e Wasserstrom (1999). O primeiro tem uma visao positiva do aspecto “esotérico” de Eranos, o que
fica evidente pelo titulo de uma obra na versao original alema, ja o segundo apresenta uma critica aspera
ao assunto.

179 Historiador e professor Ph.D. visitante da Universidade de Chicago. Website institucional:
https://history.uchicago.edu/directory/nitzan-lebovic

60


https://history.uchicago.edu/directory/nitzan-lebovic

por Nietzsche, e, finalmente com Klages e Jung,”* autores que se recusaram a aceitar
“qualquer brecha entre ciéncia e vida, uma Lebensphilosophie 18! (por exemplo, a de
Ludwig Klages) e a fenomenologia de Husserl.”*®? Essa Weltanschauung psicolégica em
questao, segundo Ash (1995) e Lebovic (2013), estaria a lidar com um “fluxo de
interrelagdes entre a «totalidade da natureza humana» e o mundo que Dilthey chamou
de [Leben] ou [Leben selbst].” 183 Embora “[...] ndo apresentassem uma Weltanschauung
comum™®4 esta teria sido a “designagdo programatica” deste grupo cujas “forgas e
chispas cosmicas devem tomar forma, tocar e fertilizar a terra.” 185 No entanto, nédo
podemos deixar de mencionar outra escola filoséfica que exerceu influéncia, ao menos
sobre o projeto inicial do Circulo de Eranos, a saber, a Schule der Weisheit, uma vez

que:

Foi |4 que Jung e Frébe se encontraram, seja pela primeira vez (o que parece mais provavel) ou
nao, e foi I4 que ela provavelmente passou a apreciar esse tipo de forum de discussdo, com sua
atmosfera elevada e ao mesmo tempo privada e intima, que mais tarde se tornaria tipica de
Eranos. Nao foi sem razdo que alguns dos conferencistas da Escola de Sabedoria também se

apresentaram em Eranos uma década depois.186

180 | ebovic, 2013, p.114. [O autor se refere as personalidades de Carl Gustav Carus (1789-1869)
Johann Jakob Bachofen (1815-1887)]

181 Na impossibilidade de acompanharmos este conceito e o contexto filoséfico o qual este esta
inserido, uma vez que se constituiria digressdo ao nosso trabalho, recomendamos a leitura de (Grosse,
2010).

182 (_..) “would refuse to accept any rift opening between science and life, a Lebensphilosophie (e.g.,
Ludwig Klages’s) and Husserl’s phenomenology” (Lebovic, 2013, p.114)

183 (,..) “This dynamic flow of interrelationship between the «totality of human nature» and the world
Dilthey called, simply, «life» or «life itself.»” (Ash, 1995, p.73) [Mantivemos os termos originais utilizados
em Dilthey (1894)]

184 (...) “keine gemeinsame Weltanschauung vertraten” (Falter, 2003, p.21) [Italico nosso]

185 (...) “programmatisch” (...) “kosmische Kréfte und Funken Gestalt annehmen, die Erde beriihren
und befruchten.” (Falter, 2003, p.21) [O uso do conceito alemao “Funken” parece ndo ser ao acaso devido

=9

a forte influéncia de Meister Eckhart na “mistica aléma” e nos estudos tardios do Gnosticismo.]

186 (...) “It was there that Jung and Frobe met, whether for the first time (which seems most likely) or
not, and it was there that she probably first came to appreciate this kind of discussion forum, with its
elevated and yet private and intimate atmosphere, which was later to become typical of Eranos. It was not
without reason that some of the lecturers at the School of Wisdom also spoke at Eranos a decade later.”
(Hakl, 2014, p.38)

61



Dentre alguns dos participantes desta Escola estavam os futuros membros de
Eranos, o j& mencionado psicélogo Carl Gustav Jung, o te6logo Gerardus van der Leeuw
(1890-1950), o rabino Leo Baeck (1873-1956), o sin6logo macom Erwin Rousselle (1890-
1949) e outros grandes nomes como os de “Thomas Mann, Alfred Adler, Paul Dahlke,
Leo Frobenius, Leopold Ziegler, Max Scheler, Ernst Troeltsch, Rabindranath Tagore, e,
os membros do circulo de Stefan George, Rudolf Kassner e Oskar A.H. Schmitz.”87

No ano de 1911, o conde Hermann Graf Keyserling (1880-1946) inicia sua viagem
ao redor do mundo e posteriormente publica sua famosa obra Das Reisetagebuch eines
Philosophen (1919);1® esta expressara conhecimento etnoldégico incomum para sua
época. Embora néo tivesse nenhum contato direto com a academia, o pensador, teria
obtido reconhecimento por grandes nomes como Hermann Hesse, Carl G. Jung, Thomas
Mann, Paul Valéry, Ortega y Gasset etc.'® O grupo teria se iniciado mediante o apoio
econdmico do grande duque de Hesse a Keyserling, o idealizador do projeto, que no dia
23 de novembro de 1920 ministrou duas conferéncias inaugurais: “[...] uma acerca do
legado indiano e chinés, e a outra acerca da sabedoria classica e moderna.”**°

Em suma, o pensador teria buscado realizar uma espécie de “renascimento da
Academia de Platdo”'°%, um retorno a sabedoria filoséfica primordial, de “sintese entre a
mente e a alma”, provavelmente inspirado também em Goethe'®?, a qual pudesse
conduzir o ser humano a um “estado de equilibrio” e que pudesse “superar a sua
fragmentacao e abordagem excessivamente cientifica.” 1° Diferentemente de Immanuel

Kant (1724-1804), que se conformou com a simples leitura de relatos de viagens para a

187 Hakl, 2014, p.39.
188 Keyserling, 1919.
189 Hakl, 2014, p.39.

190 (_..) “one on the indian and Chinese legacy, the other on the wisdom of the classical and the
modern world.” (Hakl, 2014, p.39)

191 (,..) “rebirth of Plato’s Academy.” (Hakl, 2014, p.39)
192 Hakl, 2014, p.39.
193 (...) “overcome its fragmentation and excessively scientific approach” (Hakl, 2014, p.39)

62



elaboracéo de um esboco de Antropologia,®* Keyserling queria se entregar ao “clima
dos trépicos, ao modo de consciéncia indiano, ao codigo de vida chinés”® e, entéo, ver
se esta viagem ao redor do mundo poderia “[...] me conduzir a mim mesmo.” 1% Os
encontros na Schule der Weissheit prosseguiram com adesdo e popularidades
progressivas até o ano de 1933 quando, por motivo de escrita de sua obra
Sudamerikanische Meditationen (1932), dentre outros motivos particulares, passa a
cancelar os encontros do grupo — cedendo, espaco para 0 surgimento de um novo grupo
em Ascona, que, em certa medida, parece dar continuidade a projetos filoséficos
anteriores, mas com caracteristicas singulares, e que iremos tratar de apresentar, mais

precisamente, a partir do préximo tépico.

2.6 REVOLUCOES, CRISES E GUERRAS: A ASCENSAO DO TOTALITARISMO

No ano de 1933 varios eventos selam o destino da humanidade, da Filosofia e
dos estudos religiosos. Ap6s a adocdo de Adolf Hitler (1889-1945) ao Deutsche
Arbeiterpartei e sua posterior reformulacdo para o Nationalsozialistische Deutsche
Arbeiterpartei (NSDAP), Hitler € nomeado chanceler da Alemanha. Neste mesmo ano,
Hans Jonas (1903-1993), com trinta anos de idade, sob orientacdo de Rudolf Karl
Bultmann (1884-1976) e Martin Heidegger (1889-1976), acaba de defender uma tese
original na area do Gnosticismo intitulada Der Bergriff der gnosis e, depois de Heidegger
se filiar ao partido nazista e ser, na sequéncia, nomeado Reitor da Universidade de
Freiburg, Jonas é exilado. Neste momento de grande agitagdo, 0s movimentos

antissemitas se disseminavam em grande escala na Alemanha e Europa como um todo,

194 Kant, 1912.

195 (...) “Ich will das Klima der Tropen, die indische BewulRtseinslage, die chinesische Daseinsform”
(...) (Keyserling, 1919, p.6)

196 (,..) “mich zu mir selber fhren.” (Keyserling, 1919, p.6)
63



e o exilio, para muitos pensadores, parecia ser inevitavel e urgente. Neste mesmo ano
se iniciam os encontros de um grupo de pensadores, em Ascona (Suica) o qual ficou
conhecido desde entdo como Eranos Tagungen ou simplesmente, como o Circulo de
Eranos.

Com a ascenséao do Nacional-Socialismo ao poder, alguns participantes do grupo
se demonstraram simpatizantes, e até mesmo alguns se tornam participantes do partido,
como nos casos pontuais de Jakob Wilhelm Hauer (1881-1962) e Gustav Richard Heyer
(1890-1967),2°7 sendo que o ultimo “[...] foi a primeira pessoa relevante na Alemanha
atraida pela psicologia de Jung.” 1% Apos a disseminacdo da propaganda deste partido
e de seus ideais conservadores qualquer iniciativa de cunho intelectual e académico era
motivo de vigilancia e parecia ser sé uma questao de tempo para que as ideias totalitarias
ganhassem maior adesdao, e, direta ou indiretamente nomes como Heidegger, Hauer,
Heyer, acabam por ser associados a este fendémenao.

Em um artigo publicado no Archaeus'®® intitulado Harmless or Dangerous? The
Eranos Conferences in the 1930°s from the Perspective of National Socialist Germany
(2010), Horst Jingingen (2010) nos permite saber que no més de junho de 1936, ou seja,
trés anos apods o inicio dos encontros em Eranos, em um memorando?® encontrado nos
arquivos no Reichsministerium fur Wissenschaft, Erziehung und Volksbildung (REM)?°?
foi proferido uma recomendacdo de teor enfatico e intolerante aos candidatos ou
académicos com o intuito de que nao participassem dos encontros em Eranos no més

seguinte, pois, “[...] o movimento Eranos pretende se infiltrar em nossa vida crista

197 Hakl, 2014.

198 (,..) “was the first significant person in Germany to be attracted to Jung’s psychology.” (Kirsh,
2000, p.124)

199 Disponivel em Academia.edu. Retrieved from: https://www.academia.edu/15221003/

200 Memorando datado de 29 de junho de 1936, disponivel no Federal Archives Berlin. (Junginger,
2010, p.41)

201 Retrieved from: https://ns-reichsministerien.de/

64


https://www.academia.edu/15221003/
https://ns-reichsministerien.de/

ocidental com ideias ocultistas orientais, reivindicando, dessa forma, um
aperfeicoamento da mesma. Penso que tivemos o suficiente para discutir estas
influéncias estrangeiras no ano de 1936 e ndo devemos mais tolera-las.” 292

Neste contexto, como uma resposta ante o conservadorismo cristdo esbogcado
pelo Nacional-Socialismo, surge o movimento liderado por Hauer intitulado Deutsche
Glaubensbewegung?®3, um movimento ideoldgico que, dentre outros objetivos, exigia a
“[...] liberdade para todas as confissdes religiosas dentro do Estado, desde que nao
ponham em perigo a sua existéncia ou ofendam o sentimento moral da raga.” 2°* Jakob
Hauer, teria sido um “missionario pietista fracassado” na india 2% que regressa a Europa
e passa a se interessar nos estudos da mistica oriental. Este, encontra um ambiente
inicialmente receptivo em Eranos, ndo fosse por um evento em que se posicionou a favor

do referido partido, o qual é descrito por Willian Mcguire (1982) nos seguintes termos:

Olga Frobe pretendia proibir a politica em Eranos, seja nas palestras ou nas discussdes que se
seguiram. Na conferéncia de 1934, a regra foi quebrada por J. W. Hauer, professor de Indologia
em Tubingen, que lecionou sobre o self 2°6 na mistica indo-ariana. Durante uma conversa informal
com o publico, ele embarcou em uma apologia do cenario politico na Alemanha. Martin Buber, que
havia palestrado sobre um aspecto do judaismo, salvou a situagdo transformando-a em uma

discusséo sobre Meister Eckhart. Hauer ndo foi convidado novamente.”207

202 (...) “Die Eranos bewegung will unser «westliches» Christenleben mit orientalischen okkulten
Gedanken durchsetzen m.d. [mit der] Behauptung, es dadurch zu bereichern. Ich denke, wir haben mit den
fremden Einfliisse aus den letzten 1936 Jahren genug zu kdmpfen und sollten uns fir weiteren Zuwachs
bedanken.” (Junginger, 2010, p.41)

203 *O movimento da fé alema” ou inglés The German Faith Movement. (Hauer, 1937)

204 (...) “freedom for all religious confessions within the State, so long as they do not imperil its
existence or offend against the moral feeling of the race.” (Hauer et al, 1937, p.32)

205 Hakl, 2014, p.77.

206 Tltalico nosso. Manteremos a grafia original no inglés porque este conceito é importante neste
trabalho, uma vez que, a partir de Jung passa a ser amplamente utilizado em Eranos.]

207(...) “Olga Frébe aimed to proscribe politics at Eranos, either in the lectures or in the ensuing discussions.
At the 1934 conference, the rule was broken by J. W. Hauer, the professor of Indology at Tiibingen, who
lectured on the self in Indo-Aryan mysticism. During an informal exchange with the audience he embarked
on an apologia for the political scene in Germany. Martin Buber, who had lectured on an aspect of Judaism,

65



Embora, o pensador alemao tenha sido excluido do grupo, dois anos ap0s sua
polémica apresentacdo, no ano de 1936, Jung escreve um artigo igualmente polémico
intitulado Wotan,?®® no qual apresenta uma certa simpatia pelo autor. Por outro lado,
Jung descreve a sua perplexidade diante do fenbmeno do totalitarismo, o qual “[...]
superou em muito todas as tentativas teocraticas anteriores”.?%° Seu espanto néo decorre
dos simples elementos politico-militares de tal fenbmeno mas o “[...] mais espantoso,
porém, é que num pais verdadeiramente culto, que se acreditava ja bem distante da
Idade Média, um antigo deus da tormenta e da embriaguez, Wotan, que durante muito
tempo permanecera em repouso historico, qual vulcéo extinto, pudesse redespertar.” 210
O que estaria Jung a dizer com o redespertar de um deus germanico? Certamente que
nao se trata de algo literal, no sentido comum e antropomorfizado do termo “Deus”, mas
em termos junguianos, de um arquétipo, como trataremos posteriormente, em (4.4).

Segundo Jung (1990), o Deus germanico teria irrompido da “floresta originaria”
(Urwald) do “inconsciente coletivo™!! do povo aleméo através de uma figura politica que
o autor posteriormente diagnosticaria como um caso de “neurose histérica”, ou, mais
precisamente, de uma pseudologia phantastica.?*? Contudo, este deus germanico teria
atacado uma fragil presa, e por todos os lados: O Cristianismo alemdo. Este forte
elemento cultural, segundo o autor sui¢o, se constituiria como um contradictio in adiecto,

€ por isso, tais cristaos “[...] fariam bem melhor se passassem para o movimento da fé

saved the situation by turning it into a discussion of Meister Eckhart. Hauer was not invited again.” (Mcguire,
1982, p.26)

208 O ensaio teria sido inicialmente publicado em Neue Schweizer Rundschau (1936) e
posteriormente em Aufsatze Zurzeitgeschichte (1946). Curiosamente este ensaio parece ter sido excluido
da edicéo das obras completas do autor publicado pela editora Vozes. Veja-se: (Jung, 2013)

209 Jung, 1990, 8371.

210 [talico nosso] (Jung, 1990, §373)

211 Jung, 1990, §474.

212 (...) “who was also a German and also ergriffen” (Jung, 1978, §397)

66



alema de Hauer.”'3 Estamos a falar do ano de 1936, logo no inicio da eclosdo do
movimento totalitario alem&o, cujo desfecho talvez ndo pudesse sequer ser imaginado.

Mas, nesse contexto, 0 que parece se apresentar como 0 elemento mais
problematico € o conceito utilizado por Jung para descrever este grupo: “Estas s&o
pessoas decentes e bem-intencionadas que, honestamente, admitem a sua Ergriffenheit
e tentam chegar a uma resolugdo a partir desse fato novo e inegavel.”?'* Esse “fato”,
pressupde um sujeito que é “ergriffen” 215 e “algo” que se apresenta como “Ergreiffer”.216
Ora, quem seria o Ergreiffer do povo alemao segundo Hauer? Simplesmente “Deus”.
Mas que Deus? Certamente, se ndo o mesmo, um Deus semelhante ao de Meister
Eckhart (1260-1328) “[...] que também era um alemao e igualmente era um ergriffen.”?’
Contudo, tal fendmeno, jA& comecava a se manifestar historicamente, ainda que
sutiimente, a partir de “Nietzsche, Schuler, Stefan George e Klages” os quais ja o “haviam
pressentido”.?18

Steve Wasserstrom?19, talvez um dos primeiros comentadores de lingua inglesa a
tratar do Circulo de Eranos como um tema explicito, em sua obra Religion after religion:
Gershom Scholem, Mircea Eliade, and Henry Corbin at Eranos (1999), logo ap0és tratar
da “Redescoberta da gnosis”??° aborda muito brevemente o conceito de Ergriffenheit,

que, segundo o autor norte-americano, € “certamente” um termo que “[...] tem resumido

213 (...) “would do better to join Hauer's «German Faith Movement»” (Jung, 1990, §397)

214 (...) “These are decent and well-meaning people who honestly admit their Ergriffenheit and try to
come to terms with this new and undeniable fact.” (Jung, 1978, §397)

215 Jung, 1978, §397.
216 Jung, 1978, 8397.
217 (...) “who was also a German and also ergriffen.” (Jung, 1978, §397)
218 Jung, 1990, 8371.

219 Professor do Departamento de Religido e Estudos Judaicos do Reed College. Website
institucional: https://www.reed.edu/faculty-profiles/profiles/wasserstrom-steven.html

220 (,.,) “Rediscovery of gnosis” (Wasserstrom, 1999, p.30)

67


https://www.reed.edu/faculty-profiles/profiles/wasserstrom-steven.html

a atitude?2! experiencial de Eranos”.??2 De modo analogo, como abordaremos em (4.3.1),
Gerardus van der Leeuw teria desenvolvido uma fenomenologia das Religides a qual se
exigia uma “participagado no fenbmeno”, bem como Jung incentivou o desenvolvimento
de uma Weltanschauung dentro deste grupo.

N&o obstante, o conceito de Ergriffenheit ressurge na ultima conferéncia
ministrada por Gershom Scholem — o especialista nos estudos judaicos de Eranos —
intitulada Identifizierung und Distanz: ein Ruckblick. (1979)%%2 Nesta conferéncia,
Scholem teria expressado uma certa “dificuldade” supostamente comum a “todos os
participantes de Eranos”, a saber, em uma certa “[...] tens&o entre a distancia ao objeto
e a identificagdo com que se deveria ter dele’®® mediante o encorajamento da
idealizadora do grupo, Olga Frobe Kapteyn (1881-1962), a saber, de que seus oradores
se identificassem com o tema apresentado. Assim, “[...] ela chamou isso, na sua
linguagem «Ergriffenheit»”.?25

A estudiosa responsavel??® pela edicdo brasileira da obra de Jung, de 1990,%?” em
que o ensaio Wotan € publicado, traduz Ergriffenheit por “possessao”. Embora nos
pareca uma alternativa aceitavel preferimos manter o termo original. Independentemente

do termo que se escolha para tal complexo conceito. Para todos os efeitos, Jung parece

221 [ltalico nosso. Embora o autor ndo tenha se utilizado do termo attitude e sim stance, julgamos
necesséria a traducdo de tal forma a apontarmos intencionalmente para uma possivel relagdo deste
conceito com o conceito junguiano de Weltanschauung, traduzido também como atitude.]

222 (...) “to have summed up the Eranos experiential stance” (Wasserstrom, 1999, p.31)

223 Pode-se consultar a lista completa dos conferencistas e das conferéncias ministradas nesse
grupo no website oficial da Eranos Foudation:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

224 (...) “fur alle Eranos-Teilnehmer” (...) “Spannung zwischen der Distanz zum Gegenstand und der
Identifikation mit ihm sprechen su miissen” (Wasserstrom, 1999, p.32) [Apresentamos a citagao em aleméo
de Scholem, realizada por Wasserstrom porque infelizmente nao obtivemos acesso ao material original]

225 (...) “Sie nannte das in ihrer Sprache “Ergriffenheit.” (Wasserstrom, 1999, p.32)

226 Marcia Sa Cavalcante Schuback, docente no departamento de Filosofia do University College
of Sédertdrn. Website institucional: https://www.sh.se/english/sodertorn-
university/contact/researchers/marcia-cavalcante.

227 Jung, 1990.

68


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
https://www.sh.se/english/sodertorn-university/contact/researchers/marcia-cavalcante
https://www.sh.se/english/sodertorn-university/contact/researchers/marcia-cavalcante

demonstrar além de muita admiracdo pelo autor aleméo que acabamos de mencionar,

uma certa identificagdo, uma vez que:

Nao se pode ler o livro de Hauer??® sem emocgéo, se o considerarmos o esforgo tragico e realmente
heroico de um estudioso sério que, sem saber como lhe sucedeu, foi violentamente convocado
pela voz imperceptivel do Ergreiffer e agora tenta com todas as suas forgas e com todo o seu
conhecimento e habilidade, construir uma ponte entre as forcas obscuras da vida e o mundo

brilhante das ideias histéricas.22°

Assim, o surgimento de uma polémica entorno de um suposto antissemitismo em
Eranos pareceria inevitavel, tema que é apresentado por Robert Ellwood em sua obra:
The Politics of Myth: A Study of C. G. Jung, Mircea Eliade, and Joseph Campbell (1999).
Em suma, nesta obra, o autor pretende “discutir um pouco mais abstratamente a filosofia

politica que parece emergir dos escritos publicados dos trés sobre mitologia.” 23°

228 (...) “Deutsche Gottschau - Grundziige eines deutschen Glaubens (Visdo Alema de Deus -
Caracteristicas de uma Fé Alema).” (Jung, 1990, §398)

229 (...) “One cannot read Hauer's book without emotion, if one regards it as the tragic and really
heroic effort of a conscientious scholar who, without knowing how it happened to him, was violently
summoned by the inaudible voice of the Ergreifer and is now trying with all his might, and with all his
knowledge and ability, to build a bridge between the dark forces of life and the shining world of historical
ideas.” (Jung, 1978, 398)

230 (,..) “to discuss somewhat more abstractly the political philosophy that seems to emerge from the
published writings of the three on mythology” (Elwood, 1999, p.8)

69



Por “trés”, como o titulo deixa explicito, o autor se refere pontualmente a Carl
Gustav Jung, Mircea Eliade e Joseph Campbell, trés figuras que certamente obtiveram
impacto decisivo nesse grupo. E possivel imaginar as reacbes adversas acerca de tais
afirmacdes de Jung, talvez até paradoxais, que, por um lado, apresentam um diagndstico
do totalitarismo, sobretudo o alem&o, como algo patoldgico, e, por outro, pela admiracéo
manifesta do autor pelo lider da fé alema. N&o obstante, segundo Hakl (2014), alguns
estudiosos, como Wasserstrom (1999) e Ellwood (1999), passam a criticar 0s
pensadores de Eranos devido a certas “[...] implica¢des politicas reais ou imaginarias
dessas atitudes esotericamente tingidas” que o primeiro “associou com visées de mundo
fascistas ou fascistdides.”?3! No caso mais pontual de Ellwood (1999), a viséo filoséfico-
politica de Eranos se relaciona ao que ele chama de “politica do mito”, um “papel
profundamente pessoal e intrapsiquico do mito” 232, fundado em uma pretensa
universalidade que acaba por conduzir a nada mais que um “individualismo paralelo”.?33

Muito embora Jung tenha demonstrado uma notavel simpatia por Hauer, o qual
era membro do partido,?** em seu ensaio de 1936, “seus caminhos foram separados.”?%®
Aniela Jaffé (1903-1991), secretaria e amiga do psicélogo, ainda teria escrito “[...] um
ensaio muito citado sobre Jung e o Nacional-Socialismo, no qual ela o eximiu das
acusagOes de antissemitismo.” 236 Qutro participante de Eranos que foi fortemente
associado ao tema do Gnosticismo e a polémica em torno da questéo do totalitarismo foi

Erich Hermann Wilhelm Vogelin?3” (1901-1985). Em suma, a conexao de Voegelin com

231 (...) “which he associated with fascist or fascistoid worldviews.” (Hakl, 2014, p.9)
232 (...) “deeply personal, intra-psychic role for myth” (Ellwood, 1999, p.134)

233 (...) “parallel individualism”. (Ellwood, 1999, p.134)

234 Hakl, 2014, p.69.

235 Mcguire, 1982, p.26.

236 (...) “a much-quoted essay on Jung and National Socialism, in which she exonerated him from
accusations of anti-Semitism.” (Hakl, 2014, p.231) [O autor austriaco menciona muito brevemente o
assunto, sem, contudo, explicar detalhes sobre tais acusacges.]

237 A partir de agora iremos redigir o tltimo nome do autor sem o Umlaut.

70



Eranos, segundo Hakl (2014)238, se inicia com a publicacéo de Die politischen Religionen
(1938) que culminaria mais tarde em seus ensaios maduros: Science, Politics and
Gnosticism (1959) e Ersatz Religion (1960).23° Como o titulo do dltimo sugere, o
pensador teria interpretado o Nacional-Socialismo como um fendmeno essencialmente
religioso ou, em termos mais precisos, um Ersatz Religion, ipsis litteris: um substituto
para a Religido. O pensador alemao — que participou somente uma vez nas conferéncias
de Eranos — passa a incluir movimentos sociais, cientificos e até mesmo politicos “[...]
COmMOo 0 progressismo, o positivismo, 0 marxismo, a psicanalise, 0 comunismo, o fascismo
e o Nacional-Socialismo” ao “movimento gndstico”,?*° o que nos parece consistir em um
dos grandes exemplos de interpretagdes abusivas em torno do “Gnosticismo” na
contemporaneidade. Neste sentido Hakl (2014) acusa Voegelin como o responsavel, em
um sentido negativo, pela divulgacdo do tema do Gnosticismo, pois, uma vez que sua

M«

concepgao “gnostica” “[...] se tornou muito influente, foi e continua sendo indiretamente
responsavel pela avaliacdo negativa de Eranos em certos circulos filoséficos e
politicos.”?*! Posteriormente, a partir das contribuicdes de Karl Léwith, Henry-Charles
Puech e Gilles Quispel em Eranos, Voegelin retratou-se e admitiu que “[...] ele de fato se
utilizou incorretamente do termo gnosis e que, na verdade, [com este termo] ele queria
se referir as ideias dos movimentos revolucionarios milenares.” 242

Embora o tema do totalitarismo seja digno de maior atencdo, sobretudo nos

estudos mais especificos de Filosofia Politica, ndo poderiamos deixar de menciona-los

aqui, uma vez que foram eventos marcantes desencadeados no mesmo contexto de

238 Hakl, 2014, p.239.
239 Os dois ultimos ensaios foram publicados juntamente em (Voegelin, 2012).

240 (...) “such movements as progressivism, positivism, Marxism, psychoanalysis, communism,
fascism, and national socialism.” (Voegelin, 1997, p.57)

241 (...) “became very influential and was (and is) indirectly responsible for the negative assessment
of Eranos in certain philosophical and political circles.” (Hakl, 2014, p.239)

242 (...) “he had in fact been using the term gnosis incorrectly and had meant rather the ideas of the
millenarian revolutionary movements.” (Hakl, 2014, p.240)

71



surgimento deste grupo de pesquisadores em Ascona e que, sem dldvida seria um tema
digno de um estudo mais pormenorizado, sobretudo a partir da polémica interpretacéo
psicoldgica que Jung faz do caso a partir de seus conceitos de Ergriffenheit e de Wotan.

Finalmente, pode-se afirmar que, paralelamente a outros movimentos populares,
politicos e filoséficos que surgem, o Circulo de Eranos parece se singularizar na medida
que em adota uma certa neutralidade politica e apresenta um renovado interesse pelo
pensamento oriental, esotérico e gnéstico — de modo a compreender uma sophia
perennis presente nas diversas vertentes etnolégicas — ao mesmo tempo em que seus
principais autores, como pretendemos tratar no proximo capitulo, parecem criticar o
materialismo e o agnosticismo e apresentam um profundo interesse em atualizar-se
frente as descobertas cientificas e pesquisas compartilhadas neste grupo bem como
parecem estar abertos ao didlogo com o pensamento contemporaneo e com a academia.

Assim, pretendemos agora apresentar certos elementos introdutérios para se
compreender em que medida aquilo que poderiamos chamar de “o problema da gnosis”
parece incidir diretamente na perspectiva filosofico-antropoldgica singular destes autores

e pesquisadores.

72



3 O PROBLEMA DA GNOSIS

Neste terceiro capitulo procuraremos compreender o que poderiamos chamar de
“o problema da gnosis” e como este acaba por ser absorvido e desenvolvido no Circulo
de Eranos. Portanto, em um primeiro momento, (3.1) abordaremos esta problemética e
seu rastro interpretativo desde a Religionsgeschichtlische Schule a abordagem filosoéfica
singular deste grupo, a qual poderiamos chamar de Religionswissenschaft. Em um
segundo momento, (3.2) trataremos de contrapor o “pensamento gnostico” ao que
poderia ser considerado como seu contrario: o “pensamento agnostico” ou Agnosticismo.
Em um terceiro momento (3.3), abordaremos brevemente o surgimento dos manuscritos
de Nag Hammadi, bem como o primeiro de seus manuscritos, designado “Codex Jung”.
A segquir, (3.4) trataremos do problema da gnosis a partir do coléquio realizado em
Messina em 1966 e, finalmente (3.5), iremos propor a tese de uma distingdo necessaria
entre uma concepcao histérico-factual do Gnosticismo e uma concepcao filoséfica de

gnosis, a partir dos contributos dos principais autores de Eranos.

3.1 O PROBLEMA DA GNOSIS E 0 CiRCULO DE ERANOS

Para respondermos a pergunta, acerca da natureza do Gnosticismo e sua relacéo
com o significado de Eranos, colocada anteriormente, € necessario apresentarmos uma
exposicao suficiente do que poderiamos chamar de “o problema da gnosis”. Muitos
pensadores ja escreveram sobre este tema ou este problema filoséfico. No entanto,
iremos buscar reformula-lo resumidamente, de modo a apresentar em que consistiria tal
problema, mediante uma breve contextualizacdo tematica a fim de entendermos como o
tema da gnosis parece chegar até o Circulo de Eranos. Por isso, julgamos importante

apresentar a distingcdo entre duas tradi¢des filoséficas que trataram desta problemética:

73



A Religionsgeschichtlische Schule e o que ficou conhecido posteriormente no grupo de

Ascona como Religionswissenschatft.

3.1.1 A Religionsgeschichtlische Schule e o problema da gnosis

Um dos registros académicos mais notaveis acerca do problema da gnosis é a
obra de Adolf Harnack (1851-1930), intitulada Lehrbuch der Dogmengeschichte (1888),
assim como a obra posterior, de seu ex-aluno, Wilhelm Bousset (1865-1920), intitulada
Hauptprobleme der gnosis (1907), cujo nome ficou associado a uma, talvez, das mais
famosas escolas teoldgicas europeias que ja se dedicaram ao tema do Gnosticismo: A
Religionsgeschichtlische Schule ou a Escola da Historia das Religiées. Posteriormente,
as pesquisas desses autores acabam por servir de base para a polémica obra de
Bousset intitulada Kyrios Christos (1970), cuja introducdo da traducdo para o inglés é
realizada pelo tedlogo da Universidade de Gottingen e orientador de Hans Jonas (1903-
1993), a saber, Rudolf Bultmann (1884-1976). Algo que ndo se deve ignorar, neste
contexto, € que, ja na introducdo, o pensador apresenta esta obra como
“indispensavel”®*3, e a qual indicava aos seus alunos neste mesmo critério axiol6gico,
um indicio da continuidade da preocupacéo filosofico-teoldgica desta problemética.

Em tais obras, os autores se debrucam sobre inimeras questdes acerca da
natureza do Cristianismo que, sobretudo nos seus primeiros trés séculos, se encontrava
em uma situacdo fragil, diante de uma infinidade de vertentes de interpretacées dos
ensinamentos supostamente deixados por Jesus, conhecido como o “Cristo”, o “filho do
homem” ou, em termos de Bousset o “Kyrios Christos” paulino.?44 E importante notar que

tais pesquisadores vinham de uma tradigéo teoldgico-exegética protestante, e, portanto,

243 Bousset, 1970, p.7.
244 (...) “Koprog Xpiorég” (Bousset, 1970, p.153)
74



sua preocupacao fundamental era a interpretacdo evangélica, seja do velho quanto do
novo testamento, bem como de compreender o culto escatoldgico atribuido a figura de
Jesus ao longos dos séculos, em um contexto histérico complexo que, desde Gustav
Droysen (1808-1884) vem sendo atribuido o titulo de “Helenismo”?4°.

Adolf von Harnack (1851), embora ndo pertencesse propriamente a escola da
Religionsgeschichtlische Schule — que, como afirmamos anteriormente, foi uma das
escolas que se dedicou consideravelmente ao tema do Gnosticismo, sobretudo na
transicdo do século XIX para XX — a partir de suas investigacoes, define o Gnosticismo
como a “[...] aguda secularizagdo ou helenizagdo do Cristianismo.”?¢ Este foi um dos
autores mais conhecidos e citados da escola alema, e sua tese Gnéstica ird permanecer
como referéncia por um bom tempo, sendo superada somente a partir de Hans Jonas e
pelos pensadores de Eranos, com sua abordagem filoséfica singular. O pensador de
Heidelberg, como varios pesquisadores posteriores, compreende o Cristianismo a partir
do fenbmeno do helenismo, e, portanto, como um fendmeno essencialmente

problemético, uma vez que:

A parte mais dificil da histéria do dogma € o seu inicio, ndo sé porque contém os germes de todos
0s desenvolvimentos posteriores e, portanto, um erro de observacdo aqui pde em perigo a
legitimidade de toda a apresentagdo posterior, mas também porque a selecdo do material mais

importante da histéria do cristianismo primitivo e da teologia biblica € um problema grave.?*’

Estamos a falar do ano de 1894, cujos materiais sobre o Gnosticismo ainda eram

muito escassos. Portanto, os estudiosos da época s6 tinham como referéncias os relatos

245 Jonas, 2001, p.12.

246 (...) “die acute Verweltlichung, resp. Hellenisirung des Christenthums” (Haknack, 1888, p.190)

247 (...) “Der schwierigste Teil der Dogmengeschichte ist ihr Anfang, nicht nur weil in dem Anfang die
Keine fur alle spateren Entwickelungen liegen, und daher ein Beobachtungsfehler beim Beginn die
Richtigkeit der ganzen folgenden Darstellung bedroht, sondern auch desshalb, weil die Auswahl des

wichtigsten Stoffs aus der Geschichte des Urchristenthums und der biblischen Theologie ein schweres
Problem ist. (Harnack, 2010, p.v)

75



dos historiadores, como Flavio Josefo (38-100), os padres heresiélogos e alguns poucos
manuscritos que haviam surgido até a época, como o Codex Brucianus (1769) e o
famoso Codex Askew (1795), no qual continha o famoso texto Gnéstico: Pistis Sophia.248
Na obra supracitada, o tedlogo aleméo consegue identificar algumas caracteristicas
essenciais do que ele compreende pelo fen6meno do Gnosticismo. Inicialmente, ele
identifica que a “[...] A gnosis parte do grande problema deste mundo, mas se ocupa de
um mundo superior, e ndo pretende ser uma filosofia exata, mas uma filosofia da
Religido.” ?*° O que diferenciaria os gnosticos dos “crentes” cristdos, fundados somente
no dogma, é sua heranca filosofica e mitoldgica do helenismo, que se resumiria em cinco

aspectos principais:

1) A natureza suprema, indeterminada e infinita do ser divino primordial;
2) A matéria como oposta ao Ser divino como fundamento do mal;
3) A plenitude [pleroma] dos poderes divinos, concebidos em parte como forcas, em parte

como ideias reais, em parte como seres relativamente independentes, na forma de
gradacBes que representam o desdobramento e a revelacdo da divindade, mas ao
mesmo tempo, devem tornar possivel a transi¢cdo do superior para o inferior;

4) O mundo sensivel como uma mistura de matéria com centelhas divinas, que surgiu de
uma descida deste Ultimo no primeiro, ou, do empreendimento perverso de um espirito
subordinado, [Demiurgo] ou que é meramente tolerado pela divindade;

5) A liberacdo dos elementos espirituais de sua unido com a matéria, ou a separacgao do

bem do mundo sensivel através do conhecimento, ascetismo e a consagracao mistica

(...) 250

248 Schmidt, 1978.

249 (...) “Die Gnosis geht von dem grossen Problem dieser Welt aus, aber sie bezieht sich auf eine
héhere Welt und will nicht exacte Philosophie, sondern Religionsphilosophie sein.” (Harnack, 1888, p.195)

250 [Colchetes nosso.] (...) “1) die Uber alles Denken erhabene, bestimmungslose und unendliche
Natur des goéttlichen Urwesens, 2) die dem géttlichen Wesen entgegengesetzte Materie als Grund des
Bosen, 3) die Fllle géttlicher Potenzen, die theils als Krafte, theils als reale Ideen, theils als relativ
selbstandige Wesen gedacht, in der Form von Abstufungen die Entfaltung und Offenbarung der Gottheit
darstellen, aber zugleich den Uebergang des Oberen in das Untere ermdéglichen sollen, 4) die sinnliche
Welt als eine Mischung der Materie mit gottlichen Funken, entstanden aus einem Herabsinken dieser in
jene, resp. aus dem verwerflichen oder doch von der Gottheit bloss geduldeten Unternehmen eines

76



A tese “helenistico-gnostica” de Harnack parece ter permanecido como
inquestionada até Hans Jonas (1958),25! que foi um dos pensadores pioneiros em julga-
la como insuficiente, de modo mais assertivo, a comecar pelos proprios rétulos como
“helenizagdo” e “cristianismo”, pois o primeiro, “[...] trata o Gnosticismo como um
fendmeno exclusivamente cristdo enquanto pesquisas subsequentes estabeleceram seu
alcance mais amplo.” 252 Entretanto, a formulacdo harnackiana, citada anteriormente,
acerca dos aspectos supostamente essenciais do Gnosticismo, parecem ter sua
continuidade na Religionsgeschichtlische Schule. Seus pesquisadores-teélogos, em sua
maioria protestantes, come¢am a dar um passo decisivo, a saber, ao pesquisar acerca
do fenébmeno do Gnosticismo a partir de uma abordagem comparativa, isto €, tratando
de compreender esse complexo fenbmeno —entendido, a principio, como exclusivamente

“helénico-cristdo”— confrontando-o com outras religides. Assim, 0s primeiros germes de

uma abordagem “arquetipica” da gnosis ja estavam semeados. Segundo Henry-Charles
Puech (1902-1986), um dos especialistas em Gnosticismo do Circulo de Eranos, esta

escola apresentou importantes contribui¢ées nos estudos ditos “gndsticos,” a saber:

[...] primeiramente, que certos sistemas Gnésticos denunciados pelos heresiélogos foram, na
realidade, cristianizados apenas na superficie e em seu estrato mais recente, sendo que o seu

nacleo original era puramente pagao; e segundo, que todas as Gnoses do periodo em questéo,
cristds ou ndo, empregavam um corpo idéntico de figuras — imagens e temas miticos — cujas

origens vdo muito além do primeiro século de nossa era [...] 253

untergeordneten Geistes, 5) die Befreiung der geistigen Elemente aus ihrer Vereinigung mit der Materie
oder die Ausscheidung des Guten aus der Welt der Sinnlichkeit durch Erkenntniss, Askese und heilige
Weihen (...)” (Harnack, 1888, p.195)

251 Trata-se da primeira publicagcdo da obra The Gnostic Religion. Veja-se: (Jonas, 2001).
252 (,..)"It treats Gnosticism as a solely Christian phenomenon, whereas subsequent research has
established its wider range.” (Jonas, 2001, p.36)

253 %(,..) first, that certain Gnostic systems denounced by the heresiologists were actually
Christianized only on the surface and in their most recent stratum, the original core being purely pagan;
and second, that all the Gnoses of the period in question, Christian or not, employed an identical body of
figures—images and mythical themes — whose origins go back far beyond the first century of our era (...)"
(Eranos Yearbooks, 1958, p.55)

77



Nao obstante, Hans Jonas parece ter sido, um dos primeiros pensadores
contemporaneos a romper com a tradigdo meramente “evangélica” de interpretagcdo do
Gnosticismo, dialogando com o existencialismo. Como abordaremos posteriormente
(3.4), ele foi um dos especialistas convidados para se apresentar do Coloquio de Messina
(1966), ocorrido na cidade homoénima italiana, que tinha, como objetivo principal,
justamente, debater sobre “[...] a questéo da origem (e da definigdo) do gnosticismo”.2%*
Como expde Ugo Bianchi, o organizador do evento: “agora, este problema superou a
alternativa entre a teoria “heresioldgica” e aquela “religionsgeschichtlich” (...)” 2% Os
pesquisadores contemporéaneos interessados na gnosis passam a ter novos recursos e
materiais interpretativos desse complexo fendmeno, bem como um renovado interesse
de didlogo com o pensamento corrente. Segundo o historiador romeno das Religides,
loan Petru Culianu (1950-1991), um dos maiores criticos do assunto e amigo de Mircea
Eliade (1907-1986), poderia se elencar, resumidamente, algumas posicdes
fundamentais assumidas em torno do problema da gnosis, sobretudo sob uma

perspectiva de sua origem historica:

1) A tese que se fundamenta na origem Egipcia e Babil6nica do gnosticismo.

2) A posicdo acerca da fundamentagéo iraniana pré-cristd e nédo-crista do gnosticismo.

3) Acerca de uma gnosis judaica, cuja maior difusdo foi entre os séculos XIX e XX;

4) A rejeicdo de uma origem judaica da gnosis e a defesa de uma origem samaritana do
gnosticismo [...]

5) A tese da origem greco-helenistica da gnosis.?%®

254 (...) “la questione delle origini (e della definizione) dello gnosticismo” (Bianchi, 1970, p.v)

255 Tltalico nosso] (...) “questa problematica abbia superato ormai I"alternativa tra la teoria
‘eresiologica’ e quella ‘religionsgeschichtlich’ (...)"” (Bianchi, 1970, p.v)

256 Culianu, 2006, p.32.
78



Segundo Culianu (2006), a primeira tese, nomeadamente a Egipcia ou Babilénica,
€ a de “menor importancia” na estrutura geral do Gnosticismo. 2’ Por sua vez, a tese
iraniana e pré-crista tem seus principais defensores na Religionsgeschichtlische Schule,
sobretudo a partir de Bousset e Richard Reitzenstein (1861-1931).2%¢ O terceiro
posicionamento, acerca da tese de uma gnosis judaica, Culianu ndo parece atribuir a
algum pensador especifico, mas, menciona Gershom Scholem em uma de suas obras
mais famosas?®® acerca de uma gnosis judaica. A tese de que o Gnosticismo provém de
origem samaritana é atribuida, principalmente, a Hans Jonas, mediante a figura biblica?®®
polémica de Simao, o mago, ou, conhecido também como “Simao de Samaria”.?5* Por
sua vez, a tese de origem helenistica, que parece ter sido a mais difundida entre todas,
foi, sobretudo, devido a Adolf Harnack.?52

Fundamentado na critica anterior de Culianu, Michael Williams (1996) busca
desconstruir o Gnosticismo enquanto “categoria” uma vez que, segundo ele “[...] Nao ha
nenhum verdadeiro consenso acerca da definigdo da categoria “gnosticismo,” entre os
especialistas nas religides do mundo greco-romano, muito embora néo haja razao para
que, categorias como tais, deveriam ser dificeis de se definir.”262 Segundo o historiador
norte-americano, ndo ha uma evidéncia concreta de escritos originalmente “gnésticos”
uma vez que “[...] aparentemente nao temos evidéncia direta de um unico escritor assim

chamado gnéstico utilizando a autodesignacdo gnostikos!” 264 O autor parte do

257 Culianu, 2006, p.32.

258 Culianu, 2006, p.32.

259 Scholem, 1941. Dedicaremos um topico inteiramente a tese gnostica deste pensador em (3.5).
260 Atos 8:9-24.

261 (...) “Simon din Samaria” (Culianu, 2006, p.35)

262 Culianu, 2006, p.33.

263 “There is no true consensus even among specialists in the religions of the Greco-Roman world
on a definition of the category “gnosticism,” even though there is no reason why categories as such should
be difficult to define.” (Williams, 1996, p.4)

264 |talico nosso. (...) “apparently do not have direct evidence of a single so-called gnostic writer using
the self-designation gnostikos!” (Williams, 1996, p.32)

79



pressuposto de que a falta dessa autodesignacdo deslegitima a realidade e utilidade
deste conceito, seja de um ponto de vista histérico-factual — dos movimentos religiosos
bem como dos documentos encontrados — quanto de um ponto de vista filosofico-
narrativo, a saber, de uma atitude filosofico-religiosa fundada no conhecimento em
oposicao a simples fé ou dogma.

A tese de Williams n&o € modesta, pois, ao sugerir uma “categoria” substituta para
o Gnosticismo, a saber, “demiurgia biblica,”?®° pretende “[...] emitir uma nova convocagao
de massa, e concentrar a atengao coletiva no desenvolvimento ndo apenas de um
programa de reembalagem, mas de um modelo totalmente novo.” %66 No entanto, se
tomamos em conta a tese de Harnack (1921) 257 retomada por Elaine Pagels (1989) de
que o Cristianismo catolico é construido como defesa contra a “heresia gndstica’—porque
surge como uma “apropriagido” desta %8 — e de que o dogma monoteista é erigido ao
mesmo tempo em que surge a necessidade de se estabelecer “um so6 bispo”,%%° se a
sugestdo de Williams (1996) realmente fosse levada a cabo ndo deveriamos ter uma
verdadeira inquisicdo terminoldgica, ndo somente contra 0s hereges mas também frente
ao dogma do Cristianismo pensado enquanto uma unidade homogénea?

Como pretendemos defender posteriormente (3.5), embora nos pareca que 0 uso
exacerbado do termo “Gnosticismo” pode ter aberto margem para inumeras
incompreensdes, bem como da associacdo negativa de Eranos a visdes totalitarias (2.6)
—nao cremos que seja sabia a atitude de simplesmente suprimi-lo. Ao contrério,

sobretudo no caso especifico do Circulo de Eranos, julgamos que é necesséaria uma

265 (...) “biblical demiurgical” (Williams, 1996, p.51)

266 (,..) “to issue a massive recall, and to focus collective attention on developing not merely a
repackaging program but a new model altogether. (Williams, 1996, p.266)

267 Trata-se da obra intitulada originalmente: Marcion: Das Evangelium vom fremden Gott.
publicada em Leipzig, em 1921. Entretanto, somente tivemos acesso a edi¢do inglesa. Veja-se (Harnack,
1990)

268 Harnack, 1990, p.ix.
269 (...) “one bishop” (Pagels, 1989)

80



atitude interpretativa singular, a partir de uma distincdo essencial entre uma definigao
meramente histérica do Gnosticismo e uma concepcao filosofico-narrativa de gnosis

caracteristica deste grupo, de carater “arquetipico” e comparativo.

3.1.2 O surgimento da Religionswissenschaft

Como buscamos apresentar anteriormente (1.2), a partir do ano de 1933 passam
a se reunir em Ascona um grupo de pensadores dispostos a tratar, sob uma abordagem
muito singular, os mais diversos temas filoséficos. Nao estando ainda muito claro o
sentido essencial desse grupo, sendo que se apresentava inicialmente como uma
espécie de synposion filoséfico, um lugar de encontro entre o Ocidente e o Oriente —
muito menos se tinha delimitado os temas especificos dos seus encontros — como
pretendemos defender nesse trabalho, as evidéncias apontavam para um sentido de
conjugacdo entre perspectivas disciplinares muito diversas num modo de saber
superlativo, uma gnosis, que possibilitasse superar o reducionismo positivista,
historicista, bem como, de modo geral, a fragmentacdo contemporanea dos saberes,
proporcionando uma renovada consideracao da histéria, do tempo, significado e valor do
humano. O interesse de dialogo com o esoterismo, a mitologia, o Gnosticismo, com a
mistica etc., prolongava a atencao e os métodos de uma disciplina intelectual que estava
a surgir e que, de alguma forma buscava compreender o homo religiosus, sem, contudo,
se reduzir a uma abordagem “religionsgeschichtlich,” parafraseando Bianchi (1970).

Esta nova disciplina ou abordagem filoséfica passou a ser conhecida pelo termo:
Religionswissenschaft. Analisando livremente esse termo, parece se tratar de um caso
de dificil tradug&o, pois sua raiz etimolégica aponta para uma sabedoria (wissen),
fundada em uma certa convic¢cdo, mediante uma possivel analogia com o termo

Gewissheit, mas, que aponta para um conhecimento ou uma “ciéncia,” (wissenschatft)

81



ndo limitada a um aspecto meramente técnico. No entanto, como seu objeto de estudo
€ a Religido, parece se apresentar de antemdo uma certa dificuldade quanto a sua
natureza “gnosiologica”: Como compreender a experiéncia religiosa? Que classe de
“‘conhecimento” ou “ciéncia” estariamos a nos referir? A Religido n&o seria objeto
exclusivo da fé?

Acerca do surgimento histérico dessa disciplina tdo singular, Mircea Eliade, um
dos membros do comité guardido de Eranos (1.3) e considerado “[...] um dos estudiosos
da religido mais influentes do século XX”,2’° remete-se, como um evento marcante, ao
primeiro Congresso Internacional das “ciéncias das religides” realizado em Estocolmo
em 1897, seguido pelo evento parisiense intitulado: Congres d Histoire des Religions
(1900), bem como ao surgimento de varias revistas sobre o assunto. Contudo, o
pensador romeno atribui, propriamente, a definicho de Religionswissenschaft —
compreendida enquanto “ciéncia das religides” ou “ciéncia comparada das religides”— a
Max Miuller, em sua obra Chips from a German Workshop (1867)?’! sendo que sua
primeira formulacdo enquanto cétedra universitéria teria sido instituida em Genebra, em
1873, seguida por paises como Holanda (1876), Paris (1879), no College de France,
seguido por Bruxelas (1884), pela Ecole des Hautes Etudes da Sorbonne (1885) e, por

fim, pela Alemanha, em Berlim (1910).

270 (...) “one of the most influential scholars of religion of the 20th century” (Encyclopeedia Britannica,
2023) Retrieved from: https://www.britannica.com/biography/Mircea-Eliade

27 Eliade, 2016, p.11.

82


https://www.britannica.com/biography/Mircea-Eliade

Hans Thomas Hakl (2014) ainda nos permite ter uma referéncia muito precisa a
esse respeito, a partir de Mircea Eliade, em seu ensaio Krisis und Erneuerung der

Religionswissenschaft (1968), publicado no polémico jornal Antaios:272

O estudo da Religiao [Religionswissenschaft] ndo é somente uma disciplina histérica como, por
exemplo, arqueologia ou numismatica. E Gesamthermeneutik (proximo a uma abordagem
hermenéutica abrangente ou total; uma énfase original). Sua missao é decifrar e interpretar cada
forma do encontro do humano com o divino, da pré-histéria aos dias atuais. Sem modéstia alguma,
ou talvez de uma ansiedade excessiva, 0s pesquisadores em Religido demonstram-se timidos em

apresentar os resultados de suas pesquisas a luz de sua propria cultura.27?

Essa formulacao eliadiana parece corroborar com a afirmacéo anterior (1.1) de
Alberto (2013) acerca de uma “concepcao hermenéutica singular”’, ou seja, analoga a
ideia de um novo humanismo no Circulo de Eranos. Como pretendemos tratar
posteriormente (4.3), essa nova “hermenéutica do encontro” é inspirada fortemente por
uma fenomenologia das Religides muito singular, atribuida inicialmente a Gerardus van
de Leeuw, que obteve influéncia mais evidente em Mircea Eliade.

Por outro lado, segundo referéncias de Steve Wasserstrom (1999) — talvez um
dos primeiros comentadores a tentar documentar filosoficamente os pensadores dos
Circulo de Eranos como um tema principal — no ano de 1968, Gershom Scholem teria
realizado uma conferéncia de abertura em um evento sobre Histéria das Religides em
Jerusalém e, quando questionado acerca da natureza de uma fenomenologia da

Religido, teria afirmado que “[...] enquanto Religionswissenschatftler, para se utilizar de

212 Trata-se, segundo Hans Thomas Hakl de uma revista “esotérica” criada por Mircea Eliade e Erns
Junger. Veja-se: (Hakl, 2014, p.126)

213 [Acréscimo em colchetes e itdlico nosso.] “The study of religion is not just a historical discipline
like, for example, archaeology or numismatics. It is a Gesamthermeneutik (roughly, a total or all- embracing
hermeneutic approach; original emphasis). Its mission is to decipher and interpret every form of human
encounter with the holy, from prehistory to the present day. Out of modesty, or perhaps out of excessive
anxiety, scholars of religion shy Away from placing the results of their researches in their proper cultural
light.” (Hakl, 2014, p.185)

83



um termo comumente aceito, se pratica a grande virtude da reserva de julgamento”,?’4

no entanto,

[...] entrando na esfera da pesquisa académica acerca dos fenémenos da Religido, todos nds

concordamos que as declaragdes sobre verdades Ultimas ou o valor de um dado sistema ou séries
de fatos ndo s&o do nosso interesse. A tentativa de descrever ou compreender os fendmenos da
Religido pode ser uma coisa muito modesta comparada as aspiragfes ambiguas daqueles que

afirmam ter uma mensagem, seja como tedlogos ou como testemunhas da Verdade.??®

A partir do que apresentamos até aqui, bem como das inUmeras referéncias que
se pode encontrar dos pensadores do Eranos acerca de sua concepcdo de
Religionswissenschaft — as quais tornariam nosso trabalho ainda mais extenso — seja
qual for a forma com que traduzimos esse termo, € possivel concluir que se tratava de
uma tentativa de reorganizar um estudo mediante uma disciplina intelectual, de certa
forma florescente, em um contexto histérico conturbado — isto é, no periodo entre guerras
— e que propunha uma espécie de sintese entre uma Historia Comparada das Religiées
e uma atitude alegadamente fenomenoldgica e hermenéutica ou interpretativa, contudo,
sem se vincular estritamente a nenhuma outra vertente ou doutrina filosoéfica qualquer,
seja a historicista, a fenomenoldgica ou hermenéutica.

Logo, os pensadores de Eranos, embora tivessem uma grande preocupacéo de
se fundamentar e compreender historicamente o homo religiosus, ndo nos parecem tratar
da origem material-historica do Gnosticismo como uma condicdo sine qua non para se

compreender esse fenbmeno, sendo, que buscavam compreender 0s elementos

274 (...) “as Religionswissenschatftler, to use the commonly accepted term, they practise the great
virtue of reserving their judgment.” (Wasserstrom, 1999, p.26)

275 (...) “entering the sphere of scholarly research in the phenomena of religion, we all agree that
statements regarding ultimate truths or the value of a given system or series of facts are not of our concern.
Trying to describe or to understand the phenomena of religion may be a very modest thing compared to
the ambiguous aspirations of those who claim to have a message, be it as teologians or as witnesses to
the Truth.” (Wasserstrom, 1999, p.26)

84



arquetipicos ou analogaveis contidos nessa Weltanschauung que se manifestou e,
supostamente, continuava a se manifestar em seu proprio tempo. Trata-se de uma visao
filosofica semelhante ao perenialismo francés: existe um conhecimento ou uma
sabedoria (Sophia) perene e universal ao longo da Histéria das Religides, e esse
conhecimento pode ser compreendido, em termos junguianos, mediante as imagens
arquetipicas que se prefiguram nestes grupos, desde os tempos mais remotos.

Como iremos apresentar posteriormente (4.2.2), Joseph Campbell ira encontrar
esta estrutura arquetipica na Mitologia. Mircea Eliade de forma semelhante, ira
desenvolver um Mito do Eterno Retorno, sob uma viséo ciclica do tempo, e, mediante
uma abordagem histérica e fenomenoldgica, fundada em Gerardus van der Leeuw,
realizar4 uma analise das diversas formas de manifestacdo do sagrado e do numinoso,
conceitos cunhados por Rudolf Otto, encontrando nessas concepgdes antigas uma visdo

cosmoldgica (espacgo-temporal) heterogénea e multidimensional.

85



3.2 ACERCA DO PENSAMENTO GNOSTICO E AGNOSTICO

Pretendemos, neste momento, realizar uma reflexdo filoséfica a partir da
confrontacdo entre o que poderiamos chamar de o “pensamento gnostico” e o que seria
a sua antitese légica: o “pensamento agnostico” ou simplesmente o “agnosticismo”.?7®
Embora reconhecamos que, de um ponto de vista histérico o Gnosticismo ndo possa ser
considerado um ponto pacifico, ao menos até o ano de 1966,’’ sendo um problema
filosofico complexo — o qual, como acabamos de expor, poderiamos nomear como 0
“problema da gnosis’— partimos da premissa de que, de um ponto de vista etimoldgico,
ambos 0s conceitos estdo correlacionados, uma vez que sao contrarios, e, portanto,
mediante a confrontacdo de seu sentido filoséfico se poderia esclarecer a ambos. O
motivo principal dessa distingdo consiste em nossa busca de compreender o
posicionamento filosofico de alguns dos principais pensadores de Eranos que, ao mesmo
tempo em que dedicam uma grande atencdo para se compreender 0 “pensamento
gnostico” enquanto um complexo fendmeno histérico, filoséfico ou cultural, também

apresentam criticas ao agnosticismo.

3.2.1 Gnosticismo versus Agnosticismo

Sob um ponto de vista estritamente histérico, Henry-Charles Puech, pesquisador
de Eranos especialista em Gnosticismo, entendia por esse termo “[...] um movimento

herético — portanto, um movimento posterior e interior ao cristianismo — ativo,

276 Teremos o0 cuidado de redigir estes conceitos de forma distinta. Quando se tratar de um uso
historico preciso nos utilizaremos de inicial maidscula, como no caso especifico do Gnosticismo. Quando
for o caso de um sentido filosofico mais amplo usaremos inicial mindscula, ambos em itdlico.

217 Como pretendemos apresentar em (3.4) é a tese de Bianchi (1970) de que no Coléquio de
Messina houve um consenso entre 0s aspectos essenciais do Gnosticismo.

86



principalmente no segundo século,” 2’8 cujos principais representantes sdo os nomes ja
conhecidos como “[...] Basilides, Valentino, Marcido, talvez também Bardesanes, que
eram considerados mais ou menos como 0s sucessores de Simao, o Mago e Saturnino
de Antioquia,”?’® e de grupos conhecidos como “Ophitas ou Naasenos, “Gnésticos” em
senso estrito, Sethianos, Arcénticos, Audianos etc.” Nesse sentido, tendo-se em conta a
influéncia de seus principais representantes se poderia contabilizar os grupos dos
“Basilidianos, Valentinianos, Marcionitas e Bardesanitas”.?®° Nota-se, pela definicdo do
estudioso, que tal movimento, ao mesmo tempo, € amplo, a partir das variacbes de
vertentes ditas gnosticas, e restrito, sob uma perspectiva histérica, cujo momento de
maior expressividade teria sido o segundo século da Era Comum. Como pretendemos
tratar mais adiante (3.4; 3.5), houve uma série de discussGes em torno da definicdo de
Gnosticismo e de seus elementos essenciais dos quais poderiamos enfatizar o
conhecimento (gnosis) como um elemento soteriolégico.

A gnosis e Gnosticismo tratados pelos primeiros padres da igreja como heresias,
na contemporaneidade sdo sistematicamente excluidos do catecismo Cat6lico?8! mas,
ironicamente, seu contrario, o agnosticismo é utilizado para expressar uma atitude
filosofica indiferente: “[...] uma fuga perante a questdo ultima da existéncia e uma
preguica da consciéncia moral.” 222 Embora se admita, nessa perspectiva teoldgica

contemporanea “uma certa busca por Deus,” o agnosticismo, em ultima instancia,

278 (,..) “a heretical movement - hence a movement posterior and interior to Christianity—particularly
active in the second century.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53)

219 (...) “Basilides, Valentinus, Marcion, perhaps also Bardesanes, who were regarded more or less
as the successors of Simon Magus and Saturnilus of Antioch” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53)

280 (...) “Ophites or Naassenes, "Gnostics" in the strict sense, Sethians, Archontics, Audians—and it
goes without saying, Basilidians, Valentinians, Marcionites, and Bardesanites.” (Eranos Yearbooks, 1958,
p.54)

281 Nos referimos ao Catecismo da Igreja Catdlica (CIC). Retrieved from:
https://www.vatican.va/archive/ccc/index_po.htm

282 CIC, §2128.

87


https://www.vatican.va/archive/ccc/index_po.htm

“equivale a um ateismo pratico”.?®3 Isso significa que, embora na doutrina Catélica ainda
nao se tenha espaco para o pensamento gnostico, por outro lado, o termo “agnosticismo”
é expresso de modo a significar uma atitude filosofico-cientifica equiparavel ao ateismo
e, ironicamente, Util para combaté-lo. O que nos importa aqui é referir que, ao longo da
histéria, varios pesquisadores se debrucaram na catalogagcéo destas inimeras vertentes
ditas gndsticas, e identificar as caracteristicas essenciais do pensamento gnostico. No
entanto, inicialmente, o que se sabia sobre os gnosticos tinha como fonte principal os
relatos de seus opositores, 0os padres da igreja. Somente muitos séculos depois € que,
a partir dos documentos que iam surgindo quase que misteriosamente, surgia também a
possibilidade de se ouvir os gndsticos por eles mesmos.

Na medida em que tais documentos?®* passam a ser traduzidos e publicados,
sobretudo a partir de 1785, a leitura e a interpretacdo destes causou um impacto, ainda
mais em certos grupos de estudiosos protestantes, como buscamos apresentar
anteriormente (3.1.1), na forma com que o Cristianismo passa a ser reinterpretado, e,
por consequéncia, trazendo consigo a necessidade de se compreender em que consistia
o0 “pensamento gndstico” ou o Gnosticismo e suas implicagbes para o pensamento
contemporaneo.

Em contraposicao a esse fendmeno complexo que surgia, de renovado interesse
pelo pensamento gnostico, certos autores contemporaneos, que, embora nao
detivessem nenhuma relacao direta com o Circulo de Eranos, passam a expressar um
ponto de vista filosofico-cientifico “neutro” ou “indiferente,” que nado se adequava ao

teismo nem ao ateismo: o que ficou conhecido desde entdo como agnosticismo.?8®

283 CIC, §2128.

284 Nos referimos aos manuscritos e cédices que surgiram a partir de 1785, ou seja, o Codex Askew,
0 Codex Jung, os Manuscritos de Nag Hammadi etc.

285 Citamos abaixo trés exemplos contemporaneos do uso do termo agnosticismo. Primeiramente,
o Oxford English Dictionary apresenta a seguinte definicdo de agnosticismo: The doctrine or tenets of
agnostics with regard to the existence of anything beyond and behind material phenomena or to knowledge
of a First Cause or God,; relating to the belief that the existence of anything beyond and behind material

88



O termo agnosticismo teria sido “[...] criado pelo naturalista inglés Thomas Huxley,
em 1869, para indicar a atitude de quem se recusa a admitir solugdes para os problemas
que ndo podem ser tratados com os métodos da ciéncia positiva, sobretudo os problemas
metafisicos e religiosos.” 226 De modo geral, poderia se entender que se trataria de uma
posicéo filosofica neutra ou até mesmo indiferente, pois, afinal, poderiamos chamar de
posicionamento uma atitude filoséfica que ndo afirma nem nega algo? 28’

Embora, ainda ndo tenhamos realizado uma pesquisa especifica sobre este
assunto, a saber, o agnosticismo, ndo podemos afirmar que h4 um reconhecimento
académico generalizado do agnosticismo como uma firme e valida posicéo filosofica
devido a sua suposta neutralidade. No entanto, nossa hipétese a respeito é a de que o
agnosticismo, compreendido enquanto um posicionamento filos6fico consciente ou
voluntario surge como um constructo contemporaneo, como uma rea¢ao ao Gnosticismo

ou ao pensamento gnostico.?®® Isso nos leva a formular — ainda que para fins

phenomena is wunknown and (as far as can be judged) unknowable. Veja-se:
https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&qg=agnosticism. [A mesma definicdo € citada
também a partir do link: https://libguides.evergreen.edu/c.php?9=794864&p=8941383]

Por sua vez, Robin Le Poidevin, professor de Metafisica e Filosofia da Religido na Universidade de
Leeds, Reino Unido, em sua obra Agnosticism: A very short introduction (2010) Se questiona: Onde estaria
0 agnosticismo no espectro de crencgas sobre Deus? O autor compreende por esse conceito “[...] a posi¢ao
de «ndo saber» acerca da existéncia de Deus, e, portanto, € um compromisso entre o teismo e o ateismo,
um titubear entre ambos.” (Poidevin, 2010, p.8) Entretanto, o autor questiona a validade desse suposto
posicionamento filoséfico acerca da existéncia de Deus, uma vez que, ao contrario do teismo e do ateismo,
que apresentam uma resposta afirmativa e negativa para esta questao, o fato de que o agndstico responda
“nao sei” “[...] € a admissao de que nao se tem uma resposta.” (Poidevin, 2010, p.8) Por outro lado, trata-
se de um “comentario ou uma atitude em relagao ao debate entre teistas e ateus.” [Italico nosso] (Poidevin,
2010, p.8).

Por sua vez Bertrand Russell (1872-1970), em um artigo publicado na revista Look, em novembro
de 1953 (Russell, 2002) define o agndstico como “um homem que pensa que é impossivel conhecer a
verdade em assuntos como Deus e uma vida futura as quais a religido Crista e outras religides se referem.”
(Russell, 2002, p.41) Bertrand Russell, talvez um pouco mais otimista quanto a este assunto, afirma que
a atitude agnéstica pode ser vista como analoga a que um “filésofo cuidadoso teria para com os deuses
da Grécia antiga” (Russell, 2002, p.41), a saber, “[...] O agnostico suspende o juizo, dizendo que ndo ha
motivos suficientes para afirmar ou negar.” (Russell, 2002, p.42) O filésofo britanico passa a se identificar
como agnadstico e, provavelmente, devido a sua influéncia filoséfica ajudou a disseminar o uso desse
termo.

286 Abbagnano, 2007, p.22.
287 e Poidevin, 2010.

288 por fugir muito do escopo deste trabalho esta afirmacédo apenas permanece como uma hipétese
que pode ser testa em trabalhos posteriores.

89


https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&q=agnosticism
https://libguides.evergreen.edu/c.php?g=794864&p=8941383

argumentativos especificos de nosso trabalho — que o agnosticismo pode ser pensado
como uma atitude intermediaria entre a afirmagéo e a negacao da existéncia de Deus ou
“‘entidades metafisicas”, e que, portanto, o agndstico ao se abster de afirmar a
possibilidade de conhecimento ou prova argumentativa de Deus etc., opbe-se ao
gnostico, que coloca sua énfase afirmativa no conhecimento, seja sob seus aspectos:
cosmoldgico, pneumatolégico, soteriolégico, escatoldgico.

Retornando, ainda, ao conceito de Gnosticismo, Lindsay Jones, em seu
Encyclopedia of Religion (2005), uma segunda edicdo ampliada de uma verséo anterior,

editada por Mircea Eliade,?® afirma que:

O termo tem sido ha muito tempo utilizado nas religides comparadas para indicar uma corrente da
antiguidade que enfatizava a consciéncia dos mistérios divinos. Acreditava-se que este poderia
ser obtido pela experiéncia direta da revelacdo ou pela iniciacdo nos segredos, nas tradicGes

esotéricas de tais revelagdes.??0

Como abordaremos mais adiante,?°! a partir de Carl G. Jung, Gershom Scholem
e Henry Corbin, ao longo da histéria sempre houve uma grande tensao entre as tradicées
religiosas ortodoxas e populares e as vertentes “esotéricas,” com enfoque na experiéncia
mistica direta, sobretudo no Gnosticismo, na alquimia, no judaismo e no islamismo. O
gue pretendemos enfatizar acerca deste topico € que ha um renovado interesse na
intelectualidade do século XX em se compreender filosoficamente o que seria um
conhecimento comum entre as vertentes referenciadas como “esotéricas” ou “gndsticas”,
ou seja, uma gnosis, mediante um estudo comparado das Religides. Estes pensadores

ao mesmo tempo em que se utilizam do termo “gnosis” para expressar essa classe de

289 Veja-se (Hakl, 2014, p.399)

2% “The term has long been used in comparative religion to indicate a current of antiquity that
stressed awareness of the divine mysteries. This was held to be obtained either by direct experience of a
revelation or by initiation into the secret, esoteric tradition of such revelations.” (Jones, 2005, p.3507)

291 Mas pontualmente em: 4.4, 4.5 e 4.6.
90



conhecimento ou sabedoria vinculadas a experiéncia religiosa, passam a criticar o

materialismo e 0 agnosticismo e é sobre este Ultimo aspecto que trataremos agora.

3.2.2 A critica ao agnosticismo.

Henry Corbin, um dos mais famosos irandlogos europeus ja conhecidos, oito anos
antes da publicacdo de uma de suas obras mais conhecidas, intitulada originalmente
Terre celeste et corps de resurrection: de I'lran mazdeen a l'lran shi'ite,?°2 na parte
introdutéria de um artigo publicado nos anuarios de Eranos referente ao encontro
realizado no ano anterior, intitulado: Mensch und Zeit (1951),2% ao propor uma reflexédo
sobre o sentido de Eranos, faz uma analogia com os gndsticos, apresentados, ali, ndo
somente como uma referéncia histérica no contexto das religides, mas como um factum
e condicdo sine qua non para a compreensdao do sentido profundo deste grupo de
pensadores. Assim, segundo Corbin (1958), apesar da tentativa de um hipotético
historiador futuro em mapear epistemologicamente esse complexo fenémeno intelectual

de Ascona

(...) ele ndo decifraria que o real problema teria sido o de descobrir ndo o que explica Eranos, mas
0 que Eranos ex-plica em virtude do que im-plica: por exemplo, a ideia de uma verdadeira
comunidade, reunindo palestrantes e ouvintes, uma comunidade tdo paradoxal que ndo exibe

nenhuma das caracteristicas que preocupam a estatistica e a sociologia.?%*

Quais seriam as correntes e influéncias de Eranos? Qual seria seu significado

derradeiro ou sua “razdo seminal’? Responde o pensador: “Pela mesma razao, por

292 Corbin, 1989.
293 \Veja-se: Eranos Yearbook (1958).

294 (...) “But he will not have divined that the real problem would have been to discover not what
explains Eranos, but what Eranos ex-plains by virtue of what it im-plies: for example, the idea of a true
community, bringing together speakers and listeners, a community so paradoxical that it displays none of
the characteristics that are of concern to statistics and sociology.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.xiii)

91



exemplo, que a primeira e Ultima explicacdo sobre as varias familias gndsticas referidas
neste livro sdo os gndsticos por si mesmos.” 2°° Ora, teria algum sentido tal provocacgéo
filoséfica se 0 pensamento gnéstico ndo fosse um elemento interno e importante para a
compreensao do significado deste grupo?

Por outro lado, na obra supracitada do autor, o leitor se depara com a intrigante
afirmacao de que “[...] Foi com a perda da imaginatio vera e do mundus imaginalis que
surgiram o niilismo e o agnosticismo”.?®® Nesse contexto, o guardido de Eranos realiza
uma critica aos tedlogos contemporaneos que, munidos de um pretenso “realismo”,
acabam por realizar certas “concessdes necessarias” de modo a “adaptar-se aos

tempos”.2%’

Mas, na verdade, houve uma grande destruicdo de esperancas no Ocidente, e ndo ha como dizer
onde isso terminara. Seu sintoma mais alarmante é o agnosticismo pio que esta paralisando

magnificas mentes e inspirando nelas um terror de panico diante de tudo o que cheire a “gnosis”.2%8

O autor faz uma breve mencgdo aos “tedlogos contemporaneos”®°, como uma
possivel referéncia indireta as interpretacdes teoldgicas de cunho protestante, tanto da
Religionsgeschichtlische Schule, bem como do projeto de desmitologizacdo3®° de Rudolf
Butmann que, dentre outras coisas pretendia apresentar uma interpretacdo evangélica
compativel com uma “visdo de mundo moderna” 3! e a partir do didlogo com o

existencialismo heideggeriano. Para o pensador francés ndo temos mais a capacidade

2% “For the same reason, for example, that the first and last explanation of the various gnostic
families referred to in the present book is those gnostics themselves.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.xiv)

2% (...) “With the loss of the imaginatio vera and of the mundus imaginalis nihilism and agnosticism
begin.” (Corbin, 1989, p.xii)
297 Corbin, 1989.

298 “For in truth there has been a great destruction of hopes in the West, and there is no telling where
this will end. Its most alarming symptom is the pious agnosticism that is paralyzing excellent minds and
inspiring in them a panic terror before everything with the suspect aroma of “gnosis.” (Corbin, 1989, p.xxii)

299 (...) “contemporary theologians” (Corbin, 1989, p.xxii)
300 \/oltaremos a este conceito posteriormente, mais pontualmente em (3.2).
801 (...) “modem world-view” (Bultmann, 1958, p.35)

92



de interpretar corretamente os textos sagrados, seja da Biblia cristd, do Koran etc.,
porque, de certo modo, nds estamos “cegos e surdos” para captar o “sentido espiritual”3?
por tras destes textos e que ha um verdadeiro “continente perdido”, que jamais podera
ser encontrado geograficamente. Por outro lado, os antigos misticos e profetas, eram
capazes de descrever suas experiéncias teofanicas mediante supostas visdes de anjos,
cujo exemplo judaico-cristdo mais famoso, talvez seja 0 de Moisés e 0 anjo na sarca
ardente.3%® Para o autor, esse “sentido espiritual” sé pode ser resgatado mediante uma
“‘hermenéutica de simbolos”, mencionada anteriormente e fundada em uma “imaginac¢ao
ativa”,3%* termo que parece se remeter, ao método psicolégico desenvolvido por Jung
(4.4).

Carl Gustav Jung, o spiritus rector de Eranos, em uma se suas obras mais
controversas: Antwort auf Hiob (1963)3% dedica um t6pico a este assunto adotando um
posicionamento semelhante ao de Henry Corbin. Remetendo-se ao livro do Apocalipse
do evangelista Jodo, o pensador desenvolve uma reflexdo acerca das diversas atitudes
humanas diante de certos “objetos numinosos”. 3% De um lado apresenta o teismo ou a
crenca em Deus, e o iluminismo e agnosticismo3%7 de outro. Inicialmente, o que inquieta
sobremaneira o autor é o “aspecto duplo de Deus”,3®® mediante o contraste das figuras
antagonicas entre o Cristo e o Anticristo, bem como da figura terrivel de Lucifer, descrito

como “[...] Um mar da graga que se encontra com um lago de fogo resplandecente e a

302 Corbin, 1989, p.53.
803 Ex 1:2.
304 (...) “active Imagination” (Corbin, 1989, p.11)

805 (Jung, 1967) Inicialmente o texto teria sido publicado sob o titulo Zur Psychologie westlicher und
Ostlicher Religion.

306 (...) “numinosen Gegenstanden” (Jung, 1967, p.103)

307 Os termos originais utilizados pelo autor sdo respectivamente: “Aufklarung” e “Agnostizismus.”
(Jung, 1967, p.103)

308 (...) “Doppelaspekt Gottes” (Jung, 1967, p.103)
93



luz do amor que paira sobre uma brasa escura.” %% Esse carater numinoso e
“enantiodrémico”3!° tanto do “génio da humanidade” 3'! quanto de Deus —ou seja, de que
ele pode ser amado e ao mesmo tempo deve ser temido®? — mostra-se como uma
caracteristica essencial da experiéncia religiosa. No entanto, ndo é s6 isso que inquieta
0 autor, mas a negligéncia e a indiferenca de muitas pessoas diante da complexidade e

importancia de tais fendbmenos. Cito Jung:

E alarmante o qudo pouco se verifica 0 contato com objetos numinosos e quéo arduo é esse
confronto uma vez que se atreva a fazé-lo. A numinosidade do objeto dificulta o raciocinio sobre
ele, pois é a afetividade que esta sempre em questdo. O sujeito estad envolvido pro et contra de
modo que, a “objetividade absoluta” é ainda mais dificil de se alcangar nesse caso do que em

guaisquer outros.313

Diante de fendmenos numinosos o humano é confrontado com elementos
psiquicos que condicionam suas atitudes perante a interpretacdo de tais objetos ou dos
enunciados que se referem a estes, sejam eles fisicos ou “metafisicos.” Assim, por um
lado, “[...] Quando alguém tem concepgdes religiosas positivas, ou seja, se simplesmente
«acredita», entdo, para ele, a sensacdo de duvida pode ser muito desagradavel e
temivel. Por esta razao, se prefere a fuga da analise do objeto de crenga.” 34 No entanto,
“[...] Quando alguém ndo tem intuicdes religiosas, também ndo quer admitir o seu

sentimento de déficit, mas ainda se gaba de sua iluminacao, ou, ao menos, de seu nobre

309 (...) “ein Meer der Gnade std3t an einen gliihenden Feuersee, und das Licht der Liebe tGberstrahlt
eine dunkle Glut” (Jung, 1967, p.102)

310 Trataremos destes conceitos posteriormente, respectivamente em (4.2.3) e (4.4.2).

811 (...) “Genius der Menschheit” (Jung, 1967, p.103)

312 (...) “man kann Gott lieben und muf ihn fiirchten.” (Jung, 1967, p.102)

813 [Italico nosso]. “Es ist Uberhaupt erstaunlich, wie wenig man sich mit numinosen Gegenstanden
auseinandersetzt und wie mihsam die Auseinandersetzung ist, wenn man sich einmal daran wagt. Die
Numinositat des Gegenstandes erschwert dessen denkerische Behandlung, indem die Affektivitat immer
mit in Frage kommt. Man ist pro et contra beteiligt, und «absolute Objektivitat» ist hier noch seltener zu
erreichen als anderswo.” (Jung, 1967, p.103, §735)

314 (...) “Hat man positive religiose Uberzeugungen, d. h. «glaubt» man, so empfindet man den
Zweifel als sehr unangenehm und furchtet ihn auch. Aus diesem Grunde analysiert man den Gegenstand
des Glaubens lieber nicht.” (Jung, 1967, p.103, §735)

94



e humilde Agnosticismo.” 35 Pois bem, “O agnosticismo afirma ndo ter nenhum
conhecimento de Deus ou de qualquer outra crenga metafisica, mas ignora que ninguém
jamais tem uma crencga metafisica, mas é ela que o possui.” 31¢ Nesse sentido, segundo
Jung, certas posic¢oes filosoficas, cientificas, ou religiosas poderiam conter certos
elementos afetivos que conduzem o0 sujeito a uma pretensa objetividade e
unilateralidade, “pois pode haver a infeliz possibilidade de ser abalado na sua crenca no
esclarecimento ou no agnosticismo”.21’ N&o parece se tratar do caso do evangelista e
visionario biblico, que “justamente porque Jodo amava a Deus e fez o possivel para amar
os seus semelhantes, recebeu a «Gnosis», isto €, o conhecimento de Deus.” 318 No

entanto, conclui Jung:

O dnico fato indubitavel é que existem enunciados metafisicos que sédo afirmados e negados
mediante grande carga afetiva devido ao seu carater numinoso. Este fato é o Unico fundamento
empirico seguro do qual se deve partir pois é objetivo e real enquanto fenbmeno psiquico.
Naturalmente, nesta constatacdo estéo incluidos todos os enunciados conflitantes que foram ou
ainda serdo considerados numinosos. Deve-se levar em consideracdo a totalidade dos

testemunhos religiosos.31°

815 [ltalicos nossos.] (...) “Hat man keine religiésen Anschauungen, so gibt man sich das Gefiihl des
Defizites nicht gerne zu, sondern pocht vernehmlich auf seine Aufgeklartheit oder deutet wenigstens den
edlen Freimut seines Agnostizismus an.” (Jung, 1967, p.103, §735)

316 (...) “Der Agnostizismus behauptet, keine Gottes- noch irgendwelche andere metaphysische
Erkenntnis zu besitzen und iibersieht, dal man eine metaphysische Uberzeugung niemals besitzt, sondern
da® man von ihr besessen ist.” (Jung, 1967, p.103, §735) [Excepcionalmente neste caso referenciamos
tanto a paginacao da obra de Jung (1967) em questao quanto o paragrafo, uma vez que se trata de uma
edicdo antiga.]

817 [ltalicos nossos.] (...) “denn es kdnnte unangenehmerweise die Méglichkeit eintreten, dal? man
im Glauben an die Aufklarung oder an den Agnostizismus erschilttert wirde” (Jung, 1967, p.103, §735)

818 (_..) “eben weil Johannes Gott liebte und sein Mdglichstes tat, auch seine Mitmenschen zu lieben,
sei ihm die «Gnosis», die Gotteserkenntnis” (Jung, 1967, p.101, §735)

319 “Unzweifelhaft ist nur die Tatsache, dal’ es metaphysische Aussagen gibt, welche eben um ihrer
Numinositat willen affektvoll behauptet und bestritten werden. Diese Tatsache bildet die sichere empirische
Grundlage, von der man auszugehen hat. Sie ist objektiv real als psychisches Phanomen. In dieser
Konstatierung sind nattrlich schlechthin alle, auch die widerstreitendstell Behauptungen, die jemals
numinos waren oder es noch sind, einbegriffen. Man wird die Gesamtheit aller religiésen Aussagen zu
berlcksichtigen haben.” (Jung, 1967, §735)

95



Tal experiéncia pode ocorrer mediante o contato onirico do sujeito com certos
contelidos “compensadores” ou até a irrupcdo de “psicoses graves.”®9 O mais
desagradavel para o agnéstico diante do numinoso talvez seja seu aspecto dual — ou
seja, a0 mesmo tempo terrivel e atraente 321, consciente e inconsciente — o qual impede
0 sujeito de qualquer tentativa de descrigcdo puramente racional, mecanica e unilateral,
caracteristicas comuns no “estado de subconsciéncia” cotidiano. Podemos refletir com
Jung que, por detras de toda pretensa objetividade intelectual ou até mesmo da forte
conviccao religiosa fundada na fé, podem haver outros fatores inerentes a natureza
interna do humano que condicionam tais atitudes inconscientes, sejam elas de afirmacéo
ou negacao, exemplificados pela provocativa afirmacgéo junguiana de que € possivel até
mesmo uma “crenga no lluminismo ou no Agnosticismo”,*?2 e que, por isso, Jung
incentivava a formulacdo de uma Weltanschauung consciente (4.3.3) bem como o
contato com as imagens arquetipicas presentes nas diversas manifestacdes mitolégico-
religiosas que possibilitam a ponte entre o consciente e 0 inconsciente.

Os grandes pensadores de Eranos buscaram compreender o homo religiosus
mediante uma atitude filosofica singular que parece superar o0 agnosticismo, no sentido
de que — mais pontualmente Jung, Corbin, Quispel, Eliade, Leeuw etc. — nao se
contentavam com a abstencdo de juizo, mas que, a0 mesmo tempo, respeitando 0s
limites cognoscitivos do humano buscaram conhecer e enunciar o numinoso. Como
pretendemos tratar posteriormente (4.4.3) Jung desenvolveu uma “psicologia
arquetipica” e ao mesmo tempo alegadamente empirica, bem como uma teoria de tipos
psicolégicos com base no pensamento gnéstico. Nesse contexto, termos como sensacao

(Empfinden), sentimento (Fuhlen) e pensamento (Denken) ndo podem ser tomados

320 (...) “kompensierende” (...) “schwere Psychose” (Jung, 2013, p.101, §731)

321 Trata-se do conceito de “das Numinose” desenvolvido por Rudolf Otto (1979) o qual era descrito
como o Mysterium tremendum e Fascinans, dentre outros aspectos.

822 (...) “Glauben an die Aufklarung oder an den Agnostizismus” (Jung, 1967, p.103)
96



aleatoriamente uma vez que anunciam uma interpretacdo mais profunda do Gnosticismo
e do humano, o que parece exigir um trabalho muito mais extenso somente para este

assunto, que ndo corresponde a nés.

3.3 0Os MANUSCRITOS DE NAG HAMMADI E O CODEX JUNG

Depois de décadas de terror e angustia, 0 ano de 1945 marca o inicio de um novo
ciclo na historia da humanidade em geral e do estudo do Gnosticismo em particular: O
fim da Segunda Guerra Mundial e a descoberta dos Codices ou Manuscritos de Nag
Hammadi.3?* A descoberta de tais manuscritos parece ter contribuido significativamente
para a disseminacéo do fenémeno historico e filosofico associado ao termo Gnosticismo,
bem como para o significado do Circulo de Eranos e do reconhecimento académico de
seus pesquisadores.

A histéria da descoberta deste manuscrito é de um cenario dramatico e acaba por
envolver duas figuras importantes de Eranos: Gilles Quispel e Henry-Charles Puech.
Elaine Pagels (2006),%%* a qual também teve a oportunidade de realizar pesquisas

historicas a partir destes manuscritos, narra com detalhes o seu surgimento:

Em dezembro do ano de 1945, um agricultor &rabe fez uma descoberta arqueoldgica
surpreendente no Alto Egito. Rumores obscureceram as circunstancias deste achado — talvez
porque a descoberta foi acidental, e sua venda no mercado negro era ilegal. Durante anos, até
mesmo a identidade do descobridor permaneceu oculta. Um boato dizia que ele era um vingador
sanguinolento, outro, que ele havia feito a descoberta perto da cidade de Naj Hammadi no Jabal

al-Tarif, uma montanha adornada com mais de 150 cavernas. Originalmente natural, algumas

823 De modo a tornar menos cansativo ao leitor poderemos nos referir de forma abreviada como
“Manuscritos”, em italico, ou pela sigla NHC.

824 Doutora em Religido pela Universidade de Harvard e professora do departamento de Religido
da Princeton University. Website institucional: https://religion.princeton.edu/people/elaine-pagels. Website
pessoal: https://www.elaine-pagels.com/.

97


https://religion.princeton.edu/people/elaine-pagels
https://www.elaine-pagels.com/

dessas cavernas foram cortadas, pintadas e usadas como tumulos ja na sexta dinastia, ha uns

4,300 anos.325

A pesquisadora norte-americana que, vale dizer, teve contato direto com Gilles
Quispel, relata que apds aproximadamente trinta anos, Muhammad Ali, o suposto
descobridor dos manuscritos, confessa com detalhes, que de fato sua familia estava
envolvida em um ato criminoso, de vinganga, e que, por esse motivo, se desencadearam

outras circunstancias:

Temendo que a policia, investigando o assassinato, poderia fazer uma busca em sua casa e
descobrir os livros, Muhammad “Ali pediu ao sacerdote Al-Qummus Basiliyus Abd Al-Masih,
guardasse um ou mais com ele. Durante o tempo em que ele e seus irmaos estavam sendo
interrogados pelo assassinato, Raghib, um professor local de histéria, viu um dos livros e suspeitou
que ele tinha muito valor. Tendo recebido um dos livros do sacerdote, Raghib o enviou ao seu
amigo no Cairo para analise. Vendidos no mercado negro por traficantes de antiguidades no Cairo,
0s manuscritos logo atrairam a atenc¢éo dos oficiais do governo egipcio. Mediante circunstancias
extremamente dramaticas, como se pode ver, eles compraram um e confiscaram os dez livros
restantes encadernados em couro, chamados codices, e os depositaram no Museu Copta do

Cairo.%%6 (Pagels, 1989, p.xiv)

325 [Italicos nossos.] “In December 1945 an Arab peasant made an astonishing archeological
discovery in Upper Egypt. Rumors obscured the circumstances of this find - perhaps because the discovery
was accidental, and its sale on the black market illegal. For years even the identity of the discoverer
remained unknown. One rumor held that he was a blood avenger; another, that he had made the find near
the town of Naj ‘'Hammadi at the Jabal al-Tarif, a mountain honeycombed with more than 150 caves.
Originally natural, some of these caves were cut and painted and used as grave sites as early as the sixth
dynasty, some 4,300 years ago.” (Pagels, 1989, p.xiii)

326 “Fearing that the police investigating the murder would search his house and discover the books,
Muhammad ‘Ali asked the priest, alQummus Basiliyus Abd al-Masih, to keep one or more for him. During
the time that Muhammad ‘Ali and his brothers were being interrogated for murder, Raghib, a local history
teacher, had seen one of the books, and suspected that it had value. Having received one from al-Qummus
Basiliyus, Raghib sent it to a friend in Cairo to find out its worth. Sold on the black market through antiquities
dealers in Cairo, the manuscripts soon attracted the attention of officials of the Egyptian government.
Through circumstances of high drama, as we shall see, they bought one and confiscated ten and a half of
the thirteen leather bound books, called codices, and deposited them in the Coptic Museum in Cairo.”
(Pagels, 1989, p.xiv)

98



Nesse contexto quase cinematografico, surgem dois “hereges”?’
contemporaneos que se somam ao drama circunstancial da descoberta — Gilles Quispel
e Henry-Charles Puech. Neste cenario, também surge outro tema importante para a
nossa teméatica: O Codex Jung. Ainda, segundo Pagels (1989), Gilles Quispel, um dos
grandes pesquisadores de Eranos, que nesta época ja passa a ser reconhecido como
um pesquisador na Universidade de Utrecht, toma conhecimento do cddice,
provavelmente aquele que ainda nédo havia sido confiscado pelo governo egipcio,3? e,
assim, “empolgado com a descoberta, Quispel recomendou enfaticamente a Fundacéo
Jung32® de Zurique a comprar o codice.” 330 Gilles Quispel — como outros pesquisadores
de Eranos, nesta época — obtinha o apoio da Fundacao Boolingen,33! a qual, em 1950,
jA havia financiado os custos de uma pesquisa de um ano em Roma.33? Este apoio

certamente facilitara muito sua pesquisa. Assim,

(...) quando conseguiu descobrir que algumas paginas estavam faltando, ele voou para o Egito,
na primavera de 1955, para tentar encontra-las no Museu Copta. Chegando ao Cairo, ele se
deslocou imediatamente ao Museu, tirou fotos de alguns dos textos e voltou rapidamente ao seu
hotel para decifra-los. Tragando a primeira linha, Quispel ficou surpreso, depois incrédulo, ao ler:
«Estas sdo as palavras secretas que o Jesus vivo falou e que seu irmdo gémeo, Judas Tomé,

escreveu.»333

827 Nos utilizamos deste termo em sentido figurado, propondo uma analogia entre “Gndsticos”
primitivos e os pesquisadores contemporaneos do Gnosticismo em questao.

328 Trata-se uma hipétese nossa, 0 que infelizmente, ndo nos parece, que se tenha deixado claro
pelos comentadores 0os pormenores da aquisicao.

829 [Italico nosso]. C.G. Jung Foundation Zurich. Website oficial: https://jungfoundationzurich.org/

330 (_..) “Excited by the discovery, Quispel urged the Jung Foundation in Zurich to buy the codex.”
(Pagels, 1989, p.xiv)

331 Veja-se: 1.3.

832 Hakl, 2014, p.143.

333 (...) “discovering, when he succeeded, that some pages were missing, he flew to Egypt in the
spring of 1955 to try to find them in the Coptic Museum. Arriving in Cairo, he went at once to the Coptic
Museum, borrowed photographs of some of the texts, and hurried back to his hotel to decipher them.

Tracing out the first line, Quispel was startled, then incredulous, to read: «These are the secret words which
the living Jesus spoke, and which the twin, Judas Thomas, wrote down.»” (Pagels, 1989, p.xiv)

99


https://jungfoundationzurich.org/

Segundo Pagels (1989), Quispel ja sabia por meio de Henry-Charles Puech, que,
com a ajuda de Jean Doresse, “[...] havia identificado as primeiras linhas com fragmentos
gregos do Evangelho de Tomé, descoberto em 1890.” 334 Puech e Doresse se ajudam
mutuamente em suas pesquisas bem como compartilham reflexdes, de modo que, o
primeiro, entende que essa descoberta superava todas as anteriores. O autor releva a
sua insatisfacdo com o monopodlio que supostamente ja havia ocorrido anteriormente,
uma vez que “[...] o papiro de Nag Hammadi € mais rico do que o papiro de Berlim,33
gue foi mantido em segredo, muito cobicosamente, pelo falecido Carl Schmidt, pelo qual
vamos nos vingar muito bem e imediatamente.”33¢ Entdo, no dia 10 de maio de 1952, a
revanche foi vitoriosa, quando o manuscrito foi adquirido em nome da Jung Foundation,
gragas ao incentivo de Jung e seu “patrocinador George H. Page, de Wallisellen.”3%’
Puech e Quispel se envolvem com o estudo do manuscrito o qual ainda néo era de

conhecimento publico. No ano seguinte:

Quando a descoberta e aquisicdo do Cadice Jung deveria ser anunciada em 1953, varias mulheres
de seu entorno tentaram convencé-lo a ndo comparecer a reunido na qual a apresentagéo
ocorreria. Elas temiam que Jung fosse rotulado de gndstico, ao passo que queriam apresentar seu
her6i como um estudioso e cientista meticuloso. Felizmente, Jung teve a sabedoria de

compreender o grande valor dos textos gnoésticos, que ele generosamente ajudou a adquirir.338

334 |talico nosso. (...) “had identified the opening lines with fragments of a Greek Gospel of Thomas
discovered in the 1890's.” (Pagels, 1989, p.xv)

335 Nao confundir o Papyrus Berolinensis (8502) ou Codex Berlin (1986) com o Codex Askew (1785).

336 [Citado por James M. Robinson] (...) “the papyrus of Nag Hammadi is richer than the papyrus of
Berlin, which has been guarded too jealously by the late Carl] Schmidt, in a secrecy for which we are going
to take good and prompt revenge.” (Robinson, 2014, p.192)

837 Hakl, 2014, p.331.

338 “When the discovery and acquisition of the Codex Jung was to be announced in 1953, a number
of women in his entourage tried to persuade him not to attend the meeting where the presentation was to
take place. They feared Jung would be branded a gnostic, whereas they wanted to present their hero as a
meticulous scholar and scientist. Fortunately, Jung had the wisdom to understand the great value of the
gnostic texts, which he had generously helped to acquire.” (Quispel, 2008, p.151)

100



Apesar do desconforto por parte de algumas pessoas ao verem o home de Jung
ser associado a textos tdo polémicos, como iremos apresentar posteriormente (4.4), a
obra do autor suico ja estava suficientemente envolvida com o pensamento gnostico,
ainda que com interesses filosofico-psicologicos. Para todos os efeitos, segundo Gilles

Quispel (2008), o Jung Codex deveria conter cinco escritos supostamente Valentinianos:

1) A Prece do Apéstolo Paulo;

2) O Apdcrifo de Tiago;

3) O Evangelho da Verdade;

4) A Epistola a Reghinos acerca da Ressurei¢ao;

5) Tratado Tripartido.33°

Segundo relata o pesquisador holandés, quando o Evangelho da Verdade foi
publicado, no ano de 1956, os pesquisadores responsaveis chegaram a conclusdo de
gue o texto datava por volta do ano de 150 da Era Comum, e seria de origem
valentiniana. Esta tese foi amplamente aceita, exceto na Alemanha, uma vez que “[...]
Schenke presumiu que este, «entdo chamado Evangelho da Verdade» nado era
Valentiniano mas pertencia a seita gnéstica que também compds os Provérbios de
Saloméao.” 34 Os debates prosseguem em torno de inimeras outras questdes que tais
Manuscritos suscitavam, de modo que, no de 1966, varios especialistas se reinem em
um dos maiores eventos ja realizados sobre o fenbmeno do Gnosticismo, que ficou
conhecido como o Coloquio de Messina, o qual iremos abordar a seguir.

E importante notar, neste contexto que logo apés a descobertas dos manuscritos,

e a intervengdo académica e politica de inUmeras personalidades ilustres, ainda no ano

339 [Tradugdo nossa. Redigimos no formato de lista para se tornar mais visualizavel ao leitor.]
(Quispel, 2008)

840 (...) “Schenke presumed that this «so called Gospel of Truth» was not Valentinian but belonged
to the gnostic sect which also produced the Odes of Solomon.” (Quispel, 2008, p.151)

101



de 1947, Julian Huxley, “[...] o primeiro Diretor Geral da UNESCO, decidiu se assessorar
com um grupo de especialistas de diferentes paises para investigar como a UNESCO
poderia cumprir com seus deveres estabelecidos pela sua constituicdo no dominio dos
estudos humanisticos” e assim surgiu o International Council for Philosophy and
Humanistic Studies (CIPSH).34! Posteriormente, mediante parceria do governo do Egito
e a UNESCO é fundado o International Committee for the Nag Hammadi Codices (1970)
para assessorar 0s procedimentos de investigacao e traducdo dos textos, de modo que
James McConkey Robinson (1924-2016) € nomeado o secretario do comité.
Finalmente, segundo Robinson (2014), a histéria dos NHC n&do pode ser
considerada “[...] uma historia de pesquisa no sentido usual,” %*? sendo, uma grande
“narrativa sécio-historica” devido aos elementos extraordinarios que contabilizam nada
menos que trinta e dois anos, desde a sua descoberta, o seu “trafico inicial”, suas
tentativas de “monopdlio”, a celebragcdo de “batismo” do primeiro de seus treze
manuscritos como “Codex Jung”, as intervengdes politico-diplométicas da Suica, da
Franca e de Holanda, até a intervencao final da UNESCO e sua “[...] primeira publicagao
completa traduzida para o inglés, em 1977.” 33 ApGs este evento notavel, os treze
codices passam a ser catalogados a partir de uma unidade estrutural comum, sendo que
o Codex Jung (NHC 1) passa a ser contabilizado como o primeiro livro da colecao.

Citamos a lista completa abaixo:

341 (...) “Julian Huxley, the first Director-General of UNESCO, decided to ask a group of experts from
different countries and from different fields of knowledge to investigate how UNESCO could comply with
the duties laid down by its constitution in the domain of humanistic studies.” Retrieved from:
http://www.cipsh.one/htm/

342 (...) “a history of research in the usual sense.” (Robinson, 2014, p.xiii)

843 (...) “first complete publication in English translation in 1977.” (Robinson, 2014, p.xxvi)

102


http://www.cipsh.one/htm/

NHC I, 1 - A Oracéo do Apostolo Paulo

NHC |, 2 - O Apdcrifo de Tiago

NHC I, 3 - O Evangelho da Verdade

NHC I, 4 - O Tratado acerca da Ressurei¢ao

NHC I, 5 - O Tratado Tripartido

NHC IlI, 1 - O Apdcrifo de Joao

NHC Il, 2 - O Evangelho de Tomé

NHC II, 3 - O Evangelho de Felipe

NHC I, 4 - A Hip6stase dos Arcontes

NHC II, 5 - Sobre a Origem do Mundo

NHC II, 6 - A Exegese da Alma

NHC I, 7 - O Livro de Tomé

NHC Ill, 1 - O Apdcrifo de Jodo

NHC 1ll, 2 - O Livro Sagrado do Grande Espirito Invisivel
NHC Ill, 3 - Eugnostos o abencoado

NHC 1ll, 4 - A Sophia de Jesus Cristo

NHC Ill, 5 - O Dialogo do Salvador

NHC IV, 1 - O Apdcrifo de Jodo

NHC 1V, 2 - O Livro Sagrado do Grande Espirito Invisivel
NHC V, 1 - Eugnostos o abencoado

NHC V, 2 - O Apocalipse de Paulo

NHC V, 3 - O [Primeiro] Apocalipse de Tiago

NHC V, 4 - O [Segundo] Apocalipse de Tiago

NHC V, 5 - O Apocalipse de Adao

NHC VI, 1 - Os Atos de Pedro e os Doze Apéstolos
NHC VI, 2 - Trovao: A Mente Perfeita

NHC VI, 3 - Ensinamento Autoritario

NHC VI, 4 - O Conceito de nossa Grande Poténcia
NHC VI, 5 - Excerto da Republica de Platao

NHC VI, 6 - O Discurso da Octbada e a Enéada

NHC VI, 7 - A Oracao de Acdo de Gracas

103



NHC VI, 8 — Excerto do Discurso Perfeito (Esculapio)
NHC VI, 1 - A Parafrase de Shem

NHC VII, 2 - O Segundo Tratado do Grande Seth
NHC ViII, 3 - O Apocalipse de Pedro

NHC VI, 4 - Os Ensinamentos de Silvano

NHC VII, 5 - As trés Estelas de Seth

NHC VI, 1 - Zostrianos

NHC VI, 2 - A Carta de Pedro a Felipe

NHC IX, 1 - Melquisedeque

NHC IX, 2 - O Pensamento de Norea

NHC IX, 3 - O Testemunho da Verdade

NHC X - Marsanes

NHC XI, 1 - A Interpretag@o do Conhecimento
NHC XI, 2 - Uma Exposi¢do Valentiniana

NHC XI, 2a - Acerca da Unc¢ao

NHC XI, 2b - Acerca do Batismo A

NHC XI, 2c - Acerca do Batismo B

NHC Xl, 2d - Acerca da Eucaristia A

NHC Xl, 2e - Acerca da Eucaristia B

NHC XI, 3 — Alégenes o Estrangeiro

NHC XlI, 4 - Hipsifrone

NHC XII, 1 - As Sentencas de Sexto

NHC XIl, 2 - O Evangelho da Verdade

NHC XIl, 3 - Fragmentos

NHC XllI, 1 - As 3 Formas do Primeiro Pensamento
NHC XIlI, 2 - Acerca da Origem do Mundo

NHC BG 8502, 1 - O Evangelho de Maria

NHC BG 8502, 2 - O Apdcrifo de Jodo

NHC BG 8502, 3 - A Sophia de Jesus Cristo
NHC BG 8502, 4 - Os Atos de Pedro

Tchacos 1 - A Carta de Pedro a Felipe

104



Tchacos 2 - O Primeiro Apocalipse de Tiago
Tchacos 3 — O Evangelho de Judas

Tchacos 4 — O Livro de Alégenes 34

O conteudo desses manuscritos, muito provavelmente trouxe um grande
desconforto para a maioria dos cristdos, tendo-se em vista que, para além daquilo que
se conhecia e ainda se reconhece como 0s quatro evangelhos — a saber: Mateus,
Marcos, Lucas e Jodo 3*° —surgem agora outros supostos evangelhos como o Evangelho
da Verdade (NHC I, 3; NHC XIlI, 2), o Evangelho de Tomé (NHC II, 2), o Evangelho de
Felipe (NHC I, 3), O Evangelho dos Egipcios (NHC Ill, 2; NHC IV, 2) e até mesmo o
Evangelho de Maria (BG 8502, 1) que, segundo Robinson, s6 passa a ser conhecido por
Puech em 1938.346

Quanto ao ocultamento inicial dos manuscritos, Elaine Pagels (1989) endossa a
tese ja levantada anteriormente por Frederik Wisse (1978)347, de que é “[...] muito
provavel que os cddices foram produzidos por monges pacomianos ao invés de
sectarios”,3*® e, que estes os mantinham em suas “bibliotecas devocionais” até a ordem
inquisidora do bispo Atanasio de Alexandria de “[...] se purgar de todos os «livros

apocrifos» com tendéncias «heréticas»”34°

344 Tradugéo nossa. (Meyer, 2007)

845 Segundo Elaine Pagels (1989), a justificativa da ortodoxia cristd para se manter a tradicdo de
que “ndo ha mais do que quatro evangelhos no novo testamento” se fundamenta no argumento do bispo
Irineu de Lido, de que se trata da doutrina apostdlica original, como se de fato tivessem sido os proprios
evangelistas ou discipulos a terem escrito os evangelhos. Segundo a autora esta ja € uma tese pouco
aceita. (Pagels, 1989, p.21)

346 Robinson, 2014, p.192

347 Trata-se do artigo publicado por Wisse, no ano de 1976, intitulado Gnosticism and Early
Monasticism in Egypt e publicado em 1978 na obra Gnosis:Festschrift fir Hans Jonas, a qual citamos a
sequir.

348 (,..) “very probable that the codices were produced by Pachomian monks rather than sectarians.”
(Aland, 1978, p.433)

349 (...) “purge all «apocryphal books» with «heretical» tendencies.” (Pagels, 1989, p.120)
105



Finalmente, a descoberta destes novos textos, parecem surgir como uma “boa
nova” para o conhecimento do humano, tornando-se o objeto de estudo e um tema
disseminado em inimeras obras e conferéncias dos autores de Eranos. Nesse sentido,
um aspecto de nossa tese €, a saber, de que aquilo que poderiamos nomear como “o
problema da gnosis” se constituiu como um grande elemento articulador das discussdes
interdisciplinares e de cunho “humanistico” no Circulo de Eranos, sendo que a
descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi e, pontualmente, do que ficou conhecido
como Codex Jung (NHC 1), parecem ter impulsionado a producao filosdfica e literaria
destes autores, parafraseando Jung (1967), em uma época notavelmente “apocaliptica,”

o tempo da consumacéo do Aion piscis mas, também de um tempo de “revelagao”.

3.4 Os CONTRIBUTOS DO COLOQUIO DE MESSINA

Os estudos contemporaneos da gnosis nos parecem ter dois grandes marcos
histéricos: a descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi (1945) e o Coléquio de
Messina3>® (1966). Ocorrido em cidade hom6nima, mediante suporte da International
Association for the History of Religions3>! e da Societa italiana di storia delle religioni3>2
de Messina, 0 evento reuniu grandes estudiosos especialistas no assunto, que devido
aos descobertos relativamente recentes, pareciam ja ndo se conformar com as
interpretacdes teoldgicas, sejam elas catdlicas ou protestantes, uma vez “[...] que este

problema jA superou a alternativa entre a teoria «heresiolégica» e a

3%0 A partir de agora iremos nos referir a este evento como simplesmente Coléquio, em italico ou
mediante a sigla CM.

351 |remos nos referir a esta instituicdo, a partir de agora, pela sigla IAHR. Website oficial:
https://www.iahrweb.org/

352 Robinson, 2014, p.985. [A partir de agora iremos nos referir a esta sociedade pela sigla SISR. E
importante notar essa sociedade foi fundada no ano de 1951, por um dos membros de Eranos, Raffaele
Pettazzoni (1883-1959), um ano apds sua primeira e Ultima apresentacdo em formal neste grupo.] Website
oficial: https://sisr.unime.it/

106


https://www.iahrweb.org/
https://sisr.unime.it/

«religionsgeschichtlich».”®53 Depois da descoberta dos NHC, as expectativas aumentam
consideravelmente, pois “[...] pela primeira vez, os heréticos poderiam falar por si
mesmos.” 35

No Coloquio, dentre os quarenta e oito especialistas convidados, os quais
mencionaremos somente alguns, estava como presidente do evento e representante da
SISR, o estudioso italiano Ugo Bianchi (1922-1995) e, como presidente e representante
do IAHR, o iranologista sueco Geo Widengren (1907-1996). Os pesquisadores que
estiveram diretamente envolvidos com o Manuscritos foram Jan Zandee (1914-1991),
Alexander Bohlig (1912-1996) e os participantes de Eranos, Gilles Quispel (1916-2006)
e 0 padre jesuita Jean Daniélou (1905-1974). Citamos, abaixo, a lista completa das

conferéncias ministradas no evento e publicadas posteriormente:

Ugo Bianchi - Le probléme des origines du gnosticisme

Geo Widengren - Les origines du gnosticisme et I'histoire des religions

Martin Krause - Der Stand der Veroffentlichung der Nag Hammadi-Texte

Hans Jonas - Delimitation of the gnostic phenomenon - typological and historical
Alexander Bohlig - Der judische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten
von Nag Hammadi

Robert M. Grant - Les étres intermédiaires dans le judaisme tardif

Robert Haardt - Bemerkungen zu den Methoden der Ursprungsbestimmung von gnosis
Th. P. van Baaren - Towards a definition of Gnosticism

Sasagu Arai - Zur Definition der gnosis in Ricksicht auf die Frage nach ihrem Ursprung
Werner Foerster - Die “ersten Gnostiker” Simon und Menander

J. H. Frickel - Die Apophasis Megale, eine Grundschrift der gnosis?

J. Zandee - Die Person der Sophia in der vierten Schrift des Codex Jung

H. I. Marrou - La théologie de I"histoire dans la gnose valentinienne

353 (...) “che questa problematica abbia superato ormai |"alternativa tra la teoria «eresiologica» e
quella «religionsgeschichtlich»” (...) (Bianchi et al., 1970, p.v)

354 (...) “for the first time, the heretics can speak for themselves.” (Pagels, 1989, p.xxxv)
107



C. J. Bleeker - The Egyptian Background of Gnosticism

L. Kékosy - Gnosis und agyptische Religion

Alessandro Bausani - Letture iraniche per I"origine e la definizione tipologica di gnosi

Arlois Closs - Erlésendes Wissen: Ein kritischer Riickblick von Manis d”’nysn zu

Zarathustras Cisti

G. Gnoli - La gnosi iranica Per una impostazione nuova del problema

A. Adam - Ist die gnosis in aramaischen Weisheitsschulen entstanden?

Kurt Rudolph - Zum Problem: Mesopotamien (Babylonien) und Gnostizismus

H. J. W. Drijvers - Bardaisan, die Bardaisaniten und die Urspriinge des Gnostizismus

Endre v. Ivanka - Religion, Philosophie und gnosis: Grenzfalle und Pseudomorphosen in der
Spatantike

Roland Crahay - Eléments d’une mythopée gnostique dans la Gréce classique

Pierre Boyancé - Dieu Cosmique et Dualisme: Les archontes et Platon

Marcel Simon - Eléments gnostiques chez Philon

Helmer Ringgren - Qumran and gnosticism

Menahem Mansoor - The nature of gnosticism in Qumran

Marc Philonenko - Essénisme et gnose chez le Pseudo-Philon: Le symbolisme de la lumiére clans
le Liber Antiquitatum Biblicarum

Giorgio Jossa - Considerazioni sulle origini dello gnosticismo in relazione al giudaismo

Carsten Colpe - Die “Himmelsreise der Seele” Ausserhalb und Innerhalb der gnosis

Jean Daniélou - Le mauvais gouvernement du monde d”aprés le gnosticisme

Simone Pétrement - Le mythe des sept archontes créateurs peut-il s'expliquer a partir du
christianisme?

Yvonne Janssens - Le theme de la fornication des anges

George Macrae - Sleep and awakening in gnostic texts

R. Mc.L. Wilson - Gnosis, Gnosticism and the New Testament

H. J. Schoeps - Judenchristentum und gnosis

Stanislas Lyonnet - Saint Paul et le gnosticisme: L”épitre aux Colossiens

Torgny Save-Soderbergh - Gnostic and canonical gospel traditions (with special

reference to the Gospel of Thomas)

K. H. Rengstorf - Urchristliches Kerygma und “gnostische” Interpretation in einigen
108



Spruchen des Thomasevangeliums

A. F. J. Klijn - Early Syriac Christianity - gnostic?

Kurt Rudolph - Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandéischen Religion
Francesco S. Pericoli Ridolfini - Il salterio manicheo e la gnosi giudaico-cristiana
Author: L. J. R. Ort — Mani’s conception of gnosis

Julien Ries - La gnose dans les textes liturgiqgues manichéens coptes

Gilles Quispel - Makarius und das Lied von der Perle

Giorgio Raimondo Cardona - Sur le gnosticisme en Arménie: les livres d’Adam
Edward Conze - Buddhism and gnosis

E. Michael Mendelson - Some notes on a sociological approach to Gnosticism
Gunter Lanczkowski - Elemente gnostischer Religiositat in altamerikanischen Religionen
R. Mcl. Wilson - Addenda et Postscripta

Ugo Bianchi - Perspectives de la recherche sur les origines du gnosticisme 35

Como se pode notar na lista acima, o evento contou com a presenca de Hans
Jonas, o autor célebre da obra em versao inglesa: The Gnostic Religion: The message
of the alien God and the beginnings of Christianity (1958).3% O filésofo, ex-discipulo de
Heidegger e Rudolf Bultmann, fora convidado pelo préprio Ugo Bianchi (1922-1995) e
apresentou uma conferéncia intitulada Delimitation of the gnostic phenomenon -
typological and historical.35” Além das conferéncias e das discussGes ministradas
durante o evento, o CM contou também com dois grandes contributos para os estudos
do Gnosticismo: a intervencéo acerca da publicacdo da versdo completa dos Manuscritos
e a formagdo de um comité com a finalidade de discutir os aspectos essenciais das
inumeras vertentes ditas gnodsticas. Segundo Robinson (2014), até a realizacdo do

evento, a solicitacdo de publicacdo, junto a UNESCO - que ja havia sido realizada

355 Bjanchi et al., 1971.
356 Jonas, 2001.
857 Bianchi et al., 1970, pp.90-108.

109



anteriormente, no ano de 1961,%%® ndo havia surtido efeito uma vez que, até entdo, o
Gnico progresso teria sido o da obtencdo de fotografias dos Manuscritos. No entanto,
durante o evento, foi composto um telegrama que seria enviado a UNESCO, o qual é

descrito com mais detalhes pelo autor:

O telegrama foi escolhido como um pedido formal da International Association for the History of
Religions e da Societa italiana di storia delle religioni, as quais patrocinaram a realizagdo do
Coléquio, e foi assinado por Ugo Bianchi como Presidente do Coldquio e Geo Widengren como
Presidente da International Association for the History of Religions. Foi enviado por Bianchi a

UNESCO, com a qual Widengren também mantinha contato pessoal (...)3%°

Embora Williams (1996) pareca nos contrariar nesse ponto, cremos que a
segunda grande contribuicdo do Coloquio foi a distincdo entre os termos gnosis e
Gnosticismo, bem como a discussdo acerca de certos elementos supostamente
essenciais do ultimo. Em suma, a ideia consistiu na elaboragao de um “comité ad hoc” -
de modo a formular uma “hipétese de trabalho”,*%° formado por Geo Widengren, Hans
Jonas, Jean Daniélou, Carsten Colpe e Ugo Bianchi - que elaborou “[...] um texto relativo
a «Proposta concernente ao uso cientifico dos termos gnosis, gnosticismo etc.» e o
apresentou para discussdo na sessao final.” *6! Segundo recomendagéo proposta pelos
membros do comité, seria necessaria a distingao entre estes dois termos, de modo a “[...]

evitar um uso indiferenciado dos termos gnosis e Gnosticismo”.32 Partiu-se do consenso

358 Robinson, 2014, p.985.

359 “The telegram was adopted as a formal request of the International Association for the History of
Religions and the Societa italiana di storia delle religioni, under whose auspices the Colloquium was held,
and was signed by Ugo Bianchi as President of the Colloquium and Geo Widengren as President of the
International Association for the History of Religions. It was sent by Bianchi to UNESCO, with which
Widengren was also in personal contact (...)" (Robinson, 2014, p.987)

360 (...) “working hypothesis” (Bianchi et al., 1970, p.xxvi)

361 (...) “Un comitato ad hoc (...) un texto relativo a “Proposte concernentil’'uso scientifico dei termini
gnosi, gnosticismo etc.” e I'ha presentato alla discussione nella seduta finale.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvi)

862 (,..) “In order to avoid an undifferentiated use of the terms gnosis and Gnosticism” (...) (Bianchi et
al., 1970, p.xxvi)

110



de que ha um “fato concreto” que pode ser identificado pelo “[...] uso combinado dos
métodos historicos e tipologicos” %63, provavelmente uma sugestdo pontual de Hans
Jonas, tendo-se em vista o titulo de sua apresentacdo no evento. Esse “fato historico”
refere-se pontualmente a “um certo grupo de sistemas do segundo século d.C.”,364
definicdo ja defendida por Henry-Charles Puech no minimo quinze anos antes da
realizagédo do evento. Por outro lado, mediante o termo “gnosis” se deveria compreender
como um “[...] conhecimento dos mistérios divinos reservados a uma elite.” 355 Observa-
se, desde ja, uma preocupacao dos pesquisadores, quanto a possiveis equivocos, que,
se jA ndo estavam a ocorrer, poderiam ocorrer em um futuro préximo, dada a
complexidade do “fenédmeno gnodstico” e a popularidade que este passava a adquirir com
o tempo, sobretudo a partir da descoberta dos Manuscritos. Assim, 0s pesquisadores
identificam cinco aspectos essenciais do pensamento gnostico, 0s quais buscaremos
resumir:

| - O Gnosticismo passa a ser a visto como um fendmeno histérico, restrito ao
século 11 d.C., e que envolve “uma série coerente de caracteristicas” 3% que se resumem
na ideia de uma centelha divina no homem 367 em estado de inércia, e que, portanto,
precisa ser “despertada” pela “...] contraparte divina do self de modo a ser
reintegrada.”®%8 Contudo, essa centelha divina se “[...] fundamenta ontologicamente em

uma concepgdo de um movimento descendente” 3¢° de uma hierarquia vertical

363 combined use of the historical and the typological methods” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxvi)

a certain group of systems of the Second Century A.D” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxvi)
.) “knowledge of the divine mysteries reserved for an élite.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvi)
366 (...) “una serie coerente di caratteristiche.” (Bianchi et al., 1970, p.xx)

= o«

367 “divine spark in man,” ou na tradugdo alema “géttlichen Funkens im Menschen” (Bianchi et al.,
1970, p.xx)

368 (...) “awakened” (...) “by the divine counterpart of the self in order to be finally reintegrated.”
(Bianchi et al., 1970, p.xx)

369 (...) “devolution” (...) “this idea is based ontologically on the conception of a downward movement.”
(Bianchi et al., 1970, p.xx)

(...)
364 ()"
(..

365

111



“‘devolutiva” que pode ser encontrada também em outras vertentes do pensamento
antigo.

Il - Partindo-se da premissa acordada de que ha uma distingdo essencial entre
uma gnosis e o Gnosticismo se poderia inferir que todo Gnosticismo historico contém
uma gnosis, mas “nem toda gnosis é Gnosticismo”,%’° somente aquela que contém a
“ideia da consubstancialidade divina da centelha™"! e que se encontra submetida pelos
“fundamentos ontoldgicos, teoldgicos e antropoldgicos” indicados no ponto anterior, mas
que necessariamente implica na “identidade divina” entre o conhecedor (gnostikos), o
conhecido, “a divina substancia do self transcendente™’? e pelo modo pelo qual se
conhece, ou seja, mediante uma “faculdade divina a ser despertada e atualizada”®"3

lIl - Levanta-se a questao acerca da possibilidade de que o “gnosticismo classico”
tenha derivado de um “pré-gnosticismo”, ou ainda, um “proto-gnosticismo.” A ideia de um
“pré-gnosticismo” geralmente se encontra associada a possibilidade de derivagao
egipcia ou mesopotamica, ao “apocalipticismo judaico, Qumran ou o farisaismo”.3’* Se
€ o0 caso de um “proto-gnosticismo” entdo, a esséncia do Gnosticismo, poderia ser
encontrada fora do contexto do cristianismo, no contexto indo-irdnico ou ainda no
platonismo, pitagorismo ou orfismo.

IV - Poderia se pensar o Gnosticismo a partir de uma Weltgeschichte®’® - ou seja,
a partir de um contexto mundial comum, seja mediante a influéncia dos Upanixades, do

pitagorismo, catarismo e até mesmo mediante a influéncia de um “Gnosticismo iazidi e

870 “Not every gnosis is Gnosticism (...)" (Bianchi et al., 1970, p.xx)
371 (...) “idea of the divine consubstantiality of the spark” (Bianchi et al., 1970, p.xxvii)

872 (...) “the divine substance of one’s transcendent self.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvii) [Mantivemos
o termo da versdo inglesa “self” porque, como pretendemos tratar posteriormente (4.4), € um termo
adequado ao conceito junguiano de Selbst ou Self, mas que ndo pode ser confundido com o “ego” ou o
“eu” empirico e cotidiano.]

873 (...) “divine faculty is to be awakened and actualized.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvii)
874 (...) Jewish apocalypticism, Qumran, or Pharisaism (...)" (Bianchi et al., 1970, p.xxvii)
875 (...) “Weltgeschichte” (Bianchi et al., 1970, p.xxviii)

112



ismaelita”7® etc., desde que se reserve a distingdo anterior de um “conceito mais geral
de gnosis™"’.

V - Acerca do termo frequentemente utilizado para se caracterizar o Gnosticismo,
o “dualismo”, recomenda-se a reserva do uso somente para casos em que se observa
uma “drastica separagdo ou oposicdo™’® entre os principios que fundamentam a
existéncia e que se encontram no mundo, e que pode ser compreendido mediante trés

aspectos principais:

a) “O dualismo anticosmico” - que interpreta o mundo como substancialmente mal.
b) “O dualismo zoroastrico” - de aspecto hibrido e mais favoravel ao cosmos.
c) “O dualismo metafisico” - de carater “dialético”, no sentido do platonismo, no qual pressupde

a existéncia de “dois principios irredutiveis e complementares”. 379

E importante notar que, acerca do topico |, como pretendemos tratar mais adiante
(4.5), as contribuicbes de Gershom Scholem no Circulo de Eranos possibilitaram
identificar um esquema cosmoldgico vertical e “multidimensional” na Kabbalah. Acerca
do tépico V, por sua vez, nota-se que a obra de Hans Jonas obteve impacto duradouro
na intepretacdo do Gnosticismo, sobretudo a partir da identificacdo ja realizada
anteriormente pelo pensador judeu de certos elementos “dualistas” da cosmovisao
gnostica. A respeito disso, segundo Bianchi (1970), o autor alem&o “[...] nos deu um
qguadro dificilmente contestavel do Gnosticismo, de sua Weltanschauung, de sua
esséncia, de sua voz, de seu espirito, de seu carater dualista e anticosmico, que depois

de muito tempo foi identificado como tipico do Gnosticismo”.38°

376 “Yezidi and Ismaili Gnosticism” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii)

(-.)
877 (...) “more general concept of gnosis” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii)
378 (...) “drastic separation, or opposition” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii)
879 (...) “two irreducible and complementary principles.” (Bianchi et al., 1970, p.xxix)

380 (...) “nous a donné un cadre difficilement contestable da gnosticisme, de sa Weltanschauung, de
son essence, de as Voix, de son esprit, de son caractére dualiste et anticosmique, qui depuis longtemps a
été identifié comme typique du gnosticisme” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii)

113



Em referéncia a essa visdo dualista e anticosmica, comumente atribuida ao
pensamento gnostico, sem uma certa prudéncia interpretativa, poder-se-ia culminar em
uma generalizacdo apressada, a saber, de que o Gnosticismo como um todo,
supostamente consistiria em um pessimismo ou 0dio ao mundo. Nao parece ser 0 caso
dos pensadores de Eranos, pois, como bem aponta Hakl (2014), no pensamento de
Puech, por exemplo, “[...] ndo ha vestigios de uma visdo profundamente negativa do
mundo que muitos outros estudiosos como Hans Jonas ou Eric Voegelin perceberam no
gnosticismo.” 3! Apesar de certos elementos radicais e talvez até mesmo paradoxais
contidos no pensamento gnéstico, a aplicagdo de termos como “dualismo” e
“anticosmismo”, assim como a tendéncia de se interpretar literalmente certos elementos
proprios da cosmologia, soteriologia e escatologia ditas gndsticas, poderia incorrer em
um reducionismo filosoéfico e impedir uma interpretacdo mais abrangente acerca desta
Weltanschauung tdo complexa.

Nossa hipétese a respeito é a de que, de modo geral, a concepgao de “dualismo
gnostico”, em seus varios aspectos, possivelmente foi reabsorvida pelos pesquisadores
de Eranos ndo como algo depreciativo ou pessimista, de negacdo do mundo, mas em
termos das noc¢des junguianas de enantiodromia, sizigia e do Mysterium Coniuntionis,
conceitos os quais pretendemos tratar mais adiante.

Hans Thomas Hakl (2014), ainda aponta para outra grande suposta contribuicdo
do Coloquio de Messina a qual, de certa forma, impunha uma reinterpretacdo do

Gnosticismo:

O gnosticismo faz mencgéo constante de deuses e demdnios, seres espirituais que sdo mantidos
como escravos dos poderes do mundo inferior. No entanto, desde o revolucionario congresso de

Gnosis de 1966 em Messina, provavelmente ndo podemos mais considerar esses seres

381 (...) “there is no trace of the profoundly negative view of the world that many other scholars (such
as Hans Jonas or Eric Voegelin) have perceived in Gnosticism.” (Hakl, 2014, p.105)

114



literalmente. Foi neste congresso que o famoso estudioso do gnosticismo Carsten Colpe
argumentou de forma convincente que 0os nomes desses seres denotavam nédo deuses, mas sim
diferentes aspectos da “alma” (em linguagem psicoldgica, varios aspectos da consciéncia ou do

“self”).382

A citacdo anterior se refere a uma conferéncia ministrada por Carsten Colpe
(1929-2009), no Coléquio de Messina, intitulada Die ‘Himmelsreise der Seele’ ausserhalb
und innerhalb der Gnosis. Em suma, o pensador aleméo defende a tese de que tanto
“‘dentro” do Gnosticismo quanto “fora”, se poderia identificar iniUmeras representacées
para aquilo que em nosso vocabulario “nada mais se oferece do que a palavra
«alma».”83 Portanto, no contexto inicial do cristianismo, a “alma” era vista como dotada
necessariamente de varias partes, superiores e inferiores e que podem ser pensadas a
partir da “especulagdo macrocosmos-microcosmos”.®* Assim, figuras do pantedo
gnostico como o Anthropos, o “filho do homem” joanino, Adamas, Sophia, Nous etc.,
narram um mesmo drama escatolégico em que “[...] a parte superior da alma se torna a
redentora da parte inferior”.38 A evidéncia maior, e o que inquieta o autor, é a figura do
Salvator-Salvandus, o “salvador redimido”. Ora, se pensamos a partir do cristianismo
popular na figura do Cristo como uma representacao antropomorfizada, como o filho de
Deus, e, portanto, como um aspecto tripartido do proprio Deus, por que um redentor

precisaria ser redimido se nédo fosse ja um aspecto superior e imanente a préopria alma

382 “Gnosticism speaks repeatedly of gods and demons, spiritual beings that are held in thrall by the
powers of the lower world. However, since the groundbreaking Gnosis congress of 1966 in Messina, we
can probably no longer regard these beings literally. It was at this congress that the famous scholar of
Gnosticism Carsten Colpe argued convincingly that the names of these beings denoted not gods but rather
different aspects of the “soul” (in psychological language, various aspects of consciousness or of the “self
). The scholar of religion Hans Kippenberg considered this discovery to be one of Colpe’s greatest
achievements in his academic life and was convinced that the linguistically wellversed Colpe had been able
to prove his point philologically as well.” (Hakl, 2014, p.265)

383 (...) “kein anderes anbietet als das Wort “Seele”.” (Bianchi et al., 1970, p.430)
384 (...) “Makrokosmos-Mikrokosmos-Spekulation” (Bianchi et al., 1970, p.437)
385 (...) “wird der obere Teil der Seele zum Erléser des unteren Teils.” (Bianchi et al., 1970, p.439)

115



humana? Assim, segundo Colpe (1970), o mito da “viagem celestial da alma”® é a
propria narrativa escatologica humana, onde a figura do redentor (Der obere Mensch) se
encontra dentro do proprio humano (innere/untere Mensch). Desse modo, segundo

Kippenberg (2009):

O ser espiritual oprimido representa o self humano; o mito ndo esta contando uma historia sobre
um redentor redimido, mas sobre um self humano néo redimido. Em uma conferéncia em Messina
(...) ele conseguiu convencer seus colegas a revisar a definicdo de Gnosticismo de acordo com
isso e colocar em seu centro a necessidade de cada um reconhecer em si mesmo, a sua origem

transcendente e os meios de revelagéo.38”

A partir desses comentadores e referéncias apresentadas poderiamos inferir que
o Coléquio de Messina apresentou importantes e novas interpretacoes acerca do
pensamento gnastico as quais pareciam dialogar com as leituras até mesmo psicoldgicas
de tal fenbmeno. Entretanto, poderiamos nos questionar. em que consistiria, a mencao
de Hakl (2014) a uma “linguagem psicoldgica” no pensamento de Colpe? Nao seria uma
referéncia pontual a Psicologia junguiana? Embora Carsten Colpe ndo cite Jung, nem
propriamente a psicologia, sendo que faz uma meng¢ao muito breve a “[...] pesquisa
moderna da alma e representagbes espirituais de salvagao3®, ele segue as inimeras
“pistas” ja deixadas anteriormente por Jung e pelos pesquisadores de Eranos acerca do
aspecto simbdlico e psicolégico contido no pensamento gnéstico, a comecar pelo

conceito de Anthropos, o “filho do homem” ou “salvator”, que, como iremos apresentar

386 (...) “Himmelsreise der Seele” (Bianchi et al., 1970, p.443)

387 “The subdued spiritual being represents the human self; the myth is not telling a story about a
redeemed redeemer but about an unredeemed human self. At a conference in Messina (...) he was able
do convince his colleagues to revise the definition of Gnosticism accordingly and to place at its centre the
need to recognize oneself, one’s transcendent origin, and the means of revelation.” (Kippenberg, 2009,
p-3)

388 (...) “modernen Erforschung der Seelen- und spirituellen Erlésungsvortellungen” (Bianchi et al.,
1970, p.430)

116



posteriormente, Jung, ja no ao de 1951,3% quinze anos antes do Col6quio de Messina,
interpreta como analogo ao seu conceito de Selbst (3.4).

Entretanto, uma grande questdo que Hans Jonas (2001) parece ter deixado em
aberto —sem ao menos mencionar no Coléquio de Messina — era acerca da possibilidade
de que a filosofia encontrasse uma “terceira via [...] pela qual o abismo dualista pudesse
ser evitado e que ainda conservasse um dualismo suficiente pelo qual pudesse sustentar
a humanidade do homem.” 3% QOra, essa “terceira alternativa” ndo poderiamos encontrar
no Circulo de Eranos? Embora Jonas talvez ndo admitisse isso, devido ao seu aparente
rechago as “correntes modernas do pensamento Gndstico”,*%® como pretendemos
defender, os principais articulistas de Eranos — sobretudo, a partir da influéncia direta de
Carl G. Jung —dialogaram com inumeras vertentes filosoficas e cientificas, sem, contudo,
se restringir a nenhuma delas, e, a0 mesmo tempo em que se confrontam com o
problema da gnosis parecem desenvolver um novo conhecimento do humano, um novo
‘humanismo,” que pudesse superar todas as formas de reducionismo e dualismo,
mediante o0 resgate de uma certa tradicdo gndstico-alquimica: O mysterium

coniunctionis, elementos os quais trataremos posteriormente (4.1.4).

389 Trata-se do ano que Jung publica: Aion: Untersuchungen zur Symbolgeschichte. Veja-se
(Jung,1958).

390 (...) “one by which the dualistic rift can be avoided and yet enough of the dualistic insight saved
to uphold the humanity of man - philosophy must find out.” (Jonas, 2001, p.340)

891 (...) “modern Gnostic currents of thought” (Hakl, 2014, p.265)
117



3.5 ACERCA DO SENTIDO HISTORICO E FILOSOFICO DA GNOSIS

Em um artigo intitulado Gnosticism, Gilles Quispel, o fildlogo de Eranos, um dos
poucos especialistas que trabalharam diretamente com os NHC, convidado para se
apresentar no Coloquio de Messina afirma que “[...] Desde o congresso sobre as origens
do Gnosticismo realizado em Messina, Italia, em 1966, os estudiosos tém feito uma
distincdo entre gnosis e Gnosticismo.” 3% Essa sugestdo enfatica, como mencionamos,
tinha o objetivo de “[..] se evitar um uso indiferenciado dos termos gnosis e
Gnosticismo™%2 de modo que, pelo ultimo se referiria estritamente a “um certo grupo de
sistemas do segundo século Il d.C.,” 3% _portanto, com um sentido e um recorte histérico
supostamente muito precisos — e “um conceito mais geral de gnosis.” 2% Isso nos leva a
inferir que, se concordamos com a necessidade de tal distingdo, como € o caso de nossa
tese, necessariamente deve haver, ao longo da tradicdo do estudo da gnosis, a distin¢ao
entre uma interpretacdo estritamente historico-factual do fenébmeno complexo que ficou
conhecido como Gnosticismo e uma interpretacao filosofica distinta e mais ampla do
conceito de gnosis, e que, a interpretacdo acerca de tais conceitos e suas Ultimas
consequéncias variam de acordo com a énfase e o sentido dado: histérico-factual ou
filosofico-narrativo, bem como a idiossincrasia do pensamento de cada autor.

Ao longo deste trabalho buscamos fazer este uso diferenciado entre gnosis e
Gnosticismo justamente por perceber as caracteristicas singulares com gque os autores
de Eranos tratam do problema da gnosis — a saber, de forte aceno antropoldgico,

humanistico e autodenominado fenomenolégico como trataremos a seguir —e por

892 “Ever since the congress on the origins of Gnosticism held at Messina, Italy, in 1966, scholars
have made a distinction between gnosis and Gnosticism.” (Quispel, 2008, p.156)

893 (...) “to avoid an undifferentiated use of the terms gnosis and Gnosticism” (...) (Bianchi et al.,
1970, p.xxvi)

394 (...) “a certain group of systems of the Second Century A.D” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxvi)
8% (...) “more general concept of gnosis” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii)

118



perceber intuitivamente que ao longo da tradi¢ao filoséfica contemporanea ha um certo
abuso do termo “Gnosticismo”.2% Como apresentamos anteriormente (3.2), a0 mesmo
tempo em que este fendmeno supostamente ressurge na contemporaneidade surge o
agnosticismo como uma posicionamento filosofico mais neutro ou até mesmo indiferente.
O pensamento gnaostico, para todos os efeitos, passa a ser uma forte referéncia ndo mais
somente no campo confessional-religioso, mas também filoséfico, a partir de sua raiz
etimoldgica caracteristica, isto é, o conhecimento (gnosis).

Como também buscamos expor anteriormente (2.6), o uso do termo “gnosticismo”
a partir de Eric Voegelin — juntamente com as personalidades talvez controversas de
Jakob Wilhelm Hauer (1881-1962) e Gustav Richard Heyer (1890-1967) — parece ter
causado uma série incalculavel de equivocos e prejuizos, a saber, das associa¢cfes das
amplas pesquisas em Eranos a visGes totalitarias e “fascistdides”. 3°’ Nesse sentido,
defendemos que o uso imprudente desse termo “gnosticismo” causou algumas
imprecisdes e até mesmo contradicdes, motivo pelo qual o emprego deste, em um
sentido filoséfico mais amplo ndo deve ser recomendado.

Mas, como se poderia pensar o posicionamento filoséfico de um gnéstico ou de
um agnostico? Quando Eric Voegelin (1901-1985) afirma que a “esséncia da
modernidade é o Gnosticismo™® ou quando Robert Ellwood (1999) atribui uma
“sabedoria conhecida como gnosticismo™®® ao Circulo de Eranos, eles estariam a se

referir a um sentido historico-factual ou filos6fico? Ademais, eles estariam a se

3% Entendemos que o modo com que os autores de Eranos tratam do “pensamento gnoéstico” é
singular na medida em que, ao mesmo tempo que buscam uma fundamentacdo histérica para suas
pesquisas ele mantém uma certa “atitude fenomenoldgica” e uma interpretagdo “arquetipica.” Nos
utilizamos do termo “intuitivamente” porque durante a pesquisa inicial deste tema, antes mesmo de se
defrontar com a sugestao de distincdo entre ambos os termos, o autor deste trabalho ja havia se defrontado
com esta problemética, a saber, de perceber um certo abuso no uso do termo “Gnosticismo”.

897 Hakl, 2014, p.9.
398 (...) “essence of modernity is Gnosticism” (Voegelin, 2012, p.vii)
899 (...) “wisdom known as gnosticism” (Ellwood, 1999, p.17)

119



pronunciar desde um ponto de vista ateu, agnéstico ou gnéstico? As interpretacdes de
cunho politico do fenbmeno do “gnosticismo” teriam uma certa predisposicdo a uma
“Weltanschauung agnostica™?

Somente para citarmos alguns exemplos iniciais do modo singular com que 0s
autores de Eranos tratam do pensamento gnastico iremos trazer a discussao algumas
concepgbes que tém a gnosis como um tema articulador. Henry Corbin, como
apresentamos anteriormente (3.2), vé o agnosticismo como uma “ameaga mental” uma
vez que instigaria uma espécie de aversdo a tudo o que se relacione a gnosis, e, ao
mesmo tempo, de modo anélogo a Jung parece se identificar com pensamento gnaostico.
N&o obstante, independente das convicgbes particulares desses autores, eles
desenvolvem um profundo interesse filoséfico em compreender o homo religiosus, isto
€, compreender a esséncia da experiéncia religiosa humana, sem, contudo, reduzi-la a
nenhuma forma de pensamento, seja teoldgica, socioldgica, histérica ou cientifica.

Para se ter outro exemplo que mostra a amplitude das possiveis articulacdes
filoséficas que o termo gnosis detinha neste grupo de pensadores basta investigar o que
Jung compreendia por um mundus archetypus4® ou o que Corbin entendia pelo seu
mundus imaginalis 4°! ou por sua “filosofia profética”.#°?2 Em suma, Jung menciona um
“mundo arquetipico”, o qual o humano é observado ndo somente como um corpo
organico. No entanto, esse “mundo” consiste em um estado de inconsciéncia 4% ou

agnosia“®4, na qual sdo confrontados “[...] a consciéncia finita com seu fundamento

400 Jung, 1988, p.191.

401 VVeja-se 4.6.

402 (_..) “philosophie prophétique” (Corbin, 2014, p.109)

403 (..) “Unbewusstheit” (Jung, 2021, §119)

404 [Jung toma consciéncia deste conceito por meio de Gilles Quispel.]

120



primordial e o eu mortal com o eterno Selbst, o Anthropos, Purusha, Atman, ou quaisquer
que sejam os nomes que a especulagdo humana tenha dado a esta.” 4%

Tal como os Gnosticos pensavam o humano, como dotado do “spinther, a
fagulha™® ou os renascentistas a partir de uma imago Dei no interior do homem,*%’ de
um ponto de vista psicolégico-pneumatoldgico, poderia se pensar o humano como
dotado de uma “forga ativa™°@ e dinamica, analoga ao Selbst, Atman ou ainda, em termos
corbinianos, como um “corpo espiritual.” 4°® Henry Corbin — autor que daremos uma
énfase especial posteriormente (4.6) — pelo termo “filosofia profética”, refere-se a “uma
«filosofia narrativa», absolvida do dilema que obceca aqueles que se questionam: é mito
ou é histéria? Em outras palavras: é real ou é irreal? E ficcdo ou é verdade?” 410 A
descoberta dessa “filosofia” consiste no resgate de uma tradicdo muito antiga, de uma
“gnosis mistica” (irfan) 4! cujos eventos jamais poderdo ser encontrados em uma histéria
e uma geografia materialistas, uma vez que “[...] Os eventos que descreve n&o sao nem
mito nem histéria no sentido comum das palavras. E a historia de Malakut, o que
chamaremos de histéria imaginal.” 412 Trata-se de uma tentativa de reestabelecimento
da imaginagdo no conhecimento humano, enquanto uma faculdade capaz de acessar
um mundo intermediario entre o material e o espiritual, mas que “[...] nunca mais deve

ser confundida com o imaginario.” 43

405 [Italicos nossos] (...) “das endliche BewuRtsein seiner Vorbedingung und das sterbliche Ich dem
ewigen Selbst, dem Anthropos, Purusha, Atman, und was sonst fir Namen menschliche Spekulation (...)
je gegeben hat, gegentiber.” (Jung, 1988, §210)

406 (...) “des spinther, des Funkens” (Jung, 2021, §344)
407 Veja-se: 4.1.1.

408 (...) “eine wirkende Kraft” (Jung, 2021, §411)

409 (_..) “spiritual body” (Corbin, 1989)

410 (...) “a «narrative philosophy,» absolved of the dilemma which obsesses those who ask: is it myth
or is it history? In other words: is it real or is it unreal? Is it fiction or is it true?” (Corbin, 1989, p.xii)

411 Corbin, 1989, p.xxv.

412 (...) “The events which it describes are neither myth nor history in the ordinary sense of the words.
It is the history of the Malakut what we shall call imaginal history.” (Corbin, 1989, p.xii)

413 (...) “no more to be confused with imaginary” (Corbin, 1989, p.294)
121



Mas o que seria uma histéria de Malakut? Seria 0 mesmo conceito cabalistico de
Malkhut enquanto uma Sephirot da Kabbalah judaica? Os estudos realizados por
Gershom Scholem em Eranos teriam auxiliado esses pensadores a desenvolver uma
gnosis? Considerada a partir de uma perspectiva filosofica e soterioldgica, a gnosis é,
talvez, o que mais cativa os pensadores de Eranos e que a torna mais distinta das
vertentes religiosas “fideistas”™ o conhecimento e o autoconhecimento séo a condi¢ao
sine qua non da libertagcdo do humano de seus opressores, sejam estes externos ou
internos. Desse modo, a salvagéo pode ser dada mediante a figura de um “salvador” que
traz uma nova mensagem e novos ensinamentos, mas que estes, bem como seu
personagem jamais podem ser interpretados literalmente, ou seja, tomados mediante
uma representacao antropomorfica e reducionista que coloca a énfase em um elemento
histérico-salvifico exterior.

Assim como Cristo €, para 0os Gnosticos, o salvador, o “filho do homem,” ou seja,
o “filho de “Anthropos”,* ele corresponde ao Zarathustra ou o Saoshyant iranicos, como
simbolos do “homem espiritual interior” 41°, ou ainda, o mistério que envolve o “comeco,
o meio e o fim do Homem e do mundo” % O Apocalipse também n&o pode ser
interpretado literalmente, como a destruicdo absoluta do mundo, senéo, da revelagéo
prefigurada pelos profetas e visionarios de um “fim dos tempos”, no caso especifico do
Cristianismo, da era ou Aion piscis, mediante a parousia do Cristo e 0 aparecimento de
sua antitese, o Anticristo.*’ Esse salvador, traz uma mensagem de “pantas pantachon
metanoein” 418 a qual é reduzida posteriormente, pelos padres da igreja, a uma simples

‘remissao dos pecados” (poenitentiam agere). Nesse contexto, se queremos pensar em

414 (..)) “that is, Son of Anthropos” (Pagels, 1989, p.123)
415 (...) “innere, geistige Mensch” (Jung, 2021, §312)
416 (...) “beginning, the middle, and the end of Man and of the world.” (Corbin, 1989, p.48)
417 Jung, 2021.
418 Jung, 2021, §299.
122



termos de “pecado ou culpa”, o pecado primordial que o humano deve se arrepender é
a “[...] agnoia, respectivamente, a agnosia, a inconsciéncia.” 4*° Assim, Jung nos permite
pensar que a tomada de consciéncia destes arquétipos é o que permite a transi¢cao de
um estado humano de inconsciéncia para um estado de autoconsciéncia, da transicao
da agnosia para a gnosis.

A escatologia gnostica, por sua vez, como pretendemos defender posteriormente
(4.5) é entendida pelos pesquisadores de Eranos a partir de uma visdo espaco-temporal
cabalistica ou “aibnica” muito complexa, como o ultimo nome sugere, e se encontra
fundamentada na nocdo gnéstica de aiwv.*?° Sobretudo, a partir de seus elementos
“judaizantes”, a nossa hipétese*?! é a de que a visdo cosmoldgica gndstica parece estar
mesclada com a sua soteriologia, a partir de uma representacao de espaco-tempo nao
lineares e nao literais, ou seja, parece se tratar de uma visdo espaco-temporal
multifacetada ou multidimensional que jamais poderia ser compreendida a partir de uma
Weltanschauung materialista.

Logo, a partir das especulagdes em torno da gnosis, embora possamos concordar
que os cristdos primitivos detinham uma visdo fortemente influenciada pela cultura
helénica, a saber, de um posicionamento filosofico-religioso anti-determinista do humano
diante do cosmos, bem como uma visao antitética — de uma “cosmovisdo” expressa ao
longo da historia da filosofia por termos como “anticosmismo” ou “dualismo”— podemos

afirmar com os pensadores de Eranos, aos quais demos atencao especial neste trabalho

419 (...) “die agnoia beziehungsweise die agnosia, die Unbewusstheit.” (Jung, 2021, §299)

420 Trata-se de um termo muito frequente no Codex Askew ou simplesmente Pistis Sophia
(Schmidt,1978) bem como na obra antes referida de Jung (2021).

421 Embora nosso trabalho tenha de lidar com estas noces complexas de modo a ilustrar o
problema da gnosis, assumimos que ndo é possivel no momento defender consistentemente tais
hip6teses, uma vez que parecem escapar em magnitude o escopo deste, as quais poderao ser defendidas
em trabalhos posteriores.

123



gue, de nenhuma forma estes podem ofuscar ou reduzir a rigueza dessa
Weltanschauung, sejam quaisquer os termos que optemos por utilizar para descrevé-la.

Embora possamos entender o humano sob diversas perspectivas antropolégicas
(linguagem, cultura, técnica), o que privilegiamos neste trabalho foi seu aspecto religioso
(homo religiosus), por entendermos que seria 0 mais adequado para se compreender 0
problema da gnosis e seu desenvolvimento neste circulo de pensadores. Assim, como 0
Gnosticismo pode ser compreendido mediante aspectos distintos —a saber, cosmoldgico,
pneumatoldgico, soteriolégico, escatolégico — estes pensadores nos parecem manter
uma prudéncia interpretativa diante de qualquer possivel reducionismo histérico-
filosofico, como ocorrido nos casos de utilizacdo de termos como “sincretismo”,
“anticosmismo”, “dualismo” etc., ainda que estes pensadores se expressem em termos
de uma “unidade arquetipica” coerente que poderia ser encontrada a partir de um estudo
comparativo das Religides.

Nossa tese €, assim, a de que, a0 mesmo tempo que os autores de Eranos
parecem estar muito bem atualizados acerca das dificuldades interpretativas em torno
do Gnosticismo, bem como do que nomeamos como “o problema da gnosis”, este passa
a ser assumido pelo grupo na reformulagcdo de um novo conhecimento do humano, a
partir de uma distingdo entre dois aspectos fundamentais: historico-factual e filoséfico-
narrativo; sendo este ultimo fortemente influenciado pela “filosofia narrativa” ou
“profética” de Henry Corbin, bem como da psicologia “arquetipica” junguiana. Assim,
embora estes autores estejam bem atualizados acerca dos documentos que surgem,
sobretudo os NHC, eles néo parecem estar profundamente preocupados com a origem
historica deste fendmeno, sendo na busca dos elementos filosoficos essenciais,
“arquetipicos” ou “imaginais”, contidos nessa Weltanschauung tdo singular que se

manifestou e que, possivelmente, continuava a se manifestar historicamente.

124



Dessa forma, podemos pensar a abordagem filoso6fica de Eranos como analoga a
do perenialismo, a saber, mediante um estudo histérico e comparativo das Religides, é
possivel encontrar um conhecimento “perene” ou “arquetipico”, ou seja, um
conhecimento essencial e decisivo, que ndo pode ser reduzido a certos padrbes
epistemologicos espaco-temporais, e que, por isso se poderia pensa-lo analogicamente
como uma “unidade arquetipica” das Religides. Trata-se de um conhecimento essencial,
pois se encontra na interioridade e singularidade do humano, este visto analogamente
com o pensamento gndéstico como uma “chispa” (Atman ou o Selbst junguiano) que
guarda em seu interior todas as potencialidades de individuag&o. Decisivo, no sentido de
que, a descoberta de uma gnosis coincide com possibilidade de libertacdo do humano
diante de seus opressores, sejam eles internos ou externos.

Esse conhecimento pode ser compreendido, em termos junguianos, mediante as
multiplas e coerentes imagens arquetipicas e das sizigias que se prefiguram desde os
tempos mais remotos. Obviamente, ndo se trata de um conhecimento epistémico
fundamentado em “dedugdes silogisticas”, mas em um sentido mais préximo aos pré-
socraticos, que preferiam a utilizagdo de termos como “sophia, gnome ou gnosis.” 4?2
Assim, ndo somente Jung, mas os grandes conferencistas do grupo de Ascona, cujo
pensamento de alguns trataremos de apresentar ao longo deste trabalho, confrontados
com o problema da gnosis, passam a investigar nas diferentes vertentes gndésticas uma
estrutura analogavel (se ndo idéntica) e, a partir dessas pesquisas interdisciplinares
desenvolvem teses acerca da gnosis. Jung rompe com Freud e desenvolve uma
Psicologia Analitica (4.4.1) a partir das grandes tematicas “alquimico-gnoésticas,”
fundamentando-se em seus conceitos de arquétipos e inconsciente coletivo (4.4);

Gershom Scholem encontra um Gnosticismo judaico nas doutrinas da Kabbalah e da

422 (...) “syllogistic deductions” (...) “sophia, gnome, or gnosis.” (Preus, 2007, p.105)
125



Merkabah (4.5), bem como Henry Corbin desenvolve a no¢ao de uma gnosis iraniana a
partir do conceito de alam al-mital ou mundus imaginalis (4.6) etc.

Contudo, tais pensadores, embora tenham se preocupado com uma
fundamentacdo histérica e comparatista de tais concepgdes, sustentam-nas sob
fundamentos que escapam a viséo filoséfica materialista.*?® Esta estrutura dinamica e
“aibnica” somente se torna compreensivel mediante as inumeras analogias cabalisticas
e arquetipicas compartilhadas nas conferéncias e tertulias deste grupo. Desse modo, 0s
estudos historicos do Gnosticismo, estimulados pela descoberta dos NHC e do Codex
Jung, serviram como um forte elemento articulador das questdes mais profundas acerca
da natureza humana e do autoconhecimento. Assim, os pensadores de Eranos nao estao
interessados no historicismo ou em determinar a “historicidade fatica”, de autoria, de
influéncias de textos e documentos etc., sendo compreender o0s elementos
correspondentes a um “mundo arquetipico ou imaginal”.

O que talvez é dificil para um leitor desacostumado com a abordagem singular
dos autores em questdo como Jung, Scholem, Corbin, Eliade etc., é que, como
buscamos tratar anteriormente (3.1.2), estes desenvolvem amplas pesquisas na Historia
das Religides (Religionswissenschaft), portanto, conhecem em primeira méo os
materiais histdricos originais (como no caso dos NHC) e, ao mesmo tempo, desenvolvem
um tratamento das questbes acerca do humano a partir de uma nova perspectiva
filoséfica que integra, conjuga e supera essa informacao histérica. Trata-se de um caso
raro da intelectualidade do Século XX, que embora estivesse aberta ao didlogo com a
espiritualidade oriental e ocidental, com o esoterismo etc., esta a se fundamentar em um

estudo  metodologicamente  rigoroso, alegadamente  “humanista® (4.1.2),

423 Pelo termo “materialismo” entendemos aqui como uma viséo filoséfica que parte da premissa,
seja consciente ou inconsciente - semelhante ao conceito de junguiano de Weltanschauung - de que o
critério decisivo para compreensédo da “realidade” é fisico-material, e portanto, como oposto ao imaginal,
espiritual etc.

126



“fenomenoldgico” (4.3.1) e “empirico”, neste ultimo caso, algo mais especifico da
Psicologia junguiana. Por outro lado, eles também nédo se isolam do didlogo com o
pensamento de sua propria época, como o0s tradicionalistas ou perenialistas, que
detinham uma visdo muito fundamentalista ou negativista da contemporaneidade e que,
por isso, acabavam por se “refugiar’ nas tradicdes sapienciais antigas.

Embora detenham certas semelhancas com o0s perenialistas, mediante a
influéncia de Jung, estes pensadores ndo compreendem os temas metafisicos como
Deus, 0 espirito, a gnosis etc., de modo “objetificado” sendo mediante uma visao
filosofica arquetipica e energética 424 que contrasta radicalmente com qualquer tentativa
de abordagem meramente mecanicista de tais fenOmenos. Assim, a gnosis em Eranos
parece surgir como uma espécie de vitalidade intelectual e espiritual que permite que no
interior de cada consciéncia possa haver uma experiéncia “apocaliptica” ou revelacional
e de compreensao de uma figura do humano aberta a imanéncia-transcendéncia.

A analogia de Corbin (4.3) de um hipotético historiador futuro em sua tentativa
frustrada de identificar epistemologicamente as correntes e influéncias de Eranos, bem
como uma possivel rejeicao a esta atitude filoséfica singular do grupo acerca de assuntos

ditos metafisicos, esotéricos ou espirituais, seria bem compreensivel, uma vez que,

0 argumento dos gndsticos encontrou pouca aceitacdo na historia, porque a intangibilidade da
ideia de Deus corresponde obviamente a uma necessidade vital diante da qual qualquer I6gica
empalidece. (E claro, aqui ndo falamos de Deus como uma coisa em si, mas somente de uma

concepcao humana que, como tal, € um objeto legitimo da Ciéncia.)*?®

Como se pode observar, a partir da citagdo acima, bem como da atitude filoséfica

geral dos grandes autores de Eranos, estes propunham a formulacdo de uma legitima

424 Em Jung, 2002 o autor apresenta o energeticismo como um posicionamento filosofico-
psicolégico contrario ao mecanicismo e assume o primeiro posicionamento em detrimento do segundo.

425 Jung, 2002, §102.
127



gnosis que pudesse salvar o homem de qualquer reducionismo epistemolégico, mas que,
ao mesmo tempo, respeitasse também seus limites cognoscitivos de modo a ndo incorrer
em conceitos metafisicos vazios sem alguma fundamentacéo na experiéncia direta. Esta
experiéncia € a do humano que esté aberto ao encontro com o outro, com o estranho,
com 0 numinoso, o qual esta também disposto a reconhecer que o verdadeiro mal reside
em seu proprio interior.

Nesse sentido, podemos afirmar que os grandes pensadores de Eranos, a partir
da vivéncia terrificante de um periodo entreguerras, mas mais que isso, da experiéncia
direta da guerra e da ascensao do totalitarismo (2.6), da confrontagcdo com o tema da
gnosis — pesquisas as quais foram impulsionadas pela descoberta dos Manuscritos de
Nag Hammadi — sentiram a necessidade da formulagdo filoséfica de um novo
conhecimento do humano, ndo como uma pretensdo metafisica e esotérica, mas
inspirados em um ideal filosofico sui generis, a saber, mediante uma atitude
fenomenoldgica,*?® histérica e humanistica — que pudesse transcender os estreitos
limites académicos e cientificistas de sua época. Por esses motivos, poderiamos
caracterizar filosoficamente este conhecimento como uma gnosis. Desdobramentos
dessa intuicdo é o que teremos no proximo capitulo.

Embora nos parega que o uso do termo “Gnosticismo” foi exacerbado, o que abriu
margem para possiveis incompreensdes, ndo cremos que seja sabia a atitude de
simplesmente suprimi-lo. Ao contrario, sobretudo no caso especifico das interpretacées
dos autores de Eranos acerca desse fendmeno, julgamos que é necessario um
posicionamento interpretativo singular, a partir de uma distingdo essencial entre uma
concepcao estritamente historico-factual do Gnosticismo e uma nocéo filosofico-narrativa

da gnosis — de carater “arquetipico” e comparativo — caracteristica deste grupo.

426 Veja-se: 4.3.
128



4 A GNOSIS DE ERANOS

Neste ultimo capitulo buscaremos apresentar o que poderiamos chamar de a
gnosis de Eranos. Em um primeiro momento (4.1), a tarefa sera reconstruir o panorama
conceitual que permite pensar a questdo do humano a partir de certas nocodes
renascentistas bem como do projeto de um “novo humanismo,” a partir dos autores em
guestdo. Num segundo momento, (4.2) trataremos da questdo do renascimento do
pensamento mitolégico em Eranos, propondo-o como uma possivel resposta ao
movimento de desmitologizacéo, proposto por Rudolf Bultmann, e como um sintoma do
retorno do pensamento gndéstico na contemporaneidade. Em um terceiro momento(4.3),
realizaremos uma aproximacao entre a no¢ao eraniana de fenomenologia das Religides,
o Gnosticismo, e 0 que poderiamos chamar de uma Weltanschauung gnostica. No quarto
topico deste ultimo capitulo (4.4), abordaremos o conceito de gnosis desenvolvido por
Jung no ambito de sua psicologia arquetipica, a tematica recorrente da gnosis em seu
pensamento e sua consequente absorcdo no Circulo de Eranos. A nocéo de uma gnosis
judaica em Gershom Scholem sera tratada no quinto topico (4.5), bem como iremos tratar
das concepgdes de “gnosis iraniana” e de imaginal em Henry Corbin no sexto tépico

(4.6).

129



4.1 UM NOVO CONHECIMENTO DO HUMANO?

A tarefa presente € reconstruir o contexto filosofico que inspirou o
desenvolvimento do que pensadores passaram a chamar de um novo humanismo em
Eranos. Este contexto € o Renascimento, no qual ressurge uma grande quantidade de
temas que, até entdo, eram considerados irrelevantes de atencéo filosofica, sobretudo
para a teologia medieval. Inspirados por um espirito interdisciplinar, os autores de Eranos
pareciam buscar devolver ao humano a sua dignidade filosofica, assim como devolver

ao conhecimento o espaco que outrora somente a fé teria lugar.

4.1.1 Acercado posicionamento do Homem no cosmos

Ao movimento comumente designado como “Renascimento,” na Italia, por volta
dos séculos XIV a XVI, se convencionou chamar de um Humanismo, porque, em vez do
teocentrismo do pensamento cristdo medieval, pode-se reconhecer que houve uma
busca progressiva do papel de destaque do homem diante do cosmos, um enaltecimento
de sua natureza mediante expressdes na Arte, na Filosofia, na Ciéncia, e na Religido.
Comumente dividido em trés fases, conhecidas como: Trecento (séc. XIV), Quatrocento
(séc. XV) e Cinquecento (séc. XVI), tal movimento supostamente se inicia na Peninsula
Italica, por intelectuais que detinham um renovado interesse no estudo da cultura greco-
romana e no reavivamento de certos ideais de exaltacdo do ser humano e seus atributos,
tais como a razao, a liberdade, etc. Todavia, o Humanismo, considerado de um ponto de
vista histérico, assim como o Gnosticismo, ndo pode ser considerado como um fenémeno

absolutamente homogéneo e, portanto, ndo € isento de critica, a0 menos acerca de sua

130



terminologia, pois, se refere a “[...] uma ideologia desconhecida antes do iluminismo”
cujos representantes “nunca se utilizaram desta palavra” para assim se autodesignar.*?’

Resguardada uma certa prudéncia filosoéfica, esse fenbmeno complexo parece
apresentar certas caracteristicas essenciais, como um novo despertar de ideais, ja
presentes em autores da Antiguidade Classica, onde ao ser humano é resguardado um
papel de importancia filoséfica, tendo-se em vista a sua relagdo com o cosmos. Esta
virada antropolégica se realiza mediante a tentativa de refutacdo do paradigma da
miseria hominisl — instaurada a partir da obra publicada em latim, pelo Papa Inocéncio
1, intitulada: De Miseria Humane Conditionis (1195) 4?8 — e, por consequéncia l6gica, o
reconhecimento progressivo de uma dignitas hominis. A miséria do ser humano aparece,
entdo, “[...] como uma possibilidade da existéncia humana, e ndo como a caracteristica
principal dela.”?°

O humano, a partir de entéo, passa a ser visto como um grande milagre (magnum
miraculum) e esta férmula serviria como “[...] o slogan, que expressam todos os
humanistas do Renascimento para celebrar a dignidade do ser humano.” 43 Dentre os
varios criticos da miséria humana estaria Giannozzo Manetti (1396-1459), que acaba por
levantar objecdes aos filésofos classicos como Aristételes, Séneca e Cicero por terem
“‘introduzido um dualismo entre alma e corpo, de modo que este ultimo seja definido como

uma parte inferior e desprezivel da natureza humana.” 3t O “milagre humano”, para os

427 (...) "an ideology unknown before the Enlightenment” (...) “who never used the word.”
(Copenhaver, 2019, p.153)

428 O texto pode ser acessado online: http://www.thelatinlibrary.com/innocentl.htm|

429 (...) “como una posibilidad de la existencia humana, y no como la caracteristica principal de
aquélla.” (Pele, 2012, p.29)

430 (...) “Esta ultima férmula, (...) es el lema, el ‘eslogan’, que expresan todos los humanistas del
Renacimiento para celebrar la dignidad del ser humano.” (Pele, 2012, p.29)

431 (...) “En relacion con el cuerpo, Manetti critica (y a veces injustamente) por haber introducido un

dualismo entre el alma y el cuerpo, de modo que este Ultimo sea definido como una parte inferior y
despreciable de la naturaleza humana.” (Pele, 2012, p.31)

131


http://www.thelatinlibrary.com/innocent1.html

renascentistas italianos, parece consistir no reconhecimento, ja presente nos antigos, de
uma imago Dei no interior do homem, a qual logo iremos tratar mais detalhadamente.

Entretanto, sobre a possibilidade condicional entre uma miseria e uma dignitas,
em Pico della Mirandola (2014), mais pontualmente em sua Oratio de hominis
dignitate,*3? esta surge a partir de uma aporia primordial. De modo analogo ao mito de
Prometeu e Epimeteu, o excelente artifice (optimus opifex) do mundo, ao se ver
defrontado com a auséncia de um arquétipo*3® (Verum nec erat in archetipis) para tal
estirpe, nem “sequer um lugar préprio, nem um rosto adequado, nem qualquer talento
especial,” 4** a tal espécie chamou Adam: “Nem celeste nem terreno, nem mortal nem
imortal” e a colocou no centro do mundo*3® para que pudesse contempla-la e, de acordo
com a vontade de seu animo, escolher seu lugar no cosmos e moldar-se a si mesmo,
seja sob um aspecto inferior, grosseiro e animalesco, ou a se regenerar como um ser
superior e divino. Assim, por exemplo, a origem do humano descrita no livro do Genesis,
passa a ser revisto pelos principais autores de Eranos sob uma perspectiva ampla, ou
seja, ndo mais mediante uma interpretacdo cosmogonica literal, mas como a narrativa
“arquetipica” ou “imaginal” do homem primordial (Anthropos).+3¢

Retomando a célebre e talvez incompreendida frase mosaica, poderiamos
encontrar uma das motivagdes fundamentais do humanismo renascentista: “E Deus
[Elohim] disse: fagamos o homem a nossa imagem e semelhancga.”*¥’ Pico della

Mirandola (1463-1494), assim como a maioria dos renascentistas italianos, retira tais

482 Mirandola, Discorso sulla dignita dell'uomo (2014). Versao bilingue Italiano-Latim.

433 Nos aprofundaremos acerca deste conceito a partir de Jung (4.4). Entretanto, nesse contexto se
pode entender como um “modelo primordial’.

434 (...) “Nec certam sedem, nec propriam faciem, nec munus ullum peculiare” (Mirandola, 2014, p.8)

435 (...) “Nec te celestem neque terrenum, neque mortalem neque immortalem" (...) “Medium te
mundi” (Mirandola, 2014, p.10)

436 \Veja-se (Jung, 2021) e (Corbin, 1989).

437 [Adicao nossa em colchetes e em italico.] (...) “Then God [Elohim] said: Let us make man in our
image, after our likeness (...)” [Trata-se do trecho em (Gn 1:26)]

132



motiva¢des cosmogonicas e antropogénicas do Timeu de Platdo, do Génesis de Moiseés,
e das interpretacbes cabalisticas, herméticas e neoplatbnicas que provém dessas
discussOes iniciais. Estes pensadores, por vezes, representavam a alma humana sob
uma forma redonda, com suas motivac¢des astroldégicas: o homem como um microcosmo,
que contém em si a imago Dei, entretanto, € uma cépia da imagem arquetipica e,
portanto, participa —como imagem refletida do universo (anima mundi) e seus ciclos —do
macrocosmo, de Deus.

Essa visdo cosmoldgica, de certa forma otimista dos humanistas, parece
contrastar nitidamente a visdo anticésmica, que passou a ser atribuida ao pensamento
gnastico, presente, por exemplo na Pistis Sophia, uma vez que “[...] as forgas planetarias
demoniacas sdo os verdadeiros inimigos do gndstico, nelas toma corpo o poder do
destino, o poder da Heimarmene (eiuapuévn) da qual ele procura libertar-se.” 43
Entretanto, essa interpretacdo anticbsmica de Cassirer (2010),%° popularizada
sobretudo a partir de Hans Jonas (1928), parece ter se tornado antiquada, sobretudo a
partir do coléquio de Messina (1966), uma vez que ndo se deveria mais tratar literalmente
esses elementos da cosmologia gnéstica como seres antropomorfizados, mas como
“aspectos da alma humana”, como tratamos em (3.4), e sua relacdo com o
macrocosmos, recomendacao esta que nos parece ter sido seguida pelos mais influentes
autores de Eranos.**°

Através do intellectus, ou do Nous se poderia realizar o religare, o objetivo final da

Religido, a reconexado com Deus. Desse modo, os humanistas poderiam exclamar com

438 (...) “Spater kehrt diese Damonisierung der Planeten besonders in der gnosis wieder: Die
damonischen Planetenméchte sind die eigentlichen Feinde des Gnostikers, in ihnen verkorpert sich die
Macht des Schicksals, die Macht der eiuapuévn, von der er Erlésung sucht.” (Cassirer, 2010, p.164)

439 Embora Ernst Cassirer ndo tenha nenhuma relagéo ou influéncia imediata no Circulo de Eranos
foi um filosofico importante, na contemporaneidade, cujo impacto na cultura europeia ndo deve ser
negligenciado.

440 Trata-se de uma hipotese a qual o autor considera plausivel. No entanto, por fugir do escopo
deste trabalho essa hip6tese somente podera ser corroborada adequadamente por trabalhos posteriores.

133



Santo Agostinho “[...] onde esta o intelecto, onde esta a mente, onde esta a razéo, a qual
compete investigar a verdade” [...] “ai Deus tem a sua imagem.” 441 Essa imagem,
entretanto, ndo pode ser encontrada no corpo, mas na alma.**? Portanto, a alma possuia
um papel intermediario entre o material e o espiritual, e somente ela poderia contemplar,
tanto o elemento humano quanto o divino do conhecimento. Esse mesmo esquema
encontramos nas especulagdes acerca de uma gnosis neoplatonica ou hermetista, no
seio do helenismo, cujo expoente maximo € o Corpus Hermeticum, e nos primeiros
escritos das Enneadas de Plotino, acerca do conceito de Nous.*43

Essa imago Dei, que os humanistas retomam dos antigos, cujo cenario favorece
as especulacbes de motivacdo gndstica, € uma imagem da imagem, portanto, no
Cristianismo a imagem verdadeira ou arquetipica € o préprio Cristo, o salvador invisivel,
que reside no interior do homem.**# Tais questdes suscitariam, no minimo, duas
interpretacfes contrastantes acerca da propria figura do Cristo, ou seja, resumidamente,
de uma interpretacdo literal — portanto, de uma reducéo antropomorfica da ideia de Deus
ou do filho do Homem — e de uma interpretac@o simbdlica de tal arquétipo. O confronto
problematico que dai decorre entre sujeito e objeto, entre a criatura e o criador, entre o
finito e o infinito, segundo Ernst Cassirer (1927), nos parece reposicionar o estatuto do
humano em relacdo ao cosmos, e, desse modo, também a alma passa a “ser tomada

como sujeito do conhecimento.” 44 Mas ndo se trata mais de um conhecimento

441 (...) “ubi est intellectus, ubi est mens, ubi ratio investigandae veritatis (...) ibi habet Deu
imaginem suam.” (Enarrationes in Psalmos, XLVIIl, sermo Il) Retrieved from:
https://www.augustinus.it/latino/esposizioni_salmi/index2.htm

442 (...) “Imago Dei intus, est, non est in corpore” (S| XLII, 6) [Mesma fonte anterior]
443 Bazan, 2017.

444 “Imago autem Dei invisibilis salvator.” (Jung, 2021, §70)

445 (...) “der menschlichen Seele selbst zugesprochen.” (Cassirer, 1927, p.201)

134


https://www.augustinus.it/latino/esposizioni_salmi/index2.htm

puramente l6gico, discursivo ou escolastico, mas, de uma “convicgdo intuitiva” 44¢ que
surge do “fundamento vital do eu.” 44’

O caminho para a redescoberta contemporanea de uma gnosis ou, de uma
autognosis, ja estava aberto, bastava que surgisse o cenario filoséfico propicio, uma area
do conhecimento humano que estivesse redirecionada para seu proprio sujeito
cognoscente. Nesse sentido, é importante mencionar que Immanuel Kant (1724-1804),
antes de Cassirer, ja havia realizado uma tentativa de sistematizagcdo do estudo do
homem (Beobachtungslehre), o esbo¢co de uma Antropologia. Em suas aulas de Logica,
retomou a questao filoséfica do humano ao defender que a Filosofia pode ser dividida

em quatro questdes essenciais:

1) O que posso conhecer?
2) O que devo fazer?
3) O que devo esperar?

4) O que é 0o Homem? 448

Segundo o pensador alemdo, a primeira questdo deve ser respondida pela
Metafisica; a segunda, pela Moral; a terceira, pela Religido e, por fim, a quarta pela
Antropologia. No entanto, afirma o pensador, inevitavelmente, tais questdes se resumem
a ultima porque “[...] as trés primeiras perguntas se relacionam com a ultima.” #4° Ao
longo do desenvolvimento de sua filosofia critica, Kant buscou responder a estas
guestBes. Entretanto, ao tratar da dltima questédo, realiza uma divisdo antropoldgica

estratégica: a Antropologia € seccionada sob uma perspectiva fisiologica

446 (...) “eine intuitive GewiBheit.” (Cassirer, 1927, p.201)

447 (...) “Lebensgrund des Ich.” (Cassirer, 1927, p.201) Mario Domandi (2000), por sua vez, traduz
para o inglés como “vital principle of the ego.”

448 (...) “Das Feld der Philosophie (...) lasst sich auf folgende Fragen bringen: 1) Was kann ich
wissen? 2) Was soll ich thun? 3) Was darf ich hoffen? 4) Was ist der Mensch?” (Kant, 1923, p.25)

449 (...) “Im Grunde kénnte man aber alles dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten
Fragen auf die letzte beziehen.” (Kant, 1923, p.25)

135



(physiologischer), que observa o homem a partir de seu lado passivo diante da natureza,
e pragmatica (pragmatischer), a partir de seu lado ativo, livre e consciente. O pensador
de Konigsberg pretende desenvolver uma Antropologia pragmatica, sob um ideal
cosmopolita e humanistico, ou seja, que sirva para o cidadao do mundo (Weltblrger) e
que tenha, portanto, o humano como um fim em si mesmo. Entretanto, € uma
Antropologia que s6 observa o humano a partir de seu aspecto consciente e,
aparentemente livre, deixando de lado a sombra aterradora do inconsciente.

Apesar de Kant nunca ter deixado a cidade de Koénigsberg, e, portanto, ter se
contentado com as leituras dos relatos de viagens para compor o esbo¢co de uma
Antropologia — mas, também pelo fato de que, em seu tempo, ainda ndo existia uma
ciéncia legitima e amplamente reconhecida, como é o0 caso da Psicologia
contemporanea, muito menos uma instancia autbnoma da psiqué, que hoje conhecemos
como inconsciente — ele parece ter se esquivado de lidar com questdes tao profundas
da natureza humana, sob o tema das representacbes obscuras ou inconscientes, as
quais parecem ainda pouco exploradas em seu pensamento.*%°

Em suma, a questdo do humano parece reemergir nas diversas variantes
culturais, seja mediante uma formulagéo de um sistema filoséfico ou sob a roupagem de
uma narrativa mitolégica-simbdlica, que, embora ndo enunciada explicitamente,
apresenta-se como uma questao per se ou um enigma. Ndo obstante, o humano, este
desconhecido para si mesmo, tem de ser posto a prova e de se confrontar com o outro,
com o ameacador, com 0 animal, e, nesse confronto, que muitas vezes nao & literal, o
herdéi é forjado, ou entdo, o humano é transfigurado e, por isso, passa a ser chamado

como “o filho do homem.”451

450 Em um de seus Ultimos trabalhos apresentados (Rohden, 2009), Valério Rohden chama a
atencao para essa questao.

451 (...) “wi6g Tou avBpwrou” (Jo, 3:14)
136



Assim como Nicolau de Cusa (1401-1464) desenvolve um humanismo fundado
em uma filosofia alquimica (complexio oppositorum), Jacob Bohme (1575-1624),
considerado o primeiro filésofo alemé&o,**? segundo Jung, também influenciado pela
Alguimia e pela Kabbalah, tracou uma imagem paradoxal de Deus, imagem na qual a
natureza divina possui uma natureza ambivalente, ou seja, o bem e o mal.**3 No
pensamento de Jung essa atitude psicologica unilateral presente tanto no monoteismo
cristdo tardio quando na ortodoxia mosaico-judaica conduziu a um esvaziamento
semantico das imagens arquetipicas primordiais que, outrora, somente os misticos em
geral, e 0os gndsticos em particular, conseguiam representar mediante suas narrativas
mitolégicas: a polaridade cosmica tdo necessaria para a psiqué humana. Nesse sentido,
“[...] a dialética por exceléncia, por assim dizer, era a da gnosis. Jung insistia que sua
abordagem gndstica era psicologicamente empirica, que ele estava estudando uma
realidade. Ele defendia que a gnosis, como um “conhecimento” valido, apreendia a
realidade arquetipica como tal.” 4% Jung, ao realizar um trabalho de extensa
documentacédo conceitual gndstico-crista e alquimica, buscou compreender o significado
profundo de tais simbolos, muitas vezes apresentados em um contexto representacional
mitolégico e teriomarfico complexo, e, a partir deles, desenvolver seus conceitos centrais.
Tais formulagbes junguianas serviriam como ferramentas interpretativas que
permitissem desvendar a natureza da psiqué humana. Nesse sentido, como buscamos
apresentar anteriormente (1.3), Jung como spiritus rector do Circulo de Eranos, exerceu

influéncia inequivoca nas pesquisas deste grupo.

452 Muratori, 2016.
453 Jung, 2021, §111.

454 “For the analyst Carl Jung, the ultimate dialectic, so to speak, was that of gnosis. Jung insisted
that his gnostic approach was psychologically empirical, that he was studying a reality. He claimed that
gnosis, as valid “knowledge,” apprehended archetypal reality as such.” (Wasserstrom, 1999, p.30)

137



Scholem, Corbin, Eliade e outros grandes pensadores de Eranos, pertencentes a
véarias areas do conhecimento, mediante um estudo histérico, mitolégico, comparativo,
etc., desenvolveram e compartilharam um novo conhecimento do humano — em um
periodo de tensdo entre guerras —que permitisse combater a nova onda do materialismo,
do agnosticismo, do positivismo, e, até mesmo do totalitarismo, que, de alguma forma,
se apresentavam como obstaculos na confrontacdo do homem europeu do século XX
consigo mesmo. Tais questdes, pensadas como essenciais para estes autores, surgem
de sua relagcéo cognoscitiva consigo mesmo (autoconhecimento) e com o cosmos, que
ja estava inscrita desde os primordios da Filosofia, no frontispicio do templo de Apolo em
Delfos.

Dito isto, agora iremos buscar nos aprofundar em como a questdo do humano
detinha uma grande importancia para os autores deste grupo, partindo da ideia de um
“novo humanismo” em Mircea Eliade, para, entao, tratar de entender como essa questao
poderia ser pensada a partir da confrontacdo com pensamento “gnéstico-cristao”,
mediante o simbolismo teriomérfico, mitolégico e alquimico. Como buscaremos
defender, os pensadores de Eranos buscaram responder a questdo acerca do humano
mediante uma interpretacdo sui generis que, por um lado, fosse independente das
interpretacdes teoldgico-religiosas fundadas no dogma, e, por outro, ndo se curvasse
ante o veredito reducionista do historicismo e do cientificismo contemporédneo. Como
pretendemos defender em nossas consideracfes finais, este cenario filoséfico em
guestao é a Religionswissenschaft de Eranos e esse conhecimento superlativo € uma
gnosis, desenvolvida, por um lado, de forma independente em cada autor, mas, por
outro, fundamentada em certos elementos da Psicologia Analitica fundada por Jung, no
renascimento mitolégico e “humanistico”, compartilhado pelos grandes representantes

de Eranos.

138



4.1.2 Acerca de um novo Humanismo e de um “Humanismo Cientifico”

De modo analogo aos renascentistas italianos, os pensadores de Eranos também
buscaram restaurar a dignidade filoséfica do humano, porém, em um contexto historico
diferente. Desta vez, a “ameaca” parecia ser o positivismo cientifico, o historicismo e o
materialismo, em um periodo de crises e do terror entre duas grandes guerras mundiais,
cujas marcas ficaram expressas nas producdes literarias e filoséficas deste periodo, que
foi, certamente, propicio para um renascimento filosofico. Retomando o que
apresentamos em (1.1), podemos defender com Araujo e Bergmeyer (2013) que, a partir
da reflexdo dos proprios membros de Eranos, acerca da questao do significado profundo
desse grupo, “...] O sentido da resposta apontava para a instauragcdo de um «novo
humanismo» estimulado por uma hermenéutica total que muda o ser humano, visto que
também ela deve ser encarada como uma técnica espiritual que engendra uma mudanca
ao nivel do ser.” 4%

Ousamos afirmar que essa técnica, ou melhor, essa metodologia ou didatica
filoséfica Unica de Eranos, de carater interdisciplinar e humanista, foi fundamentada em
certos elementos da Psicologia Analitica de Jung — os quais iremos tratar mais adiante
(4.4.1) — mediante as investigacdes filoséficas em torno da gnosis e do fendmeno
histérico complexo do Gnosticismo. Como mencionamos anteriormente (3.1), referente
a abordagem filosofica singular destes pensadores (Religionswissenschaft), podemos
chama-la de “Ciéncia das Religides”, “Histéria Comparada das Religides” ou

simplesmente “Religides Comparadas”.

455 Araujo & Bergmeyer, 2013, p.105.
139



A preocupacao destes autores com a questdo do humano — embora pudesse ser
vivenciada de modo imediato na experiéncia vivencial das conferéncias e tertulias
filoséficas em volta da mesa redonda, diante do Lago Maggiore — € observavel pelo titulo
de uma série de dezenove (19) encontros realizados, quase ininterruptamente, entre o

periodo de 1947 a 1970 que tem o0 humano como um tema central. Citamos a lista abaixo:

Der Mensch (Erste Folge) (1947)

Der Mensch (Zweite Folge) (1948)

Der Mensch und die mythische Welt (1949)

Mensch und Ritus (1950)

Mensch und Zeit (1951)

Mensch und Energie (1952)

Mensch und Erde (1953)

Mensch und Wandlung (1954)

Der Mensch und die Sympathie aller Dinge (1955)
Der Mensch und das Schopferische (1956)

Mensch und Sinn (1957)

Mensch und Frieden (1958)

Die Erneuerung des Menschen (1959)

Mensch und Gestaltung (1960)

Der Mensch im Spannungsfeld der Ordnungen (1961)
Der Mensch, Fuhrer und Geflhrter im Werk (1962)
Das menschliche Drama in der Welt der Ideen (1964)
Sinn und Wandlungen des Menschenbildes (1969)

Mensch und Wort (1970) 456

456 Eranos Foundation. Retrieved from:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

140


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

Essa preocupacao filosofica com a questdo do humano fica ainda mais evidente
com a publicacdo do artigo de Mircea Eliade intitulado: History of Religions and a new
Humanism (1961), o qual pretendemos tratar agora. Segundo o filésofo romeno, apesar
dos grandes avancos na Historia das Religides e consequentemente, da disponibilidade
de materiais, “[...] € cada vez mais dificil acompanhar os avangos em todos os
departamentos da Historia das Religides. Por isso, € progressivamente mais dificil se
tornar um historiador das religides.” 4>’ Essa teria sido uma das motivacdes do autor na
criacdo do periodico intitulado History of Religions, bem como a de promover uma
“orientacao” e “[...] estimulagao de troca de pontos de vista” acerca de “certos problemas
chave da histodria das religides”. 4°8

Os estudiosos exegetas, entretanto, preocupados em coletar dados e interpreta-
los corretamente, as vezes “[...] s&o negligentes quanto ao estudo do seu proéprio
significado.” 5% Esse néo parece ser o caso dos estudiosos de Eranos, que elaboraram
profundas reflexbes acerca de seu sentido essencial do humano, com vistas a
compreender a esséncia da experiéncia religiosa bem como a assuncao de certos
posicionamentos do homem ao longo da histéria. Pontualmente a partir do contato do
homem ocidental com o oriental, h4 uma revalorizacdo cultural e existencial daqueles
que, devido ao uso de um poder e autoridade arbitrarios, seja politico, militar ou religioso,
nao puderam escrever a histéria.

Mediante esse reencontro do Ocidente com o Oriente, que ndo pode ser encarado
de forma unilateralmente geografica, sendo simbdlica, 0 homem europeu se ilumina, se

humaniza. Mais do que um simples dialogo cultural ou intelectual, “[...] o historiador das

457 (...) “it is progressively more difficult to keep up with the advances being made in all departments
of the History of Religions. Hence it is progressively more difficult to become a historian of religions.”
(Eliade, 1961, p.1)

458 (...) “Such an orientation and exchange of views will” (...) “concerning certain key problems in the
History” (Eliade, 1961, p.1)

459 (...) “scholars have sometimes neglected to study their meaning.” (Eliade, 1961, p.2)
141



religidbes, na tentativa de entender as situacbes existenciais, expressas pelos
documentos que estuda, ird inevitavelmente obter um conhecimento mais profundo do
homem.”® O estudo das religides arcaicas da humanidade, assim como no caso
especifico do Gnosticismo, é uma tarefa dificil, uma vez que se tem de compreender a
cosmovisdo humana destes grupos, a partir dos documentos estudados, muitas vezes

por meio de fragmentos de manuscritos. No entanto,

somente na medida em que realizar essa tarefa — particularmente, por tornar os significados dos
documentos religiosos inteligiveis para a mente do homem moderno é que, a ciéncia das religides
cumprird sua verdadeira funcéo cultural. Por qualquer que tenha sido seu papel no passado, o
estudo comparativo das religibes esta destinado a assumir um papel cultural de primeira

importancia em um futuro préximo.461

Daqui se depreende que 0 avanco nas pesquisas da Histéria comparada das
Religides, “ndo poderia nem ser imaginado quinze anos atras.”#®? Eliade esta a falar no
ano de 1961, quinze anos apds a confrontacdo com eventos histéricos de grande
proporcao, a nivel mundial, isto €, um momento histérico que coincidiu com o fim de duas
grandes guerras mundiais, com o descobrimento dos Manuscritos de Nag Hammadi (3.3)
e com a fundagéo da United Nations for Educational, Scientific and Cultural Organization
(UNESCO).

O sonho de concretizacdo do ideal humanistico parecia estar prestes a ser

realizado, com a constituicdo assinada por trinta e sete paises, em 16 de novembro

460 (...) “by attempting to understand the existencial situations expressed by the documents he is
studying, the historian of religions will inevitably attain to a deeper knowledge of man. (Eliade, 1961, p.3)

461 (...) “It is solely insofar as it will perform this task-particularly by making the meanings of religious
documents intelligible to the mind of modern man-that the science of religions will fulfil its true cultural
function. For whatever its role has been in the past, the comparative study of religions is destined to assume
a cultural role of the first importance in the near future” (Eliade, 1961, p.2)

462 (..) “that could not even have been imagined fifty years ago” (Eliade, 1961, p.2)
142



(1945), em Londres, %% tendo como uma de suas premissas a criagdo de “[...]
oportunidades plenas e iguais de educacado para todos, na busca irrestrita da verdade
objetiva, e no livre intercambio de ideias e conhecimento.”¢* Entdo, apo6s trés anos, é
elaborada a Declaragdo Universal dos Direitos Humanos,*®® que também continha
resolucdes essenciais acerca de um “reconhecimento da dignidade inerente e dos iguais
e inalienaveis direitos de todos os membros da familia humana como fundamento da
liberdade, justica e paz no mundo.” 466 Entretanto, a tentativa de implementacédo de um
ideal humanistico a nivel internacional, aparentemente tao nobre e neutro, de um ponto
de vista politico, ndo tardaria a receber certas criticas, sobretudo, a partir da criacédo da
UNESCO e ao que se poderia chamar, de acordo com Herbert Read, (2011) de um
humanismo cientifico.

Sir Herbert Read, estudioso da Arte, critico literario e posterior membro do comité
guardido e editorial do Circulo de Eranos (1.3), também “viu em Eranos o surgimento de
um novo humanismo”.#6” Como um dos grandes defensores da educacdo pela Arte,
publica uma obra homénima em 1943.468 Apés alguns anos, publica outra obra intitulada
Education for Peace (1950) #¢°, na qual teceria sua critica pontual ao que chamou de

“humanismo cientifico.” 4’° Para o autor inglés, primeiramente, ha uma tendéncia

463 (..) “The United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO) was born
on 16 November 1945.” Retrieved form: https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-
educational-scientific-and-cultural-organization

464 (...) “the States Parties to this Constitution, believing in full and equal opportunities for education
for all, in the unrestricted pursuit of objective truth, and in the free exchange of ideas and knowledge.”
(UNESCO, 1945)

465 Universal Declaration of Human Rights - UDHR” (1948)

466 (...) “Whereas recognition of the inherent dignity and of the equal and inalienable rights of all
members of the human family is the foundation of freedom, justice and peace in the world” (United Nations,
1948)

467 (...) “Art historian, writer, publisher, and critic Sir Herbert Read for his part saw in Eranos the
upsurge of a ‘new humanism” (Hakl, 2014, p.7)

468 \Veja-se: Read, 1955.
469 Read, 2011.
470 (...) “scientific humanism” (Read, 2011, p.47)

143


https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-educational-scientific-and-cultural-organization
https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-educational-scientific-and-cultural-organization

generalizada de se “confundir cultura com aprendizado, e educagéo com propaganda.”’*
Ora, a assuncédo da premissa da UNESCO de que “[...] as guerras comegam nas mentes
dos homens, e € nas mentes dos homens que as defesas da paz devem ser construidas,”
42 nao passa de ato de “propaganda intelectual” que nédo pode assegurar, de nenhuma
forma, a “revolugdo moral” 4”3 e a tdo desejada paz entre os povos. Se ha algum lugar
onde se possa identificar a origem das guerras, segundo o pensador britanico, ndo é
somente na mente do homem moderno, mas no “inconsciente coletivo da
humanidade,”’* palavras que mostram que, desde 1950 o autor ja havia absorvido
grande influéncia de Eranos.

A tdo aclamada “busca irrestrita da verdade objetiva™’ da UNESCO “[...] € uma
s6 coisa — a famosa objetividade da ciéncia, um positivismo légico ao qual todas as
nacoes, racas e credos devem, se comprometidos com os ideais do humanismo
cientifico, dar seu consentimento.”#’® Ao contrario do que alguns marxistas poderiam
arguir, as guerras ndo sdo originadas de simples conflitos filos6fico-politicos, de lutas de
classes ou do imperialismo capitalista em si, mas sao sintomas de um “niilismo moral”
do homem civilizado que “[...] s6 podem ser impedidos por uma revolu¢éo no fundamento
social da consciéncia humana.” 4’7 Essa revolucdo moral s6 poderia ser realizada
mediante uma visao integral e arquetipica do humano, em um sentido pedagdgico mais

profundo “[...] na qual homens brancos e negros, chineses e esquimés, capitalistas e

471 (...) “to confuse culture with learning, and education with propaganda.” (Read, 2011, p.47)

472 (...) “wars begin in the minds of men, it is in the minds of men that the defences of peace must be
constructed” (Unesco, 1945)

473 (...) “This moral revolution cannot be secured by intellectual propaganda addressed to minds
already corrupted beyond redemption” (Read, 2011, p.52)

474 (...) “collective unconscious of mankind” (Read, 2011, p.52)
475 (...) “The unrestricted pursuit of objective truth” (Unesco, 1945)

476 (...) “is one thing - that is the famous objectivity of science, a logical positivism to which all nations,
races and creeds must, if committed to the ideals of scientific humanism, give their assent.”

477 (...) “only be prevented by a revolution in the social basis of human consciousness” (Read, 2011,
p.52)

144



comunistas, cristdos e budistas, racionalistas e misticos participassem abertamente.” 478
Conclui Read: “esse n&o é um projeto no &mbito da UNESCO!”

Por outro lado, a mencéo de Herbert Read a uma eventual concretizagéo do ideal
humanista de paz, cooperacdo e tolerancia universal, poderia parecer totalmente
utdpico, se este autor ndo tivesse participado de um grupo tal como o do Circulo de
Eranos, um grupo, de tdo “humano”, que permitiu Corbin defini-lo como um verdadeiro
“‘paradoxo” (1.1). Embora o trabalho seja muito desgastante para o educador de Ensino
Religioso,*’® podemos afirmar com Eliade que “[...] € somente através da compreensao
de tais situagdes nao familiares ou “exdticas” que o provincialismo cultural é
transcendido.” 480

Retomando a associacdo que Eliade faz entre um novo humanismo e a Histéria
das Religides, Robert Ellwood (1999) argumentou que o autor a fez “[...] porque ele viu
nela uma oportunidade de um prospecto de transcendéncia da tirania da Histéria.*®* Mas,
poderiamos ir ainda mais longe ao afirmar que, o posicionamento do estudioso das
Religides €, ao mesmo tempo “fenomenoldgico” e “humanista”, pois ele “acessa
internamente” e ndo externamente “[...] sob seu contexto meramente socioldgico,
econdmico e politico.” 482

Esse novo conhecimento do humano, entretanto, € mais do que somente uma
abertura de horizonte, de uma soma meramente quantitativa, estatica e epistemoldgica

do conhecimento “[...] € um encontro com os “outros”— com seres humanos pertencentes

478 (...) “in which white man and black man, Chinese and Eskimos, capitalists and Communists,
Christians and Buddhists, rationalists and mystics freely participate” (Read, 2011, p.52)

479 Trata-se de uma disciplina do Ensino basico, que fez parte da experiéncia curricular do autor
desta tese, ainda no Brasil.

480 (...) “It is through an understanding of such unfamiliar, "exotic" situations that cultural provincialism
is transcended.” (Eliade, 1961, p.3)

481 (...) “because he saw it as offering the prospect of transcending the tyranny of history” (Ellwood,
1999, p.84)

482 (_..) “approaches it from within” (...) “not merely in its sociological, economic, and political contexts”
(Eliade, 1961, p.3)

145



a varios e exoticos tipos de sociedades — que é culturalmente estimulante e fértil.”483 E,
pois, mediante o choque cultural e existencial inevitavel — bem como mediante a forga
de resisténcia, muitas vezes calorosa, por parte do conformismo e do provincialismo,
seja educacional, filoséfico ou religioso — que o humano pode ser confrontado com o
outro, parafraseando Rudolf Otto,*84— como um ganz andere; como um “totalmente outro”
485 @, assim, humanizar-se.

No Circulo de Eranos, ocorre da mesma forma, com o caso especifico do
Gnosticismo: o estudioso ou simples leitor interessado se confronta com o estrangeiro,
com o desconhecido, com um dualismo ou pluralismo de forcas cdOsmicas,
aparentemente inerente ao mundo, mas, também, consigo mesmo, como uma chispa
divina capaz de divinizar-se, isto é, de ver a si mesmo a partir de uma perspectiva
totalmente outra, e, assim, reconhecer a sua dignidade cosmica. Desse modo, também,
mediante a tomada de consciéncia da correspondéncia entre o homem e o0 cosmos, de
sua finitude e dignidade € que, por um lado, se revela a existéncia tragica da vida, diante
de poderes que estdo além de seu controle. Por outro lado, permite ao humano o
confronto com o aspecto paradoxalmente mortal e absoluto de sua propria existéncia, de
seu lado mais sombrio, mas também, de seu aspecto mais sublime ou numinoso, de seu
Selbst. Diante do exposto, poderiamos corroborar com Jonas de que, apesar de toda a
problematicidade em torno deste conceito, “certamente h& algo no Gnosticismo que
ajuda a entender a humanidade melhor do que alguém poderia entendé-la se nunca

tivesse o conhecido.”486

483 (...) “It is the meeting with the "others"-with human beings belonging to various types of archaic
and exotic societies-that is culturally stimulating and fertile.” (Eliade, 1961, p.3)

484 \/oltaremos a tratar deste conceito mais adiante, em (3.2.3).
485 (...) “wholly other” (Eliade, 1961, p.3)

486 (...) “there is certainly something in Gnosticism that helps one to understand humanity better than
one would understand it if one had never known of Gnosticism.” (Jonas, 2001, p.xxv)

146



4.1.3 O Gnosticismo, o Teriomorfismo, e a questdo do Humano

Como apresentamos anteriormente, ainda neste capitulo, na busca de uma
revalorizacdo do estudo da Historia das Religibes, e ao que poderiamos chamar de um
“‘novo humanismo”, os grandes pensadores de Eranos como: Jung, Corbin, Scholem,
Quispel, Eliade, Puech, Campbell, etc., opondo-se as interpretacdes historicistas e
cientificistas de sua época (2.2) —embora também se afastando das abordagens
neokantianas de Marburg, de modo semelhante aos pensadores renascentistas,
buscaram suas fontes filosoficas de inspiracdo nos antigos, na mitologia, no estudo dos
simbolos, etc. Nesta busca, encontraram um simbolismo recorrente, uma constante
estrutura arquetipica que soO poderia ser elucidada mediante o confrontamento entre os
diversos mitos, as fabulas e o esoterismo religioso, mediante uma experiéncia vivencial
com tais simbolos. Isso permitiu aos pensadores de Eranos uma compreensdo do
antagonismo tragico, aparentemente inerente a prépria condicdo humana, bem como da
constante representacdo dualista, seja do humano e do animal, do bem e do mal, etc.,
como uma condi¢do sine qua non da natureza enigmatica do humano e como anéloga a
ideia gndstica valentiniana de Sizygia, retomada por Jung.*®’

Nesse conflito mitol6gico-simbolico, perfeitamente representado no pensamento
gnostico e alquimico, Jung encontra um significado psicolégico profundo e, a partir da
sua influéncia como spiritus rector de Eranos, contribui sobremaneira nas pesquisas
deste grupo. Para entendermos como a questdo do humano € levada a sério pelos
grandes pensadores de Eranos, é necessario realizarmos uma exposi¢ao introdutoria

acerca de seu aspecto mitologico-gnostico, em um sentido filoséfico mais amplo.

487 Jung, 1980, 841.
147



Em suma, podemos afirmar que a questdo, ou melhor, o enigma do humano é
recorrente na mitologia mediante varios aspectos. Este aparece muitas vezes na
confrontacdo aterradora do mortal ou semideus com a fera, que, mediante sua vitdria,
conduz a gléria dos herdis. De modo analogo, mediante o enigma lancado pela Esfinge,
e sua posterior resolugdo é que faz de Edipo um Rei. Da mesma forma, desde os
primérdios da anunciacdo do salvator mundi sdo reveladas as aparicbes da besta
apocaliptica, do Behemoth, do Leviathan, as quais sdo necessarias uma sabedoria
(Sophia) especial para se calcular tais “nimeros teriomorficos”.4® Essa sabedoria ou
conhecimento superlativo, Gershom Scholem encontra nas doutrinas da Kabbalah e da
Merkabah judaicas, assunto que iremos tratar mais adiante, em (4.5).

Assim como a viséo hierofanica da figura animal como algo aterrador permite ao
mistico contemplar a “face de Deus”, da mesma forma na “cosmologia gnéstica”, é da
tomada de consciéncia de Pistis Sophia, de sua queda a regido do caos, e, mediante a
ajuda de Cristo, que Ihe é permitida, mediante varios arrependimentos, se libertar do
poder Rosto de Ledo, da opressdo de Adamas, dos Arcontes de Heimarmene 48 e se
elevar ao Aion treze. Para os antigos, a questdo do humano é representada mediante a
narrativa mitolégica, sob o simbolismo teriomérfico. Se os egipcios, de um modo geral
representavam suas divindades com faces de animais, de modo analogo, na viséo biblica
de Ezequiel aparece o trono ou carruagem de deus (Merkabah) com as faces de animais.
Por sua vez, os gnosticos viam no demiurgo laldabaoth 4%° a figura de uma serpente com
face de ledo, ou ainda IAO-Abraxas, como uma figura hibrida de um galo, humano e

serpente.

488 \/eja-se por exemplo no Apocalipse de Jodo no qual é utilizado o termo “apiBudév rou Bnpiou”,
normalmente traduzido como “numero da besta”. (Ap. 13:18)

489 Schmidt, 1978, p.29.
490 Do hebraico yalda bahut (nina x17') “Filho do caos.” (Gieseler, 1857, p.136)

148



Entretanto, o mito de Edipo e a Esfinge talvez seja o exemplo mais famoso, para
compreendermos o interesse, sobretudo de Jung, pelo simbolismo animal, e seu
significado psicolégico profundo. A Esfinge, depois de aterrorizar as pessoas da regido
de Tebas com seu enigma, se defronta com um herdi, a quem questiona: “[...] Qual € o
animal que tem quatro pés de manha, dois ao meio-dia e trés ao entardecer?” 4°! Ora, “é
o Homem”, responde o herdi, “[...] que engatinha na manh&, que caminha ereto durante
a tarde e que se utiliza de uma bengala na velhice.”*®> Desse modo, o heréi
aparentemente derrota a Esfinge. Entédo, “[...] a esfinge ficou tdo mortificada com a
solugéo de seu enigma que se jogou da pedra e se extinguiu.” 4°3 Depois de certo tempo,
Tebas é afligida pela peste e pela fome, entéo, pelo oraculo, se descobre o duplo crime
de Edipo, a saber, de ter matado seu préprio pai e se desposado de sua mae. Segundo
Pierre Weil (1924-2008), a Esfinge ndo é exclusiva ao pensamento greco-romano, pois,
ao ser pensada como uma formulacdo sapiencial dos antigos da estrutura enigméatica
que compde o proprio homem — seja ela sob sua vertente judaica, babilénica, egipcia,
etc. — pode ser considerada como um complexo simbdlico muito mais recorrente. 4%

Segundo Jung, o termo “[...] «esfinge» sugere «enigma», uma criatura enigmatica
que propde um dilema, como a Esfinge de Edipo, e fica no limiar do destino do homem
como se anunciasse simbolicamente o inevitavel.” 4% Este enigma, contudo — longe de

ser uma criagdo imaginaria subjetiva, ou seja, desprovida de qualquer “objetividade’—

491 (...) “The Sphinx asked him, “What animal is that which in the morning goes on four feet, at noon
on two, and in the evening upon three?" Edipus replied, “Man, who in childhood creeps on hands and
knees, in manhood walks erect, and in old age with the aid of a staff." The Sphinx was so mortified at the
solving of her riddle that she cast herself down from the rock and perished.” (Bulfinch, 1934, p.125)

492 (...) “Man, who in childhood creeps on hands and knees, in manhood walks erect, and in old age
with the aid of a staff.” (Bulfinch, 1934, p.125)

493 “The Sphinx was so mortified at the solving of her riddle that she cast herself down from the rock
and perished.” (Bulfinch, 1934, p.125)

494 Weil, 1976.

495 (...) “The word «sphinx» suggests «enigmax», an enigmatic creature who propounds riddles, like
the Sphinx of Oedipus, and stands on the threshold of man's fate as though symbolically announcing the
inevitable. (Jung, 1976, p.179)

149



pode ser proposto ao homem através de seus sonhos, mediante o simbolismo
teriomorfico, uma vez que os “[...] simbolos teriomérficos sdo muito comuns em sonhos
e em outras manifestacdes do inconsciente,” 4% e que, indicam “gradacgdes no estado de
inconsciéncia.” 4%’ Nesse sentido, segundo Jung, tais simbolos podem servir como um
rico material para o autoconhecimento, se os soubermos interpreta-los corretamente.
Embora, neste momento, ainda ndo seja nosso objetivo nos aprofundar nos elementos
que compfem a Psicologia Analitica de Jung, € importante observarmos que, para o
pensador suico, os simbolos teriomdrficos, em geral, expressam a natureza instintiva
humana, adaptados ao drama familiar de cada um. Nesse contexto, uma vivéncia
simbdlica, bem como a figura do Pai e a figura da M&de sdo imprescindiveis para
constituicdo de uma psiqué saudavel. A Esfinge, por exemplo, pode ser “[...] uma
representacdo semi-teriomorfica da mae-imago, ou melhor, da Mé&e Terrivel, que deixou
inimeros tragos na mitologia.” %8

De modo contrastante a interpretacdo eraniana do homo religiosus Giorgio
Agamben, em sua obra: L aperto: I'uomo e I"'animale (2002), também se volta para a
questao do teriomorfismo e sua relagdo com o Gnosticismo, pontualmente, a partir do
tema do teriomorfismo, e sua possivel relagdo com o Gnosticismo ressurge — embora
ndo exclusivamente —a partir de um texto hebraico do século XII1.4%° Esta obra, analisada
por pensadores contemporaneos,®® apresenta trés figuras, com varios simbolos
animais, muito semelhante com a experiéncia hierofanica de Ezequiel; a saber, dos

quatro simbolos: humano, boi, ledo, aguia — com excec¢ao do ultimo, que, nesse caso &

496 “Theriomorphe Symbole sind in Tradumen und anderen Manifestationen des Unbewussten sehr
héaufig.” (Jung, 2021, §291)

497 (...) “Grade der Unbewusstheit” (Jung, 2021, §291)

498 (...) “The Sphinx is a semitheriomorphic representation of the mother-imago, or rather of the
Terrible Mother, who has left numerous traces in mythology.” (Jung, 1976, p.179)

499 Veja-se: https://www.stilearte.it/wp-content/uploads/2015/04/02.jpg
500 Ameisenowa (1949) e Agamben (2002).

150


https://www.stilearte.it/wp-content/uploads/2015/04/02.jpg

substituida pelo galo. Em outra figura aparece o passaro Ziz (Grifo), o Behemoth (boi) e
Leviathan (peixe), simbolos que, sem duvida, sdo muito complexos. Mas, a figura que
mais nos interessa aqui é a que representa um banquete dos justos, nos tempos
“apocalipticos”. Em suma, a questdo intrigante é que tais justos, ndo sdo totalmente
humanos, sendo, séo representados ali com coroas, mas com a cabeca de animais.%0!
E, nesse contexto, ndo aparecem somente 0s classicos animais escatologicos
mencionados anteriormente, mas, também, alguns tragos que lembram asno, pantera e
macaco. Ora, “...] Por que os representantes da humanidade autorrealizada estao
representados com cabecgas de animal?” 52 Essa questdo, segundo o autor italiano,
ainda nao foi respondida pelos estudiosos, embora algumas alternativas tenham sido
propostas. Zofia Ameisenowa (1949) sugere a hipétese de se aplicar a mistica judaica
os métodos da escola de Warburg “[...] através da doutrina gnéstica segundo a qual, 0s
corpos dos justos (ou melhor, dos espirituais) 02 ascendendo aos céus depois da morte,
se transformam em estrelas e se identificam com as poténcias que governam cada
céu.”04

Nesse contexto, algumas vertentes gnosticas, sobretudo aquelas que admitem
em sua cosmologia as figuras dos Decanos e dos Arcontes, estdo perfeitamente
conectadas com a visao judaica das hierarquias angélicas. Portanto, as figuras dos sete
arcanjos presentes na cosmologia judaica, segundo Zofia (1949), se tornam as poténcias

astroldgicas dos sete arcontes, nesse caso, sob a forma animal-humana: “laldabaoth,

501 Agamben, 2002, p.11.

502 (...) “Perché i rappresentanti dell’umanita compiuta sono raffigurati con teste di animali?
(Agamben, 2002, p.11)

503 Agamben provavelmente se refere aos pneumatikoi. Veja-se (4.3.3).

504 (...) “attraverso la dottrina gnostica secondo cui i corpi dei giusti (0, meglio, degli spirituali),
risalendo dopo la morte attraverso i cieli,

si trasformano in stelle e si identificano con le potenze che governano ciascun cielo.” (Agamben,
2002, p.11)

151



lao, Sabaoth, Adonai, Eloaios, Oraios, Astaphaios.” %> No entanto, essa tematica
teriomorfica reincidente parece passar despercebida para o autor em outros textos
gnosticos, bem como na mitologia grega. No Apdcrifo de Jodo, por exemplo, varias

dessas representacdes reaparecem, também relacionados com os arcontes planetarios:

Estes sdo os nomes corporais (dos arcontes planetarios): o primeiro € Atoth, que tem aspecto de
carneiro. O segundo é Eloseo, que tem aspecto de asno. O terceiro é Astafeo, com aspecto de
hiena. O quarto é lao, com aspecto de serpente de sete cabecas. O quinto & Sabaoth, com aspecto
de dragao. O sexto é Adonin, com aspecto de macaco. O sétimo é Sabbede, com aspecto de fogo

centilhante.506

Da mesma forma com que o0s gnosticos primitivos representavam a ascensao dos
justos sob uma forma animal-humana e sua consequente fusdo ou identificacdo com o
macrocosmo e Seus corpos celestes, na mitologia grega, sempre ha a representacao de
um herdi, que, depois de viver seu drama existencial, é fusionado a uma constelacéo
zodiacal. Um bom exemplo é Quiron, o grande mestre dos herdis, e mais sabio dos
centauros que, depois de sua morte, é catasterizado a constelagdo de Sagitario®®’; do
mesmo modo, Pan se associa a constelacdo de Capricornio, Castor e Poélux a de
Gémeos, etc. No entanto, ao invés de serem vistos como seres bondosos, segundo estes
estudiosos, tais decanos e arcontes séo a fonte de todo o mal no mundo. Do mesmo
modo, poderiamos encontrar varios elementos teriomorficos nas divindades conhecidas
como fravartis ou fravashis, nos cultos mitraicos, na antiga Pérsia, e, portanto, em

relacdo ao que poderiamos chamar de uma gnosis iraniana (4.6).

505 Ameisenowa, 1949, p.24.

508 [Italicos nossos] (...) “Estos son los nombres corporales (de los arcontes planetarios): el primero
es Atot, que tiene aspecto de carnero. El segundo es Eloseo, que tiene aspecto de asno. El tercero es
Astafeo, com aspecto de hiena. El cuarto es Yao, con aspecto de serpiente de siete cabezas. El quinto es
Sabaot, con aspecto de dragdn. El sexto es Adonin, con aspecto de mono. El séptimo es Sabbede, com
aspecto de fuego centelleante.” (Pifiero, 2009, p.451)

507 Bulfinch, 1942, p.129.

152



Agamben tem como tema central de sua obra o conceito de aberto (offen) em
Heidegger,®°® a partir do qual ird apresentar a dicotomia humano-animal em relacdo ao
que chama de Mysterium disiunctionis. O autor dialoga com varios pensadores:
Aristoteles, Tomés de Aquino, Pico della Mirandolla, Walter Benjamin, Jakob von Uexkdill,
Henry-Charles Puech etc., sendo os dois ultimos membros de Eranos. Entretanto, apesar
de dedicar um capitulo inteiro ao seu Mysterium disiunctionis e de concluir sua obra com
uma critica acerca da concepg¢ao de humano no Mysterium Coniunctionis — portanto, em
referéncia indireta a Jung — coroa sua obra sem mencionar explicitamente o pensador,
apelando para uma obscuridade literaria para, entdo, submeter o enigma do humano -
representado nos simbolos gnésticos, alquimicos, oniricos — ao que ele chama de
mistério pratico-politico da separac&o.>%® O autor defende que tal irbnico Mysterium, se
inicia a partir de Aristoteles, no De anima®19, no qual este, além de “[...] ndo definir de
modo algum o que seja a vida, limita-se a decompd-la a partir do isolamento da funcéao
nutritiva, para depois voltar a articula-la numa série de poténcias ou faculdades distintas
e correlatas (nutricdo, sensacao, pensamento)”. ! Posteriormente, segundo Agamben,
essa imprecisao teria sua sequéncia no renascimento italiano, sobretudo a partir de Picco
della Mirandola, que teria formulado a concepgdo de uma “maquina antropoldgica”,
assim como sua derivagao igualmente irbnica: o humanismo, pois, “[...] se a separagao
entre 0 humano e o animal passa sobretudo no interior do homem, entdo é a prépria

questédo do humano — e do «humanismo» — que deve ser colocada de um modo novo.”>*?

508 Heidegger, 1983, p.368.
509 (...) “mistero pratico-politico della separazione.” (Agamben, 2002, p.91)

510 Agamben se utiliza como referéncia a verséo francesa de 1980. Em nosso caso, nos utilizamos
de uma verséo bilingue mais antiga. (Aristote, 1966)

511 (...) “non definisce in alcun modo che cosa sia la vita: egli si limita a scomporla
grazieall’isolamento della funzione nutritiva, per poi riarticolarla in una serie di potenze o facolta distinte e
correlate (nutrizione, sensazione, pensiero)” (Agamben, 2002, p.21)

512 (...) “se la cesura fra 'umano e l'animale passa innanzi tutto allinterno dell'uomo, allora € la
questione stessa dell’'uomo - e dell'«cumanesimo» - che dev’essere posta in modo nuovo.” (Agamben, 2002,
p.23)

153



O fato é que, para o autor italiano, ndo lhe interessa “[...] investigar o mistério
metafisico da conjungdo, mas aquele pratico e politico da separagdo,” °** e, nesse
sentido, parece interpretar a questdo do humano em dire¢céo totalmente oposta a de Jung
e dos principais autores Circulo de Eranos. Nao pretendemos aqui, nos aprofundar em
que consistem tais mistérios agambinianos nem heideggerianos, mas entender como a
qguestao do humano, neste grupo, aponta para a possibilidade de um conhecimento que
nao pode ser compreendido em termos epistémicos convencionais, € Sim como uma
gnosis. Agamben nos importa aqui somente como um autor contemporaneo que dialogou
com Jung e com a questdao do humano, ainda que ndo explicitamente, e que tenha
seguido um rumo interpretativo distinto. Como pretendemos defender neste trabalho,
para os autores de Eranos, a gnosis nao deve ser interpretada como exclusiva de um
periodo histérico ou a uma sO cultura origindria. Esta permite compreender a
multiplicidade simbdlica dos povos ndo como um sincretismo cultural arbitrario ou de uma
simples “helenizacéo do Cristianismo”, mas, como uma produgcdo muito rica e complexa
da psiqué coletiva, o que Jung chamou de inconsciente coletivo.

O mesmo se aplica ao simbolismo animal, o qual ndo deve ser interpretado como
uma representacdo inferior, sendo de um ponto de vista simboélico e psicolégico
igualmente relevante, que contém em si uma sabedoria ou um conhecimento
psicolégico-soterioldgico singular. O simbolismo teriomérfico presente nas diversas
narrativas mitologicas, segundo Jung, tem alguma relacdo com o0s estagios do
desenvolvimento da consciéncia e nesse contexto simbdlico o humano é representado
ao lado de tais simbolos, ou, mesclado a estes, como elementos da natureza. O

Cristianismo, com todo seu arsenal simbdlico, ndo poderia fugir a regra.

513 (...) “investigare non il mistero metafisico della congiunzione, ma quello pratico e politico della
separazione.” (Agamben, 2002, p.24)

154



O peixe (ix00¢) o simbolo mais popular do Cristianismo — que pode até mesmo
ser considerado um acréstico,>* um recurso simbélico muito utilizado pelos alquimistas
— teria sido prefigurado desde seus primérdios como um simbolo soteriologico, cuja
associacdo astrolégica ao Aion piscis °® ndo poderia mais ser negligenciado.
Resumidamente, para Jung, “[...] o simbolo do peixe se apresenta como uma recepgéo
espontanea da figura do Cristo do Evangelho e também um sintoma que mostra de que
modo e com que significado ele foi assimilado pelo inconsciente.”®® Tais
correspondéncias simbdlicas entre o peixe, o0 esperado messias, a pessoa de Yeshua, o
Anthropos, o filho do homem etc., ndo séo facilmente compreendidas nem aceitas pelos
cristdos e pelos judeus ortodoxos, mas, podem ser perfeitamente compreensiveis no
imaginal >7 gnéstico.

O pensador suico, em sua obra Aion (2021), tomando como referéncia principal
Hipdlito de Roma (170-236), analisa as diferentes variantes simbdlicas dos gnosticos:
Dos Naasenos, dos Peratas, dos Setianos etc. Nos primeiros, a doutrina do salvador do
mundo é representada pelo elemento agua e sua forca magnética: Ele € a aqua doctrinae
“[...] que completa a individualidade de toda criatura, assim também confere a totalidade
ao homem, dando-lhe um certo poder magnético para atrair o que lhe pertence e de

integra-lo.”™!® Por sua vez, os Naasenos, como o proprio nome pressupde, em sua

514 (...) “IXOYZ: Inoold¢ Xpiotdg Ocod Yioc Zwrp” (Jesus Cristo filho de Deus Salvador) (Bull, 2012,
p.327)

515 Termos que Jung se utiliza como uma analogia do signo astrolégico de peixes com a ideia
gnostica de Aion. Veja-se (4.4).

516 (...) “das Fischsymbol eine spontane Rezeption der Christusgestalt des Evangeliums und damit
sozusagen ein Symptom darstellt, welches anzeigt, in welcher Weise und mit welcher Bedeutung es vom
Unbewussten aufgenommen wurde.” (Jung, 2021, §285)

517 talico nosso. Utilizamos o termo imaginal para evitar o termo imaginario. O termo “imaginal” faz
jus ao mundus imaginalis de Henry Corbin e, que estda em harmonia com a compreensao psicoldgico-
arquetipica de Jung.

518 (...) “welche jedes Geschopf zu seiner Individualitat vervollstandigt, also auch de Menschen
ganzmacht, und zwar dadurch, dass es ihm gewissermassen eine magnetische Kraft verleiht, das zu ihm
Gehorige und ihm Eigenttiimliche anzuziehen und sich zu integrieren.” (Jung, 2021, §289)

155



etimologia (wm - nahash),%'® cultuavam mais explicitamente o simbolo da serpente,
frequentemente atribuido ao Cristo, 0s processos de transformacdo psiquica e seus

efeitos aterradores-redentores:

E por isso que eles tdo frequentemente se expressavam através de motivacdes de animais. A
comparacao de Cristo com a serpente € mais auténtica do que com o peixe, no entanto, era menos
popular nos primeiros circulos cristaos. [A serpente] era recomendada aos gndsticos como um
simbolo muito conhecido o qual era atribuido ao auspicioso génio local, o Agathodaimon, bem

como para o seu amado Nous.520

De modo analogo, na doutrina dos Peratas, certos elementos se mantém em
comum com o Cristianismo ortodoxo, como exemplo, a funcao escatoldgica exclusiva do
filho do homem. Mas, nesse caso, nao se trata de uma representacao antropomorfica do
salvator, ou seja, atrelada necessariamente a personalidade de Jesus, mas com o
simbolo complexo da serpente: € o filho, que traz consigo os simbolos do Pai (patrikoi
charakteres)®?! e os recolhe novamente aos mais altos Aions, mas, somente depois de
estes signos terem sidos despertados. Para os Setianos, de modo andalogo, a salvagéao
s6é pode vir do filho do homem, da serpente, mas, este tem uma contraparte
psicofisiolégica no humano, uma vez que “os Setianos comparavam o “Pai” com o
cérebro (enkephalon) e o “Filho” com o cerebelo e com a medula espinhal (parenke phalis
drakontoeides).” %22 Em suma, o peixe e a serpente sdo simbolos teriomorficos populares

e eram comumente utilizados no Cristianismo primitivo “[...] para designar movimentos

519 Rudolph, 1987, p.84.

520 [Colchetes nosso.] (...) “Daher sind sie auch so oft durch das Motiv der hilfreichen Tiere
ausgedruckt. Der Vergleich Christi mit der Schlange ist authentischer als der mit dem Fisch, und trotzdem
weniger populéar in den urchristlichen Kreisen. Den Gnostikern empfahl sie sich als altbekanntes
Vulgarsymbol fir den gunstigen lokalen Genius, den Agathodaimon sowie fir den ihnen am Herzen
liegenden Nous.” (Jung, 2021, p.186)

521 Jung, 2021, §291.
522 Jung, 2021, §291.

156



ou experiéncias psiquicas que emergem de forma surpreendente, assustadora ou
salvadora, do fundo do inconsciente.” 523

No entanto, esses simbolos emergem seguindo uma correspondéncia alquimica
dualista, mediante pares de contrarios (Sizygias) que precisam ser reconciliados, e que
trataremos mais adiante (4.1.4), ou, mediante uma duplicagdo, que mostra niveis
semanticos de um mesmo simbolo. Os exemplos mais intrigantes que Jung faz uso e
que mostram sua sagacidade interpretativa referem-se a enigmatica figura do Leviata.
Mencionado somente seis vezes no antigo testamento, essa figura mitolégica, composta
originalmente por cinco letras (N7 - lewiathan) — é representado, de modo geral, como
uma grande figura marinha, a qual se relaciona com as criaturas descritas em Genesis
pela palavra tannin 52* e que teria correspondéncia com a grande baleia do livro de J6,5%°
motivo de polémicas investigagcdes em Jung. O trecho que o autor se utiliza para sua
interpretagcdo deste simbolo complexo refere-se ao quarto livro de Esdras, considerado
um apdcrifo no qual “a figura homem sai do Mar como um vento.” 26 Citamos aqui, um

trecho mais extenso em que Jung analisa este simbolismo:

O peixe tirado do fundo tem uma ligacdo misteriosa com Leviata: é a isca com que se atrai e se
pesca Leviatd. Este peixe deriva provavelmente de uma duplicagdo do grande peixe, e representa
0 seu aspecto pneumatico. Que Leviata possua um aspecto deste género, decorre do fato de ser
alimento eucaristico. Que nessa duplicagéo se trate de um ato de tomada de consciéncia conclui-
se de JO 26:12, onde se Ié que YHVH abate Raab com sua “inteligéncia” (ni1an - tebuna). Raab,
0 monstro marinho, corresponde a Tiamat, a qual Marduk encheu com o imhullu, o vento norte,
que a despedaca. Tebuna vem do hebraico bin = separar, dividir, apartar, e implica discriminagéo

que é por exceléncia a caracteristica da tomada de consciéncia. Neste sentido, Leviatd e

523 (...) “zur Bezeichnung von psychischen Bewegungen oder Erlebnissen, die Uberraschend,
erschreckend oder erlésend aus dem Unbewussten auftauchen.” (Jung, 2021, §291)

524 \VVeja-se: https://www.bibleandscience.com/bible/books/genesis/genesisl leviathan.htm
525 J6, 3:8.
526 (...) “der Mensch wie ein Wind aus dem Meere” (Jung, 2021, §185)

157


https://www.bibleandscience.com/bible/books/genesis/genesis1_leviathan.htm

particularmente Behemot representam estagios do desenvolvimento da consciéncia e, portanto,

de uma assimilagdo do homem.5%7

Seria simplesmente inexplicavel a capacidade interpretativa de Jung diante da
complexidade de tais simbolos e do rigor exegético do idioma hebraico se néo
tivéssemos em conta o caréter interdisciplinar das conferéncias de Eranos e o nivel de
erudicdo de seus participantes, elementos 0s quais tornaram compreensiveis tais
facanhas filosoficas. Gershom Scholem, pensador judeu e cabalista de Eranos, ao qual
dedicaremos uma atencdo especial em um topico posterior (4.5), pode ter contribuido
neste sentido.

O simbolismo teriomérfico amplamente presente nas doutrinas ditas gnésticas,
herméticas ou simplesmente no pensamento mitolégico, quando vivenciado diretamente
mediante uma experiéncia hierofanica, parafraseando Rudolf Otto, pode ser
experimentado como um Mysterium tremendum, que, apesar de seu aspecto aterrador,
de um ponto de vista psicolégico, segundo Jung, é uma experiéncia enriquecedora.
Nesse sentido, apesar do Cristianismo ortodoxo ter fornecido uma educacédo moral a
civilizacdo ocidental, segundo Jung, ele foi responsavel por um certo afastamento entre

0 consciente e o inconsciente, sobretudo a partir da doutrina da privatio boni,>?® “[...] que

527 (...) “Der Fisch, der «aus der Tiefe emporgehoben» wird, steht in geheimer Beziehung zum
Leviathan: er ist der Kdder, mit dem Leviathan angelockt und gefangen wird. Dieser Fisch entstammt
wahrscheinlich einer Verdoppelung des grossen Fisches und steht dessen pneumatischen Aspekt besitzt,
geht aus der Tatsache hervor, dass er, wie der Ichtys, eucharistische Speise ist. Dass es sich bei dieser
Verdoppelung um einen Akt der Bewusstwerdung handelt, erhellt aus Hiob 26, 12. Er heisst dort das Jahwe
die Rahab durch seine ‘Einsicht’ (tebuna) niederschlage. Rahab, das Meerungeheuer, bildet die
Entsprechung zur Tiamat, die von Marduk mit dem imhullu, dem Nordwind, erfillt und von ihm gespalten
wurde. Tebuna kommt von bin = trennen, spalten, scheiden, das heisst Diskriminierung, welche das
Charakteristikum der Bewusstwerdung par excellence darstellt. In diesem Sinne sind Lewiathan und
insbesondere Behemoth Stufen einer Entwicklung zum Bewusstsein hin, also zu einer Assimilation an der
Menschen.” (Jung, 2021, §185)

528 A doutrina da “privagdo do mal”. Jung (2021) parece atribui-la a Origenes de Alexandria (185-
253).

158



se expandiu perigosamente até a desorientacdo na visdo de mundo [weltanschaulichen]
atual.” 52°

Segundo Jung, esse estado de “desorientagcdo” € a condi¢do geral do homem
contemporaneo e o inconsciente coletivo, de modo a compensar certos posicionamentos
unilaterais, busca constantemente encontrar simbolos para expressar a totalidade
psiquica. Estes simbolos irdo compor todo um conjunto de fabulas, narrativas mitolégicas
e até mesmo de tradi¢cdes religiosas para assegurar a saude espiritual humana. Nesse
sentido, para Jung, “foram os gndsticos os que fizeram as mais frutuosas tentativas de
encontrar designacdes simbolicas adequadas do Selbst.” 5 Referente ao homo
religiosus, o que se viu ao longo da historia foi um conflito entre o dogma eclesiastico,
estabelecido por um consenso de uma maioria, mediante concilios episcopais e, por
outro lado, da vivéncia simbdlica direta e profunda de uma minoria de misticos e, ao
mesmo tempo, de tedlogos como Valentino e Basilides, os quais, “[...] ao contrario da
ortodoxia, deixaram-se influenciar muito pela experiéncia interior natural.”®3! Jung se viu
muito atraido pela riqueza dos conteudos filosoficos e psicologicos destas experiéncias
em seu anseio de compreender o humano mas, também, de compreender as suas
proprias experiéncias oniricas particulares.

Buscamos, neste topico, avancar acerca da questdo do humano dialogando com
temas mitolégico-gndsticos em Jung e Agamben, mais pontualmente acerca do que
poderiamos chamar de o “problema da forma animal” ou simplesmente do

“teriomorfismo”. Diante do exposto, poderiamos afirmar que o autor italiano ndo é o mais

529 (...) “allm&hlich in gefahrlicher Weise bis zur weltanschaulichen Desorientiertheit erweitert hat.”
(Jung, 2021, §428) [poderiamos traduzir “weltanschaulichen Desorientiertheit” como “desorientagédo
ideolégica.” Entretanto, como trataremos em (4.3) o conceito de Weltanschauung parece ter uma
importancia maior que o termo usado no senso comum. Portanto, evitaremos associar este conceito a
termos como simplesmente “crenga” ou “ideologia”.]

530 “Weitaus die fruchtbarsten Versuche aber, passende symbolische Ausdriicke fiir das Selbst zu
finden, haben die Gnostiker gemacht.” (Jung, 2021, §428)

531 (...) “im Unterchied zur Orthodoxie, in hohem Masse von dernatirlichen inneren Erfahrung
beeiflussen liessen.” (Jung, 2021, §428)

159



indicado para se compreender Jung, muito menos para representar o ideal filoso6fico de
Eranos, exceto pelo Unico elemento em comum, a saber, o interesse em compreender o
enigma do humano e a gnosis. Carl Gustav Jung jamais reduziria 0 enigma humano a
uma abordagem pratico-politica, muito menos o fez mediante uma investigacao
“‘metafisica abstrata” como o autor italiano deixa a entender.

Ao contrério, como buscaremos apresentar mais adiante em (4.4), mediante seu
oficio de médico, Jung buscou desvendar os enigmas da natureza e da psiqué humana
a partir da experiéncia clinica e, ao mesmo tempo, mediante uma postura alegadamente
“apriorista”, ou ainda arquetipica.>®? Nesse sentido, Giorgio Agamben — com sua obra
supracitada e sua critica indireta — serve como um dos exemplos de autores
contemporaneos que retomaram os estudos da gnosis sob um contexto muito especifico,
que é caso do simbolismo animal, e que, de alguma maneira sdo devedores do Circulo
de Eranos — muitos, sem sequer saber da existéncia desse grupo e talvez outros
negligenciando-o completamente.

Retomando o mito de Edipo, poderiamos refletir com Jung que, apesar do
protagonista mitico ter respondido corretamente a Esfinge, e, aparentemente, ter
derrotado o monstro antropomoérfico, os males no mundo ainda ndo cessam de aparecer,
pois talvez a solugdo do enigma proposto pela esfinge nédo se reduza a uma simples
resposta racional, aparentemente consciente, muito menos a uma fuga intelectual
obscuramente elegante. E bem provavel que a ameaca teriomérfica derradeira para o
humano e para o ndo-humano seja o proprio homem, independente do nome que o
gueiramos dar. Buscaremos agora tratar do Mysterium Coniunctionis ou do “mistério da

conjungao dos opostos” em Jung.

532 Em sua obra Aion Jung afirma que o arquétipo existe “a priori” (Jung, 2021, §34)
160



4.1.4 O Mysterium Coniunctionis e a questdo do Andrégeno

O conceito de mysterium coniunctionis, muito distante de um simples devaneio
metafisico, como insinua Agamben (2002), € um elemento articulador de varios temas e
conceitos da Psicologia junguiana, que pretendia se fundamentar em “fatos
psicologicos”,>®3 e esta presente no pensamento de outros autores que, de maneira
direta ou indireta, tiveram influéncia de Carl G. Jung, no Circulo de Eranos. Além do mais,
permite ver a amplitude do conceito de humano neste circulo de pensadores, em relacéo
a um tema também muito desenvolvido no Renascimento: a Alquimia. O interesse de
Jung pela alquimia se inicia de modo mais consistente por volta do ano de 1929,
expresso em seu comentario ao Segredo da Flor de Ouro, de Richard Wilhelm, obra
mencionada anteriormente (2.3), € que, desde entdo, passa a investigar a emergéncia
de certas motivacdes arquetipicas comuns na Alquimia e presentes nos sonhos do
homem contemporéaneo “sem nenhum conhecimento de literatura alquimica.”3* A leitura
de Jakob Bohme (1575-1624), Gerhard Dorn (1530-1584) e Heinrich Khunrath (1560-
1605) impacta de forma consideravel seu pensamento, de modo que, em 1944, estes
temas ja aparecem melhor sistematizados em sua obra Psicologia e Alquimia, e, ainda
de um modo mais maduro, pontualmente na obra de 1955, intitulada originalmente
“Mysterium Coniunctionis: Untersuchung tber die Trennung und Zusammensetzung der
seelischen Gegensatze in der Alchemie (1955)”.53%

Para Jung, as descricbes alquimicas correspondem simbolicamente as
experiéncias que resultam da relacdo, operacao e interagdo concomitantes do alquimista

com O mMicrocosmos e 0S macrocosmos, ou seja, mediante a relacdo com o mundo

533 (...) “psychological facts” (Jung, 1980, §190)
534 (...) “who have no knowledge of alchemical literature.” (Jung, 1977, p.18)

5385 (Jung, 1977) O titulo da obra pode ser traduzido nos seguintes termos: “O mistério da
conjugagéo: Investigacdo acerca da separagéo e da composi¢do dos opostos animicos na Alquimia.”

161



exterior (com o laboratorium) e o mundo interior (sua psiqué) consigo mesmo, cujo
resultado final seria a individuagdo. Para Jung, o processo de individuacéo pode ser
interpretado de modo anélogo ao opus alchymicum, pois consiste na reproducdo do
grande drama cosmogonico representado originalmente no Génesis judaico-cristdo e no
Apocalipse de Jodo. Neste sentido, para os alquimistas, a prépria “[...] opus era uma
analogia com a obra divina da criagdo.”>%

Para os pensadores medievais e renascentistas, como mencionamos ainda neste
capitulo, o humano, a partir de uma conexao psicoldgica e simbolica com a imago Dei, é
considerado como um microcosmo. Porém, Jung reflete, ndo é o homem empirico “[...]
que constitui a correspondéncia com o mundo, como pensavam na Idade Média, mas a
incomensuravel totalidade do homem animico ou espiritual, que ndo pode ser descrita
integralmente, porque o homem €& composto pela consciéncia e pela extensdo
indetermindvel do inconsciente.>¥” Essa descricdo do homem como um microcosmos,
portanto, como uma miniatura simbélica do universo e dos corpos celestes, corresponde
ao surgimento do homem enquanto totalidade (Selbst) ou do Anthropos: “0 homem
espiritual, interior e completo.” 538 Para se chegar a esse estado de completude interior
era necessaria a realizacéo da grande obra alquimica, vivenciada psicologicamente pelo
fildsofo-alquimista mediante varios estagios ou fases de desenvolvimento.

O primeiro estagio da grande obra alquimica (Magnum opus) se inicia com a
Filosofia, mediante a disposi¢cdo animica pelo conhecimento e pela verdade, momento
em que o filbsofo comecga a sofrer um embate entre o consciente e o inconsciente, uma

defrontacdo do alquimista com sua propria obscuridade psiquica, com sua Sombra

536 (...) “the opus was an analogy of the creation of the world.” (Jung, 1980, §550)

537 [Italico nosso.] (...) “It is not the empirical man that forms the "correspondentia” to the world, as
the medievalists thought, but rather the indescribable totality of the psychic or spiritual man, who cannot be
described because he is compounded of consciousness as well as of the indeterminable extent of the
unconscious.” (Jung, 1980, §550)

538 (...) “the Anthropos, the spiritual, inner and complete man.” (Jung, 1980, §529)
162



(Schatten). De modo a “[...] entender tais pressdes de nosso préprio inconsciente, e
assim evitar que o elemento «irracional» saisse do controle, Jung se preocupou tdo
intensamente com a alquimia e a gnosis, pois era la que o lado obscuro era claramente
discernivel.” 53° Neste primeiro estagio alquimico: “[...] Tudo se torna duvidoso, motivo
pelo qual os alquimistas o chamavam de nigredo, tenebrositas, chaos, melancholia,” 54°
sendo o ultimo muito bem representado por Albrecht Direr (1471-1528) em sua pintura
intitulada Melencolia 1.5

Ainda na primeira fase alquimica ocorre “[...] um entrelacamento inextricavel da
alma com o corpo, que juntos formavam uma unidade obscura (a unio naturalis).”*?
Desta unido psicossomética cadtica e primordial, o fildsofo alquimista deve libertar a alma
mediante o procedimento da separatio, mediante um firme posicionamento: espiritual,
racional e consciente — e, provar-se “imune as influéncias do corpo.” > Para o fil6sofo
alquimista, este primeiro estagio alquimico ocorre como reflexo dos fenbmenos naturais
reproduzidos no laboratério. Desse modo, da mesma forma que as coisas naturais estdo
condicionadas da putrefacdo a solucdo (ad solutionem) e, pela solucdo, 0os corpos sao
dissolvidos (sulvuntur), entdo, “[...] pelo conhecimento, as duvidas dos filésofos séo
resolvidas (resolvuntur).” >4 O segundo estagio € uma consequéncia do primeiro, uma

vez que é “[...] das trevas do inconsciente que vem a luz da iluminagdo, a albedo.” 54°

539 [ltalico nosso.] (...) “in order to understand such pressures from our own unconscious, and thus
to avoid the “irrational” element from getting out of hand, that Jung preoccupied himself so intensively with
alchemy and gnosis, for it was there that the dark side was clearly discernible.” (Hakl, 2014, p.302)

540 (...) “Everything becomes doubtful, which is why the alchemists called this stage nigredo,
tenebrositas, chaos, melancholia.” (Jung, 1977, §708)

541 Veja-se: https://www.metmuseum.org/pt/art/collection/search/336228.

542 (...) inextricable interweaving of the soul with the body, which together formed a dark unity (the
unio naturalis)” (Jung, 1977, §696)

543 (...) “An inextricable interweaving of the soul with the body, which together formed a dark unity
(the unio naturalis).” (...) “immune to the influences of the body.” (Jung, 1977, §696)

544 (...) “To this is compared philosophical knowledge, for as by solution bodies are dissolved
[solvuntur], so by knowledge are the doubts of the philosophers resolved [resolvuntur]. (Jung, 1977, §363)

545 (...) “From the darkness of the unconscious comes the light of illumination, the albedo.” (Jung,
1977, §220)

163


https://www.metmuseum.org/pt/art/collection/search/336228

Este, por sua vez, “[...] ocorre da unido mental, isto €, quando a unidade do espirito e da
alma, é conjugada com o corpo”,>® representado pela ave fénix, como simbolo de
transformacao e renascimento.

Desse modo, o mysterium coniunctionis é o resultado de um longo, doloroso e
vivificante processo espiritual e psiquico em que diversos pares de opostos devem ser
conjugados sob uma unido e muitas vezes numinosa, representada pelo hieros gamos:
as bodas do Rei e a Rainha, do sol e a lua, do enxofre e o mercurio dos alquimistas,
Adéao e Eva, as duas oliveiras do cristianismo primitivo, o bem e o mal, o Yang e o Yin
do Tao chinés, ou ainda Shiva e Shakti “[...] que constitui o nirdvandva da Filosofia hindu,
embora ndo seja literalmente um desenvolvimento filosoéfico, mas sim psicoldgico.” %47
Entretanto, a consumacéo do mysterium coniunctionis, que constitui a rubedo, a terceira
e ultima fase alquimica “[...] pode ser esperada somente quando é realizada a unificagao
do espirito, alma e corpo com o unus mundus original.”* O unus mundus é “[...] a
unidade original e indiferenciada do mundo e do Ser; a agnosia (ayvwaoia) dos Gnésticos,
o inconsciente primordial.” 4° E do inconsciente primordial que surge uma série de pares
de opostos, a qual, parafraseando os gnésticos, Jung chama de Sizigias 5°° e que servira
de fundamento para sua concepc¢do de Animus-Anima.>5!

Esse terceiro estagio alquimico no qual a coniunctio € realizada plenamente,

mediante o hieros gamos, tem sua versao cristd no simbolismo da “Assunc¢ao e coroagao

546 (...) “is reached when the mental union, that is, the unity of spirit and soul, is conjoined with the
body. (Jung, 1977, §664)

547 (...) “This is the “liberation from opposites,” the nirdvandva of Hindu philosophy, though it is not
really a philosophical but rather a psychological development.” (Jung, 1977, §296)

548 (...) “can be expected only when the unity of spirit, soul, and body is made one with the original
unus mundus.” (Jung, 1977, §664)

549 (...) “The original, non-differentiated unity of the world or of Being; the of the Gnostics, the
primordial unconsciousness.” (Jung, 1977, §664)

550 Jung, 1980, §41.
551 Veja-se: 4.4.
164



da Virgem”.552 Esse matrimonio alquimico — muitas vezes interpretado literalmente como
um incesto, como no famoso exemplo mitoldgico de Edipo — surge com a “[...] unio
mentalis intrapsiquica do intelecto ou da razédo com Eros.” °°3 Tal operagéo interior é
muito significativa para o humano, “[...] pois traz um aumento consideravel de
autoconhecimento e de amadurecimento pessoal, mas sua realidade é meramente
potencial e somente validada pela unido com o mundo fisico do corpo.” °54 Para Jung, o
dogma da Assuncédo de Maria apresenta as mesmas caracteristicas fundamentais que o
mysterium coniunctionis, embora com um simbolismo diferente. Da mesma forma como
os padres da igreja acreditavam “[...] na elevagéo literal do corpo fisico aos céus”, os
alquimistas “[...] acreditavam na possibilidade ou, até mesmo na existéncia efetiva da
sua pedra e do seu ouro filosofal.” > De modo analogo a Jung, como iremos tratar mais
adiante, Henry Corbin encontra uma gnosis iraniana, na qual se permite repensar o
dogma da assuncdo ou ressureicdo mediante a ideia de caro espiritualis ou corpo
espiritual. Assim como para os alquimistas europeus ha uma distin¢éo entre corpo, alma
e espirito, e a opus é realizada plenamente a partir do mistério de sua conjunc¢éo, para
os alquimistas xiitas da linhagem de Suhrawardi, ha a distincdo entre corpo carnal
(yasad), corpo espiritual ou imaginal (yism mitali) e espirito (ruh).5%

O Anthropos, o arquétipo do homem completo, simbolicamente representado

pelos cabalistas como o “Adao primordial” (Adam Kadmon, |nT7 DTX), cCOmo uma

552 (...) “Assumption and Coronation of the Virgin” (Jung, 1977, §237)
553 (...) “intra-psychic unio mentalis of intellect or reason with Eros. (Jung, 1977, §664)

554 (...) “since it brings a considerable increase of self-knowledge as well as of personal maturity, but
its reality is merely potential and is validated only by a union with the physical world of the body.” (Jung,
1977, §664)

585 (...) “on the literal taking up of the physical body into heaven, so the alchemists believed in the
possibility, or even in the actual existence, of their stone or of the philosophical gold.” (Jung, 1977, §664)

556 (Corbin, 1977, p.180) E importante também notar que o termo arabe utilizado por Corbin (ruh)
nos recorda o termo hebraico Ruach (nn) utilizado no Genesis, também para designar o espirito.

165



emanacdo de Ain Soph (910 |'x), também teria sido associado ao eidos platonico.%%’
Entretanto, a ideia cristd do androgino, “[...] evidentemente derivada da doutrina gnostica
do homem hermafrodita primordial,” °°8 € uma imagem arquetipica muito mais recorrente
do que se poderia pensar, pois, também estaria presente no hinduismo, mais
pontualmente, na “[...] unidade andrégena de Shiva e Shakti, a qual é representada na
iconografia tantrica em unido sexual permanente.” 55°

O Adao primordial que originalmente continha em si o elemento feminino (ou Eva),
dele separado, passa a ter seu simbolo maximo em Cristo. Entretanto, devido as
tendéncias monoteistas e patriarcalistas do homem medieval, a imagem arquetipica do
andrégino, e sua contraparte feminina reprimida, neste contexto, é assimilada de uma
nova forma, “[...] uma vez que Adao era o prototipo de Cristo, e Eva foi retirada de seu
lado, que é a Igreja, € compreensivel que uma representacédo de Cristo tenha notaveis

aspectos femininos.” % Assim, da mesma forma que para os Gndsticos o Cristo é
emanado do pleroma com sua contraparte feminina (Sophia), esta Sizigia sera
reassumida no Cristianismo pela representacdo da pessoa de Jesus e a Igreja como sua
esposa.

Tais ambiguas representacbes de Cristo estariam presentes no seio do
Cristianismo até hoje, assim como a representacdo andrégena da pedra filosofal dos

alquimistas, sob uma forma oculta. Por isso, elas revelam “uma afinidade maior com a

visdo dos Gnadsticos.” %61 Essa representacdo do humano primordial em seu aspecto

557 Como dissemos anteriormente, estes conceitos que compdem a cosmologia judaica iremos tratar
mais adiante (4.5.1), a partir de Gershom Scholem.

558 (...) “evidently deriving from the Gnostic doctrine of the hermaphroditic Primordial Man” (Jung,
1977, §526)

589 (...) “The androgynous unity of Shiva and Shakti is depicted in Tantric iconography as permanent
cohabitation.” (Jung, 1977, §580)

560 “since Adam was the prototype of Christ, and Eve, sprung from his side, that of the Church, it is
understandable that a picture of Christ should develop showing distinctly feminine features.” (Jung, 1977,
8§526)

561 (...) “which in this respect has more affinity with the views of the Gnostics.” (Jung, 1977, §526)
166



feminino e masculino, para Jung, “[...] expressa um ato de tomada de consciéncia. Ela
gera um par de opostos da qual surge a possibilidade de se chegar a consciéncia,” °6?
da mesma forma mencionada anteriormente, com que YHVH vence Raab, o monstro
marinho com sua capacidade de discernimento ou inteligéncia (nian, tebunah).

Para Jung, a elevacgdo da figura humana as representa¢fes alquimicas de um Rei,
ou de uma divindade, bem como, por outro lado, ao aparente rebaixamento da
superioridade humana mediante inimeras representacdes teriomérficas, sédo indicagcbes
da existéncia de um par de opostos que estao atuantes a um nivel psiquico profundo, e
a compreensao desse par “[...] constitui a fenomenologia de um Selbst paradoxal, da
totalidade do humano.” 563 Compreender a totalidade do humano é estar disposto a
investigar profundamente o significado de tais imagens arquetipicas que insistem em vir
a superficie, como é caso do Anthropos, o andrégeno primordial, do mistério de sua
separacdo, mas, mais que tudo, do mistério empirico e vivo de sua possivel conjuncao.

Segundo Joseph Campbell (1904-1987), grande mitélogo de Eranos, o tema da
androginia ou do hermafroditismo € recorrente na mitologia. O exemplo mais claro é a
figura que da sua origem etimoldgica: Hermaphroditus “[...] filho de Hermes e Afrodite,
mas também Eros, a divindade do Amor (o primeiro dos deuses, de acordo com Platéo),
eram de ambos os sexos, feminino e masculino.” 564 De forma semelhante a Jung,
Campbell vé a importancia simbdlica e interpretativa da questdo da androginia do
humano e da “queda original”, ndo s6 na mitologia grega, mas também, para os gndsticos

primitivos e cabalistas medievais. O contato direto com a divindade criadora (Elohim),

562 (...) “The splitting of the Original Man into husband and wife expresses an act of nascent
consciousness; it gives birth to a pair of opposites, thereby making consciousness possible. (Jung, 2021,
8526)

563 (...) “constitute the phenomenology of the paradoxical self, man’s totality.” (Jung, 1977, §4)

564 (...) “And among the Greeks, not only Hermaphrodite (the child of Hermes and Aphrodite), but
Eros too, the divinity of love (the first of the gods, according to Plato), were in sex both female and male.”
(Campbell, 2004, p.141)

167



possivel somente antes da separacdo dos sexos, seguido pelo pecado original, e a
consequente tomada de conhecimento do bem e do mal “[...] constituem a coincidéncia
de opostos pela qual o humano (agora homem e mulher) é separado, ndo somente da
visdo, mas, até mesmo da lembranca da imagem de Deus.” °6° Ndo se pode ignorar o
fato de que Campbell se utiliza justamente do mysterium coniunctionis junguiano para
interpretar a questdo mitoloégica do humano. Tal referéncia de Campbell € s6 um de
muitos exemplos que se poderia fornecer para demonstrar a continuidade de certos
conceitos fundamentais no seio deste circulo de pensadores, bem como de seu interesse
pela gnosis.

Finalmente, para Jung, o mysterium coniunctionis é inerente a questdo do
humano. Enquanto mistério ndo pode ser desvelado de uma perspectiva meramente
intelectual, sendo, mediante um conhecimento superlativo voltado para o préprio homem,
um autoconhecimento. Enquanto spiritus rector de Eranos, este autor exerceu influéncia
inequivoca sobre o modus operandi desta comunidade filosofica, sem autoritarismo e
respeitando a singularidade de cada pensador. Como mencionamos anteriormente, 0s
pensadores de Eranos, inspirados nos grandes autores renascentistas, buscaram
devolver ao homem a sua dignidade filos6fica mediante um estudo interdisciplinar das
grandes areas do saber humano: a ciéncia, a filosofia, a arte e a Religido. Como
afirmamos anteriormente, estes pensadores desenvolveram um estudo comparado da
Histéria das Religifes (Religionswissenschaft) como uma alternativa ao historicismo e ao
positivismo, a partir de uma Weltanschuung %66 tdo singular e complexa que é dificil de
ser resumida ou traduzida sem complicacdes, mas que, devido a natureza e recorréncia

de temas, pode ser chamada de gnostica. Este conhecimento (gnosis) é desenvolvido

565 (...) “constituted of the "coincidence of opposites," by which Man (now man and woman) is cut off
from not only the vision but even the recollection of the image of God.” (Campbell, 2004, p.141)

566 Trataremos deste tema ainda nesse capitulo. Veja-se: (4.3.3).
168



por esta elite, ndo de pseudo-esoteristas new age, sendo de intelectuais altamente
qualificados academicamente, os quais, dentre outros feitos, buscaram compreender o
enigma do humano sob uma perspectiva mais ampla do que até entdo se tinha realizado.
Partiremos agora para uma abordagem acerca da importancia do pensamento mitolégico
para o Circulo de Eranos, a fim de verificar em que medida este pode ser interpretado
como uma resposta a tentativa de desmitologizacdo de Bultmann e como sintoma

gnostico em Eranos.

4.2 A REMITOLOGIZAGAO COMO UM SINTOMA GNOSTICO?

Neste topico, iremos tratar da importancia do pensamento mitolégico para o
Circulo de Eranos, sobretudo, a partir de Mircea Eliade e Joseph Campbell, e verificar
em que medida este movimento mitolégico — contraposto ao projeto de desmitologizacao
(Entmythologisierung) de Rudolf Bultmann, pode ser considerado como um sintoma

gnostico em Eranos.

4.2.1 A Remitologizagdo em Eranos

A relacéo entre o Circulo de Eranos e o pensamento mitoldgico-gndstico pode ser
constatada desde seus primeiros encontros, por um lado, mediante o interesse particular
de Jung pelas imagens arquetipicas presentes em varias narrativas mitolégicas e, por
outro lado, de modo geral, pelas conferéncias ministradas, desde o principio, acerca do
simbolismo e das Religides Comparadas.®®’ O interesse nesse campo de pesquisa se
torna ainda mais explicito a partir da adesao de mitologistas como Karoly Kerényi (1897-

1973), com sua conferéncia intitulada: Mythologie und gnosis (1940), e Walter Otto com

567 Como citamos anteriormente, a lista completa com as conferéncias ministradas por este grupo
pode ser acessada mediante o site oficial da Fundacéo Eranos:
http://www.Eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

169


http://www./
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures

Der urspringliche Mythos im Lichte der Sympathie von Mensch und Welt (1955).
Entretanto, é a partir do aparecimento de Mircea Eliade e do famoso mit6logo Joseph
Campbell que a temética mitologica iria ganhar maior visibilidade.

Como buscamos apresentar anteriormente (4.1.2), o que poderiamos chamar de
um novo humanismo em Eranos coincide com o desenvolvimento de uma metodologia
singular da Religionswissenschaft, a saber, a de “...] tornar os significados dos
documentos religiosos inteligiveis para a mente do homem moderno.”®®® Ora, esse
posicionamento de Eranos, enunciado por Eliade, poderia se pensar, € muito semelhante
a tentativa de desmitologizacdo (Entmythologisierung, Entmythisierung) de Bultmann
(3.1), que visava “deixar claro o significado da mitologia em geral,” °¢° e do Cristianismo,
do novo testamento, em especifico.

Para o existencialismo de Bultmann — que obteve influéncia sobre Hans Jonas —
as representacdes da Weltanschauung, mitologica e escatologica, “...] ja estdo

”

superadas e carecem de valor,” 50 sobretudo “[...] para o homem moderno, cujo
pensamento tem sido modelado pela ciéncia e ja ndo tem mais nada de mitologico.” 71
Para Jung, € o projeto de desmitologiza¢do de Bultmann que esté ultrapassado, uma vez
que ainda permitia pensar o humano como uma “criatura homogénea” de tal modo que
“[...] nenhuma forga estranha possa interferir em nossa vida, como o novo testamento
supde.” 572 Assombrado diante de tal afirmagdo, Jung se questiona: “[...] Mas o que

poderiamos pretender em uma época em que até o0s representantes oficiais do

Cristianismo anunciam publicamente a sua incapacidade de compreender o0s

568 (...) “by making the meanings of religious documents intelligible to the mind of modern man”
(Eliade, 1961, p.2)

569 (...) “make clear the meaning of mythology in general.” (Bultmann, 1958, p.18)
570 (...) “are over and done with.” (Bultmann, 1958, p.17)

571 (...) “whose thinking has been shaped by science and is therefore no longer mythological.”
(Bultmann, 1958, p.36)

572 (...) “homogeneous creatures who are not so peculiarly divided that alien forces can intervene in
our inner life, as the New Testament supposes.” (Jung, 1980, §190)

170



fundamentos da experiéncia religiosa?” 5’3 Como Jung pdde constatar, mediante uma
longa analise clinica de pacientes com casos graves de neurose, esquizofrenia, etc.,
longe de se constituir em uma unidade homogénea, a psiqué humana “[...] € um caldeirdo
efervescente de impulsos, inibicbes e afetos contraditérios, e para muitas pessoas o
conflito entre eles é tdo insuportavel que eles até desejam a libertagdo pregada pelos
tedlogos.”"

Mediante uma critica ainda mais enérgica, Jung afirma que “[...] os teélogos fariam
melhor se levassem em conta, pelo menos uma vez, esses fatos psicolégicos do que ir
«desmitologizando-os» com explicagdes racionalistas que estdo cem anos atrasadas”.>”
Ndo é de se admirar tal posicionamento por parte de um médico que, desde seus
primeiros estudos académicos investigou acerca dos fenémenos dito ocultos,5®
mitologia, astrologia, alquimia e todos os assuntos que poderiam ser ditos “ndo-
cientificos”, em termos agndsticos.

Segundo Eliade e Kitagawa (1986), o método apregoado por Bultmann pretende
“[...] uma eliminagdo da histéria, e supde que as afirmacdes cristds da Encarnacgéo, a
Ressurreicdo e a Parousia — sdo a expressao mitica da relagdo homem-Deus.” >’ Mitico,
nesse contexto, € sinbnimo de indtil, ao menos para a pregacao existencialista ao homem
moderno. Para Eliade, ndo se pode simplesmente isolar o homo religiosus de seu

contexto histérico e espacial, ao contrario, deve-se compreender o humano a partir de

573 (...) “But what can one expect in an age when the official spokesmen of Christianity publicly
announce their inability to understand the foundations of religious experience!” (Jung, 1980, §190)

574 (...) “is a boiling cauldron of contradictory impulses, inhibitions, and affects, and for many people
the conflict between them is so insupportable that they even wish for the deliverance preached by
theologians.” (Jung, 1980, §190)

575 (...) “Theologians would do better to take account for once of these psychological facts than to go
on "demythologizing" them with rationalistic explanations that are a hundred years behind the times. (Jung,
1980, §190)

576 Nos referimos mais enfaticamente a tese de doutoramento de Jung: Zur Psychologie und
Pathologie sogenannter occulter Phénomene (1902).

577 (...) “una eliminacion de la historia, y que supone que las afirmaciones cristianas la Encarnacién,
la Resurrecién, la Parousia— son la expresién mitica de la relacion hombre-Dios.” (Eliade & Kitagawa,
1965, p.105)

171



uma hierohistéria, uma hierogeografia, de uma hierofania, ou seja, uma reconstrucéo
fenomenoldgica da histéria sagrada, de espacos, tempos e manifestacdes do sagrado,
gque contrasta fortemente com a visdo profana do homem “moderno”. Assim, “[...] nés
buscamos realizar uma desmistificagdo ao contrario; ou seja, temos que desmistificar os
mundos e linguagens aparentemente profanos da literatura, das artes plasticas e do
cinema para revelar seus elementos sagrados, embora seja, € claro, um sagrado
ignorado, camuflado ou degradado.” 578

Segundo Robert Ellwod, em sua obra The Politics of Myth: A Study of Carl G. Jung,
Mircea Eliade, and Joseph Campbell (1999), tanto Jung, quanto Eliade e Campbell, como
os romanticos do século XIX, “[...] gastaram incontaveis palavras para contar tanto as
histérias quanto os significados.” 57 N&o se tratava de uma mera busca intelectual, ou
seja, mediante a separacdo entre um suposto sujeito contemporaneo esclarecido e um
objeto de conhecimento retrogrado ou ilégico, enunciado pelo termo “mitico ou
mitoldgico”—mas “[...] eles acreditavam que a verdade primeira e ultima estava localizada
em um passado distante, ou nas profundezas do [Selbst].” 58° Ellwood tem em vista a
influéncia de Jung nos pensadores de Eranos a partir de seu conceito de Selbst, o qual
parece surgir mais pontualmente em sua obra: Psychologische Typen (1921).

O homem civilizado contemporéaneo, com suas crises existenciais e anseios
metafisicos ou religiosos, ainda que reprimidos, j& ndo poderia encontrar as respostas
para suas questbes em seu proprio mundo, na ciéncia materialista, para isso seria

necessario recorrer a um conhecimento de tipo superior, uma sabedoria escatologica:

578 [Italicos nossos] (...) “In our case, we have to attempt a demystification in reverse; that is to say,
we have to “demystify the apparently profane worlds and languages of literature, plastic arts, and cinema
in order to disclose their “sacred” elements, although it is, of course, an ignored, camouflaged, or degraded
“sacred.” (Eliade, 1984, p.126)

579 (...) “Jung, Eliade, and Campbell, however, spent countless words in the telling both of the stories
and the meanings.” (Ellwood, 1999, p.17)

580 (...) “they believed first and final truth to be located in the Distant and the Past, or in the depths of
the self.” (Ellwood, 1999, p.17) [Italico nosso]

172



“[...] Esse é o tipo de sabedoria conhecida como gnosticismo: uma sabedoria salvadora
que conta um segredo de relevancia universal.”®®! Ainda segundo o autor, para Jung,
Eliade e Campbell, o mito nédo teria somente uma fun¢cdo meramente estética ou ludica,
mas terapéutica, pois “[...] eles inevitavelmente apontavam para doengas da alma
contemporénea que poderiam muito bem ser diagnosticadas e aliviadas através do
recurso ao conhecimento do mito.” 582

Analisando mais cuidadosamente os termos com que Ellwood procura designar a
“sabedoria de Eranos”, chega-se a conclusdo de que é mais adequado o termo gnosis
ao invés de Gnosticismo, pois, como tratamos anteriormente, este era um termo que
expressava para 0s principais autores de Eranos um conceito historico muito especifico,
enquanto o primeiro possuia um sentido filosofico mais amplo. Finalmente, a abordagem
mitolégica de Eranos nos parece ser bem enunciada pelas palavras de Joseph Campbell,
quando afirma que os “mitos sdo pistas para as potencialidades espirituais da vida
humana”,>®3 que podem ser entendidas a partir da nogéo junguiana de arquétipos, que
podem ser acessados a partir de uma rica vida simbolica e de autoconhecimento. Longe
de se apresentar como um simples escapismo diante da dura realidade do mundo
entreguerras, 0 pensamento mitolégico de Eranos parece se apresentar como uma
busca do sentido da existéncia que respeita tanto a singularidade e a totalidade do

humano quanto investiga a possibilidade de certos padrdes universais e ciclos cosmicos.

581 (...) “This is the kind of wisdom known as Gnosticism: a saving wisdom telling a universally
important secret (...)” (Ellwood, 1999, p.17) Como buscamos apresentar anteriormente (2.6) Ellwood
poderia ser contabilizado como um dos responsaveis contemporaneos pelas criticas relacionadas ao
abuso do termo Gnosticismo, pois claramente se utiliza mal de tal termo, confundido a gnosis, enquanto
sabedoria ou conhecimento, em um sentido mais amplo, com o Gnosticismo histérico. Certamente, nao se
trata do autor mais recomendado para representar o espirito de Eranos e seu interesse pela gnosis.

582 (...) “They inevitably pointed to sicknesses of the contemporary soul that could well be diagnosed
and alleviated through recourse to the lore of myth.” (Ellwood, 1999, p.13).

583 (...) “Myths are clues to the spiritual potentialities of the human life” (Campbell, 1991, p.12)
173



4.2.2 Joseph Campbell, o Herdi e a Mitologia Arquetipica

Joseph Campbell ministrou somente duas conferéncias em Eranos: The Symbol
without Meaning (1957) e Renewal Myths and Rites of the Primitive Hunters and Planters
(1959). Mas, além de ter se tornado um famoso mitélogo, também assumiu o trabalho
como “[...] editor das versées em lingua inglesa de uma série de conferéncias de
Eranos.”® Em uma de suas obras mais famosas: The Hero with a thousand faces
(1949)%%5, descreve uma série de estagios que compdem o drama recorrente do heréi: o
seu chamado a aventura ou desafio, a sua recusa e posterior aceitacdo, a sua partida,
sua iniciacdo, seu retorno e sua libertacdo. A famosa frase de Nietzsche — que inspirou
tanto a Campbell como a Jung, em sua obra Psicologie und Religion (1937),%86 de que —
“[...] em nosso sono € em nossos sonhos, nds passamos por todo o pensamento da
humanidade anterior,”>®’” é referenciada novamente por Campbell para descrever a
estrutura mitoldgica que ele chama de “arquetipica” e que, segundo o proéprio Jung, na
pesquisa Mitoldgica corresponde a certas “motivagées” ou “motifs”.588

O autor em varios momentos se vale de termos como “archetype” ou “archetypal,”
deixando claro, desde o inicio, que assume 0 conceito junguiano de arquétipo, o qual é
definido pelo autor suico como “[...] Formas ou imagens de uma natureza coletiva que
ocorre praticamente em todo o mundo, como constituintes dos mitos e ao mesmo tempo
como produtos autoctones e individuais de natureza inconsciente.” 58 Ora, poderiamos

nos questionar, afinal, em que se constitui o arquétipo do heroi? Responde Campbell:

584 (...) “was to edit the English-language version of a series of Eranos lectures.” (Hakl, 2014, p.129)
585 Campbell, 2004.
586 Jung, 1962.

587 (...) “im Schlaf und Traum machen wir das Pensum friiheren Menschenthums noch einmal durch”
(Nietzsche, 1984, p.30)

588 (...) “Mythological research calls them “motifs”.” (Jung, 1980, p.42)

589 (...) “Formen oder Bilder kollektiver Natur, welche ungefahr auf der ganzen Erde als Konstituenten
der Mythen und gleichzeitig als autochthone, individuelle Produkte unbewuf3ten Ursprungs vorkommen.”
(Jung, 1962, p.62)

174



“[...] O herdi € o homem autorrealizado mediante uma submiss&o. Mas submissao a qué?
Esse é precisamente 0 enigma que hoje temos que nos propor, e, que é, em todos 0s
lugares, a virtude primaria e feito histérico do heréi a serem decifrados.” °°° Para o autor

estadunidense, a primeira tarefa do herdi é:

Se retirar do cenario do mundo de efeitos secundarios para aquelas zonas causais da psiqué onde
as dificuldades realmente residem, e ai para esclarecer as dificuldades, erradica-los em seu
proprio caso (ou seja, batalhar contra os demdénios do bergario de sua cultura local) e descobrir
mediante a experiéncia direta e a assimilagdo daquilo que C. G. Jung chamou de imagens

arquetipicas. 591

O que torna o herdi como distinto do simples mortal é analogo a relacdo do
gnostico com o homem “profano”, a saber, o reconhecimento de que, na interioridade do
humano reside a “chispa divina”, e pela sua assungao mitica do destino. Assim, o herdi
se forja mediante “a submissdo aos aspectos inevitaveis do destino.” %92 O her6i é a
presenca viva e consciente do Ser, ndo da recordacdo de um simples feito historico
remoto. Desse modo, o0s eventos da vida cotidiana passam a ser pensados
mitologicamente como a reproducdo ou recorréncia de um grande drama cOsmico.
Grandes personagens histdéricos como o Cristo, Buda, Krishna, Zoroastro, Maomé, néo
foram simplesmente figuras politico-religiosas, mas seres humanos dotados de uma

supraconsciéncia e integridade moral: “[...] O herdi é o patrono das coisas que estédo se

590 (...) “The hero is the man of self-achieved submission. But submission to what? That precisely is
the riddle that today we have to ask ourselves and that it is everywhere the primary virtue and historic deed
of the hero to have solved.” (Campbell, 2004. p15)

591 (...) “In a word: to retreat from the world scene of secondary effects to those causal zones of the
psyche where the difficulties really reside, and there to clarify the difficulties, eradicate them in his own case
(i.e., give battle to the nursery demons of his local culture) and break through to the undistorted, direct
experience and assimilation of what C. G. Jung has called the archetypal images.” (Campbell, 2004. p.16)

592 Campbell, 2004. p15.
175



tornando, e ndo das coisas que se tornaram, pois ele é: antes de Abrado existir, eu
sou.”s

A atitude do heroi se destaca, ndo soO pela integridade em relacdo a si mesmo,
mas, também é demonstrada pelo reconhecimento e nobreza do her6i com o outro herdi,
o herdi que habita no intimo de cada Ser, exemplificado por Campbell, quando Indra, um
dos deuses supremos do pantedo hindu, depois de reconhecer Krishna como o Ser
primordial, “[...] ao vé-lo pastoreando as vacas, tocando muasica em sua flauta, o Rei do
Céu apeou de seu grande elefante branco, Airavata, caiu prostrado aos pés do rapaz
sorridente e se submeteu a ele.” % De modo anéalogo a Cristo, que ensinava que com a
fé (pistis) do tamanho de um grao de mostarda se poderia mover uma montanha, o heréi
hindu levantou o monte Govardham com um s6 dedo, preenchendo a si mesmo com a
plenitude do universo. Ora, conclui Campbell, o poderoso herdi “[...] € cada um de nos:
nao o eu fisico, que podemos ver no espelho, mas o Rei intimo,” [...] “0 Selbst que reside
no coragdo de todas as criaturas.” 5%

Segundo Wasserstrom (1999), “[...] o Her6i de mil faces de Joseph Campbell
popularizou, talvez como nenhum outro livro, a visdo de mundo de Eranos.>% Entretanto,
como toda cultura popular, corre-se o risco de cair nas interpretacdes superficiais do
senso comum. Longe disso, com um génio literario inspirador, € ao mesmo tempo com
uma dose moderada da terminologia académica, Campbell conseguiu retirar da Mitologia

exemplos de carater universal, que, ao apresentar o homem como um grande

593 Campbell se refere a passagem biblica de Jo 8:58.

594 (...) “to graze the cows, playing music on his flute, the King of Heaven came down on his great
white elephant, Airavata, fell on his face at the feet of the smiling lad, and made submission.” (Campbell,
2004, p.304)

595 (...) “is each of us: not the physical self visible in the mirror, but the king within” (...) ‘the Self,
seated in the hearts of all creatures.” (Campbell, 2004, p.337) [Como se pode notar, Campbell se utiliza do
termo inglés “Self’. Entretanto, como se trata de um conceito muito singular em Jung iremos manter na
medida do possivel o termo original alem&o.]

5% (...) “Joseph Campbell’s Hero with a Thousand Faces popularized, as perhaps did no other book,
the Eranos worldview.” (Wasserstrom, 1999, p.140) [Entenda-se pelo termo “worldview” como um analogo
ao conceito de Weltanschauung.]

176



monomito®¥’, o eleva como um herdi capaz de transcender as suas “[...] limitagcdes
histéricas pessoais e locais e alcancar formas universalmente validas, humanas.” 59
Mediante o contato com os mitos, 0 humano é capaz de contemplar os grandes e
recorrentes dramas, ciclos e poderes cosmicos e ter a coragem de submeter-se ao

inevitavel e ao terrivel do destino, e assim, reescrever sua prépria historia cosmica.

4.2.3 Mircea Eliade: O sagrado, o numinoso e o mito do Eterno Retorno

“Rio Grande, berro de touro, quatro patas de cavalo. Quem nao viveu este tempo
vive este tempo ao canta-lo e eu canto porque me agrada, neste meu timbre de
galo. (...) N&o esqueca de outra parte, para honrar a descendéncia, que tudo
aquilo que muda, muda s6 nas aparéncias e até num bronze de praca vive a raiz
da queréncia.”

Pedro Ortaca

Mircea Eliade ministrou treze conferéncias formais em Eranos,®>®® entre 1950 e
1967, no periodo em que Jung, por motivo de idade, acabou por se afastar dos encontros
presenciais em Ascona. Sua iniciacdo em Eranos coincide com a partida de Karoly
Kerényi, outro grande mitélogo atuante nos primeiros anos de Eranos. O historiador da
Roménia se torna mundialmente conhecido a partir da publicacdo de sua obra: Das

Heilige und das Profane: Vom Wesen des Religiosen (1957).6%0

597 Esse conceito, Campbell retira de James Joyce. Veja-se: (Joyce, 1939, p.581)

598 (...) “his personal and local historical limitations to the generally valid, normally human forms.”
(Campbell, 2004, p.18)

599 (1950) Psychologie et histoire des religions: A propos du symbolisme du « centre »; (1951) Le
temps et 'éternité dans la pensée indienne; (1952) Puissance et sacralité dans I'histoire des religions;
(1953) La Terre-Mére et les hiérogamies cosmique; (1954) Mystére et régénération spirituelle dans les
religions extra-européennes; (1956) La vertu créatrice du mythe; (1957) Significations de la « lumiéere
intérieure »; (1958) La coincidentia oppositorum et le mystére de la totalité; (1959) Dimensions religieuses
du renouvellement cosmique; (1960) Mythes et symboles de la corde; (1961) Le Créateur et son « ombre
»; (1963) Paradis et utopie: Géographie mythique et eschatologie; (1967) Mythes de combat et du repos:
Dyades et polarités.

Retrieved from: http://www.Eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
600 Eliade,1987.

177


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

O autor sofre uma notavel influéncia de Rudolf Otto, verificavel ja pelo titulo,
praticamente homénimo, da publicagéo anterior de Otto, Das Heilige: Uber das Irrationale
und die Idee des Gottlichen und sein Verhaltnis zum Rationalen (1979)%%! e, de modo
mais profundo, a partir de seu conceito de numinoso. Este termo cunhado por Otto (das
Numinose), derivado do latim (numen, Deus),%%? como o préprio autor afirma, trata-se de
uma categoria “[...] ndo definivel em sentido rigoroso, mas apenas de natureza
discutivel.”%® Este conceito, formulado intencionalmente com uma caracteristica
genérica, é utilizado por Otto para designar caracteristicas de fendbmenos ou
experiéncias religiosas auténticas, como algo sagrado (Heilige), ndo em um sentido
moral, mas como um totalmente outro (ganz andere) como um mysterium, que pode ser
fascinante (fascinans) e/ou terrivel (tremendum).

Mircea Eliade assume este conceito de forma muito semelhante, ao afirmar que:

“O numinoso se apresenta como algo “totalmente outro” (ganz andere), algo fundamentalmente e
totalmente diferente. E como algo nada humano ou césmico; que, confrontado com ele, 0 humano
sente a sua nulidade profunda, como uma simples criatura, ou, nas palavras de Abrado,

direcionadas ao Senhor, nada além de pé e cinzas.”6%4

Inspirado em Rudolf Otto, uma das primeiras influéncias filoséficas em Eranos,
mas trilhando seu préprio caminho filoséfico e literario, Mircea Eliade realiza uma analise
do fenbmeno do sagrado, ndo a partir de seu aspecto irracional, como Otto (1979) deixa
explicito no titulo de sua obra, mas a partir de si mesmo, de sua esséncia, da totalidade

de seus modos de manifestacao, o que chama de hierofania.é% Ao contrario do homem

601 Otto, 1979.
602 Eliade, 1987, p.9.
603 (...) “nicht definibel im strengen Sinne sondern nur erérterbar.” (Otto, 1979, p.7)

604 (...) “The numinous presents itself as something «wholly other» (ganz andere), something
basically and totally different. It is like nothing human or cosmic; confronted with it, man senses his profound
nothing - ness, feels that he is only a creature, or, in the words in which Abraham addressed the Lord, is
but dust and ashes.” (Eliade, 1987, p.9)

605 (...) “hierophany.” (Eliade, 1987, p.11)
178



“profano” ou “materialista” 6% — que se escandalizaria na possibilidade de se representar
uma pedra ou uma arvore como algo sagrado, ou, simplesmente rotular pejorativamente
como um misticismo ou panteismo — para certa classe de humanos e para o
fenomendlogo das Religides é uma experiéncia possivel e legitima, mas ja ndo se trata
de uma pedra enquanto simples pedra, de uma arvore enquanto arvore, mas como um
ganz andere, um totalmente outro.

Muito além de um simples procedimento ou rito mecanico, realizado por um
funcionario de uma instituicdo religiosa, o sagrado, juntamente com seu contrario légico,
0 profano, se constituem como dois modos da existéncia humana. S&o os diferentes
posicionamentos que o humano assumiu diante do cosmos ao longo das suas
existéncias, sendo o0 segundo, um modo de ser caracteristico do homem
contemporaneo. Para o homo religiosus, ndo h4 uma homogeneidade do espaco e do
tempo, ha uma ruptura radical entre o sagrado e o profano. Como pretendemos tratar
mais adiante, a partir de Henry Corbin (4.6), para se compreender as mudltiplas
hierofanias que derivam desta visao filosdéfica singular é necesséaria uma abertura para
uma visdo cosmoldgica, a uma cronologia, cosmologia ou ainda, uma geografia imaginal.

O espaco sagrado, que em si € profundamente significativo e real, se constitui
como o axis mundi, “[...] que a0 mesmo tempo conecta e sustenta o céu e a terra e cuja
base esta fixada no mundo inferior (as regides infernais)”. %7 A concepc¢éo do sagrado,
para Eliade, primeiramente impde uma heterogeneidade espacial, a qual permite a “[...]
passagem de uma regido cosmica para outra”®® bem como a possivel comunicagdo

entre elas. O homem somente se torna integral, mediante a transicdo do sagrado ao

606 Eliade propde o “sagrado” e o “profano” como modos de ser distintos, sendo o ultimo uma
caracteristica da contemporaneidade. Assim, utilizamos o termo “materialista” nesse sentido analogo,
como contrario a uma visao “espiritualista”.

607 (...) “which at once connects and supports heaven and earth and whose base is fixed in the world
below (the infernal regions)” (Eliade, 1987, p.36)

608 (...) “passage from one cosmic region to another (...)” (Eliade, 1987, p.37)
179



profano, e ela se realiza “[...] através de uma série de «ritos de passagens»,
resumidamente, por sucessivas iniciagbes que marcam as passagens “[...] de um estado
imperfeito, embridnico, a um estado perfeito, adulto,” 6°° A heterogeneidade do espaco
para o homo religiosus pressupfe, também, uma divisdo similar do tempo, entre um
tempo profano e um tempo sagrado: “[...] uma duragédo evanescente, e uma sequéncia
de eternidades, recuperaveis periodicamente durante as festas que constituem o
calendario sagrado.” 610

E nesse contexto que uma série de temas mitolégicos s&o ressignificados, tanto
por Eliade quanto por Campbell, como pertencentes ao mito do eterno retorno ou ao ciclo
cosmogonico, respectivamente. O tempo, para 0 homem religioso néo é€ linear, é ciclico.
O ato liturgico obedece a um tempo litdrgico, uma repeticdo cosmogodnica mediante a
obra dos deuses (Teurgia). O homem profano inconscientemente descende do homo
religiosus, pois, em varios de seus “ritos profanos”, ha um resquicio de sacralidade, tal
como observamos nas festas do ano novo. Podemos nos questionar, assim como Eliade:
Qual seria o sentido de celebrar um novo ano se o tempo néo fosse ciclico?

A resposta para esta questdo pode ser encontrada se compreendermos que para
o homem “consagrado”, a cada ano novo “[...] a cosmogonia é reiterada, o mundo &
recriado, e fazer isso € também criar 0o tempo — isto €, regenera-lo iniciando-o
novamente.” 611 Os ritos marcam passagens do profano ao sagrado, do Caos ao cosmos,

do imanifestado ao manifestado. Pela reatualizacdo de seus mitos particulares, o homem

609 Citamos aqui uma passagem um pouco mais extensa: “All these rituals and symbolisms of
passage, we must add, express a particular conception of human existence: when brought to birth, man is
not yet completed; he must be born a second time, spiritually; he becomes complete man by passing from
na imperfect, embryonic state to a perfect, adult state. In a word, it may be said that human existence
attains completion through a series of “passage rites,” in short, by successive initiations.” (Eliade, 1987,
p.181)

610 (...) “an evanescent duration, the other a “succession of eternities,” periodically recoverable during
the festivals that made up the sacred calendar.” (Eliade, 1987, p.104)

611 (...) “the cosmogony is reiterated, the world re-created, and to do this is also to create time - that
is, to regenerate it by beginning it a new.” (Eliade, 1987, p.105)

180



religioso, “[...] esforga-se por se aproximar dos Deuses e participar do Ser; a imitacao
dos modelos arquetipicos divinos exprime, ao mesmo tempo, o seu desejo de santidade
e a sua nostalgia ontolégica.” 612 O estudioso das Religides, embora tenha de exercer,
em grande medida, seu poder intelectual e analitico para decifrar os cenarios iniciaticos,
mitologicos, muito frequentemente pode revelar “[...] uma certa nostalgia por uma
experiéncia equivalente”. 13 Wassertrom (1999) enfatiza essa nostalgia autodeclarada,
“[...] na ultima entrevista que ele deu, alguns meses antes da sua morte, em 1986, Eliade
reiterou sua visdo do passado nostalgicamente” 624 quando, por exemplo, este comecou
a estudar Kaballah e a ler Picco della Mirandola. Tanto Eliade quanto Jung e Campbell
buscaram, com o estudo da mitologia, uma reatualizacdo de seus mitos particulares,
mediante uma rica vivéncia simbolica e onirica. Mas, isto posto, poderiamos nos
questionar, acerca do titulo deste tdpico: Afinal, qual seria o sentido de uma
remitologiza¢ao ou do desenvolvimento de uma “mitologia arquetipica” em Eranos? Seria
um sintoma gnostico?

Em suma, segundo Ellwood (1999), a visdo destes autores acerca do mito, “[...]
pode ser chamada de gndstica (ndo no sentido de Voegelin).” 15 A associacéo feita por
Ellwood parece ter como referéncia as interpretacdes politicas que Voegelin fez a partir
de sua visao pessoal do Circulo de Eranos, mas que, como mencionamos anteriormente
(2.6), acabou por se retratar devido ao mal uso do termo “gnosis”. Por outro lado, parece
adotar as definicbes de Hans Jonas, as quais caracterizariam bem o gndostico, a saber:

o “individualismo intelectual”, a “fértil imaginagéo mitoldgica”, o “inconformismo” e a “[...]

612 (...) “In short, through the reactualization of his myths, religious man attempts to approach the
gods and to participate in being; the imitation of paradigmatic divine models expresses at once his desire
for sanctity and his ontological nostalgia.” (Eliade, 1987, p.106)

613 (...) “a certain nostalgia for an equivalent experience.” (Eliade, 1984, p.126)

614 (...) “Finally, in the last interview he granted, just months before his death in 1986, Eliade
reiterated this view of his past nostalgically.” (Wasserstrom, 1999, p.43)

615 (...) “might be called a gnostic view (in the non-Voegelin sense)” (Ellwood, 1999, p.36)
181



soberania do espirito como uma fonte de conhecimento direto e iluminag&o.” 616
Certamente, podemos concordar a respeito da atribuicdo da maioria desses aspectos
aos autores de Eranos, exceto o primeiro que, devido aos relatos que temos destes
autores e desse grupo parecia se tratar mais de uma espécie de “fraternidade intelectual”
do que um “individualismo”. Quanto a um possivel impacto das producdes literarias e dos
estudos mitolégicos destes autores nas producdes cinematograficas contemporaneas e
no que se convém chamar de “imaginario” popular, ainda nos parece algo nao avaliado.
Entretanto, vale questionar: O que faz com que grandes producdes cinematogréficas
como exemplos de Star Wars, Matrix, Avatar, sigam cativando a “imaginagao profana”
do homem contemporaneo, sendo a presenga de certas “imagens arquetipicas” que
reproduzem na tela os grandes dramas ciclicos humanos e cdésmicos? Certamente para
os grandes autores de Eranos, o estudo dos mitos ndo se tratava de um mero
entretenimento ludico-imaginario, ao contrario, “[...] os mitélogos gnésticos, reiterariam o
quéo poderosas sdo as forgas primordiais que estdo se desencadeando.” 617

Se tomarmos como validas as indicagBes de Jonas, acerca das caracteristicas
fundamentais de um gndéstico, talvez possamos concordar com Ellwood de que a
abordagem mitolégica de Eranos € um sintoma gnéstico, em um sentido filoséfico e
gnosiolégico mais amplo — que enfatiza o conhecimento ao invés da fé cega, que
demonstra um profundo interesse pela histéria dos povos, pela cultura e pela ciéncia,
mas, a0 mesmo tempo revela atitudes anti-historicistas, anti-positivistas, e talvez até
"apocalipticas”, no sentido de que coloca a énfase maior na singularidade do humano, e

nao nas coletividades ativistas e partidarias. Por esses e outros motivos é que o Circulo

616 (...) “The leading Gnostics displayed pronounced intellectual individualism, and the mythological
imagination of the whole movement was incessantly fertile. Non-conformism was almost a principle of the
gnostic mind and was closely connected with the doctrine of the sovereign «spirit» as a source of direct
knowledge and illumination.” (Jonas, 2001, p.42)

617 (...) “the gnostic mythologists would insist, of how powerful are the primordial forces they are
unleashing.” (Ellwood, 1999, p.36)

182



de Eranos ndo deixa de se apresentar como um grande enigma sociolégico e uma

verdadeira utopia filosofica.

4.3 GNOsSIS, FENOMENOLOGIA E WELTANSCHAUUNG

No presente topico buscaremos apresentar a possivel aproximacao entre a
gnosis, a fenomenologia das Religibes e o conceito de Weltanschauung a partir do
didlogo entre Gerardus van der Leeuw, Gilles Quispel, Henry-Charles Puech e Carl
Gustav Jung. Esta abordagem se faz necessaria para o nosso trabalho uma vez que
estes autores tiveram um contributo decisivo para o estudo da gnosis na posteridade e,
especificamente, para os estudos da Religionswissenschaft de Eranos. No entanto, ao
mesmo tempo em que fazem referéncia a uma fenomenologia das Religibes e se
dispdem a compreender a Weltanschauung gndstica, incentivados por Jung, esbocam o
desenvolvimento de uma Weltanschauung neste grupo que toma o materialismo e o

agnosticismo como ameacas.

4.3.1 Gerardus van der Leeuw e a Fenomenologia das Religides

Gerardus van der Leeuw esteve presente no ato simbolico fundacional de Eranos
— juntamente com Carl Gustav Jung e Olga Frobe-Kapteyn,®® a fundadora do circulo —
momento no qual foi erigida uma estela em homenagem ao daimon do lugar (4.4.2). Este
fendbmeno indica, desde ja, a singularidade do grupo, que, dentre outros aspectos,
buscava compreender filosoficamente o homo religiosus, mas que, por outro lado,
também mostrava uma expressdo espiritual, sem, contudo, se reduzir a um

confessionismo ou a procedimentos litirgicos. Como mencionamos anteriormente (3.1),

618 Hakl, 2014, p.2.
183



0s pensadores de Eranos buscaram desenvolver uma abordagem historico comparativa
da experiéncia religiosa inspirados em uma “‘hermenéutica conjunta’
(Gesamthermeneutik) a que poderiamos chamar de Religionswissenschaft. Contudo,
estes pensadores também pretendiam certa atitude fenomenoldgica inspirada em dois
autores fundamentais: Rudolf Otto (1869-1937) e Gerardus van der Leeuw (1890-1950).

O primeiro, como tratamos anteriormente, desenvolve os conceitos de sagrado
(Heilige), em sua obra homonima e de numinoso (Numinose), como aspectos essenciais
da experiéncia religiosa, os quais exercem notavel influéncia em Mircea Eliade. Leeuw,
por sua vez, realizou a apresentacéo de trés conferéncias formais em Eranos: L’Homme
et la civilisation (1948), Urzeit und Endzeit (1949) e Unsterblichkeit (1950).61° Entretanto,
no mesmo ano em que se iniciam formalmente os encontros em Eranos, publica uma
obra intitulada: Phanomenologie der Religion (1933), que exerce discreta influéncia
sobre os pensadores posteriores de Eranos.

Nesta altura, Edmund Husserl, o iniciador da pesquisa fenomenologica, depois de
uma extensa jornada académica, se aposenta, assim como Heidegger, ja tinha publicado
Sein und Zeit (1927), obtém prestigio internacional nos estudos de fenomenologia. De
modo independente, tanto da fenomenologia de Husserl quanto de Heidegger, os
autores de Eranos, sob influéncia de Leeuw e, posteriormente de Jung, Neumann, Corbin
e Quispel, mediante uma abordagem histérica e uma atitude declaradamente
“fenomenoldgica”, em um sentido singular, passam a investigar uma “[...] estrutura
fundamental da apercepgao religiosa.” 62° Essa estrutura, como pretendemos tratar mais
adiante, segundo Quispel, é a propria gnosis pensada enquanto uma “religiao universal”,
nao entendida enquanto instituicdo arbitraria e sincrética de crencas ou dogmas, mas,

em termos junguianos, nas inumeras “imagens arquetipicas” e simbolos que brotam do

619 Franos Foundation: http://www.Eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
620 (...) “Grundstruktur der religiésen Apperzeption.” (Quispel, 1951, p.19)

184


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

inconsciente coletivo e que podem ser encontrados nas mais diversas culturas e tempos
histéricos.

O tedlogo holandés ja havia publicado uma obra introdutéria em fenomenologia,
intitulado Einfihrung in die Phdnomenologie der Religion (1925), mas como bem aponta
Friedrich Heiler em seu prologo, “[...] fenomenologia ndo no sentido utilizado na Filosofia
de Husserl e Scheler, mas no sentido utilizado pelos historiadores comparativos de
religides como Tiele, Chantepie de la Saussaye, Edvard Lehmann.”®?! Em suma, para
este autor, a fenomenologia parte do pressuposto l6gico de que hd um fendmeno que

aparece a um sujeito mediante trés niveis de fenomenalidade:

1) sua ocultacéo (relativa);
2) sua revelagéo gradual,

3) sua transparéncia (relativa).622

Estes trés niveis de manifestacdo, por sua vez, estdo correlacionados com trés

aspectos da vida:

1) Experiéncia;
2) Compreensao;

3) Testemunho.523

As duas Ultimas atitudes “[...] quando desenvolvidas sistematicamente ou
cientificamente, constituem o procedimento da fenomenologia.”®?* Gerardus van der

Leeuw nado via nenhuma contradicdo entre testemunho ou profissdo de fé e a atitude

621 (...) “Phanomenologie nicht im Sinne der Philosophie von Husserl und Scheler gebraucht,
sondern im Sinn der vergleichenden Religionshistoriker wie Tiele, Chantepie de la Saussaye, Edvard
Lehmann”, (...) (Leeuw, 1925)

622 (..)“(1) its (relative) concealment; (2) its gradually becoming revealed, (3) its (relative)
transparency.” (Leeuw, 2014, p.671)

623(...) “1) Experience-. (2) Understanding: (3) Testimony.” (Leeuw, 2014, p.671)

624 (...) “when systematically or scientifically employed, constitute the procedure of phenomenology.”
(Leeuw, 2014, p.671)

185



fenomenolégica uma vez que “[...] fé e suspensao intelectual (a epoché) ndo excluem
uma a outra.”®?> O tedlogo holandés entendia que o objetivo da fenomenologia é a de se
compreender a “esséncia do fendmeno” (Wesen der Phanomene)®?® ou sua “forma
original” (urspriingliche Gestalt), mas n&do em um passado sombrio sendo no ambiente
imediato do pesquisador.®?’ Isso n&o quer dizer que o fenomendlogo estivesse impedido
de investigar a histéria das Religides, muito pelo contrario, mas a énfase aqui € posta no
humano, na experiéncia individual imediata e, portanto, na intuicdo (Anschauung). Desse
modo, “[...JCada experiéncia individual, portanto, ja & conex&do, e toda conexao
permanece sempre como experiéncia; € isso que queremos dizer ao falar de tipos,
juntamente com estruturas.” 628

Com vistas a isso, tanto para Leeuw quanto para Quispel ndo se pode e néo se
deve, de um ponto de vista filoséfico e fenomenoldgico, buscar compreender a
experiéncia religiosa com algo totalmente isolado do sujeito, como um comprador de
perfumes a tentar decifrar o aroma de seu perfume francés, e saciar seu apetite
meramente estético, pois “[...] a Weltanschauung religiosa nunca é somente um “ponto
de vista”, mas é sempre uma participacao.” 42° O aspirante a fenomendlogo das Religides
precisa compreender essa premissa fundamental, antes de iniciar seu trabalho filoséfico.
Ora, para se compreender a Weltanschauung religiosa € necessario solicitar sua

participacdo mediante uma atitude mental adequada: “[...] Essa atitude mental, portanto,

gue nem disseca nem abstrai, nem infere nem analisa, mas se relaciona com o todo,

625 (...) “faith and intellectual suspense (the epoche)l do not exclude each other.” (Leeuw, 1986,
p.683)

626 Todos os termos alemaes utilizados por Leeuw que citaremos neste tépico, sdo referentes a sua
obra Einfuhrung in die Phdnomenologie der Religion (1925).

627 (...) “in der unmittelbaren Umgebung des Forschers.” (Leeuw, 1925, p.5)

628 (...) “Every individual experience,therefore,is already connection; and every connection remains
always experience; this is what we mean by speaking of types, together with structures.” (Leew, p.673)

629 (...) «religious Weltanschauung» is never merely a «point of view», but is always a participation,
a sharing.” (Leeuw, 2014, p.543)

186



apreende-o concretamente, conecta o seu essencial e vivencia a participacdo, é nossa
atitude hoje tanto quanto é a do homem primitivo.” 63° Essa noc¢do de participagdo em
Leeuw nos parece ter alguma conexdo com o conceito de Ergriffenheit, apresentado
anteriormente (2.6), bem como com a noc¢do alquimica junguiana de uma unio mystica
que, segundo o autor suigo, se constitui como “[...] a experiéncia fundamental de todas
as religides” [...] “ainda ndo degeneradas em um mero confessionismo.”63!

No entanto, no que se refere a experiéncia religiosa auténtica, essa atitude
fenomenoldgica necessaria, indica, desde j4, a participacdo com algo que transcende
nossa compreensao estritamente causal dos fendmenos. Aqui, € necessario tratarmos,
ainda que resumidamente, uma das maiores contribui¢des do autor: o conceito de mana.
Para o autor, todos os fendmenos religiosos, de algum modo se referem a um “encontro
com uma vontade superior,” 32 encontro com o poder. Todas as tentativas de se explicar
a Deus ou a experiéncia legitimamente religiosa, até hoje, se devem a natureza abstrata
deste conceito e, portanto, pela falta da descricdo de suas caracteristicas essenciais.
Esse fendmeno nos aparece como algo totalmente distinto: “[...] E o sagrado de Rudolf
Otto, o numinoso, algo surpreendentemente outro, que cada um deve experienciar
através da introspeccdo sistematica. Este poder permeia nossa vida e encontra sua
expressdo particular em eros e na morte.”633

O conceito de mana ja havia se popularizado com Adorno e Horkheimer em sua

Dialetik der Aufklarung (1940-1950),%%* mas de modo indireto, em um sentido pejorativo,

630 (...) “This mental attitude, therefore, which neither dissects nor abstracts, neither infers nor
analyses, but deals with the whole, grasps it concretely, connects together its essentials and experiences
"participation", is ours to-day just as much as it is that of primitive man.” (Leeuw, 2014, p.544)

631 (...) the fundamental experience of all religions (...) not yet degenerated into confessionalism
(Jung, 1977, 8208) [Embora tenhamos apontado para essa possivel conexédo trata-se somente de uma
suposicdo, a qual exigiria um trabalho mais extenso para fundamenta-la adequadamente]

632 (...) “encounter with a superior will” (Leeuw, 2014, p.150)

633 “It js the “holy” of Rudolf Otto, the “numinous,” something strikingly “other,” which one has to
experience through systematic introspection. This ‘power” pervades our life and finds its particular
expression in eros and in death.” (Hakl, 2014, p153)

634 Adorno & Horkheimer, 2002.
187



a partir da critica destes autores ao iluminismo ou esclarecimento. Neste contexto, para
os pensadores da escola de Frankfurt, como aponta Wasserstrom (1999),%%> mana é
interpretado no ambito de uma “tautologia do terror,”63¢ fendbmeno mediante o qual, a
humanidade, em suas diversas expressdes miticas, foi conduzida no “caminho da
desmitologizagdo”,®®” cujo resultado é o iluminismo filos6fico como um
“desencantamento do mundo,”®3 ou ainda um “medo mitolégico radicalizado.” 63°

Gerardus van der Leeuw — bem como a maior parte dos integrantes de Eranos —
se recusa a seguir o método de desmitologizacado da Religido, muito menos a reduzir
certos fendmenos a sua esfera social, historica, psicoldgica ou cientifica, bem como néo
se reapropria da teoria animista; ao contrario, retoma o conceito de Mana em um
contexto fenomenoldgico muito singular. Para este autor, ndo se trata de um conceito
que tenha uma sé definicdo, mas € certo que a sua posse Ou Sua presenca € o que
diferencia uma coisa ou uma pessoa de todas as outras: “[...] Mana é honra, autoridade,
prosperidade: um homem rico tem mana; ele tem auctoritas!” 64°

Mana também pode significar “[...] prestigio e sucesso do guerreiro assim como
de sua arma,” %4 mas também pode ser traduzido como “verdade”, ndo em um sentido
meramente ético, mas necessariamente causal: E o “[...] poder da verdade, a verdade
efetiva, contra a qual a mentira corresponde ao azar.” 2 O mana de Leeuw é

desenvolvido com base no conceito homénimo originério de Tonga, na Polinésia, bem

635 Wasserstrom, 1999, p.121.
636 (...) “tautology of terror” (Adorno & Horkheimer, 2002, p.11)
637 (...) “the path of demythologization.” (Adorno & Horkheimer, 2002, p.11)

638 (...) “Enlightenment's program was the disenchantment of the world.” (Adorno & Horkheimer,
2002, p.1)

639 “Enlightenment is mythical fear radicalized.” (Adorno & Horkheimer, 2002, p.11)

640 (...) “Mana is honour, authority, wealth: a rich man has mana; he has auctoritas!” (Leeuw, 2014,
p.699)

641 (...) “Mana may also signify the prestige and success of the warrior as well as his weapon.”
(Leeuw, 2014, p.699)

642 (...) “power of truth, effective truth, over against which the lie corresponds to bad luck. (Leeuw,
2014, p.699)

188



como no conceito de Vohu Manah,%*2 presente na angelologia zoroastrica, o que nos
recorda também a no¢do de uma gnosis iraniana no pensamento de Corbin (4.6). Tal
como no judaismo, o zoroastrismo possui uma certa hierarquia de manifestagéo do poder
de Deus, através de seus anjos: “[...] Os anjos de Deus, entéo, sdo poténcias emanadas
dele.”®** Se nos é permitida a analogia etimoldgica, neste contexto especifico, o conceito
de emanacao pode ser interpretado como e-mana-agao, ou seja, a hierofania ou teurgia
que manifesta o mana. Assim, o Deus supremo, muitas vezes nao € conhecido a partir
de si mesmo, mas mediante a manifestacdo de certas poténcias, certos atributos
numinosos ou qualidades designadas por seus nomes: “[...] Vohu Manah, o bom
pensamento, Khshathra Vairya, dominio divino, Ameretat, imortalidade”®*°, assim como
“[...] Uriel, a gléria de Deus, Raphael, a salvagéo de Deus,”®6 e até mesmo o Deus terrivel
de Israel se manifesta como o “anjo do Senhor.”%4

Neste ultimo caso, ndo se trataria de um simples servo ou “mensageiro” de YHVH,
um ente subordinado, “[...] mas sua alma externa, idéntica a ele”, um “[...] fragmento da
vontade poderosa que assumiu uma forma”. Neste trecho, o autor cita o referido nome
em hebraico, sem simbolos fonéticos: (nin' 1x'm), o qual pode ser transliterado como:
“Malakh YHVH” ou o “anjo YHVH”, o que mostra seu interesse em compreender também
como o rastro etimolégico de tais termos apontam para uma angelologia ou teofania
iranianas, relacdo esta indicada pelo conceito de fravashis ou “espiritos guardides” que

teriam alguma conexdo posterior com o judaismo e o islamismo. Tais investigacfes

643 | eeuw, 2014, p.700.
644 (...) “The angels of the god, then, are potencies emanating from him.” (Leeuw, 2014, 142)

645 (...) “Wohu Manah, the good thought, Khshathra Vairya, divine dominion, Ameretat, immortality.”
(Leeuw, 2014, 143)

646 (...) “Uriel, the glory of God, Raphael, God's salvation, etc.” (Leeuw, 2014, 143)

647 Leeuw cita o0 nome em hebraico, sem simbolos fonéticos: (nin' IxMm), o qual pode ser
transliterado como: “Malakh YHVH” ou o “anjo iod-he-vaw-he.” (Leeuw, 2014, p.143)

189



certamente inspiraram o0s posteriores pesquisadores de Eranos, neste caso especifico
Mircea Eliade e Henry Corbin.

Em suma, a experiéncia religiosa para Leeuw € a “[...] experiéncia, o encontro e a
relacdo com o poder, ainda que a palavra poder também abranja a no¢cdo de mana, ou
seja, magia.”%*8 Embora o estudioso fosse um tedlogo e pastor, “[...] ele de forma alguma
se restringiu ao Cristianismo. Pelo contrario, ele era interessado em tudo o que as
religides tém de em comum em termos de suas caracteristicas estruturais.”®*° Carl G.
Jung também obteve influéncia de Leeuw, uma vez que a utiliza em sua abordagem
psicoldgica da Religido. Além de parecer compreender bem a abordagem alegadamente

fenomenoldgica deste autor, a utiliza em sua psicologia. Cito Jung:

A Religido me parece ser uma atitude particular do espirito humano que, de acordo com 0 uso
original da palavra religio, pode ser formulada como uma cuidadosa consideragéo de certos fatores
dindmicos concebidos como «poderes»: espiritos, deménios, deuses, Leis, ideias, ideais, ou
quaisquer nomes que o homem tenha dado a estes fatores que ele descobriu em seu mundo como
poderosos, perigosos, Uteis o suficiente para merecer consideracao cuidadosa ou grandes, bonitos

e significativos o suficiente para merecer culto devocional e amor.” 850

Por “poderes”, o autor suico ndo os entendia como entidades metafisicas
coisificadas e exteriores, mas em termos da energia psiquica.®®* De modo analogo, os

fendmenos psiquicos jamais poderiam ser reduzidos a “epifenédmenos”, mas, ao

648 (...) “experiencing, encountering and dealing with power, although the word power here also
encompasses the notion of mana, that is to say magic.” (Hakl, 2014, p.153)

649 (...) “he by no means restricted himself to Christianity. On the contrary, he was interested in
everything that religions had in common in terms of structural characteristics.” (Hakl, 2014, p.153)

650 [Italico nosso] (...) “Religion scheint mir eine besondere Einstellung des menschlichen Geistes zu
sein, welche man in Ubereinstimmung mit dem urspriinglichen Gebrauch des Begriffes «teligio» formulieren
kénnte als sorgfaltige Berticksichtigung und Beobachtung gewisser dynamischer Faktoren, die aufgefal3t
werden als «Méachte»: Geister, DAmonen, Gotter, Gesetze, Ideen, Ideale oder wie immer der Mensch
solche Faktoren genannt hat, die er in seiner Welt als méachtig, geféhrlich oder hilfreich genug erfahren hat,
um ihnen sorgféltige Bertucksichtigung angedeihen zu lassen, oder als grof3, schén und sinnvoll genug, um
sie andéachtig anzubeten und zu lieben.” (Jung, 1962, §8)

651 Jung, 2002.
190



contrario, o factum psiquico deve ser considerado como um “fendmeno em si”.%%?
Gerardus van der Leeuw entendera de modo semelhante estes fenbmenos, mas se
utilizar4 do conceito de mana. Diferentemente de Jung, Leeuw ndo parece ter se
envolvido tdo seriamente com a gnosis, de modo que este tema aparece em sua
fenomenologia das Religides somente em termos genéricos de um “conhecimento de
Deus”.%%3

E importante notar que o autor comeca a participar no Circulo de Eranos somente
trés anos apdés a descoberta dos manuscritos de Nag Hammadi, momento de uma
possivel efervescéncia académica acerca dos estudos da gnosis mas, depois de
somente trés conferéncias, deixa de participar por motivo de seu falecimento. Entretanto,
de modo resumido, a relacéo de Leeuw com a gnosis, poderia ser pensada da seguinte
forma: a experiéncia religiosa é necessariamente uma relacado do sujeito com o poder
(mana), e “o poder sempre requer conhecimento.”s5

A famosa associacdo entre conhecimento e poder, para Leeuw, ndo é
insignificante, muito pelo contréario, revela uma sabedoria profunda, resumida na férmula:
“Conhecimento & poder: compreender & apreender.” 55 O fenémeno que envolve o ato
de conhecer ndo se resume “a habilidade de se compreender intelectualmente” 656 mas
ele causa “[...] uma conexao imediata entre o conhecedor e o seu conhecimento.” 857 O
pensador holandés fornece, ainda, varios exemplos da manifestacao do poder enquanto
experiéncia religiosa, no Hinduismo, no Budismo, mas, neste contexto, ndo poderia faltar

o exemplo mais evidente, o gnéstico. O pensador cita alguns exemplos como O Hino da

652 Jung, 2002, §10.

653 “Knowledge of God.” (Leeuw, 2014, p.480)

654 “Power always requires knowledge.” (Leeuw, 2014, p.479)

655 “Knowledge is power: to comprehend is to seize.” (Leeuw, 2014, p.479)
656 (...) “intellectual ability to comprehend.” (Leeuw, 2014, p.479)

657 (...) “it effects an immediate connection between the knower and his knowledge.” (Leeuw, 2014,
p.479)

191



Pérola, atribuido a Tomé, e o hino Naaseno: “[...] Eu proclamo o mistério do caminho
sagrado: eu o chamo de conhecimento.” 58 Para Leeuw, assim como para os gnosticos,
0 conhecimento ndo possui um aspecto meramente epistemoldgico ou tedrico, mas
mistico e escatologico. O fendmeno do conhecimento ndo pode ser entendido como uma
pura atividade do sujeito, mas requer também uma certa passividade, requer uma
habilidade especial, uma conexdo manadica entre o conhecedor e o conhecido. De modo
analogo ao guerreiro e sua armadura sagrada, o conhecedor é dotado de um “[...]
equipamento mistico para acomodar o conhecimento e para a protecdo contra 0s
perigosos poderes que nele habitam.” 65°

Como iremos tratar mais adiante (4.4) Jung parece desenvolver uma psicologia
arquetipica inspirada por uma atitude fenomenoldgica, uma vez que o primeiro teria
caracterizado o seu método como “exclusivamente fenomenoldgico”®, na medida em
que pretende se limitar a uma “observacdo dos fendmenos” de um “ponto de vista
puramente empirico.” 861 Ousariamos dizer que o que o autor entende por fenomenologia
se deve em grande medida a fenomenologia da Religidao de Leeuw, uma vez que este
assume o conceito de mana como um sinénimo do termo sanscrito (tejas) bem como
para seu conceito psicolégico de libido ou energia psiquica.®%? Além do mais, tanto Jung
como Otto e Leeuw exerceram grande influéncia nos anos iniciais de Eranos, sobretudo
na busca de compreensdo da esséncia da experiéncia religiosa. O te6logo holandés,
além de influenciar Jung no seu modo de compreensao da energia psiquica, também
inspira Mircea Eliade, que, segundo Steve Wasserstrom (1999) “[...] em relagéo a

Gerardus van der Leeuw, desempenhou o mesmo papel que Heidegger cumpriu em

658 (...) “I proclaim the mystery of the sacred path: | call it knowledge.” (Leeuw, 2014, p.480)

659 [ltalico nosso.] (...) “mystic equipment for accommodating knowledge and for protection against
the hazardous powers dwelling therein.” (Leeuw, 2014, p.480)

660 (...) “ausschlie3lich phanomenologisch” (Jung, 1962, p.10)
661 (...) “Beobachtung von Phanomene” (...) “rein empirischen Gesichtspunkt” (Jung, 1962, p.10)
662 Jung, 2002.

192



relacdo a Husserl: ambos revolucionaram uma «fenomenologia» anterior de modo quase
irreconhecivel.” ®63 Embora possamos concordar parcialmente com Steve Wassertrom a
respeito da influéncia de Leeuw em Eliade, para se defender a defesa da tese de que 0s
estudos de ambos de fato se constituiram legitimamente como uma fenomenologia
exigiria um trabalho muito mais extenso e especifico, 0 que ndo corresponde ao NOSSO

objetivo.

4.3.2 Gilles Quispel: A gnosis como uma Religido Universal

O ano de 1951 foi um grande marco para os estudos da gnosis, sobretudo a partir
do Circulo de Eranos pois, ja se comeca a colher os resultados de um trabalho intenso
de pesquisa a partir dos Manuscritos de Nag Hammadi. Neste ano, Gilles Quispel publica
sua obra Gnosis als Weltreligion (1951)%64 e é convidado pessoalmente por Jung, pela
primeira vez, a apresentar um trabalho em seu instituto em Zurique. Carl G. Jung,®%° ja
com 76 anos de idade, também publica uma obra, ou melhor, talvez uma de suas obras
mais maduras acerca da gnosis e suas implicacdes para uma psicologia arquetipica:
Aion: Beitrage zur Symbolik des Selbst,666 e, a partir disso, comeca a se afastar
progressivamente dos encontros presenciais no Circulo de Eranos.

Ainda neste mesmo ano, ocorre um encontro muito importante em Eranos —
sobretudo para o nosso trabalho — intitulado: Mensch und Zeit. O encontro teve
importantes registros acerca de uma suposta “Weltanschauung gnoéstica” neste grupo e

contou com a participacéo de: Erich Neumann, Gilles Quispel, Louis Massignon, Henry

663 (...) “Eliade played a role in relation to Gerardus van der Leeuw that Heidegger did in relation to
Husserl: both revolutionized a previous “phenomenology” almost beyond recognition.” (Wasserstrom, 1999,
p.137)

664 Quispel, 1951.

665 Veja-se: (4.4.3) Neste topico mencionamos também uma entrevista gravada, neste mesmo ano
com Jung, em sua Torre em Boolingen.

666 Jung, 2021.
193



Corbin, Mircea Eliade, Adolf Portmann, Carl G. Jung, bem como também com a
contribuicdo Henri-Charles Puech, o qual iremos dedicar um pouco de nossa atencao
neste capitulo. Gilles Quispel, conhecido inicialmente por seus estudos em Filologia
Cléassica,®®’ tornou-se um dos grandes nomes no Circulo de Eranos como um dos
maiores especialistas nos estudos do Gnosticismo. A participagcdo de Quispel neste
grupo foi intermediada por Jung que lhe envia previamente um artigo intitulado
originalmente como The Rediscovery of Gnosticism.%%8 e o convida. A partir desse
momento, “[...] Ele ira visitar e apresentar-se regularmente em Eranos”.®®® Mais
pontualmente, o fildlogo holandés apresentou treze conferéncias nesse grupo durante
1947 a 1971.57°

A influéncia gnéstica de Quispel se deve, em grande medida, a descoberta e ao
contato do pensador com os Manuscritos de Nag Hammadi sobretudo os que sao
atribuidos a Valentino, a saber: o Evangelho da Verdade, O Evangelho de Felipe, De
Resurrectione, e Tractatus Tripartitus, € que via nesse autor “o gnostico mais brilhante
que ja existiu”. 87 Como abordamos anteriormente (3.4), Quispel juntamente com Jean
Daniélou foram os representantes do Circulo de Eranos no Coloquio de Messina, em
1966. O entusiasmo de Quispel pelo tema da gnosis é claro, desde ja, pelo titulo de uma

de suas obras mais famosas: Gnosis als Weltreligion (1951), isto é, este pensa a gnosis

667 O pensador iniciou seus estudos pela Universidade de Leiden em 1934,

668 (Layton, 1980) [O texto é publicado novamente em 2008 pela mesma editora em Gnostica,
Judaica, Catholica: Collected Essays of Gilles Quispel sob o titulo Valentinian gnosis and the Apocryphon
of John, texto o qual tivemos acesso. Veja-se Quispel, 2008.]

669 (...) “He regularly visited and lectured at Eranos” (Hakl, 2014, p.143)

670 Como referenciamos anteriormente (1.2) os titulos das conferéncias podem ser consultados no
Website oficial da instituicdo. N&o obstante, citamos aqui a lista completa de conferéncias ministradas pelo
autor holandés: “La conception de 'homme dans la gnose valentinienne” (1947); “L’Homme gnostique (La
doctrine de Basilide)” (1948); “Anima naturaliter Christiana” (1950); “Zeit und Geschichte im antiken
Christentum” (1951); “Mensch und Energie im antiken Christentum” (1952); “Der gnostische Anthropos und
die judische Tradition” (1953); “Das Lied von der Perle” (1965) “Faust: Symbol of Western Man” (1966)
“Das ewige Ebenbild des Menschen. Zur Begegnung mit dem Selbst in der Gnosis” (1967); “C.G. Jung und
die Gnosis” (1968); “Gnosis and the New Sayings of Jesus” (1969); “From Mythos to Logos” (1970); “The
Birth of the Child. Some Gnostic and Jewish Aspects” (1971).

671 (...) “The most brilliant Gnostic who ever lived” (Quispel, 2008, p.103)
194



como uma “religidao mundial ou universal”. Vale, pois, entender qual é a tese do autor,
nesse ambito. O contetido da obra se constitui de quatro conferéncias ministradas pelo
professor no C.G. Jung-Institut Zirich, 672 e pretende se apresentar como uma introducao
aos estudos da gnosis, sobretudo a partir da entdo recente descoberta, dos ja
mencionados Manuscritos de Nag Hammadi.

Acerca do significado dessa descoberta — de valor inestimavel para o
“fenomendlogo” e historiador das religides — Quispel resume em uma impactante frase,
com a qual inicia sua obra: “Uma Religido mundial foi redescoberta.”¢”® O entusiasmo do
autor pela gnosis, comum entre 0s principais autores de Eranos, leva-o ao ponto de
afirmar “que a Religido do Século XX sera gndstica.” 674 Sem duvida, se essa declaracdo
€ tomada sem o contacto com a obra de Quispel, e sem se ter em conta 0 contexto
gnostico caracteristico de Eranos, poderia se pensar que se trata de uma posi¢ao
dogmaética e, portanto, desmerecedora dos méritos filoséficos do autor. Ora, entdo, em
gque medida essa intuicdo de Quispel poderia expressar uma compreensao
compartilhada de Eranos? O que os mais destacados pesquisadores deste grupo
entenderiam pelo termo “religido” e em que sentido ela apontaria para uma atitude
fenomenoldgica?

Carl Gustav Jung, como mencionamos anteriormente, era considerado o spiritus
rector de Eranos, por esse termo compreendia a experiéncia (Erfahrung) religiosa
auténtica, o religere, necessariamente atrelado a no¢cdo de Numinosum, cunhado por
Rudolf Otto,8”® portanto, um saber ou um conhecimento dado pela experiéncia direta e

necessariamente oposto a fé ou a simples crenca. Portanto, os mais destacados

672 Site oficial: https://junginstitut.ch/
673 (...) “Eine Weltreligion ist neu entdeckt.” (Quispel, 1951, p.1)

674 [Citado por Hans Thomas Hakl ] (...) “the religion of the 20th century will be Gnostic” (Hakl, 2014,
p.143)

675 Jung, 1962, p.11, §6.

195


https://junginstitut.ch/

pesquisadores de Eranos partem de um pressuposto comumente aceito de que a gnosis,
tanto na antiguidade quanto na contemporaneidade, € um conhecimento, ndo em um
sentido epistemoldgico ou cientifico, ou ainda no sentido positivista de tais termos, mas
com enfoque na experiéncia interior, no autoconhecimento. Gilles Quispel ainda via a
gnosis como “[...] o terceiro componente da cultura europeia” depois da “fé” e da “razédo.”
676 Esse componente cultural, foi desenvolvido em Eranos, a partir de um longo processo
de maturacdo de uma tradicdo filosofica que teve a gnosis ou como um problema
filosofico explicito ou como um leitmotif de suas discussoes.

Como tratamos anteriormente (3.1), apesar de buscar uma compreensao filosofica
e existencial em torno do Gnosticismo, sob suas vertentes cristas, judaicas etc., 0s
representantes da Religionsgeschichtliche Schule, bem como Bultmann, ainda parecem
ter a fé confessional protestante como um elemento direcionador — e talvez até limitador
de suas interpretacbes — com enfoque no novo testamento. Por outro lado, os
pensadores ditos “iluministas”, embora tenham de algum modo se oposto as
interpretagdes positivistas do humano, acabam por conduzir ao surgimento de uma
antropologia que, para todos os efeitos, ainda se limitava a uma abordagem racionalista
e agnéstica. A gnosis, ndo apenas para Quispel, em especifico, mas de modo geral para
os grandes representantes de Eranos, surge como uma fonte sapiencial e soteriologica
alternativa em relacdo aos posicionamentos filoséficos assumidos pelos grandes
pensadores europeus ao longo da historia.

Se até entdo o Gnosticismo, como fendmeno historico, ndo poderia ser
compreendido em sua complexidade, a partir dos novos e valiosos documentos, “[...]
Agora vemos claramente e ndo esta distante 0 momento em que ndés poderemos

compreender a totalidade da Gnosis, desde suas fontes a sua foz, apresentar o resumo

676 Se |é no texto original do artigo intitulado Gnosis and Culture: “Gnosis is, in fact, the third
component of European culture.” (Quispel, 2008, p.103)

196



de sua fisionomia fenomenoldgica e elaborar suas raizes psicolégicas.” 6’7 Entenda-se
“fenomenoldgica” no sentido que dele fez Gerardus van der Leew, tedlogo e historiador
das Religides, também pertencente ao Circulo de Eranos o qual acabamos de tratar e
essa busca por compreender a “totalidade da gnosis” (die ganze Gnosis) parece
corresponder a aspectos da Gesamthermeneutik, mencionada anteriormente, e que
caracterizava a Religionswissenschaft de Eranos (3.1.2).

Leeuw, como expomos, ndo via nenhuma contradicdo entre uma atitude
fenomenoldgica, a participacdo no fenbmeno e até mesmo a fé, ao contrério, julgava
necessaria tal participacdo na experiéncia ou vivéncia religiosa genuina. Enquanto
tedlogo, de modo menos radical que Jung — de um ponto de vista gndstico — incentivava
a fé ou o testemunho religioso desde que n&o ofuscassem a “experiéncia participativa”.
Também podemos afirmar que a referida “fundamentagdo psicologica” das
interpretacfes gndsticas de Eranos ndo é, de modo algum, freudiana, mas junguiana.
Nesse sentido, é importante apontar que Gilles Quispel, mesmo sendo considerado um
grande exegeta do Gnosticismo, como participante da equipe de traducéo do Codex Jung
e como um dos especialistas convidados para o Coléquio de Messina, assume que foi
gragcas a Jung que “[...] a complexa estrutura da Gnosis se tornou um tanto
compreensivel para mim.” 78 Na verdade, como Hakl nos deixa saber, tanto Jung como
Gershom Scholem — este Ultimo considerado como o especialista nos estudos da
Kabbalah de Eranos — tiveram fortes influéncias sobre o autor, uma vez que “[...] Jung o

convenceu de que os pensadores Gnosticos derivaram suas ideias dos niveis mais

677 (...) “Jetzt sehen wir klar, und die Zeit ist nicht fern, dass wir die ganze Gnosis von der Quelle bis
zur Mindung Uberblicken, ihre phdnomenologische Physiognomie zusammenfassend darstellen und ihre
psychologischen Wurzeln herausarbeiten kénnen.” (Quispel, 1951, p.1)

678 (...) “das komplexe Gebilde der Gnosis mir einigermassen verstandlich geworden ist.” (Quispel,
1951)

197



profundos do inconsciente, enquanto Scholem abrira seus olhos para a importancia da
mistica judaica para os sistemas Gnosticos do mundo antigo.” 679

O fato é que, para muitos estudiosos, o problema da gnosis parecia consistir em
uma aporia interpretativa, a saber, de se estar diante de uma espantosa recorréncia de
temas e cenarios mitolégicos, simbdlicos, que se prefiguravam desde as culturas mais
arcaicas e, a partir dela, buscar sua origem historica, temporal e geogréfica, seja, egipcia,
babil6nica, iraniana, judaica, samaritana, helenistica, etc.’8® De modo contrastante, os
pensadores de Eranos, embora tivessem um grande enfoque no estudo da histéria das
Religibes, de modo andlogo aos perenialistas, como mencionamos anteriormente,
tinham o objetivo de compreender, segundo Quispel, a “estrutura fundamental da

apercepgao religiosa.” %81 Esta estrutura fundamental é a prépria gnosis, como um
conhecimento superlativo “[...] que surge e que ressurge em determinadas épocas.” 682
Compreendendo esta estrutura fundamental, o aspirante a fenomendlogo das
Religides poderia ter uma chave poderosa, que abriria de “par em par”, as portas do
conhecimento humano. Desse modo, “[...] O método fenomenolégico demonstra-se
extraordinariamente frutifero: ndo s6 nos permite compreender coisas que pertencem a
um nucleo comum em que os fios histéricos se rompem, mas também consegue ouvir a
prépria voz da Gnosis e resumi-la estenograficamente.” 683 A analogia de Quispel com a

estenografia ou taquigrafia ndo é aleatéria, pois, a partir das descobertas dos

Manuscritos de Nag Hammadi, a reproducdo e revisdo de materiais acerca do

679 (...) “Jung convinced him that the Gnostic thinkers had derived their ideas from the deeper levels
of the unconscious, while Scholem opened his eyes to the importance of Jewish mysticism within the
Gnostic systems of the ancient world.” (Hakl, 2014, p.143)

680 Culianu, 2006.
681 (...) “Grundstruktur der religiésen Apperzeption.” (Quispel, 1951, p.19)
682 (...) “die zu bestimmten Zeiten immer wieder auftaucht.” (Quispel, 1951, p.19)

683 (...) “Die phanomenologische Methode zeigt sich also als ausserordentlich férdernd: nicht nur
erlaubt sie uns, Zusammengehdériges zu verbinden, wo die historischen Faden abreissen, sondern es
gelingt ihr auch, die eigene Sprache der Gnosis zu belauschen und stenografisch zusammenzufassen.”
(Quispel, 1951, p.19)

198



Gnosticismo aumentam progressivamente, exigindo dos estudiosos da religido uma
desafiadora e rapida atualizacao.

De modo analogo a Leeuw, Quispel ndo via problema algum no envolvimento de
um estudioso com seu tema, e ele até mesmo “[...] se caracterizava como um homo
religiosissimus, para o qual a Religido era imensamente importante. Assim, como
palestrante, ele teve a capacidade de transmitir seu préprio entusiasmo pela Gnosis para
sua audiéncia”.?® Este “entusiasmo”, se pensado a partir de sua raiz etimologica
helénica (évBouoiaoudg) pode ser visto como uma experiéncia ndo exclusiva do autor,
mas como algo comum entre os conferencistas principais deste grupo, um analogo ao
Ergriffenheit (4.6), bem como o incentivo de Jung e Puech no desenvolvimento de uma
Weltanschauung neste grupo, tema o qual trataremos a seguir. De modo semelhante,
como apresentamos anteriormente, Henry Corbin, ao buscar discorrer sobre o
significado de Eranos (1.1), afirma que certas “mentes gndsticas” 68 sdo um factum no
Circulo de Eranos, o qual nenhum historiador futuro poderia compreender sua razéo
seminal, suas influéncias e suas correntes. Esse fato consiste na dignidade e na
singularidade do proprio humano, cuja formula € apresentada por Corbin: “individuum est
ineffabile”.686

A descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi, bem como suas posteriores
publicagdes, interessaram muito a Jung porque este “[...] encontrou neles certos
paralelos com suas proprias descobertas na psicologia”,’8” as quais séo publicadas em

Aion.88 Para os autores de Eranos, de um modo geral, mas, pontualmente em Quispel,

684 (...) “he characterized himself as a homo religiosissimus, for whom religion was immensely
important. Thus as a lecturer he had an ability to transmit his own enthusiasm for Gnosis to his audience.”
(Hakl, 2014, p.143)

685 (...) “gnostic minds.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.xiv)
686 Eranos Yearbooks, 1958, p.xv.

687 (...) “as he found in them certain parallels to his own discoveries in psychology.” (Hakl, 2014,
p.143)

688 Jung, 2021.
199



“l...] A gnosis é a projecdo mitica da experiéncia do Selbst.” 68 Quando traduzimos
Selbsterfahrung de tal modo é intencional pois, ndo indica somente uma experiéncia
intima, supostamente incompativel com uma atitude fenomenolégica, mas como
pretendemos tratar posteriormente (4.4), trata-se de uma experiéncia Unica, de um
individuo também irredutivel, mas que, ao mesmo tempo, comporta uma estrutura
compreensivel filosoficamente, mediante os elementos a priori ou arquetipicos da psiqué
humana que, segundo Jung, podem ser inferidos a partir da experiéncia imediata, da
vivéncia simbdlica e onirica.

Quispel, ainda acerca deste conceito junguiano, recorda que “[...] de acordo com
Valentino, cada ser humano tem seu anjo da guarda ou Self, que concede a Gnosis a
sua contraparte [humana], mas também necessita do homem ou da mulher, ao qual ele
pertence, porque ele ndo consegue entrar no pleroma, o mundo espiritual, sem sua outra
metade.” 8%° O pensador refere-se ao Evangelho da Verdade, que compde o Codex Jung,
o qual também tratamos anteriormente (3.3). Neste estariam contidos varios elementos
da gnosis valentiniana que influenciaram direta ou indiretamente o pensamento de varias
personalidades em Eranos, como o proprio Quispel, Scholem, Corbin e Jung.

As referéncias que se tem do envolvimento e afinidade entre os pensadores de
Eranos com o tema da gnosis, mostram que os limites — supostamente indispensaveis,
a saber, o distanciamento entre o sujeito e o objeto de conhecimento — muitas vezes
acabavam por ser ultrapassados e a gnosis passava a ser assumida como uma
Weltanschauung autodeclarada, como nos casos mais pontuais de Jung, Quispel, Puech
e Corbin. Assim, a partir do espirito de Eranos, o fenomendlogo teria duas alternativas

diante de si: Tratar da gnosis de um ponto de vista “[...] meramente estético, mediante

689 (...) “Gnosis ist die mythische Projektion der Selbsterfahrung.” (Quispel, 1951, p.19)

690 [Colchetes nossos.] “According to Valentinus, every man has a guardian angel or Self, who gives
Gnosis to his counterpart, but also needs the man or woman, to whom he belongs, because he cannot
enter the Pleroma, the spiritual world, without his other half.” (Quispel, 2008, p.42)

200



investigacdes cada vez mais «interessantes» ou «significativas»” %! mas, de modo
“totalmente indiferente,” 892 ou realmente se comprometer com esta Weltanschauung. A
primeira € um verdadeiro “insulto & humanidade” %3 porque “faz da Religido uma
perfumaria.” ¢* A segunda, nos parece ter sido o posicionamento dos autores de Eranos,
gue assumiram o risco de serem acusados de uma nova “heresia intelectual gnostica”,
de receberem um anatema de insanidade ou, no minimo, a indiferenca intelectual.
Gilles Quispel até hoje € visto como uma referéncia nos estudos do Gnosticismo
talvez pelo fato de, como tratamos anteriormente (3.5), ter sido um dos pesquisadores a
auxiliar de forma decisiva no processo de aquisi¢do do Codex Jung (NHC I) — o primeiro
dos 13 cddices que revolucionaram os estudos gndésticos — a se debrucar sobre ele e a

compartilhar suas pesquisas em primeira mao com o0s participantes de Eranos.

4.3.3 Acerca do conceito de Weltanschauung e de uma “Weltanschauung

gndstica”

Neste topico pretendemos analisar o conceito de Weltanschauung a partir dos
autores Carl Gustav Jung e Henry-Charles Puech. Primeiramente, iremos tratar como
esse conceito é desenvolvido por Jung, para entdo tratarmos do que Puech entende
propriamente por uma “Weltanschauung gnostica”. Estas exposi¢gdes nos parecem
importantes devido ao que ja tratamos anteriormente sobre o conceito de Ergriffenheit, e
de certas caracteristicas singulares as quais estes estudiosos pareciam atribuir ao homo
religiosus, sobretudo a partir do que acabamos de expor em Leeew e Quispel acerca de

uma certa atitude fenomenoldgica que parecia exigir uma participacdo no fenémeno.

691 (_..) “nur asthetisierend immer neue «sinnvolle» und «interessante Prozesse» (...) (Quispel, 1951,
p.19)

692 (...) “ganz unverbindlich betrachtend” (...) (Quispel, 1951, p.19)
693 (...) “einer Beleidigung der Menschheit.” (Quispel, 1951, p.19)
694 (...) “die Religion zu einer Parfiimerie macht.” (Quispel, 1951, p.19)

201



Nosso tema se inicia no ano de 1927, quando Carl G. Jung ministra uma
conferéncia em Karlsruhe, sob o titulo de Analytische Psychologie und
Weltanschauung.®®® Esse conceito filoséfico, embora “dificilmente seja traduzivel para
outro idioma”,%%® abrange uma grande amplitude semantica, pois é composto por: Welt,
mundo e Anschauung — derivado do verbo (schauen), visdo. Apesar de este conceito
poder ser traduzido como “visdo de mundo”, “intuicdo de mundo”, “cosmovisao” ou
“Mundividéncia”, devido a sua abrangéncia e dificuldade de tradug¢édo — tanto na Filosofia
quanto na Psicologia — € comumente mantido em sua grafia original. Segundo Jung, a
dificuldade em se traduzir esse conceito alemao nao significa que tal termo ndo seja
absolutamente traduzivel, mas que ndo ha uma forma de traduzi-lo de modo que consiga
abarcar sua amplitude filoséfica. Resumidamente, Jung entende a Weltanschauung

”

como uma “atitude.” 897 Desse modo, poderiamos falar de diversas atitudes como:
“filoséfica”, denotando um aspecto estritamente intelectual, mas, também, de uma
Weltaunschauung “estética, religiosa” 6%, etc. Entretanto, ndo se trata somente de uma
concepgdo de mundo, mas “também o modo no qual alguém vé o mundo”,%%° ou ainda,
“uma atitude formulada por conceitos.” 7%

Para explicitar seu conceito de Weltanschauung, Jung recorre a uma importante
analogia militar: os conteldos psiquicos sdo comparaveis a um exército em combate
entre o consciente e o inconsciente. A consciéncia individual, que de nenhum modo pode

ser vista como uma unidade perfeitamente homogénea, € o comandante do exército e

os soldados sao todos os conteudos psiquicos, uma verdadeira “constelacdo de

695 Na versao inglesa: Analytical Psychology and Weltanschauung (Jung, 1975). Esta conferéncia é
compilada e publicada pela primeira vez sob o titulo de Die Dynamik des Unbewussten (1967).

69 (...) “is scarcely translatable into another language.” (Jung, 1975, §689)

697 Em Psychologie und Religion, por exemplo, Jung se utiliza inimeras vezes do termo “Einstellung”
para descrever a atitude essencialmente religiosa. (Jung, 1962, p.12)

69 Jung, 1975, §689.
699 (...) “but also the way in which one views the world.” (Jung, 1975, §689)
700 (...) “an attitude that has been formulated into concepts” (Jung, 1975, §689)

202



contelidos tdo numerosos que ndo podem ser contados.” 9* O sucesso ou a derrota na
guerra depende da atitude do comandante em relacdo a si mesmo e aos fatores
externos, suas “reflexdes e decisdes,” suas “razdes e duvidas, suas intencdes e
expectativas sdo o estado maior,” mas a dependéncia de fatores externos refere-se as
“[...] influéncias quase incalculaveis que emanam do quartel-general e das maquinagdes
sombrias da politica de fundo.” 702

E importante notar que a analogia militar de Jung n&o é aleatdria, tendo-se em
vista o periodo entreguerras e a ascensao do totalitarismo na Europa, fenbmeno que tais
pensadores presenciaram e que Jung problematizou em termos de “maquinagdes
sombrias,” a partir de seu conceito de Sombra (Schatten).’®® Na andlise de Jung, a vida
do homem contemporaneo — sobretudo no periodo entreguerras — € uma verdadeira
batalha pela existéncia, atravessada por impulsos internos contrastantes, na psiqué
humana, e exteriores, no mundo, onde a paz e a unidade perfeita dos contetudos
psiquicos sdo somente um desideratum.

O préprio Jung, entretanto, faz questdo de traduzir o termo Weltanschauung por
atitude com o propésito de “[...] deixar aberta a questdo se esta depende de uma
Weltanschauung consciente ou inconsciente.” 7% Segundo o pensador de Kesswil, sdo
poucas as pessoas que possuem uma Weltanschauung claramente definida, isto é,
formulada por conceitos e de forma exclusivamente consciente, porque é quase
impossivel saber, de modo absoluto, em que se constitui 0 mundo e n6s mesmos. Isso

significa que devemos desenvolver o “...] melhor conhecimento possivel — um

701 (...) “a constellation of contents so numerous that they cannot be counted.” (Jung, 1975, §692)
702 Jung, 1975, 8§692.
703 Veja-se: 4.4.

704 (...) “left it an open question whether this depends on a conscious or unconscious
Weltanschauung.” (Jung, 1975, §694)

203



conhecimento que estima a sabedoria e abomina suposi¢des infundadas, afirmacdes
arbitrarias e opinides.” 79

Por outro lado, muitas pessoas, mesmo vivendo uma Weltanschauung
inconsciente, obtém um estado relativo de paz, consigo mesmas e com o0 mundo, mas
de nenhuma forma sem uma atitude, mesmo que inconscientes dela. O cientista que
segue a executar seu trabalho, aparentemente muito nobre, mas, sem se questionar
sobre os principios que regem sua atitude cientifica, seus motivos e inten¢des profundas,
ficarA refém de sua Weltanschauung inconsciente e jamais irA ampliar sua
autoconsciéncia. Portanto, detras da pretensa objetividade cientifica, ha muitos
processos e impulsos atuando em um segundo plano, de modo que € necessario um
grande esforgo para se trazer a tona tais processos inconscientes. E por essa razo que
ha “[...] muitos cientistas que evitam desenvolver uma Weltanschauung porque isso
supostamente nao seria cientifico.” 7% Jung fala de uma Weltanschauung em termos de
uma hipétese, de uma imagem de mundo (Weltbild) — que pode ser formulada e testada,
ainda que provisoriamente mediante a reflexdo e a introspecgdo constantes. Assim,
também pode haver varias Weltanschauungen a partir de multiplos aspectos: estéticos,
religiosos, cientificos. Convém, pois, pensarmos em que poderia consistir a
Weltanschauung gnéstica a partir de Eranos. Passaremos agora para uma breve
exposicao desse conceito em Puech.

Henry-Charles Puech foi um dos poucos especialistas que tiveram a oportunidade
de trabalhar em primeira méo sobre os codices de Nag Hammadi, juntamente com

Quispel, talvez por esse motivo “[...] se tornou uma autoridade mundial no maniqueismo

705 (...) “the best possible knowledge - a knowledge that esteems wisdom and abhors unfounded
assumptions, arbitrary assertions, and didactic opinions.” (Jung, 1975, §698)

706 (...) “For this reason there are many scientists who avoid having a Weltanschauung because this
is supposed not to be scientific.” (Jung, 1975, §697)

204



e gnosticismo, contribuindo para as conferéncias de Eranos nesses temas.” /%7 Foi editor
das revistas Recherches philosophigues e Revue de I'histoire des religions, sendo que
a ultima foi criada no periodo imediatamente pds-guerra, e na qual publicaram Corbin,
Eliade e Scholem.”%® O pensador se apresentou formalmente em Eranos de 1936 a 1951,
mas, provavelmente, em funcdo da assuncdo a cadeira de Historia das Religides no
Collége de France, e na Ecole pratique des Hautes Etudes, teria este se afastado dos
encontros. A sua ultima conferéncia no grupo de Ascona levava o titulo: La gnose et le
temps (1951) da qual iremos tratar brevemente aqui, com o propoésito de levantarmos a
hipotese acerca de uma possivel Weltanschauung gndstica em Eranos.

Como mencionamos anteriormente (4.2.3), Hans Jonas ja havia realizado uma
tentativa de identificagdo de certas caracteristicas fundamentais da “Weltanschauung
gnostica” cujo resultado ficou enunciado em termos de um “individualismo intelectual”, a
“fértil imaginag&o mitologica”, o “inconformismo” e a “[...] soberania do espirito como uma
fonte de conhecimento direto e iluminag&o.” % Essas caracteristicas, de modo geral,
nao parecem ter sido contestadas pelos principais pensadores de Eranos, mas,
interpretadas e assumidas de um modo muito singular no pensamento de cada um deles.

Na ultima conferéncia ministrada por Puech em Eranos, a qual acabamos de
nomear, o autor se dispde a analisar a “visdo total Gndstica do mundo”,”*° ou seja, sua
Weltanschauung, a partir de sua compreensao de tempo. Como aponta Puech, o termo
gnosis, tomado estritamente de um ponto de vista histérico, a partir de suas derivacoes:

gnostikoi e Gnosticismo “[...] foi utilizado para designar um movimento herético —

707 (...) “Puech eventually became a world authority on Manichaeism and gnosticism, contributing
lectures at Eranos on these themes.” (Wasserstrom, 1999, p.230)

708 Wasserstrom, 1999, p.230.

709 (...) “The leading Gnostics displayed pronounced intellectual individualism, and the mythological
imagination of the whole movement was incessantly fertile. Non-conformism was almost a principle of the
gnostic mind and was closely connected with the doctrine of the sovereign "spirit" as a source of direct
knowledge and illumination.” (Jonas, 2001, p.42)

710 (...) “total Gnostic vision of the world” (Eranos Yearbooks, 1958, p.38)
205



portanto, um movimento posterior e interior ao cristianismo — particularmente ativo no
século 11".711 Mas depois de séculos de ignorancia, os estudiosos da Religido comegaram
a rejeitar as estreitas e preconceituosas interpretacoes dos padres da igreja e
“descobriram outros sistemas gndsticos distintos daqueles dos heresidlogos classicos e
logo desenvolveram uma visdo mais ampla da Gnosis.” 712

Essa concepgdo conservava as caracteristicas escatologicas e soteriologicas
tradicionais, fundada no conhecimento como uma fonte de salvacado, mas em um sentido
filosofico e soterioldgico mais abrangente. Em resumo, para o pensador francés “[...] a
atitude dos gndsticos em relagdo ao tempo e, de modo mais geral, acerca do mundo, é
caracterizada, primeiramente, por um movimento de revolta contra o tempo e o mundo,
concebidos pelo Helenismo e Cristianismo” 713 A revolta contra o tempo consiste,
primeiramente, na revolta contra seu préprio tempo, contra a Weltanschauung crista
ortodoxa “[...] que se funda sobretudo na histéria, € o seu carater anti-histérico ou a-
historico, a sua indiferenca ou hostilidade a histéria.” 74 Portanto, de acordo com Puech
(1958), para os Gndsticos a histéria é concebida como um elemento determinista do
humanao.

Enquanto para o grego o tempo € ciclico e para o cristdo é linear — mediante uma
repeticdo do grande ato cosmogbnico no calendario litirgico — Puech vé a concepcéo
gnostica de tempo como uma sintese das duas visdes. Assim, de modo analogo, o “mito

do eterno retorno” de Eliade, o qual mencionamos anteriormente, parece adquirir um

711 (...) “was first used to designate a heretical movement - hence a movement posterior and interior
to Christianity - particularly active in the second century.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53)

712 (...) “discovered Gnostic systems other than those of the classical heresiologists and soon
developed a broader view of Gnosis.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53)

713 [Italico nosso] (...) “the attitude of the Gnostics toward time, and more generally, toward the world,
is characterized from the first by a movement of revolt against time and the world as conceived by Hellenism
and Christianity” (...) (Eranos Yearbooks, 1958, p.38)

714 (...) “which was grounded above all in history, is its antihistorical or ahistorical character, its
indifference or hostility to history.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.63)

206



sentido diferente em Puech, quando aplicado aos Gndsticos. O Gnosticismo consistiria
fundamentalmente em uma certa atitude reconhecivel nas suas inUmeras manifestacées
histéricas, sejam elas de grupos ou comunidades, como 0s propriamente chamados
Gnosticos, os Ofitas, os Naasenos, Sethianos, Arconticos etc., ou de tradi¢8es filoséfico-
teoldgicas posteriores, derivadas de Basilides, Valentino, Marcido, Bardesanes, que
declaravam ser herdeiros diretos de uma tradicdo esotérica no seio do Cristianismo
“supostamente vindas de Cristo e seus apostolos”'®, cujas interpretacdes eram
acessiveis “[...] apenas ao iniciado ou a uma elite, a uma classe de gnostikoi,
«conhecedores», ou de pneumatikoi, «khomens espirituais».” 716

Nesse contexto, sdo confrontados varios niveis do humano, de acordo com o grau
de sabedoria espiritual. Os homens espirituais (pneumatikoi) ou conhecedores
(gnostikoi) “[...] eram considerados superiores por natureza as outras trés classes de
humanidade” 77, a saber, os psiquicos (psychikoi), “[...] os cristdos comuns, os simples
«crentes», que tém uma alma, mas carecem do espirito”’'® e os ainda mais inferiores,
os homens carnais (sarkikoi),’*® ou materiais (hylikoi) que permanecem sempre
“escravizados ao corpo e a matéria.” 7%

Para os Gnosticos, o tempo ndo era homogéneo, nem consistia em um problema
autonomo, mas correspondia a uma parte de uma Weltanschauung mais complexa,
pertencia, portanto, a “[...] atitude geral do estado do humano aqui embaixo e

consequentemente acerca do mundo como um todo, sua histéria passada e futura e o

715 (...) “allegedly coming from Christ and his Apostles” (Eranos Yearbooks, 1958, p.54)

716 (...) “accessible only to the initiate or to an elite, to a class of gnostikoi, «knowers», or of
pneumatikoi, «spiritual men».” (Eranos Yearbooks, 1958, p.54)

717 (...) “were held to be superior by nature to the two other classes of mankind.” (Eranos Yearbooks,
1958, p.54)

718 (...) “the common Christians, the simple "believers," who have a soul but lack the Spirit.” (Eranos
Yearbooks, 1958, p.54)

719 (...) “oapkikoi” (1 Cor 3:4)
720 (...) “enslaved to the body and to matter.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.54)

207



drama que esta sendo encenado nele.” 721 Mas, afinal, como poderiamos definir a atitude
gnostica? Segundo Puech: “[...] Se fosse possivel o fazer em poucas palavras, diriamos
que gnosis (da palavra grega yvwoig, conhecimento) € um conhecimento absoluto que
em si mesmo salva, ou que o Gnosticismo é a teoria de que a salvacéo € obtida pelo
conhecimento.” 7?2 Mas, salvacéo de que? No caso dos Gndsticos primitivos, de todos
0s poderes opressores ou deterministicos, sejam eles humanos, arcontes, demiurgos, 0
ciclo eterno da reencarnagdo (metempsicosis) ou, até mesmo, o tempo consumado
mediante sua terrivel personificacdo: Heirmarmene.

N&o obstante, entre os gndésticos “[...] encontramos uma certa melancolia e
cansaco, um sentimento mais ou menos intenso de angustia e serviddo. Essa ordem
inflexivel, esse tempo que se repete periodicamente, sem comec¢o nem fim ou obijetivo,
agora parece monoétona ou esmagadora.” 72 Segundo Hans Thomas Hakl, Puech trouxe
duas grandes contribuicbes para os estudos gnésticos: “[...] Primeiramente, ele
sustentou que havia um parentesco fenomenol6gico e histérico entre 0 Maniqueismo e
Gnosticismo. Um segundo aspecto a considerar é que o Gnosticismo era para ele,
primariamente, um processo de descoberta do verdadeiro «Self», que néo € idéntico ao
eu empirico e cotidiano,”’?* o que mostra a influéncia imediata de Jung em sua

abordagem gndstica. Nas palavras de Puech, a partir de Hakl:

721 (...) “general attitude toward the state of man here below and consequently toward the world as
a whole, its history past and future, and the drama that is being enacted in it.” (Eranos Yearbooks, 1958,
p.38)

722 (...) “If it were possible to do so in a few words, we should say that Gnosis (from the Greek word
yvwoig, "knowledge") is an absolute knowledge which in itself saves, or that Gnosticism is the theory that
salvation is obtained by knowledge.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.55)

723 (...) “we find a certain melancholy and weariness, a more or less intense feeling of anguish and
servitude. This inflexible order, this time which repeats itself periodically without beginning or end or goal,
now appears monotonous or crushing.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.45)

724 [Italico nossa]. (...) “First, he maintained that there was a phenomenological and historical kinship
between Manichaeism and Gnosticism. Second, Gnosticism was for him primarily a process of uncovering
the true Self, which is not identical with the empirical, everyday Self.” (Hakl, 2014, p.105)

208



“O que é uma gnosis sendo uma realizagdo, mas uma realiza¢éo que néo é Unica e completamente
dedicada a busca da salvacao, mas traz salvacao ao ser humano individual ou — melhor ainda — é
salvacdo, na medida em que revela ao individuo seu préprio ser essencial e abre o conhecimento

de Deus e de todas as coisas [?].” 725

Mas convém questionarmos: Nao seria essa rebeldia contra o mundo e a historia
consensual, marcada pela nostalgia e cansaco mencionados por Puech — comum tanto
aos Gnosticos primitivos quanto a uma certa classe de gnésticos contemporaneos ainda
nao conhecida? Caso a resposta seja afirmativa, qual seria, entdo, um dos maiores
inimigos de um hipotético gndstico contemporaneo?

Ao contrario do que se poderia pensar, na interpretacdo de Hakl (2014) — como
mencionamos anteriormente — no pensamento de Henry-Charles Puech “[...] ndo ha
vestigios de uma viséo profundamente negativa do mundo que muitos outros estudiosos
como Hans Jonas ou Eric Voegelin perceberam no gnosticismo.” 7?6 Carl G. Jung, ao
tratar da importancia de uma Weltanschauung para o homem contemporaneo, sobretudo
a partir dos desenvolvimentos recentes da Psicologia Analitica, de modo muito
semelhante aos pensadores perenialistas, conclui sua conferéncia com a afirmacéo de
que é o materialismo racionalista, “o inimigo secreto que tem que ser combatido.”’?’

Retomando o que tratamos anteriormente, de modo analogo aos principais
autores de Eranos, os pensadores perenialistas (2.4) defendiam que ndo é o
materialismo filosofico declarado o pior de todos os inimigos de uma sophia perennis, de

uma gnosis, mas o materialismo cientifico ndo declarado. Este inimigo oculto teria se

725 (...) “What is a «gnosis» if not a realization (...) but a realization that is not solely and completely
devoted to the search for salvation, but rather brings salvation to the individual human being or - better still
- is itself salvation, in that it reveals to the individual his or her own essential being and opens up the
knowledge of God and of all things [?].” (Hakl, 2014, p.105) [No texto original ndo ha um ponto de
interrogacao].

726 (...) “there is no trace of the profoundly negative view of the world that many other scholars (such
as Hans Jonas or Eric Voegelin) have perceived in Gnosticism.” (Hakl, 2014, p.105)

727 (...) “that is the secret antagonist who has to be combatted.” (Jung, 1975, §712)
209



infiltrado na Weltanschauung do homem contemporaneo, sem ter sido identificado a
tempo, porque passou a ser visto como “[...] uma atitude que ndo parece nada
suspeita.”’%8

O materialismo cientifico, por sua pretensa objetividade, acaba por reprimir certos
impulsos psiquicos ou “simbolos da totalidade”, outrora representados mitologicamente
sob poténcias demiulrgicas, que agora acabam por escravizar a alma humana de forma
insuspeita. Para Jung e, de modo geral, para o principais pensadores de Eranos, a
formulacédo de uma Weltanschauung € estritamente necessaria para o0 humano, porque
€ a Unica forma com que este vé o mundo e a si mesmo, tendo a possibilidade de tornar
consciente certas atitudes e impulsos inconscientes que, caso ndo sejam iluminados a
tempo, poderiam desencadear catastrofes muito piores do que simples ideias
aparentemente heréticas, seja para o individuo ou para a sociedade, seja de um ponto
de vista religioso, cientifico ou filosofico.

Como iremos tratar a partir do topico posterior, Jung desenvolveu uma “Psicologia
arquetipica” com uma forte fundamentagao gnostica, e retomou a classificacdo gnéstica
dos diferentes niveis do humano (pneumatikoi, psychikoi e hylikoi) para explicar trés
principais fungfes psicoldgicas: Pensamento (Denken), Sentimento (Fuhlen) e Sensacgéo
(Empfinden).”?® Isto sugere que os pensadores de Eranos, ao mesmo tempo que
buscaram compreender a atitude gnostica, serviram-se dela como fundamento para o
desenvolvimento de uma Weltanschauung compartilhada, em certa medida, por este
grupo.

Da mesma forma, em uma de suas obras mais maduras, Jung apresenta 0s
Gnésticos como os precursores no desenvolvimento de uma Weltanschauung — protétipo

de um sistema filosofico e cientifico que poderia ter sido muito bem sucedido — em que

728 (...) “an attitude that does not seem at all suspect.” (Jung, 1975, §712)
729 Veja-se: 4.4.3.
210



a “physika” e a “mystika”, a ciéncia e a Religido fossem perfeitamente integradas.”* Do
mesmo modo, como expomos em (1.2), tanto Olga Frobe quanto Jung incentivaram uma
certa identificacdo do sujeito com seu objeto de conhecimento, tema enunciado pelo
polémico conceito de Ergriffenheit, o que parecia apontar para uma atitude filosofica
muito singular deste grupo de pensadores, a qual ndo seria incompativel com o termo
“gnastico”.

Como tratamos anteriormente, a partir do Renascimento ressurge a ideia do
Anthropos, o filho do homem, e esta € reassumida nas interpretacfes tardias do
Cristianismo. Podemos pensar, a partir dos grandes autores de Eranos, que esta ideia
outrora vivificada pela cosmovisdo gndéstico-mitologica, teve de se confrontar com as
interpretacdes reducionistas, seja da teologia medieval e moderna, seja do historicismo
e do positivismo cientificistas contemporaneos.

A partir de Jung, poderiamos pensar que o homem contemporéaneo, ao condenar
a Religido e o mythos como inferiores a razao, acaba por permitir que certos elementos
simbdlicos sumamente essenciais fossem abandonados ao inconsciente coletivo,
destruindo uma conexao possivel entre o consciente e o inconsciente o que o torna uma
vitima de um mundo profano e doente, seja de uma perspectiva psicologica ou
pneumatoldgica, cujas consequéncias sociais sdo catastroficas.

Nesse sentido, no Circulo de Eranos, o mistério do humano — dentre outros temas
filoséficos sumamente importantes — € repensado em um contexto de renascimento do
mito, da Alquimia, da Kabbalah, motivados por uma atitude fenomenologica sui generis,
bem como, no estudo histérico e arquetipico das Religibes, de uma

Religionswissenschatft.

730 Jung, 2021, §267.
211



Retornando a Jung, o autor afirma que ndo se pode ver o mundo sem ver a nés
mesmos e € justamente “[...] como o homem vé o mundo que ele vé a si mesmo, e para
iSsO € necessaria uma coragem consideravel. Portanto, € sempre fatal ndo ter uma
Weltanschauung.”’3! Bem, esse ndo parecia ser o caso dos pensadores do Circulo de
Eranos, os quais mesmo vivendo em um periodo perigoso para o livre pensar — como
expomos anteriormente (1.2), puderam exprimir suas convic¢oes filoséficas em
referéncia a uma Weltanschauung ou a uma atitude necessaria em relacdo ao
conhecimento e, talvez, por isso tenham sido vistos como uma ameaca.

Como afirmamos anteriormente (4.3.2), 0 posicionamento interpretativo e
alegadamente fenomenolégico dos pensadores de Eranos, a saber, em Quispel, Leeuw,
contraria qualquer atitude indiferente ou agnéstica (4.3) na qual se possa, ademais, exigir
um afastamento do sujeito cognoscitivo e seu objeto: o humano. Esta atitude —
considerada necessaria para se compreender a legitima experiéncia religiosa do
sagrado, do Mana, do numinoso — era expressa em termos de uma Weltanschauung.

Ao longo deste topico buscamos apresentar uma aproximacao entre 0os estudos
da gnosis realizados no Circulo de Eranos, a existéncia de uma alegada fenomenologia
das Religides e o conceito de Weltanschauung, a partir dos autores supramencionados:
Leeuw, Quispel, Puech e Jung. Como apresentamos anteriormente (3.1), a gnosis
parece ter chegado a Eranos a partir de seu contexto filoséfico problemético
desenvolvido pela Religionsgeschichtlische Schule, o qual é absorvido no primeiro
mediante uma abordagem singular que ficou conhecida como Religionswisseschatft,
destoante da interpretacéo teologica protestante.

A partir de entdo, ao mesmo tempo em que estes autores fazem referéncia a uma

fenomenologia das Religides e se dispdem a compreender a Weltanschauung gnaostica,

731 (...) “as a man sees the world, so he sees himself, and for this considerable courage is needed.
Hence it is always fatal to have no Weltanschauung.” (Jung, 1975, §697)

212



esbocam o desenvolvimento de uma Weltanschauung enquanto uma hipotese a ser
testada neste grupo, ao mesmo tempo em que apresentam criticas ao materialismo e ao
agnosticismo. Pontualmente, nos casos de Jung, Quispel, Puech e Corbin, tratava-se de
uma Weltanschauung explicitamente gndstica, na medida em que punha o acento maior
das suas investigagfes acerca do humano na busca do conhecimento em oposicao a
simples crenga ou a um indiferentismo filosofico. Tratava-se de um conhecimento
salvifico que pde o humano diante da possibilidade de contato com o arquétipo da
totalidade: o Anthropos ou Selbst.

Assim, acerca deste tema, a tese do autor deste trabalho € a de que embora nem
todos o0s pesquisadores de Eranos expressassem sua Weltanschauung como
explicitamente gnéstica — uma vez que se tratava de um modo intelectual plurivoco e
interdisciplinar — eles se aproximavam muito mais do pensamento gndéstico que do
agnosticismo ou do ateismo. Parafraseando Leeuw e Otto, podemos afirmar que a
Weltanschaung religiosa de Eranos ndo era compreendida em termos de um simples
ponto de vista ou confissdo de fé, mas mediante uma atitude filos6fico-espiritual que
pretendia ser fenomenoldgica e humanistica e que, apesar de se utilizar da gnosis como
um elemento articulador e interpretativo para se compreender o homo religiosus, estes
jamais poderiam se apresentar como um reducionismo antropoldgico, isto é, ofuscar a
grandiosidade e singularidade do humano.

Dito em outros termos, esta atitude filos6fico-religiosa singular, e talvez paradoxal,
aponta para uma busca de compreensao da esséncia da experiéncia religiosa fundada
na participacdo e na experiéncia direta do Numinoso. Talvez fosse esse o motivo ou
sentido profundo da expresséo entusiastica de Quispel de que “[...] a Religido do Século
XX sera gnostica” (4.3.2). Tal afirmacéo parecia expressar uma visao compartilhada

entre alguns dos principais autores deste grupo.

213



Diante do exposto, passaremos a investigar a partir de trés dos principais
pensadores de Eranos, respectivamente: Jung, Scholem e Corbin, como o problema da
gnosis e aquilo que poderiamos chamar de “conhecimento Religioso” s&o reinterpretados
e assumidos no pensamento destes autores com a retomada de varias motivacoes,
temas e simbolos aclamados como gndsticos e que, por isso, ousariamos dizer que

desenvolvem uma gnosis contemporanea.

214



4.4 A GNOSIS PSICOLOGICO-ARQUETIPICA DE JUNG

Ao longo deste trabalho demos relevo a alguns conceitos junguianos como
arquétipos, inconsciente coletivo e, por ultimo, ao conceito de Weltanschauung sem,
contudo, analisar mais de perto como estes se inter-relacionam no corpus de sua
Psicologia. Resumidamente, pretendemos defender neste topico que o tema da gnosis
€ fundamental para a compreensédo da formulacdo psicolégico-arquetipica de Jung,
assim como foram impactantes suas investigacées no Circulo de Eranos até os dias de
hoje, na entdo chamada Eranos Foundation.”®? Pretendemos, pois, realizar esta tarefa
de modo minimamente satisfatério a nossos propdsitos para compreendermos como o
tema da gnosis se articula em seu pensamento, auxiliando na reformulacdo de um novo
conhecimento do humano neste grupo. Portanto, iremos tratar de alguns conceitos que
julgamos centrais na Psicologia Analitica e como a tematica gnostica € incorporada na

obra do autor.

4.4.1 Jung, Freud e o surgimento da Psicologia Analitica

Carl Gustav Jung participou ativamente das conferéncias do Circulo de Eranos,
desde sua fundacédo em 1933 até o ano de 1952, data em que, provavelmente, por motivo
de idade ja avancada comeca a se retirar presencialmente dos encontros. Entretanto,
Willian McGuire (1982) aponta que se trata de “[...] um evento notavel a saida de Jung
coincidir com a primeira palestra de Herbert Read, acerca da pintura contemporanea

[sobre Pablo Picasso] quando, entdo, Jung a desdenhou.””®® No entanto, ap6s seu

732 \/eja-se que a programagcao prevista para o ano de 2022 ainda mantém ciclos de palestras com
tematicas junguianas, como o Eranos-Jung Lectures e o Jung’s Red Book for Our Time. Retrieved from:
https://www.eranosfoundation.org/images/uploads/attachments/1650979087 Eranos-Foundation-
programma-2022.pdf

733 [Comentario nosso entre colchetes.] (...) “an ocassion notable for Jung’s walking out as Herbert
Read opened his first lecture, on contemporary painting when Jung then disdained.” (McGuire, 1982, p.147)

215



https://www.eranosfoundation.org/images/uploads/attachments/1650979087_Eranos-Foundation-programma-2022.pdf
https://www.eranosfoundation.org/images/uploads/attachments/1650979087_Eranos-Foundation-programma-2022.pdf

afastamento presencial em 1952 e sua morte em 1961, sua influéncia ndo deixa de
continuar sendo exercida, sobretudo se temos em conta que ele chegou a ser
considerado como spiritus rector de Eranos. Nao obstante, durante o periodo indicado,
ministrou dezessete conferéncias,’* as quais, muitas vezes as utilizava como uma
oportunidade de apresentar, prima facie, suas teorias filosofico-psicologicas, a um
publico especializado e exigente intelectualmente. No entanto, quando chega a Eranos,
com cinquenta anos de idade, ja tinha mais de trinta anos de experiéncia psiquiatrica,
além de singular experiéncia enquanto ser humano.”® Jung foi admitido no curso de
Medicina na Universitat Basel em 18 de abril de 1895, com 19 anos,”3¢ e se forma com
a defesa da tese: Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter Phdnomene
(1902).7%7 Logo apds, comeca a ler Die Traumdeutung (1900) bem como os estudos de
Josef Breuer (1842-1925) e de Freud sobre histeria, 0 que o inspira a escrever um livro
sobre esquizofrenia (Demencia Praecox). Jung o envia a Freud e estes se conhecem
pessoalmente em 1907.

A relacdo pessoal e profissional de ambos, embora possa ser objeto de uma
extensa abordagem gque nao nos caberia aqui, vale a pena ser considerada sob alguns

aspectos. Sigmund Freud (1856-1939) e Carl Gustav Jung (1875-1961) podem ser

734 (1933) Zur Empirie des Individuationsprozesses (Hiezu fiinf Bildtafeln); (1934) Uber die
Archetypen des kollektiven Unbewuf3ten (1935); Traumsymbole des Individuationsprozesses. Ein Beitrag
zur Kenntnis der in den Traumen sich kundgebenden Vorgadnge des Unbewuften; (1936) Die
Erlosungsvorstellungen in der Alchemie (Vier Vortrage); (1937) Einige Bemerkungen zu den Visionen des
Zosimos; (1938) Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetypus; (1939) Die verschiedenen Aspekte
der Wiedergeburt; (1940) Zur Psychologie der Trinitatsidee; Das Wandlungssymbol in der Messe. I.
Einleitung - 1. Die einzelnen Teile des Wandlungsritus - lll. Eine antike Parallele zum Wandlungsmysterium
- IV. Zur Psychologie der Messe; (1942) Der Geist Mercurius (Ubersicht iber den Mercurius Begriff der
Alchemie); (1945) Zur Psychologie des Geistes; (1946) Der Geist der Psychologie; (1948) Uber das Selbst;
(1951) Uber Synchronizitét.

Retirado de: http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

735 Por se tratar de assuntos da vida privada do autor ndo abordaremos aqui. Em caso de interesse
do leitor, recomendamos a leitura de sua obra autogiogréfica: Erinnerungen, Traume, Gedanke (1961).
Veja-se: Jung, 1989.

736 Jung, 1983, p.v.
737 Jung, 1902.

216


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

considerados como 0s responsaveis por um maior reconhecimento académico da
Psicologia, embora ambos tenham seguido caminhos radicalmente distintos. O primeiro,
de origem judaica, porém ateu, fortemente influenciado pelo evolucionismo darwinista,
se graduou em Medicina defendendo uma dissertacéo intitulada: Uber das Riickenmark
niederer Fischarten (1881). Comeca a estudar com Jean-Martin Charcot (1825-1893),
junto ao qual se dedica aos casos de histeria, utilizando a técnica da hipnose e, a partir
disso, passa a ser mundialmente conhecido.

Na época em que ambos se conheceram, Jung ja era médico-chefe do
departamento clinico da Psychiatrische Universitatsklinik Zurich, em Burghdlzli. A rdpida
relacdo amistosa de Freud com Jung parecia ser, inicialmente, além de uma grande
admiracao e amizade, fundada em um interesse politico, sobretudo por parte de Freud,
com o objetivo de estabelecer a psicandlise como ciéncia e preserva-la de criticas e
ataques antissemitas, de modo que, em 1908, Freud escreve a Karl Abraham, sobre
Jung, afirmando que “[...] foi somente a partir de seu surgimento em cena que a
psicanalise foi afastada do perigo de se tornar um caso judaico nacional.” 738

Posteriormente, Jung vive um rompimento doloroso, de modo a separar-se
radicalmente do que ficou popularizado com Freud por Psicandlise e a assumir um outro
posicionamento psicologico: a “Psicologia Analitica” ou “Psicologia Profunda”. Esta
pretendia, essencialmente “[...] fornecer uma chave para a exploracdo da mente
inconsciente e, através disso, um conhecimento renovado da mente consciente, com

uma maior énfase na interpretacéao literaria, arte, Religido e cultura.” 739

738 (_..) “it was only by his emergence on the scene that psychoanalysis was removed from the danger
of becoming a Jewish national affair.” (1907-1925) pp.38-39

739 (...) “Depth psychology” (...) “key to the exploration of the unconscious mind, and through this a
renewed knowledge of the conscious mind, with wider application to the understanding of literature, art,
religion, and culture.” (Ellenberger, 1994, p.490)

217



Um dos maiores motivos do rompimento de Jung com Freud pode ser resumido
nas seguintes palavras: “[...] infelizmente, a supervalorizagdo de Freud da sexualidade,
muito compreensivel, o levou a reduzir as transformacgfes de outras forcas psiquicas
especificas — coordenadas com a sexualidade — a sexualidade pura e simples, trazendo
sobre si a acusagdo nao injustificada de pansexualismo.””#° O curto periodo de trabalho
mutuo de Jung e Freud, entre 1907 e 1913, foi sucedido por um periodo de “[...] alguns
anos em profunda autoanalise e, entdo, emergiu com sua propria teoria psicoldgica que
ele apresentou ao mundo em 1921 no livro Psychological Types”.’*' Segundo Henry

Ellenberger, foi justamente nesta época que, Jung:

[...] foi tomado por um grande interesse pelos Gnosticos. Esses hereges, que floresceram em

meados do século Il d.C., afirmavam substituir a pura fé pelo conhecimento. Eles consideravam
suas visbes como realidades e as sistematizavam em sistemas cosmogdnicos. Jung saudou 0s
gnosticos como os precursores da psicologia do inconsciente. Obviamente, Jung sup6s que esses
homens haviam extraido sua “Gnosis” da mesma fonte da qual ele extraiu seu conhecimento do

inconsciente.”4?

Se Ellenberger (1994) esta correto, o surgimento da Psicologia Analitica coincide
com o interesse profundo de Jung pelo Gnosticismo, assim como se poderia afirmar que

esta ciéncia florescente tem uma fundamentagéo claramente gnostica.

740 “Unfortunately Freud’s very understandable over-valuation of sexuality led him to reduce
transformations of other specific psychic forces co-ordinated with sexuality to sexuality pure and simple,
thus bringing upon himself the not unjustified charge of pan-sexualism.” (Jung, 1975, p.34)

741 [Italicos nossos.] “His important association with Freud extended from 1907 to 1913, after which
he spent some years in a deep self-analysis and then emerged with his own distinctive psychological theory
- called analytical psychology - which he presented to the world in 1921 in the book Psychological Types.”
(Stein, 1998, p.13)

742 (...) “was seized with a great interest in the Gnostics. These heretics, who flourished in the middle
of the second century A.D., claimed to replace pure faith by knowledge. They considered their visions to
be realities and systematized them into cosmogonic systems. Jung hailed the Gnostics as the precursors
of the psychology of the unconscious. Obviously, Jung assumed that these men had drawn their "Gnosis"
from the same source from which he drew his knowledge of the unconscious.” (Ellenberger, 1994, p.700)

218



Nesse contexto, no qual a viséo positivista das ciéncias ainda detinha uma grande
influéncia, apresentar uma suposta “ciéncia do inconsciente,” que dialoga com o
Gnosticismo, com o esoterismo ou com assuntos “misticos” era uma atitude ousada,
cujas criticas ja poderiam ser previstas de antemdo. Sonu Shamdasani’*3, um dos
maiores comentadores conhecidos de Jung na atualidade, dialoga com Ellenberger

(1994):

Uma caracteristica distintiva do trabalho de Jung foi sua tentativa de fornecer interpretacdes
psicol6gicas dos processos de transformacao da personalidade que ele afirmava estar subjacente
as praticas religiosas, herméticas, gnésticas e alquimicas. Ele as desenvolveu em um momento
em que tais assuntos eram descartados pela abordagem positivista e behaviorista dominante na
psicologia, ou eram reduzidos pela psicanalise a nada além de psicopatologia. Para muitos, sua
atencdo ndo irdnica a tais assuntos foi suficiente para marcé-lo como um ocultista, uma acusacao

gue ele negou persistentemente.”#4

Jung, como bem aponta Shamdasani (1998), desde sua juventude se interessou
pela mistica, pelo esoterismo, astrologia, e por fenbmenos ditos vulgarmente como
“sobrenaturais” ou “paranormais”, algo também notavel na sua tese de doutoramento
intitulada Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter Phdnomene (1902).
Como mencionamos anteriormente, sob influéncia de grandes autores, Jung buscou se
aprofundar nas grandes tematicas renascentistas: Astrologia, Alquimia, Kabbalah — e do

Gnosticismo, buscando o conteudo e o significado psicologico profundo de tais temas.

743 Professor e Doutor em Filosofia. Atualmente leciona no Unversity College London (UCL).
Website institucional: https://www.ucl.ac.uk/european-languages-culture/people/sonu-shamdasani

744 (...) “A distinctive feature of Jung’s work was its attempt to provide psychological understanding
of the processes of personality transformation which he claimed underlay religious, hermetic, gnostic and
alchemical practices. He developed these at a time when such subjects were dismissed out of hand by the
positivist and behaviourist approach dominant in psychology or were reduced by psychoanalysis to nothing
but psychopathology. For many, his non-derisive attention to such subjects was enough to brand him as
an occultist, a charge which he persistently denied.” (Shamdasani, 1998, p.3)

219


https://www.ucl.ac.uk/european-languages-culture/people/sonu-shamdasani

Partindo dessas motivagdes, de certa forma afrontadoras para a Ciéncia que
estava a surgir, Jung desenvolve certos conceitos como arquétipo, sincronicidade,
inconsciente coletivo e Selbst, conceitos que, além de topar com grandes
incompreensdes, possibilitaram se pensar Jung como um pensador gnéstico. Portanto,
iremos nos aprofundar no proximo tépico em alguns conceitos principais que constituem
sua Psicologia Analitica para, entdo, realizarmos uma aproximacdo entre seu

pensamento e a gnosis.

4.4.2 Elementos da Psicologia junguiana

Segundo Jung, os avancos metodoldgicos da Psicologia no campo experimental
se iniciam com Gustav Theodor Fechner (1801-1887) e Wilhelm Maximilian Wundt (1832-
1920) “[...] de modo a tornar claro a comunidade cientifica que a psicologia era um campo
da experiéncia e ndo somente da teoria filosofica.” 7#° Tais avancgos, sobretudo nas
pesquisas que envolvem um “procedimento interdisciplinar’ de investigacdo, néao
significavam nada para “o crescente materialismo do final do século XIX.” 746 Por sua
vez, segundo Hakl (2014) “[...] o impulso total da psicologia analitica & abrir o territério
desde dentro, ou seja, de dentro da alma, e é somente esse método que pode realmente
revelar o significado e o valor dessa area da experiéncia” 74’ Nesse sentido, a partir do
gue expusemos anteriormente, acerca do surgimento da Psicologia Analitica e a relacao

entre Freud e Jung, seria importante entender como certos conceitos centrais se

745 (...) “in order to make clear to the scientific world that psychology was a field of experience and
not a philosophical theory.” (Jung, 1980, §111)

746 (...) “interdisziplinarer Prozess” (Brentano & Fechner, 2015, p.4) (...) “in order to make clear to
the scientific world that psychology was a field of experience and not a philosophical theory” (...) “To the
increasing materialism of the late nineteenth century.” (Jung, 1980, p.54)

747 (...) “The whole thrust of analytical psychology is to open up the territory from inside, that is from
within the soul, and it is only this method that can really reveal the meaning and value of this area of
experience” (Hakl, 2014, p.66)

220



articulam em seu pensamento, para, posteriormente verificarmos em que medida a
gnosis é absorvida e desenvolvida na obra deste autor.

As Gesammelte Werke de Jung séo compostas de dezenove volumes, mais um,
que corresponde a um indice geral 7#8. Dentre estes, os volumes V e IX séo divididos em
duas partes, e é sobre o volume IX que daremos maior enfoque em nosso trabalho, ja
qgue se trata de uma obra madura do autor na qual o tema da gnosis surge como um

aspecto essencial de sua formulacdo psicolédgica. Assim, este volume é composto por:

| - Die Archetypen und das kollektive Unbewusste4°

Il - Aion: Beitrage zur Symbolik des Selbst

Ja no inicio da primeira parte,” Jung retoma o conceito de inconsciente,
mencionando o desenvolvimento anterior deste por Carl Gustav Carus (1789 -1869), Karl
Robert Eduard von Hartmann (1842-1906) e por Lucien Lévy-Bruhl (1857-1939). No caso
especifico do Ultimo, menciona a sua nogdo de “representations collectives,””>!
realizando uma distincdo essencial entre o inconsciente pessoal, freudiano, “uma
camada mais ou menos superficial do inconsciente” e o inconsciente coletivo, uma vez
que “esse inconsciente pessoal se encontra sobre uma camada mais profunda, que nao
deriva da experiéncia pessoal e ndo € uma aquisigdo pessoal, mas é inata.” ’>2 Segundo
Jung, a capacidade cognoscitiva da psiqué humana, ou seja, enquanto possibilidade de

objeto de conhecimento para o homem, sé existe devido a uma possibilidade de tomada

de consciéncia de tais contetdos psiquicos da mesma, sejam pessoais ou coletivos. Os

748 Jung, 1983.
749 Jung, 1980.
750 Jung, 1980.
751 Jung, 1980, p.42.

782 (...) “A more or less superficial layer of the unconscious is undoubtedly personal. | call it the
personal unconscious. But this personal unconscious rests upon a deeper layer, which does not derive
from personal experience and is not a personal acquisition but is inborn.” (Jung, 1980, p.3)

221



contelidos do inconsciente pessoal sdo chamados de “complexos afetivos” />3 e os do
inconsciente coletivo, por sua vez, sdo os “arquétipos.” 7>

Entre todos os arquétipos, sdo trés os mais perturbadores e mais notaveis
mediante a auto-observagao: “Sao eles a Sombra, Anima e Animus.” 7*° Para Jung, o
trabalho filoséfico do autoconhecimento tem sua énfase no primeiro e, portanto, se
constitui como a primeira etapa do processo analitico pois, “[...] Através da analise da
Sombra e o0s processos nela contidos, pode-se retirar da casca a sizigia Animus-
Anima.”’5¢ E importante notar que Jung faz uso de um termo supostamente gnostico, a
saber, sizigia, sem muito explicitar este conceito, mas, sempre em termos de “pares de
contrarios”,”>” que, intrinsecamente relacionados, podem ser observados mediante a
emergéncia de certos contetdos inconscientes de grande carga emocional.

Estes conteddos provam a existéncia das sizigias, enquanto motiva¢cfes, que
expressam um factum psiquico de que “[..] um elemento masculino &€ sempre
emparelhado com um feminino.” 78 De modo analogo todo homem tem, dentro de si,
uma alma feminina, uma anima, que pode ser uma imagem arquetipica feminina
projetada desde os primeiros anos de idade, assim como a mulher possui um animus,
como uma imagem masculina interior. O verdadeiro desafio ai é a identificacdo
consciente dessas projecdes, a absorcao na personalidade e a busca pela conjugagéao
dos opostos, mediante o trabalho psicoldgico e alquimico. Jung afirmava sempre que

tais conceitos psicoldgicos tinham uma fundamentacdo empirica, entretanto, qualquer

783 (...) “feeling-toned complexes” (Jung, 1980, p.4) [Este conceito é traduzido do termo junguiano
aleméao “gefuhlsbetonten Komplexen.”] Retrieved from:

https://www.cgjung.org/texte-und-einblicke/apthemen/item/168-was-sind-komplexe.html
754 (...) “Archetype.” (Jung, 1980, p.4)
785 “Es sind dies der Schatten, Anima und Animus.” (Jung, 2021, §13)

756 [Italico nosso.] “Durch die Analyse des Schattens und der in ihm enthaltenen Vorgange lasst sich
die Syzygie Animus-Anima herausschélen.” (Jung, 2021, §422)

757 (...) “Gegensatzpaaren” (Jung, 2021, §99)
758 (...) “a masculine element is always paired with a feminine one.” (Jung, 1980, p.65)

222


https://www.cgjung.org/texte-und-einblicke/apthemen/item/168-was-sind-komplexe.html

estudioso que “[...] ndo conhega a distribuigdo universal e o significado do motivo da
sizigia na psicologia dos primitivos, na mitologia, na Religido comparada e na historia da
literatura, dificilmente pode afirmar algo sobre o conceito de anima.” "> Jung, enquanto
dotado de um certo “diletantismo historico”,’®® buscava sempre corroborar suas
observacgdes clinicas a partir de fundamentacgéo historico-filosofica.

O conceito de Sombra, por sua vez, se constitui em um profundo “problema de
ordem moral” porque aponta para os aspectos mais obscuros da personalidade, e € a
raiz de todo o mal enquanto realidade psiquica e em termos arquetipicos. Em suma, ela
revela certos tragos inconscientes e reprimidos da personalidade, sobretudo de natureza
emocional e, consequentemente, “[...] sdo de natureza obsessiva, ou melhor,
possessiva.” 8! Entretanto, Sdo raras as pessoas que conseguiram trabalhar e incorporar
integralmente sua Sombra a personalidade consciente, porque ela apresenta uma forca
de resisténcia e projecdo muito grande e, portanto, seu “[...] conhecimento implica um
esfor¢co moral que ultrapassa os limites habituais do individuo.” Nesse mesmo contexto,
quando trata da origem historico-filosofica do conceito de arquétipo, menciona uma série
de pensadores que, se ndo poderiam ser contabilizados estritamente como Gnésticos,
estiveram de algum modo envolvidos com o problema da gnosis:

O termo «arquétipo» ocorre ja em Philo Judeu, com referéncia a Imago Dei (imagem de Deus) ho

homem. Também pode ser encontrado em Irineu, que diz: «O criador do mundo ndo moldou essas

coisas diretamente de si mesmo, mas as copiou de outros arquétipos exteriores.» No Corpus

Hermeticum, Deus é chamado 10 apxerumov @wg (luz arquetipica). O termo ocorre varias vezes

em Dionisio, o Areopagita, como por exemplo em De caelesti hierarchia: «Arquétipos imateriais»,

e em De divinis nominibus, «Pedra arquetipica». O termo «arquétipo» ndo é encontrado em Santo

789 (...) “Anyone, therefore, who does not know the universal distribution and significance of the
syzygy motif in the psychology of primitives, in mythology, in comparative religion, and in the history of
literature, can hardly claim to say anything about the concept of the anima.” (Jung, 1980, p.54)

760 Shamdasani, 2003, p.22.
761 (...) “obsedierender oder - besser - possedierender Art sind” (Jung, 2021, §15)

223



Agostinho, mas sua ideia sim. Assim, em De diversis quaestionibus, ele fala de «ideae
principales», «que ndo sdo formadas (...), mas estdo contidas no entendimento divino».

«Arquétipo» € uma parafrase explicativa do €16o¢ platbnico.” 762

Jung se utiliza de todos os exemplos filos6ficos e € muito minucioso em suas
formulacdes, por um lado, para mostrar que seu conceito de arquétipo ndo € um conceito
forjado arbitrariamente, mas que pode ser encontrado ao longo de uma tradicdo
filosofica, e por outro, para aclarar um de seus conceitos que “se deparou com muitas
incompreensdes,” 63 como é o caso de seu conceito de inconsciente coletivo. Para Jung,
ambos 0s conceitos, de arquétipo e de inconsciente coletivo, sdo correlatos, uma vez
gue o primeiro se refere aos contetdos psiquicos do segundo, e, portanto, deriva deste.
N&o obstante, para o aparente carater metafisico de tal conceito, ele ja pressupbe uma
certa rejeicdo imediata por parte daqueles que, assim como Freud e Adler, somente
admitem um inconsciente pessoal e tratam o inconsciente coletivo como “como um
simples misticismo.” 74 Porém, como defendia Jung, o conceito de “inconsciente coletivo
ndo é uma questéo especulativa nem filoséfica, mas empirica.” 76°

A questdo que talvez interesse ao leitor €, a saber: Qual foi o método,
supostamente empirico, utilizado por Jung para provar a realidade psiquica do
inconsciente coletivo? A resposta esta na imaginag¢do, mais pontualmente no que ele

chamou de imaginacdo ativa (aktive imagination).”®® Este elemento gnosiolégico

762 (...) “The term ‘archetype’ occurs as early as Philo Judaeus, with reference to the Imago Dei (God
image) in man. It can also be found in Irenaeus, who says: ‘The creator of the world did not fashion these
things directly from himself but copied them from archetypes outside himself.” In the Corpus Hermeticum,
God is called o apyerurmrov @wcg (archetypal light). The term occurs several times in Dionysius the
Areopagite, as for instance in De caelesti hierarchia, Il, 4: ‘immaterial Archetypes,’ and in De divinis
nominibus, ‘Archetypal stone.’ The term ‘archetype’ is not found in St. Augustine, but the idea of it is. Thus
in De diversis quaestionibus he speaks of ‘ideae principales,’ ‘hich are themselves not formed (...) but are
contained in the divine understanding.” Archetype is an explanatory paraphrase of the Platonic €160g.”
(Jung, 1980, p.4)

763 (...) “has met with so much misunderstanding.” (Jung, 1980, p.42)
764 (...) “just as little mysticism” (Jung, 1980, p.44)

765 (...) “collective unconscious is neither a speculative nor a philosophical but an empirical matter”
(Jung, 1980, p.44)

766 Jung, 1988, p.185.
224



“suspeito”, eventualmente relegado a mera subjetividade, ganha uma fungéo especial
em Eranos, a partir de Jung e também de Corbin, como buscaremos tratar mais adiante
(4.6).

Jung parece retomar Kant’®” em certo sentido, uma vez que o Ultimo concebia a
imaginacdo sob um aspecto ativo, produtivo (produktiv) ou criativo, e um aspecto
meramente passivo ou reprodutivo (reproduktiv).”®® Jung desenvolve seu método com o
objetivo de fazer emergir voluntariamente certos contetdos inconscientes. Em resumo,
por este termo, Jung designa “[...] uma sequéncia de imagens produzidas pela
concentragdo deliberada.” "% Nao se trata do método psicanalitico da “livre
associagdo,”’’° proposto por Freud, “[...] mas da elaboracao da fantasia pela observagéo
de outro material imaginario que se adiciona ao fragmento de maneira natural.” ’’* Pela
observacéo clinica, Jung percebe que, em muitos casos graves de neuroses, ha certos
contelidos inconscientes que “querem se tornar conscientes” 72, e que, pela simples
tomada de consciéncia dessas fantasias, muitas vezes reprimidas, “[...] os sonhos
mudam suas caracteristicas, se tornam mais fracos e menos frequentes.” 7’3 Jung explica

0 seu método, da seguinte maneira:

[...] simplesmente, o paciente recebe a tarefa de contemplar qualquer fragmento de fantasia que

Ihe pareca significativo — uma ideia aleatoria, talvez, ou algo que ele tenha se tornado consciente

767 E tese de John Clarke (1993) de que Jung teria se fundamentado filosoficamente em Kant. De
fato, em muitos momentos, a partir do modo de exposicao que Jung realiza, é possivel identificar uma
certa influéncia do fildsofo no pensamento do psicologo suico, embora isto ja fuja do escopo de nosso
trabalho.

768 Kant, 1912, §28.

769 (...) “active imagination” (...) “a sequence of fantasies produced by deliberate concentration.”
(Jung, 1980, p.49)

770 (...) “free association” (Jung, 1980, p.49)

771 (...) “but of elaborating the fantasy by observing the further fantasy material that adds itself to the
fragment in a natural manner.” (Jung, 1980, p.49)

772 (...) “«want» to become conscious” (Jung, 1980, p.49)
773 (...) “dreams change their character and become weaker and less frequent.” (Jung, 1980, p.49)

225



no préprio sonho — até que seu contexto se torne visivel, ou seja, 0 material associativo relevante

no qual esta inserido.”’4

Este método se aplica igualmente a analise dos sonhos. Esses elementos de
natureza enigmatica e talvez duvidosa, tdo valorizados pelos antigos misticos e profetas,
até mesmo descritos detalhadamente nos livios sagrados das grandes Religides,
passam a ser tratados com seriedade pelo pensador. Os sonhos, apesar de se referirem
a um campo obscuro da natureza humana, afirma, “[...] ttm a vantagem de serem
produtos involuntarios e espontaneos da psiqué inconsciente e, portanto, sdo produtos
puros da natureza, néo falsificados por um propésito arbitrario.” 7> Desse modo, ao se
questionar um individuo, deve-se separar todos os “motifs” ou “motivacdes arquetipicas”
que podem ser conhecidos por ele (conscientes) e 0s que ndo sao conhecidos
(inconscientes), ou seja, excluindo os primeiros, de modo a isolar os segundos.

Entretanto, como aponta Barbara Hannah (1981), a descoberta junguiana deste

método surge em um contexto nebuloso, o qual é descrito nas seguintes palavras:

Quando C. G. Jung, apods seu rompimento com Freud, partiu na missdo de encontrar seu proprio
mito ele se aventurou no reino do inconsciente coletivo, sozinho e sem guiatura. Neste confronto
Unico, ele descobriu, por tentativa e erro, uma nova maneira de se chegar a um acordo com o
conteddo do inconsciente dentro da realidade unitaria da imagina¢@o criadora. Jung depois
chamou esse método de “imaginagao ativa” e recomendou-0 calorosamente a muitos de seus

pacientes.”7®

774 (...) “the patient is simply given the task of contemplating any one fragment of fantasy that seems
significant to him - a chance idea, perhaps, or something he has become conscious of in a dream - until its
context becomes visible, that is to say, the relevant associative material in which it is embedded.” (Jung,
1980, p.49)

775 (...) “have the advantage of being involuntary, spontaneous products of the unconscious psyche
and are therefore pure products of nature not falsified by any conscious purpose.” (Jung, 1980, p.48)

776 (...) “When C. G. Jung went on the quest of finding his own myth after his break with Freud, he
ventured into the realm of the collective unconscious, unguided and alone. In this unique confrontation he
discovered, by trial and error, a new way of coming to terms with the contentes of the unconscious within
the unitary reality of creative fantasy. Jung later called this method “active imagination,” and recommended
it warmly to many of his patients.” (Hannah, 1981, p.1)

226



Como abordamos anteriormente (4.2), 0 mito assume uma fungao especial para
os pensadores de Eranos, sobretudo em Eliade e Campbell, a partir do qual o humano
pode vivenciar seus dramas existenciais mediante o reconhecimento da repeticdo de um
grande drama césmico, ou seja, a partir de motivacdes arquetipicas presentes nele. De
modo analogo, Jung encontra na alquimia as mesmas motivacdes experimentadas
‘imaginativamente” por ele mesmo, mediante suas experiéncias singulares com o
inconsciente. Assim, segundo Marie-Louise von Franz, “Muitos alquimistas praticaram
espontaneamente o que Jung descobriu antes mesmo de conhecer a alquimia e o que
ele chamou de «imaginacéo ativa».” 7’ Como apresentamos anteriormente (4.1.4), Jung
se inspira na alquimia de Gerard Dorn (1530 -1584), cujo pseuddnimo € John Dee e
Heinrich Khunrath (1560 - 1605), mas é muito provavel que tenha também obtido
influéncia indireta por meio da alquimia arabe, a partir de Henry Corbin e seu conceito
de mundus imaginalis.

O modo com que Jung inicia sua exposicdo acerca de seu “novo método”
inspirado na Alquimia é muito semelhante a Kant (1912),’”® uma vez que apresenta a
distingao entre os conteudos psiquicos “externos” e “internos”, pressupondo “[...] um fator
complexo com o qual todos os conteudos conscientes se relacionam”, este fator é o eu,
“[...] pois ndo ha nenhum conteudo consciente que nao tenha sido representado a um
sujeito.” 77° Entretanto, para o autor suico, 0 eu se apresenta como uma certa limitagdo
aos impulsos do sujeito, de acordo com o0s conteldos representacionais presentes em
sua psiqué consciente, como crencas e valores morais. Em termos empiricos, para se

ter consciéncia é necessario que o sujeito esteja “consciente de” algo, de algum objeto,

77 (...) “Many alchemists practiced spontaneously what Jung discovered before knowing alchemy
and what he called «active imagination»” (Franz, 2017, p.26)

78 Em sua Antropologia (1912) Kant ja tratava do assunto das “representagdes obscuras” ou
“inconscientes” (unbewusste Vorstellungen), das representacfes externas e internas e da unidade de
consciéncia destas mediante o eu (das Ich).

719 (...) “denn kein Inhalt ist bewusst, der nicht dem Subjekt vorgestellt ware.” (Jung, 2021, §1)
227



por assim dizer, de modo que pressuponha uma certa unidade da consciéncia em
relacdo as multiplas representac¢des parciais deste “objeto”. Mas isso n&o significa que o
eu tenha que se resumir a um ultimatum da consciéncia “[...] uma vez que esta pode se
expandir indefinidamente.” "8° De modo ndo tdo otimista quanto Kant, que pensa o eu
enquanto dotado de uma individualidade, uma vez que pressupde uma “[...] unidade da
consciéncia em todas as modificacdes que possam ocorrer-lhe,””®! para Jung, a unidade
plena da consciéncia € somente um desideratum, “um objetivo ideal que ainda nao foi
alcangado.”’®? Isso porque Jung pensa 0 eu somente engquanto uma parte da totalidade
psiquica, e, portanto, necessariamente distinto de outro conceito: o Selbst.

Esse termo alemao, muitas vezes traduzido para o inglés como Self ou como si
mesmo, jamais pode ser confundido com ego ou eu, pois este “[...] esta subordinado ao
Selbst e sua relagdo com ele € como uma parte ao todo.” 78 O fato é que, para o
pensador suico, 0 eu se constitui como uma espécie de fragmentacdo da totalidade
psiquica consciente-inconsciente sob o véu moral da personalidade consciente e do livre
arbitrio, de modo que “[...] A assimilagdo do eu pelo Selbst deve ser pensada como uma
verdadeira catastrofe psiquica.”’® Jung percebe essa catastrofe tanto pela observacéo
clinica, nos diversos distlrbios de personalidades, quanto no processo de individuacdo
descrito nas grandes vertentes religiosas e alquimicas.

O Selbst, assim como outros arquétipos principais que ndo se situam sob as
determinacdes espacgo-temporais da consciéncia cotidiana, quando irrompem do

inconsciente coletivo produzem uma série de perturbagcbes animicas que, mediante a

780 (...) “da es sich in unbestimmtem Umfang zu erweitern vermag.” (Jung, 2021, §2)

781 (...) “Einheit des Bewul3tseins bei allen Veranderungen, die ihm zustoRen mégen” (Kant, 1912,
81)

782 (...) “unity of consciousness is an ideal goal that has never yet been reached.” (Jung, 1975, p.233)

783 “Das Ich ist definitionsgemass dem Selbst untergeordnet und verhalt sich zu ihm wie ein Teil zum
Ganzen.” (Jung, 2021, §9)

784 “Es ist als eine psychische Katasthrophe zu werten, wenn das Ich vom Selbst assimiliert wird.”
(Jung, 2021, §45)

228



tentativa muitas vezes frustrada do eu, em se adaptar a tais conteudos inconscientes
“[...] entra em um grande estado de perturbagao, o qual abre as portas para todo tipo de
coincidéncias.” 78 Jung concebe o Selbst tal como a imago Dei dos pensadores antigos
e Renascentistas, como uma representacdo simbdlica de uma imagem divina no interior
do humano, e portanto, sempre se apresenta com um carater numinoso, um ganz
andere. Nesse sentido, Jung interpreta o Cristo como simbolo do Selbst, e sua antitese,

0 Anticristo, como uma necessidade légica e “enantiodromica”. Cito Jung:

Meus leitores perguntardo: Por que falo aqui sobre Cristo e sua antitese, o Anticristo? A conversa
necessariamente se refere a Cristo, pois ele é o mito ainda vivo de nossa cultura. Ele é o nosso
heroi cultural que, independentemente de sua existéncia historica, encarna o mito do homem
primordial [Urmensch],”8 o mistico Ad&o. E ele quem ocupa o centro da mandala cristd, o senhor
do Tetramorphos, ou seja, os quatro simbolos dos evangelistas, que significam os quatro pilares
de seu trono. Ele estd em nés e nds nele. Seu reino é a pérola preciosa, o tesouro escondido no
campo, o pequeno grdo de mostarda que se torna uma grande arvore e a cidade celestial. Da

mesma forma que Cristo esta em nds, assim também esta seu reino celestial.”®”

O autor tem clara a distincdo entre o Cristo, enquanto simbolo ou imagem
arquetipica, sempre envolto em uma roupagem mitica teriomérfica, sobretudo nas
narrativas cujas motivacdes podem ser vistas como gndsticas, e que representa o
homem integro ou individuado, e Jesus, enquanto personalidade histérica. O primeiro é

universal, transcendente e a priori; 0 segundo € singular e a posteriori. Jung percebe o

785 (...) “so wird seine Anpassung gestort und damir allen moglichen Zufallen Tur und Tor geoffnet.”
(Jung, 2021, 845) [Trata-se de uma referéncia sutil do autor ao seu conceito de sincronicidade ou
“coincidéncias significativas”.]

786 Comentario nosso.

787 “Warum — wird mein Lesen fragen — rede ich hier von Christus und dessen Widerpart, dem
Antichristen? Die Rede kommt notwendigerweise auf Christus, denn er ist der noch lebendige Mythus
unserer Kultur. Er ist unser Kulturheros, der unbeschadet seiner historischen Existenz, den Mythus des
gottlichen Urmenschen, des mystischen Adam, verkorpert. Er ist es, der das Zentrum des christlichen
Mandalas innehat, der Herr des Tetramorphos, das heisst der vier Evangelistensymbole, welche soviel wie
die vier Saulen seines Thrones bedeuten. Er ist in uns und wir in ihm. Sein Reich ist die kostbare Perle,
der im Acker verbogene Schatz, das kleine Senfkorn, das zum grossen Baume wird, und die himmlische
Stadt. Wie Christus in uns ist, so auch sei himmlisches Reich.” (Jung, 2021, §869) [Italico nosso]

229



Cristianismo, como uma prefiguracdo historica da expressao de forgcas psiquicas, que
ele chama de “processo de enantiodromia "® o qual consiste na “[...] emergéncia do
oposto inconsciente no curso do tempo.” 78 Assim, realizamos novamente uma citacdo

mais extensa do autor:

Com isso quero me referir ao dilema Cristo-Anticristo. Como mostra o Apocalipse, a maioria das
especulacdes historicas sobre as determinag8es e o curso do tempo sempre foram influenciadas
por representagfes astrolégicas. Portanto, é natural que minha énfase maior seja acerca do
simbolo do peixe, uma vez que o Aion de Peixes790 foi a manifestacédo sincrénica dos dois mil
anos de desenvolvimento espiritual cristdo. Nesse periodo, a figura do Anthropos (o «Filho do
Homem») ndo foi tAo somente ampliada progressivamente e simbolicamente e, assim, assumida
psicologicamente, mas, também trouxe consigo mudancas nas atitudes humanas, ji antecipadas

pela espera do Anticristo das escrituras originais.”®!

Por “tempo”, o autor se refere a ideia de Aion, uma concepg¢éao complexa de tempo,
associada frequentemente as motivagdes alquimicas, astroldgicas, gndsticas, e que da
titulo a sua grande obra anteriormente referida’®2. Entenda-se, também, que nédo é
aleatdéria a mencao de Jung ao termo “sincronia” em relagdo a Aion piscis, ou a era
astrolégica de peixes, o simbolismo frequente do peixe (ix6U¢) no Cristianismo e sua

relacdo com o Cristo 7°3, uma vez que tem relacdo com outro conceito muito complexo:

788 (..) “process of enantiodromia” (Jung, 2014, §807)
789 (...) “the emergence of the unconscious opposite in the course of time” (Jung, 2014, §709)

790 O termo aion pode ser entendido como “era de peixes”, desde que nao se reduza este conceito
junguiano a uma mera representagcdo quantitativa de tempo.

791 [ltalicos nossos] “lch meine damit das Dilemma Christus-Antichristus. Wohl die meinsten
historischen Spekulationen Uber Zeitlaufte und Zeitbestimmungen sind, wie schon die Apokalypse
ausweist, seit jeher von astrologischen Vorstellungen beeinflusst. Es ist daher nur natirlich, dass das
Schwergewicht meiner Betrachtung auf das Symbol des Fisches féllt, bildete doch der Aon der Pisces die
synchronistische Begleisterscheinung der zweitaunsendjahrigen christlischen Geistesentwicklung. In
dieser Zeitspannewurde die Gestalt des Anthropos (des «Meschensohnes») nicht nur fortschreitend
symbolisch amplifiziert und damit psychologish rezipiert, sondern sie hat auch Wandlugen der
menschlischen Einstellung mit sich gebracht, welche schon durch die Antichristuserwartug der Urschriften
vorweggenommen sind.” (Jung, 2021, p.9)

792 Trata-se da obra: Aion: Beitrdge zur Symbolik des Selbst. Nos utilizamos como referéncia
principal a obra original, em sua edi¢cdo de 2021 da editora Patmos Verlag.

793 Veja-se: 4.1.3.
230



sincronicidade. A primeira vez que Jung se utilizou deste Ultimo conceito, ainda como um
prototipo a ser testado no Circulo de Eranos, foi no encontro mencionado anteriormente
Mensch und Zeit (1951).7%4

Como mencionamos anteriormente, desde seus anos de formacgdo, Jung ja
demonstrava interesse pelos ditos “fendmenos ocultos”, o que pode ser percebido pelo
titulo de sua tese Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter Phdnomene
(1902). Astrologia, Telepatia, Clarividéncia, e tudo aquilo que poderia soar como
“misticismo” ou simplesmente “ndo-cientifico” em sua época, sdo considerados
relevantes para o autor, ao menos de um ponto de vista filosofico e psicolégico. O
pensador, ja em sua obra madura, analisa uma série de fendbmenos, desde o sentimento
do déja-vu, bem como as experiéncias de Rhine acerca dos fenbmenos de percepcao
extrassensorial (ESP) e até mesmo chega a realizar uma pesquisa estatistica com
trezentos e sessenta horéscopos diferentes.”®®

Como o autor sugere, pela relagao etimologica evidente, esse termo expressa “um
tipo de simultaneidade.””®® Trata-se de fendmenos que ndo podem ser compreendidos
mediante o conceito de causalidade, mas, que ao mesmo tempo expressam para o
sujeito “[...] uma coincidéncia significativa de dois ou mais eventos quando algo diferente
da simples probabilidade esta envolvido.” 797

No caso especifico do Cristianismo, segundo o pensador, os simbolos e imagens
arquetipicas que emanam de Cristo — enquanto simbolo do Selbst ou arquétipo central —
e sua antitese necessaria, 0 Anticristo, coincidem significativamente com a era (Aion)

astrologica de Peixes, trazendo mudancas fundamentais na atitude do homem

794 Eranos Yearbook, 1958.
795 (...) “extra-sensory perception” (Eranos Yearbook, 1958, p.203)
796 (...) “a kind of simultaneity” (Eranos Yearbook, 1958, p.201)

797 [Italico nosso.] (...) “a meaningful coincidence of two or more events when something other than
the probability of chance is involved.” (Eranos Yearbook, 1958, p.201)

231



contemporédneo, mediante a assimilagdo de um arquétipo, aparentemente téo
antagonico. Portanto, Jung desenvolve uma obra em que, além de apresentar conceitos
fundamentais de sua Psicologia Analitica, se dedica-se inteiramente ao que chama de
Simbolos gnosticos do Selbst, relacionando a figura de Cristo com o arquétipo da
totalidade, e assim, permitindo um rastreamento de certos elementos essenciais de uma

gnosis junguiana.

4.4.3 A gnosis de Jung

Genio Loci Ignoto: sdo as palavras inscritas na estela erigida em Eranos’®® em
homenagem ao génio ou daimon desconhecido do lugar, por ocasido da inauguracao do
Circulo de Eranos, na qual estiveram presentes Olga Frobe-Kapteyn, a fundadora do
projeto, juntamente com Gerardus van der Leeuw e Carl Gustav Jung. Como citamos

anteriormente (1.1), Hans Thomas Hakl descreve este evento nas seguintes palavras:

Em 1949 C. G. Jung e o teélogo holandés e fenomendlogo da Religido, Gerardus van der Leeuw,
chegaram a conclusdo compartilhada de que por tras do fenémeno de Eranos deveria residir mais
do que apenas um processo habitual. Este “mais” parecia-lhes um “espirito” desconhecido, a
personificagcdo de um arquétipo que animava o cendrio dos encontros. Foi assim que o escultor
Paul Speck criou uma estela, que foi instalada no jardim da Casa Gabriella e trazia a inscri¢cdo

Genio loci ignoto (ao espirito desconhecido do lugar).”®®

Esta estela tdo peculiar, de caracteristicas semelhantes a estela romana dedicada

a “IOM” (lovi optimo maximo),8%° Jove (ou Jupiter) e ao daimon do lugar (genio loci), mas,

798 \Vgja-se: http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission

799 “In 1949 C.G. Jung and the Dutch theologian and phenomenologist of religion Gerardus van der
Leeuw came to the shared conclusion that behind the Eranos phenomenon there must lie more than just a
habitual process. This “more” seemed to them to be an unknown “spirit,” a personification of an archetype
that animated the setting of the meetings. Thus it was that the sculptor Paul Speck created a stele, which
was installed in the garden of the Casa Gabriella and bore the inscription Genio loci ignoto (to the unknown
spirit of the place). (Hakl, 2014, p.219)

800 \Veja-se: https://de.wikipedia.org/wiki/Genius_loci#/media/Datei:lOM _ET_GENI_LOCI.jpg

232


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission
https://de.wikipedia.org/wiki/Genius_loci#/media/Datei:IOM_ET_GENI_LOCI.jpg

com a diferenca de ser dedicada a um espirito ou “génio desconhecido”.
Coincidentemente, o préprio Jung, ao tratar da importancia do simbolo da serpente para
0s Gnosticos e de sua relacdo com o Cristo, menciona “o auspicioso génio local, o
Agathodaimon, bem como o seu bem-amado Nous” 8! Ora, seria o ja mencionado “génio
desconhecido” ou “daimon” de Eranos um analogo ao Agathodaimon Gndstico
mencionado por Jung? 8%

Acerca do suposto posicionamento gnéstico de Jung, Stephan Hoeller (2009) 803
coloca maior atencdo sobre o seu intrigante manuscrito intitulado: VII Sermones ad
Mortuos (1916) &4, o qual se inicia com o seguinte comentario; “[...] Sete exortagbes aos
mortos, escritas por Basilides em Alexandria, a cidade onde o Oriente e o Ocidente se
encontram.” 8% Seria somente uma aleatoriedade o fato de que Jung, mediante uma
suposta pseudoepigrafe, mencionasse um dos lemas iniciais do Circulo de Eranos, a

saber “um lugar de encontro entre o Ocidente e o Oriente,” 8% e mais que isso, se
utilizando do nome de um dos patriarcas Gnosticos?

O manuscrito teria sido escrito por Jung em 1916 “[...] mas nunca fora publicado,
para uso publico. E uma copia muito rara de edicdo e impresséo privada de Jung e para

o uso de somente alguns de seus amigos mais préximos.” 87 Tal como aponta Hoeller

(2009), Jung nomeava a experiéncia gnostica auténtica como uma “Urerfahrung,” uma

801 (...) “gunstigen lokalen Genius, den Agathodaimon sowie fiir den ihnen am Herzen liegenden
Nous (Jung, 2021, §291)

802 \VVeja-se: (1.1) e (Jung, 2021, §291)

803 Escritor de varias obras sobre a gnosis e o pensamento de Jung. Foi editor da revista Gnosis
Magazine (1985-1999). Para mais informacdes veja-se: (Hanegraaff, 2011)

804 Hoeller, 2009.

805 (...) “Seven exhortations to the dead, written by Basilides in Alexandria, the city where East and
West meet.” (Hoeller, 2009, p.xv)

806 (...) “a place of encounter between East and West.” (Hakl, 2014, p.8)

807 (...) “but was never published for the use of the public. This is a very rare copy from the edition
printed privately by Jung for the use of some of his closest friends.” (Hoeller, 2009, p.xv) [N&o se sabe por
gue meio, entretanto, um desses exemplares chegou até o escritor Hermann Hesse (1877-1962), o qual,
segundo Quispel (2008, p.149) teria deixado sua marca na obra do famoso escritor alemao.

233



“experiéncia arcaica” ou “experiéncia da fonte”,2%® a qual o conduziu ao mundo de
Basilides e ao seu dialogo com os mortos. O autor discorre sobre os grandes temas
gnosticos em tom profético: As sizigias (pares de contrarios), o pleroma, o nada no qual
todos os opostos sdo unificados, e até mesmo o temido deus basilidiano com face de
galo: Abraxas — simbolo que Jung carregava em seu anel.8%°

Sobre estas questdes, primeiramente, € importante notar que Carl G. Jung, desde
os primordios de sua carreira até a maturidade de seu oficio de psicélogo, manteve um
profundo interesse pela gnosis, de modo que, jA em vinte e nove de agosto de 1911, ou
seja, vinte e um anos antes do inicio dos encontros em Eranos, escreve uma carta a
Freud. Nela, antevé um futuro promissor, a partir das descobertas realizadas por ambos
no campo da psicologia, em que declara que estariam “[...] no limiar de algo realmente
sensacional, que ndo encontro formas de se descrever a ndo ser com o conceito gnéstico
de Sophia (cogia), um termo alexandrino particularmente adequado a reencarnacéo da
antiga sabedoria sob a forma da psicanalise.” 81°

Desde entdo, o pensador passa a se utilizar dos Gnésticos como fundamentacao
para os conceitos de sua Psicologia Analitica e o mistério de Sophia ganha um escopo
muito amplo em sua obra (4.6.2). Esse interesse surge a partir de uma necessidade
evidente de compreender certas experiéncias internas, ou seja, a partir de sua prépria
psiqué, com as quais havia se defrontado desde a sua infancia. Em Erinnerungen,
Traume, Gedanke (1957)8%, no capitulo VII, intitulado The Work, Jung inicia com as

seguintes palavras:

808 Hoeller, 2009, p.xxv.
809 Hakl, 2014, p.45.

810 (...) “we are on the threshold of something really sensational, which | scarcely know how to
describe except with the Gnostic concept of cogia, an Alexandrian term particularly suited to the
reincarnation of ancient wisdom in the shape of psychoanalysis.” (Freud, Jung & Mcguire, 1974, p.439)

811 Memérias, Sonhos e Reflexdes. Veja-se: (Jung, 1989)
234



Com o inicio da segunda metade da vida, iniciou-se o confronto com o inconsciente. Meu trabalho
nele se arrastou por muito tempo, e foi somente depois de cerca de vinte anos que consegui
compreender até certo ponto os conteldos da minha imaginagdo. Primeiro tive que provar a
prefiguracado histérica das experiéncias interiores, ou seja, eu tive que responder a pergunta: «Em
gue contexto histdrico posso encontrar minhas premissas?» Se eu ndo tivesse conseguido tais

evidéncias, nunca teria sido capaz de confirmar minhas ideias.812

Note-se que a segunda metade da vida, para Jung, corresponde a busca de
estabelecer seus conceitos psicolégicos sobre um fundamento duplo: uma base
empirica, a partir de sua experiéncia clinica, e, a partir de suas experiéncias ditas
internas. No entanto, como buscamos tratar anteriormente (4.1.4), o autor encontrou a
ancoragem empirica para sua autoandlise na alquimia e no pensamento gnostico. A
partir de entdo, passa a estudar “[...] seriamente os escritores Gnédsticos, porque eles
também haviam se confrontado com o mundo primitivo do inconsciente.” 813 Entretanto,
0 autor se depara com um elo perdido entre as tradigbes antigas — como o0 caso do
Gnosticismo, 0 neoplatonismo — e 0 pensamento contemporaneo, que impossibilitava a
correta interpretacdo dessa Weltanschauung, tdo perseguida pelos primeiros padres da
igreja romana. Logo, foi na alquimia que o autor encontra “[...] a conexao histérica com
o Gnosticismo, e que, portanto, existia uma continuidade entre o passado e o presente.”
814

Estas descobertas realizadas pelo autor, de uma fundamentacao historica de suas

proprias experiéncias internas, mais pontualmente com o que chamou de inconsciente

812 (...) “Mit dem Beginn der zweiten Lebenshélfte hatte die Auseinandersetzung mit dem
Unbewul3ten eingesetzt. Meine Arbeit daran zog sich lange Zeit hin, und erst nach etwa zwanzig Jahren
war ich soweit, daf3 ich die Inhalte meiner Imaginationen einigermaf3en verstehen konnte. Zuerst muf3te ich
mir den Nachweis der historischen Prafigu-ration der inneren Erfahrungen erbringen, d. h. ich muf3te die
Frage beantworten: «Wo finden sich meine Voraussetzungen in der Geschichte?» Wenn mir ein solcher
Nachweis nicht gelungen wére, hatte ich meine Gedanken nie zu bestatigen vermocht.” (Jung, 1961, p.204)

813 (...) “seriously studied the Gnostic writers, for they too had been confronted with the primal world
of the unconscious.” (Jung, 1989, p.200)

814 (...) “the historical link with Gnosticism, and that a continuity therefore existed between past and
present.” (Jung, 1989, p.201)

235



coletivo e Selbst, sdo, além de uma simples investigacdo histérica aleatoéria, a
continuidade de uma tradicdo muito antiga na contemporaneidade, e que esta
documentada extensivamente na segunda parte do volume IX de suas obras completas,
intitulada originalmente: Aion: Beitrage zur Symbolik des Selbst (1951).81°

Nesta obra madura do autor, 0 pensamento gnostico reemerge de modo explicito
em sua elaboracéo filosoéfico-psicoldgica. Uma evidéncia disso € que depois de abordar
varios de seus conceitos psicoldgicos fundamentais, os quais acabamos de mencionar
(como o eu, a Sombra, anima e animus, o Selbst etc.), ja em um momento conclusivo de
sua obra, o autor ird dedicar um topico inteiramente para os Simbolos gndsticos do
Selbst. Mais do que somente uma analise histérica de simbolos, como afirmamos
anteriormente, o autor apresenta os Gndésticos como os idealizadores originarios de uma
psicologia do inconsciente.

O pensador inicia 0 capitulo com as seguintes palavras: “[...] Uma vez que
conhecer significa algo como um reconhecer, ndo resulta inesperado que o0 que
apresentei como um processo de desenvolvimento gradual, ja estivesse presente como
antecipagdo e prefiguragdo no inicio de nossa era.”8'® Ora, qual seria o conhecimento
referido pelo autor, presente no inicio e no fim da era cristd? Estaria o autor
parafraseando Platdo e propondo a gnosis como um conhecimento fundado em uma
reminiscéncia? E muito provavel que a resposta seja afirmativa, uma vez que, na parte
primeira do nono volume de suas obras completas, o autor suico defende que seu
conceito de “[...] Arquétipo é uma parafrase explicativa do eidos platénico” 87 Embora o

autor realize tal afirmacao, sua argumentacao circunda os elementos caracteristicos de

815 Jung, 2021.

816 “Da alles Erkennen etwas wie Wiedererkennen bedeutet, so kommt die Tatsache nicht
unerwartet, dass das, was ich als allmahlichen Entwicklugsprozess dargestellt habe, als Antizipation und
Prafiguration um den Beginn unserer Zeitrechnung bereits mehr oder weniger vorhandn war.” (Jung, 2021,
§287)

817 “Archetype is an explanatory paraphrase of the Platonic €i60¢.” (Jung, 1980, §5)
236



sua psicologia “gndstica.” Assim, os arquétipos sédo considerados pelo autor como formas
a priori, subjacentes e necessarias a todos os contetdos psiquicos dados e analisados
empiricamente — mediante uma abordagem psicoldgica sui generis. Nesse sentido, o
Cristo é elevado a um arquétipo universal da totalidade psiquica, oposto a singularidade
histérica da pessoa de Jesus. Ao mesmo tempo, critica a doutrina cristad da privatio boni
que “[...] atribuiu ao mal o carater de um bem meramente diminuido, e assim privando-o
de toda substancia.” 818

Ja no segundo volume,®® Jung realiza uma investigacdo acerca dos simbolos
cristdos, alquimicos, mas, sobretudo gnésticos, que compdem o Selbst, “[...] tendo como
tematica comum a ideia de Aion, tempo.” Em resumo, segundo o autor, todo o
simbolismo cristdo que circunda o peixe, como afirmamos anteriormente (4.1.3), n&o
pode ser considerado aleatdrio, pois coincide significativamente com a temporalidade do
Aion piscis, do signo astrolégico de peixes. Da mesma forma, a imagem simbolica de
Cristo ndo poderia ser interpretada ipsis litteris, sendo como o arquétipo do Anthropos, o
homem primordial, o filho do Homem, o simbolo vivo da totalidade psiquica, e do homem
transfigurado.

Ao buscar compreender a psicologia e a cosmologia gnésticas, Jung vé na
dualidade das multiplas sizigias, ou pares de opostos, uma constituicdo necessaria para
o equilibro tanto do microcosmos quanto do macrocosmos. O autor ndo quer, com isso,
realizar nenhuma discusséo teoldgica ou profissdo de fé, sendo, “[...] apresentar certas
reflexdes acerca de como certas coisas podem ser entendidas em termos de consciéncia

moderna.” 8° Ora, o que Jung concebe por consciéncia, certamente ndo é um simples

818 (...) “war den Bose der Charakter eines blossverminderten Guten aufgepragt und ihm damit die
Substanz genommen.” (Jung, 2021, §74)

819 Jung, 2021.

820 (,..) “Uberlegungen anstelle, wie man gewisse Dinge vom modernen Bewusstsein her begreifen
konte” (Jung, 2021, p.11)

237



sinbnimo de razdo ou mente. De modo muito semelhante aos Gndésticos, que
reconheciam no humano uma chispa ou centelha divina, o spinther, o scintilla stellaris
essentiae heraclitano ou o Seelenfiiklein de Meister Eckhart, mencionados
anteriormente (3.1), Jung cita uma série exaustiva de motivacdes alquimicas, em que
Cristo é representado como um ponto de um circulo ou mandala, identificado com a
“substancia arcana” ou ainda, na doutrina dos Setianos, citado por Hipdlito “[...] segundo
a qual as trevas mantém aprisionados e «escravizados» inteligentemente «o esplendor
e a centelha de luz» e que esta minuscula centelha é sutiimente «misturada» nas
sombrias aguas inferiores.” 821

Assim, o Cristo e o0 Anticristo passam a ser interpretados como simbolos
antagonicos, porém, igualmente reais, de um ponto de vista psicolégico-arquetipico ou
seja, anélogos ao Selbst e a Sombra, uma vez que “[...] Se vemos a figura tradicional de
Cristo como um paralelo da manifestacdo psiquica do Selbst, o Anticristo corresponde a
Sombra do Selbst, isto é, a metade obscura da totalidade do homem, que nao deve ser
julgada com demasiado otimismo.” 822 Isso porque Jung reconhece na Sombra, tanto sob
seu aspecto pessoal como coletivo, um problema real do humano: a origem do mal.
Portanto, se observam claramente as motivac6es gnosticas de seu trabalho, desde o
inicio da obra em questéo, que ja se refere a um periodo maduro de sua carreira médica.

Como referenciamos anteriormente, no ano de 1957, durante uma entrevista

levada ao ar pela BBC®:3, quando questionado por John Freeman se acreditava em

821 (...) “dass die Finsternis intelligenterweise «den Glanz und den Funken des Lichtes» zuriickhalte
«in Knechtschaft» und dieser allerkleiste Funken sei unten in den finsteren Wassern auf feine Art
«eingemischt». (Jung, 2021, §344)

822 “\Wenn wir in der traditionellen Gestalt Christi eine Parallele zur psychischen Erscheinung des
Selbst erkennen, so entspricht der Antichrist dem Schatten des Selbst, namlich der dunkeln Hélfte der
menschlichen Totalitat, welche man nicht zu optimistisch beurteilen darf.” (Jung, 2021, §76)

823 \Veja-se: https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s

238


https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s

Deus, Jung respondeu: “[...] E dificil responder. Eu sei, eu ndo preciso acreditar.” 824 Seria
esta resposta suficiente para a sustentacdo da tese de que ndo somente Jung, mas a
modernidade em geral € gnéstica? Martin Buber, diante desta questao é incisivo, na
medida em que “[...] Jung, ao se identificar com «a consciéncia moderna», em momentos
inconfundiveis de seus escritos, «abomina» a fé&” 85 e, sobretudo a partir de sua
reformulacdo do conceito de Selbst, “[...] expressa-se em termos de uma virada
gnostica.”®?® De modo semelhante, Hans Blumenberg (1920-1996) afirma que ha uma
“conexdo entre a modernidade e o Gnosticismo” 87 e que a tentativa da igreja em
expurgar a “sindrome Gndstica” assegurou o seu retorno.828

Diferentemente da visao crista tradicional, que se fundamenta em um dogma
escatologico antropomorfizado, ou seja, que toma a figura historica de Jesus como Unico
salvador, os pensadores gnosticos entendiam a salvacdo como um processo longo de
“[...] assimilagdo e a integragdo de Cristo na alma humana.” 8° O que seria o Cristo,
afinal? Jung ndo responde satisfatoriamente a esta questao, simplesmente o associa ao
seu arquétipo do Selbst, em contraposicao ao Anticristo, enquanto Sombra. E quanto a
salvacdo? Os pensadores de Eranos, a partir da influéncia de Jung como spiritus rector
— passam a pensar a “salvagao” como uma tarefa pessoal e intransferivel, de carater
psicoldgico e alquimico, de modo que “[...] se celebra mesmo aqui e agora, durante a

vida o mysterium coniunctionis (uma expressao valentiniana), 0 casamento sagrado do

824 (...) “Difficult to answer. | know, | don’t need to believe.” Retrieved from:
https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s

825 (...) “Certainly “the modern consciousness,” with which Jung has identified himself in
unmistakable places in his writing, “abhors” faith.” (Buber, 2016, p.116)

826 (...) “Jung himself expresses this turning toward the Gnostic.” (Buber, 2016, p.72)
827 (...) “connection between the modem age and Gnosticism” (Blumenberg, 1999, p.126)

828 (...) “Gnostic syndrome” (Blumenberg, 1999, p.130) [A este respeito, nosso posicionamento é o
de que, embora o proprio Jung tenha feito observagées semelhantes como em

829 (...) “Assimilation und Integration Christi in die menschliche Seele darstellt.” (Jung, 2021, §346)
239



https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s

masculino e do feminino, do Self e do eu, o casamento sagrado de integridade e
completude.” 830

Gilles Quispel nos deixa entender que até mesmo o conceito junguiano de Selbst,
da sizigia animus-anima e do seu mysterium coniunctionis, sdo aquisi¢es valentinianas
de Jung e assumem, de certa forma, uma continuidade de uma tradicdo alquimico-
gnostica. Assim, aponta Quispel que “[...] Alguns psicologos atuais consideram o
mysterium coniunctionis — da consciéncia masculina ou animus com a inconsciéncia
feminina ou anima — como o problema real da vida humana.” 83! Os psicélogos a que
Quispel se refere provavelmente sdo Jung e os pesquisadores que deram continuidade
a sua linha de pesquisa®®? em Eranos: Erich Neumann (1905-1960), James Hillmann
(1926-2011) e Marie-Louise von Franz (1915-1998).

Como afirmamos anteriormente, depois de seu rompimento com Freud, Jung
ressurge com sua nova Psicologia Analitica a partir da composicao de sua teoria dos
Tipos Psicolégicos. E é aqui que surge outra grande motivacao gnéstica de Jung. A partir
de sua experiéncia médica, Jung descobre dois tipos psicolbgicos radicalmente distintos
que apontam para dois modos diferentes de fluxo da energia psiquica ou 2libido: os
extrovertidos e os introvertidos; e trés funcdes fundamentais da psiqué humana, as quais
combinadas permitem identificar, ainda que de modo provisério, Varios tipos
psicolégicos. Em resumo, segundo Jung, foi a “filosofia Gnostica” 832 a precursora de

uma identificagdo de trés tipos psicoldgicos distintos entre si (pneumatikoi, psychikoi e

830 [ltalicos nossos] (...) “one celebrates even here and now during one’s lifetime the mysterium
coniunctionis (a Valentinian expression), the sacred marriage of male and female, self and ego, the sacred
marriage of wholeness and completion.” (Quispel, 2008, p.151)

831 (...) “Some psychologists of our days consider the mysterium coniunctionis of the male
consciousness or animus with the female unconsciousness or anima to be the real issue of a man’s life.”
(Quispel, 2008, p.114)

832 Veja-se: 4.4.1.
833 (...) “Gnostic philosophy” (Jung, 2014, p.34)
240



hylikoi) a partir de trés funcbes psicologicas fundamentais: Pensamento (Denken),

Sentimento (Fiihlen) e Sensacdo (Empfinden).83* Assim, citamos Jung:

O pneumatikoi pode ser correlacionado com o pensamento, o psychikoi com o sentimento e o
hylikoi com a sensacéo. A classificacao inferior dos psychikoi estava de acordo com o espirito do
gnosticismo, que, ao contrario do cristianismo, insistia no valor do conhecimento. Os principios
cristdos de amor e fé mantinham o conhecimento a distancia. Na esfera crista, os pneumatikoi
receberiam, portanto, a classificacdo mais baixa, pois se distinguiam apenas pela posse da

Gnosis, ou seja, do conhecimento.83%

Jung se utiliza dos exemplos de Tertuliano e Origenes de modo a compreender a
forma como estes pensadores, a partir de seus tipos psicologicos, se defrontaram com
0 problema da gnosis. Segundo Jung, ambos “reagiram a Gnosis de modos
diametralmente opostos”. Tertuliano € tomado como um classico exemplo de
‘pensamento introvertido,” o qual, devido ao seu intelecto “agudamente desenvolvido”,
teve que realizar um “sacrificium intellectus” em fungdo do sentimento.83¢ De origem
pag3, ele tinha “se abandonado a vida lasciva da cidade” 8’ com aproximadamente trinta
e cinco anos, quando finalmente se converteu ao Cristianismo. Por isso “[...] Ele
combateu a Gnosis porque, para ele, ela representava um desvio para o intelectualismo,

que ao mesmo tempo envolvia a sensualidade.” 838

834 Carl G. Jung se fundamenta nessas trés fungdes psicolégicas basicas, atribuidas aos gnosticos,
mas adiciona uma quarta fungéo: a intuicao (Intuition). Desse modo divide-as em quatro, duas racionais
(pensamento, sentimento) e outras duas irracionais (sensacgéo e intuicao).

835 [ltalicos nossos.] (...) “The pneumatikoi could be correlated with thinking, the psychikoi with
feeling, and the hylikoi with sensation. The inferior rating of the psychikoi was in accord with the spirit of
Gnosticism, which, unlike Christianity, insisted on the value of knowledge. The Christian principles of love
and faith kept knowledge at a distance. In the Christian sphere the pneumatikoi would accordingly get the
lower rating, since they were distinguished merely by the possession of Gnosis, i.e., knowledge.” (Jung,
2014, p.34)

836 (...) “introverted thinking” (...) “keenly developed intellect” (...) “feeling”. (Jung, 2014, p.41)

837 Jung, 2014, p.35.

838 (...) “He fought against Gnosis because for him it represented a deviation into intellectuality, which
at the same time involved sensuality.” (Jung, 2014, p.41)

241



Se consideramos, no helenismo, a existéncia de certas correntes que se diziam
gnosticas, conhecidas como “gndsticos libertinos”83° — que detinham atitudes anarquicas
e até mesmo impudicas, como os Nicolaitas descritos na biblia,?*° e os Borboritas,®*! os
quais, dentre outras coisas realizavam cultos esperméticos — nao € dificil imaginar a
reagdo combativa de certos padres da igreja.

Origenes, por sua vez, “o absoluto oposto a Tertuliano” era de tipo extrovertido,
de mentalidade aberta, e sua preocupagao maior nao era o intelecto, senéo o sentimento
e a sensacao. Desse modo, castrando tais impulsos “[...] ele poderia, entédo, se render
sem medo aos tesouros do pensamento Gndstico.”®*? Ndo obstante, sua obstinacdo ou
fascinacdo pela gnosis o levou ao mesmo destino fatal que a muitos gndsticos: a
associacao a heresia e a perseguicao.

Jung faz uma andlise exaustiva de certas caracteristicas que atribui aos tipos
psicoldgicos de dois grandes pensadores que se defrontaram com o problema da gnosis
de formas diferentes e totalmente contrastantes, mas afirma deixar “[...] aberta a
totalidade da questéo sobre a origem do curso peculiar que a libido tomou no processo
de desenvolvimento cristdo.” 842 Entretanto, aponta para o forte contraste que ha entre o
que chama de duas “atitudes psicologicas tdo extremas que compensacbes do
inconsciente se tornaram uma necessidade urgente.” 84

Essas compensacfes surgem mediante a roupagem alquimica, mitol6gica, das
inUmeras sizigias, das experiéncias misticas diretas que irrompem na doutrina gnostico-

cristd. Trata-se da motivacdo do hieros gamos ou do mysterium coniunctionis,

839 Tenha-se em conta a critica de Clemente de Alexandria e Epifanio a tais correntes. (Bazan, 2017)
840 Ap, 2:6.

841 Jung, 2014, p.42.

842 (...) “he could then surrender without fear to the treasures of Gnostic thought.” (Jung, 2014, p.42)

843 (...) “the whole question open as to the origin of the peculiar course the libido took in the Christian
process of development.” (Jung, 2014, p.46)

844 (...) “psychological attitude so extreme that compensations from the unconscious became an
urgent necessity.” (Jung, 2014, §30)

242



amplamente conhecida pelos autores de Eranos. Em suma, este € visto como 0 mistério
da unido dos contrarios que é realizada na alquimia, como grandes exemplos da figura
de Cristo e de sua adorada esposa, seja madalena-sophia para os gndsticos, ou
simplesmente no simbolo da esposa-igreja, a esposa do cordeiro.2*> No caso especifico
do que poderiamos chamar de uma gnosis judaica, o qual iremos tratar a seguir, essa
sizigia é representada mediante a unido de Moisés e Schekinah ou o que Jung
interpretou como a representacao dualista de YHVH, o Deus severo do antigo testamento
e 0 misericordioso do novo testamento.

Enfim, diante de tudo o que expusemos sobre Jung, ndo nos resta dlvidas que
este pensador pode ser considerado como gndstico, em um sentido filosofico e
psicoldgico, na medida que a sua formulacao da Psicologia Analitica coincide com uma
reapropriacdo e sistematizacdo do pensamento gnéstico. Mas, poderiamos nos

questionar, afinal, que tipo de gndstico foi Jung? A respeito disso, Stephan Hoeller

defende que:

Certamente ele ndo era um seguidor literal de nenhum dos antigos mestres da gnosis, o0 que teria
sido uma tarefa impossivel em qualquer caso, em vista da inadequacdo de informacdes
detalhadas acerca desses mestres e seus ensinamentos. Por outro lado, ele, como os Gndsticos
antigos, ao menos formulou os rudimentos de um sistema de transformacgéo, ou individuacéo, que
se baseava, ndo na fé em qualquer fonte externa (seja Jesus ou Valentino), mas na experiéncia

interior e natural da alma que sempre foi a fonte de toda a verdadeira gnosis.846

Finalmente, Jung interpreta o Cristianismo como “[...] o colapso e o sacrificio dos

valores culturais da antiguidade, ou seja, de uma atitude classica”, deixando em aberto

845 Ap, 21:9.

846 (...) “Certainly he was not a literal follower of any one of the ancient teachers of gnosis, which
would have been an impossible undertaking any case in view of the inadequacy of detailed information
regarding these teachers and their teachings. On the other hand he, like the Gnostics of old, formulated at
least the rudiments of a system of transformation, or individuation, which was based, not on faith in any
outside source (whether it be Jesus or Valentinus), but on the natural, inner experience of the soul which
was ever the source of all true gnosis (Hoeller, 2009, p.21)

243



se estaria a se referir a “contemporaneidade” ou “aquela era de dois mil anos atras.” 847
Nesse sentido, quando Jung fala dos “gnosticos” — assim como outros grandes
pensadores de Eranos, muitas vezes, estd subliminarmente se referindo a estes
gnosticos atuais que ja ndo precisam mais realizar um sacrificium intellectus em nome
da fé ou de uma atitude inconsciente, materialista ou agnostica.

As contribui¢des de Jung a Psicologia parecem ainda carecer de reconhecimento
no campo académico-cientifico, ainda mais a partir de suas interpretacdes da gnosis.
Entretanto, tais contribuicdes gnosticas, conclui Jung, “[...] estdo agora, na era do
Anticristo, mais severamente ameacadas, ndo apenas pela desilusdo sociopolitica, mas
pela sua hybris que arranca a consciéncia de suas raizes transcendentes e a censura a
partir de seus proprios valores.” 88 Esta hybris manifestada inicialmente pela doutrina da
privatio boni, que retirou momentaneamente a substancialidade arquetipica do mal, é
agravada pela onda materialista e agndstica da modernidade, que fez ruir ainda mais a
fenda entre o consciente e o inconsciente, entregando o humano a sua propria Sombra,
cujas expressdes historicas ja presenciadas — tanto pessoais quanto coletivas — nao
devem ser subestimadas. O inconsciente coletivo (que sempre encontra meios de
compensar atitudes unilaterais) conseguiu encontrar meios adequados de expressao,
tanto nos gndsticos primitivos (como Basilides e Valentino) quanto em supostos
gndsticos contemporaneos.

Como apontamos, ainda no inicio deste tépico, Jung, antes mesmo de constituir
a Psicologia Analitica, esteve profundamente envolvido com a problematica gndstica,
momento em que, se viu “no limiar de um futuro promissor” que deveria necessariamente

ser pensado a partir do “mistério de Sophia.” Essa intuicdo junguiana ocorreu trinta e

”

847 (...) “the collapse and sacrifice of the cultural values of antiquity, that is, of the classical attitude
(...) “that age two thousand years ago.” (Jung, 2014, p.46)

848 Jung, 2021, §346.
244



guatro anos antes da descoberta dos Codices de Nag Hammadi, dos quais o primeiro
dos treze, como abordamos anteriormente, ficou conhecido como Codex Jung. A partir
da formulagédo de alguns de seus principais conceitos — como os de Sincronicidade,
Arquétipo e Inconsciente Coletivo, bem como de sua influéncia enquanto spiritus rector
de Eranos, sua abordagem psicolégica do homo religiosus obtém notavel escopo nas
pesquisas deste grupo tao singular. Jung viu tanto nos gnasticos primitivos quanto nos
alquimistas medievais 0s precursores da Psicologia contemporanea, cujo maior potencial
foi o de reconhecer a interioridade do humano (a psique) como um manancial e
instrumento imediato para o conhecimento, ao contrario da Filosofia e das ciéncias
naturais, que s6 conhecem a realidade exterior.849

Nesse sentido, € nossa tese de que o conceito de gnosis — bem como toda
problematicidade em torno deste, a qual buscamos apresentar ao longo deste trabalho —
é fundamental para a compreensao da formulacdo psicolégico-arquetipica de Jung e
gue, a0 mesmo tempo que este pensador contribuiu decisivamente para uma nova
abordagem do humano, este grupo de pesquisadores permitiu um cenario filoséfico
favoravel para a verificacdo ou validacéo das hip6teses e conceitos do corpus junguiano.
A partir disso, a preocupacédo junguiana de encontrar um nucleo estrutural analogavel de
imagens arquetipicas a partir de uma abordagem psicoldgica singular, passa a ser
reassumida em certa medida, nas pesquisas e produ¢cdes no pensamento de alguns dos
principais pensadores desta época, ou seja, sobretudo durante as décadas de 1930 a
70. As pesquisas compartilhadas nesse grupo, avivadas pela descoberta dos NHC, eram
de carater interdisciplinar e humanistico, o que favorecia uma abordagem filosofica na
qual, a0 mesmo tempo em que buscava respeitar a inviolabilidade da singularidade

humana, era vivificada pela busca do “arquetipico”.

849 Jung, 2021, §269.
245



4.5 A GNOSIS JUDAICA EM GERSHOM SCHOLEM

Gershom Gerhard Scholem, um dos cinco membros do assim chamado “comité
guardido de Eranos”, impulsionado pela problematica gnoéstica neste circulo de
pensadores, passa a investigar sua cultura de berco, o Judaismo, a luz da gnosis. Desse
modo, o autor encontra nos textos dos Heckaloth — nos dois primeiros séculos da Era
Comum, momento de efervescéncia gnéstica — bem como no Zohar 8 certas doutrinas
esotéricas dentro do judaismo que, ao serem investigadas poderiam nos trazer luz a
possibilidade de existéncia de uma gnosis judaica. Assim, comecaremos por tratar do
tema da Kabbalah, conhecida como a Arvore da Vida ou Arvore dos Sephiroth judaica,
passando pela doutrina da Merkabah, buscando analisar alguns elementos da visao
cosmoldgica e escatoldgica judaica, para entéo, identificarmos o que o autor berlinense

chama de uma gnosis judaica.

4.5.1 A Kabbalah: A estrutura cosmoldgica do Judaismo

De modo analogo aos pensadores renascentistas, os pensadores de Eranos,
movidos por um espirito interdisciplinar, histérico e comparativo (Religionswissenschatft),
passam a se interessar pelos estudos da mistica judaica, e, portanto, da Kaballah. Nesse
sentido, um estudioso judeu se destaca neste grupo: Gershom Gerhard Scholem. O
pensador eraniano nasceu em Berlim, no dia 5 de dezembro de 1897, e, embora fosse
de origem judaica, inicialmente nao falava hebraico. Amigo intimo de Walter Benjamin,
antes de iniciar seus estudos de Kabbalah, Scholem estudou Matemética e Fisica, um

fato pouco conhecido, que “[...] poderia explicar o trago racionalista de sua obra.” ! No

850 Scholem, 1977.
851 (...) “a fact that would explain the rationalistic streak in his work” (Hakl, 2014, p.154)

246



mesmo ano que se iniciam os encontros em Eranos, Scholem assume uma cadeira em
Mistica Judaica na University of Jerusalém.8? O autor passa a ser reconhecido
progressivamente nos estudos judaicos e se torna um dos cinco membros do comité
guardido de Eranos (1.3). Este autor se apresentou formalmente no grupo durante o
periodo de trinta anos (1949-1979), ministrando, ao todo, vinte conferéncias.

Como vérios pesquisadores de Eranos, o pensador também se debrucou sobre o
problema da gnosis e, seguindo uma via original, encontra suas respostas na mistica
judaica, a qual servira de fundamento para a sua argumentacao a respeito de uma gnosis
Judaica. Nesse contexto, duas de suas obras se destacam por tratarem mais diretamente
do assunto: Major Trends in Jewish Mysticism (1941), compilada a partir das
conferéncias ministradas pelo professor no Jewish Institute of Religion de Nova lorque,
e Zur Kabbalah und ihrer Symbolik (1960). Scholem, desde jovem passa a se interessar
pela investigagdo histdrica de sua cultura originaria, o judaismo, o qual ira se dedicar
para a formulacdo de sua tese acerca da gnosis. A tradicdo religiosa judaica sempre
esteve fortemente arraigada em seu drama existencial, com as suas inUmeras diasporas,
a fuga do Egito, o éxodo em busca da terra prometida e o desfecho do holocausto,

eventos que nado poderiam ser facilmente compreendidos, uma vez que:

O esforco para se compreender 0 que aconteceu aqui, no coracdo do judaismo, ndo pode
depender simplesmente de uma viséo clara e da critica historica, pois, 0os simbolos também se

ampliaram e se impregnaram 833 com a experiéncia histérica. Compreendé-los requer uma aptidédo

852 Hakl, 2014, p.155.

853 Preferimos traduzir por “impregnaram” ao invés de “saturaram” por crer que seria mais adequado
neste contexto. Embora Scholem tenha se utilizado do termo “geséattigt” ao contrario de Cassirer (2010,
Dritter Teil, p.233) com seu conceito de “pregnancia simbdlica” (symbolische Pragnanz), ambos conceitos
podem ter uma certa relacdo. Este assunto escapa o escopo de nossa pesquisa e, por isso, poderia ser
um tema para um trabalho posterior ou mais especifico. Agradeco ao professor doutor Olivier Feron por
me permitir tomar conhecimento deste conceito.

247



fenomenologica para ver o todo bem como uma habilidade para a analise historica. Ambos se

permeiam, se complementam e, juntos, prometem resultados frutiferos.85

Scholem parece encontrar o método adequado para suas investigacdes judaicas
na Religionswissenchaft de Eranos, a saber, na “Histéria Comparada das Religifes”,
mediante uma atitude fenomenoldgica e humanistica, inspirada inicialmente por Leeuw
e adaptada as singularidades do pensamento de cada autor deste grupo. No presente
contexto, o autor passa a desenvolver suas pesquisas em torno da mistica Judaica,
mediante a influéncia de Eranos. Portanto, suas valiosas andlises acerca da Kabbalah,
a tradic&o judaica que narra a sabedoria da “arvore dos Sephiroth” 85 ou Arvore da Vida
descrita no Génesis,?¢ bem como da Merkabah, da visdo profética do Trono de Deus —
passam a ser reincorporadas de modo muito sutil na obra dos demais autores de Eranos,
as quais poderiam, também, nos ajudar a compreender os varios elementos do
pensamento judaico, bem como de sua gnosis.

Pontualmente, acerca do termo Kabbalah, o autor explica que é formado por
quatro letras®’ e significa, literalmente, “[...] tradicdo, nomeadamente, a tradigcdo das
coisas divinas, é a mistica judaica.” &2 Trata-se de uma tradicdo muito antiga e que se

popularizou a partir do século XII, mediante uma miriade de correntes misticas judaicas,

854 “Aber die Bemihung um das Verstandnis dessen, was hier im Herzen des Judentums sich
abgespielt hat, kann nicht auf Klarheit der Sicht und auf historische Kritik verzichten. Denn auch Symbole
sind gewachsen und von historischer Erfahrung gesattigt. lhr Verstdndnis erfordert ebensosehr
phanomenologische Bereitschaft zur Sicht von Ganzheiten wie Fahigkeiten zur historischen Analyse. Beide
ergénzen und durchdringen sich und versprechen in solcher Vereinigung fruchtbare Resultate.” (Scholem,
2020, p.10)

855 (...) “Sefiroth-Baumes” (Scholem, 2020, p.136)
856 (...) “0»m vV~ (tree of life). (Gen, 2:9)
Veja-se: https://www.sefaria.org/Genesis.2.9?lang=bi&aliyot=0

857 Trata-se do termo hebraico Kblh ou Kabbalah (n7aj7) formado - da direita para a esquerda - por
Kof, Beth, Lamed e He.

858 (...) “«Uberlieferung», négmlich Uberlieferung von den géttlichen Dingen, ist die jiidische Mystik.”
(Scholem, 2020, p.7)

248


https://www.sefaria.org/Genesis.2.9?lang=bi&aliyot=0

sobretudo a partir da publicacdo do Zohar: O Livro do Esplendor 8° pelo cabalista
espanhol Moshe ben Shem-Tov (1205-1305) mais conhecido como Moses de Le6n.80
Até entdo, durante muitos séculos, o estudo da Kabbalah era tomado como uma
condigdo sine qua non para os estudos judaicos, mas, com o advento do materialismo e
do abuso de certos “charlatdes e excéntricos” 8! desde o Renascimento, tais estudos
foram postos em descrédito, de modo que “[...] durante geragdes inteiras ndo se sabia
quase nada a respeito dela.” 862 Entretanto, quando cerca de 50.000 judeus iemenitas —
supostamente descendentes diretos do Rei Saloméao —foram transferidos do Yemen para
Israel em seus “tapetes magicos”, isto &, avides,?3 muito da tradicdo judaica ja se havia
perdido, menos o Zohar, “cujo estudo continua vivo, entre eles, até os dias de hoje.” 8+
Muito se poderia falar somente sobre o Zohar e da Kabbalah, mas teremos de nos deter
aos aspectos mais essenciais.

Como mencionamos anteriormente (3.5), a escatologia gndstica é pensada pelos
mais destacados autores de Eranos a partir de uma visdo espago-temporal complexa.
De modo semelhante ao pensamento gndéstico iraniano, estudado por Corbin e o qual
abordaremos a seguir (4.6), bem como a abordagem do homo religiosus em Eliade
(4.2.3), a Weltanschauung judaica investigada por Scholem, pode ser pensada a partir
de uma fundamentagcdo cosmoldgica, soteriolégica e escatoldgica multifacetada. Trata-
se de percepcOes de tempo e espaco heterogéneas e nao lineares, uma estrutura
“sephirdtica”, “pleromatica” ou “aibnica”. Como o nome sugere, ela se encontra

fundamentada na nogéo de “tempo” (Aion) ou ainda de um “nao tempo” (pleroma). Assim,

859 "Zohar: The Book of Splendor: Basic Readings from the Kabbalah” (Scholem, 1977) [A traducao
e edicdo sdo realizadas pelo préprio autor.]

860 Scholem, 2020, p.67.
861 (...) “Scharlatane und verworrenen Képfe” (Scholem, 2020, p.10)

862 (...) “dass sie sich einem sachlichen Verstandnis durch Generationen hindurch fast voéllig
entzogen hat,” (...) (Scholem, 2020, p.8)

863 (...) “Zauberteppichen” (Scholem, 2020, p.8)
864 (...) “dessen Studium bis Heute bei ihnen lebendig ist” (Scholem, 2020, p.8)
249



a visdo cosmoldgica judaico-gndéstica parece estar mesclada com a sua soteriologia, a
partir de uma representacédo de espaco-tempo néo linear e néo literal, ou seja, parece se
tratar de uma visédo espago-temporal multifacetada ou multidimensional pois, “[...] Todas
as especulacdes, ao menos a parte mais essencial da doutrina kabalistica, referem-se
as “regides” 8% das emanacdes divinas ou Sefiroth nas quais se desdobra o poder criador
de Deus.” 8% Para os cabalistas, ou seja, os “herdeiros” deste conhecimento, 0 mundo
fisico é constituido pela emanacao, criacdo, formacado e manifestacao dos Sephiroth, dos
atributos divinos. Na linguagem deles “[...] este mundo dos arquétipos 87 ¢é
frequentemente chamado de Merkabah, a carruagem-trono de Deus” 8% que, em si
mesmo nado pode ser acessivel “a percepgéo imediata do espirito humano.” 86°

De modo muito andlogo aos pitagoricos, que supostamente viam 0s numeros
(arithmos arché) como “propriedades intrinsecas” 8° aos entes da natureza, os
cabalistas viam em toda a criagéo a for¢a dinamica e atuante das letras sagradas. Todas
as letras sdo sagradas, mas havia aquelas mais recorrentes e dotadas de um valor ainda
maior, como o0 numero sete. Para os cabalistas, as letras do alfabeto hebraico, que séo
ao mesmo tempo numeros, sado dotadas de um carater qualitativo e ndo meramente
quantitativo, de modo que ndo pode ser considerado aleat6rio ou arbitrario o nimero

sete, mas se relaciona com uma certa ordem do cosmos. Assim, sao “[...] sete Sephiroth

865 O conceito judaico-cabalistico de Sefiroth pode ser pensado como um analogo ao conceito
gnostico de Aion, sobretudo a partir do texto Pistis Sophia.

866 “Das Ganze, mindestens aber der wesentlichste Teil der kabbalistischen Spekulationen und
Lehrer bezieht sich auf den Bereich der géttlichen Emanationen oder Sefiroth, in dene sich die
schopferische Kraft Gottes entfaltet.” (Scholem, 2020, p.47)

867 O termo utilizado originalmente por Scholem ¢é “Urbilder” e muito embora o autor nao se utilize
explicitamente do termo “archetypus” - como é o caso de Jung e varios outros autores de Eranos
mencionados ao longo deste trabalho - julgamos ser uma opgéao valida se traduzir por “arquétipo” dada a
influéncia de Jung sob Scholem e sob os principais pensadores de Eranos.

868 “Diese Welt der Urbilder heisst in der Sprache der Kabbalisten oft die Merkaba, der Thronwagen
Gottes” (Scholem, 2020, 167)

869 (...) “umittelbaren Wahrnehmung durch den menschlichen Geist nicht zuganglich ist.” (Scholem,
2020, p.53)

870 Santos, 2001, p.46.
250



que governam os sete ciclos ou Aions”,8’* bem como sao “sete céus” ou “sete palacios”
(Heckaloth) 872 aos quais o cabalista viajante da Merkabah precisa ascender para chegar
ao destino celestial, como iremos tratar adiante.

Seria, pois, necessaria uma vida dedicada a contemplacao e meditacdo na Torah
em busca da experiéncia reveladora. De modo analogo a concepg¢éo fenomenoldgica de
Leeuw, para Scholem, esse conhecimento é produto da doacdo ou revelagcdo do poder
de Deus, mediante seus mdultiplos aspectos, mas também, uma disposi¢cdo animica
adequada da parte humana. Poderiamos dizer que o conhecimento da Kabbalah é
fundamentado, sobretudo na Torah, a Lei mosaica, e no Zohar, que se apresenta como
uma expressao mais esotérica e atual de tal tradicdo. A Torah é composta pelos cinco
primeiros livros da Biblia, da qual o Cristianismo romano € herdeiro, mas de nenhuma
forma pode ser compreendida como somente um livro, pois ela expressa elementos
cosmologicos mais profundos da visédo judaica. Desse modo, Scholem apresenta trés
principios interpretativos fundamentais para a compreensdo da Torah, portanto, da

cosmologia em que se fundamenta a mistica judaica:

1) O principio do nhome de Deus,
2) O principio da Torah como um organismo.

3) O principio do significado infinito da palavra divina.8”3

O nome de Deus que compde o Tetragrama sagrado (71177 - YHVH) € em si mesmo

impronunciavel, motivo pelo qual os rabinos quando se defrontavam com esse nome,
pronunciavam Senhor (Adonai). O alfabeto hebraico, de modo semelhante aos

hierdglifos egipcios, ndo contém vogais; séo vinte e duas consoantes, que correspondem

871 (_..) “der sieben Sefiroth bezogen, die sich in den sieben Zyklen der Aonen auswirken.” (Scholem,
2020, p.110)

872 (...) “seven heavens” (...) “seven palaces” (...) (Scholem, 1977, p.85)

873 (...) “1. das Prinzip des Namens Gottes; 2. das Prinzip der Tora als Organismus; 3. das Prinzip
unendlichen Sinnfille des goéttlichen Wortes.” (Scholem, 2020, p.55)

251



a numeros, e, somente depois de associadas aos sinais fonéticos ou vogais (Nekudot) é
que se sabe ao certo a prondncia. E simplesmente inconcebivel para a mente
materialista compreender o sentido dessa visdo mistica que adora um nome. Mas néo
se trata de um simples nome, se trata de um nome sagrado ou numinoso, a partir do qual
o universo foi criado, pelo poder e o mistério do verbo, do Logos joanino, de modo que
aparece de uma forma totalmente diversa para o homem profano. Acerca das
especulacdes em torno do poder do nome de YHVH surgem duas vertentes cabalisticas,
a magica e a mistica. A primeira tem enfoque no procedimento telrgico das letras e dos
nomes sagrados, enquanto encantamentos, e na reproducéo do golem; a segunda deriva
da atitude geral em torno da contemplacdo da sabedoria que emana da Torah e,
portanto, tem um aspecto mais devocional.

Longe de ser um simples livro arbitrariamente considerado sagrado, a Torah é,
para o cabalista, a experiéncia direta do sagrado, em torno do mistério do nome de Deus,
portanto, ela é um “organismo” 84 que possui varios niveis de intepretacdo, sendo que
“[...] a Torah inteira é, em Ultima instancia, elaborada a partir do Tetragramaton.” 875
Scholem ainda explica que a Torah é composta por dois aspectos indissociaveis: a Torah
escrita e a Torah oral, de modo que “[...] No organismo mistico da Tora, as duas esferas
estdo entrelacadas, e ndo ha Tord escrita, sem o elemento oral, que possa ser
reconhecida por criaturas que nédo sejam profetas.” 76 Esta afirmac&o nos permite pensar
que, para os judeus, somente os profetas seriam capazes de acessar intuitivamente 0s

arquétipos contidos na Torah, mediante a experiéncia mistica direta, sem

874 (...) “Organismus” (Scholem, 2020, p.67)

875 “Daher ist die ganze Tora letzten Endes aus dem Tetragrammaton heraus gewebt.” (Scholem,
2020, p.53) [Trata-se de uma referéncia do autor ao termo grego rerpaypduuarov que se referia ao
“santissimo nome de deus”, ou “tetragama sagrado” que devido as caracteristicas do idioma e da mistica
hebraica, por si mesmo era considerado impronunciavel.]

876 “Im mystischen Organismus der Tora verschraken sich die beiden Sphéren ineinander, und es
gibt keine schriftlische Tora, die ohne das Element der miindlichen von Geschoépfen, die keine Prophete
sind, gedacht oder erkannt werden kann.” (Scholem, 2020, p.72)

252



necessariamente ter recebido uma instrucéo oral. A Torah em seu duplo aspecto, oral e
escrita, € um analogo do “fogo preto sobre fogo branco”, ou seja, o cabalista, ao meditar
sobre a Torah, e, portanto, sobre o mistério da criagdo do mundo e da prépria palavra
sagrada, busca compreender — mediante o contraste do branco do pergaminho, que
contém letras invisiveis, com o negro manifestado pela tinta no papel — o mistério da
Torah manifestada e i-manifestada “[...] como um ser pré-existente, que precedeu tudo
o que ha no mundo.” &7

A palavra divina, por sua vez, obedecendo a sua propria natureza transcendente
e infinita sé poderia ser igualmente infinita. Por mais que, em certa medida, esteja
representada mediante letras e palavras, ela “[...] € receptiva, pois se abre para acolher
a experiéncia do mistico.” 8’8 Em sua divina sabedoria, ela abre espacgo para uma infinita
interioridade na qual sempre novas camadas semanticas podem ser descobertas, de
modo que, na era messianica se cumprird a profecia do criador de que uma nova Torah
saira de Deus, e este “[...] nos revelara também o branco da Tora, cujas letras agora sao
invisiveis para nés” 87°

As letras com que o criador fez o0 mundo sdo as mesmas que o cabalista
pronuncia, o que mostra a sua reveréncia diante de tais mistérios que compdem tanto a
criacdo do mundo (Sepher Yetzrirah) quanto a criagdo mental e linguistica pelo poder
criador do verbo. Desse modo, os cabalistas estdo preocupados em compreender 0s
fendmenos das esferas de luz ou atributos divinos (Sephiroth), mas também “dos nomes

divinos e das letras que estes se compdem.” 88 Como dissemos anteriormente, na

877 (...) “sondern auf die Tora als ein praexistenzielles Wesen, das allem anderen in der Welt
voranging” (Scholem, 2020, p.54)

878 (...) “wird aufgeschlossen, es 6ffnet sich und kommt der Erfahrung des Mystikers etgegen.”
(Scholem, 2020, p.21)

879 (...) “auch das Weisse an der Tora dessen Buchstaben jetzt flir uns unsichtbar geworden sind,
offenbaren” (Scholem, 2020, p.111)

880 (...) “von go6ttlichen Namen und von den Buchstaben, aus denen diese zusammengesetzt sind.”
(Scholem, 2020, p.54)

253



cosmologia judaica o mundo € o resultado da manifestacdo da luz e dos atributos divinos,
os dez Sephirot, que, sao descritos no Sefer Yetzirah, mediante a seguinte forma de

manifestacdo descendente:

Kether (Coroa)
Chokmah (Sabedoria)
Binah (Entendimento)
Chesed (Misericordia)
Geburah (Severidade)
Tipheret (Beleza)
Netzah (Vitoria)

Hod (Gléria)

Yesod (Fundamento)

Malkuth (Reino)88?

O mundo material que conhecemos (Malkuth) € somente um nivel muito denso de
manifestacédo da energia ou poder divino. Desse modo, somando os dez atributos divinos
ou Sephiroth, com as vinte e duas letras do alfabeto sagrado, se tem trinta e dois
caminhos para a sabedoria plena da Arvore da Vida. Como buscamos apresentar, a
cosmogonia e a cosmologia judaicas consistem na narrativa da emanacao, criacao,
formacdo e manifestacdo do poder heuristico da divindade, que em si mesma é plural
assim como sdo os atributos divinos ou Sephiroth. Tratava-se de um conhecimento
esotérico entre os judeus, que 0s mistérios da tradicdo jamais eram ensinados aos

gentios, mas somente aos “eleitos”. Dito com outras palavras, a Kabbalah € “a tradi¢ao

881 (...) “(1) Kether, the Crown; (2) Chokmah, Wisdom; (3) Binah, Understanding; (4) Chesed, Mercy;
(5) Geburah, Severity; (6) Tiphereth, Beauty; (7) Netzach, Victory; (8) Hod, Glory; (9) Yesod, Foundation;
(10) Malkuth, The Kingdom.” (Joseph, 2004, p.14) E importante observar que Scholem parece se utilizar
da mesma transcricdo dos nomes, entretanto ndo parece deixar explicita a ordem completa dos Sephirot,
bem como chama a ultima Sephirah de Scheckinah, ao invés de Malkuth.

254



esotérica dos judeus orientais”.882 Nesta tradicdo sdo fornecidas varias descricdes da
estrutura do homem, como um reflexo ou imagem do Deus criador (Elohim).

Assim como em Varias outras tradigdes misticas, no Zohar, 0 homem, como uma
representacdo do microcosmo, portanto, de uma reproducdo da imago Dei, é
representado mediante uma estrutura ontolégica ternaria, mediante a analogia das trés
vestimentas: Nefesh, Ruah e Neshamah. A primeira, Nefesh € o corpo mediante sua
envoltura vital, é o “[...] manto externo, que aparece e desaparece, com o qual a alma
vital é revestida.” 83 Ruah, por sua vez, é a alma, a vestimenta do “espirito no jardim
terreno do Eden.” 84 Neshamah é a mais preciosa, pois se constitui “na roupa intima da
alma.”® Essa representagdo alegérica e ternaria do Zohar nos faz recordar muito o
famoso texto apdcrifo gnéstico de Tomé conhecido como Hino da Pérola, que serve de
fonte de investigagéo a Leeuw e Quispel, bem como as vestiduras de luz da Pistis Sophia
ou dos Trajes de Bodas 88 do evangelho canénico.

Um ultimo aspecto que julgamos relevante de expor acerca da Kabbalah judaica,
antes de passarmos propriamente para a doutrina da Merkabah € o mistério de
Schekinah. Ao contréario das tradi¢cdes patriarcalistas que se formaram a partir da visdo
judaico-crista e até mesmo do islamismo ortodoxo, 0s antigos judeus cabalistas — bem
como certas vertentes esotéricas do islamismo que menciona Corbin (4.6.2) —dedicavam
um espaco especial para a meditacdo acerta do mistério de Schekinah.®8” Segundo
Scholem, a natureza mitica de tais especulacdes cabalisticas envolvendo a Presenca de

Deus néo é explicita na tradigéo rabinica devido ao carater esotérico de certas vertentes

882 (...) “esoterische Tradition der orientalischen Juden (...) (Scholem, 2020, p.117)

883 (...) “an outer cloak, appearing and disappearing, with which the vital soul {nefesh} is clothed.”
(Scholem, 1977, p.51)

884 (...) “in the earthly Garden of Eden.” (Scholem, 1977, p.51)

885 (..) “for the clothing of the innermost soul.” (Scholem, 1977, p.51)

886 (...) “évouua yauou” (Mat, 22:12)

887 Os pensadores de Eranos interpretam os conceitos Schekinah, Fatima, Sophia, Shakti, como
pertencentes a um mesmo “arquétipo feminino” presentes nas mais arcaicas culturas.

255



judaicas. Tais tradigbes comumente se referem ao drama “[...] do exilio da Ekklesia de
Israel, no Midrasch, e do exilio da alma da sua morada original — uma concepc¢éo
encontrada em muitas ReligiGes e ndo so6 entre os gndsticos.” 888

Esse elemento recorrente em varias culturas, sempre reaparece sob varios
nomes: Schekinah na Kabbalah judaica, Spenta Armaiti no zoroastrismo, Fatima, a filha
do profeta, no que Corbin chama de uma gnosis xiita, Shakti no hinduismo, bem como
Sophia nas vertentes filoséficas, sapienciais e gnésticas, de modo geral, as quais Jung
e Corbin dedicaram muito de sua atengdo. Em suma, para Scholem, no judaismo “[...] a
Schekinah pode ser vista como um aspecto de Deus, um elemento feminino quase
independente, dentro dele.” 88° A natureza mitica deste elemento feminino, muitas vezes
quase oculto, se aclara a partir de uma visdo dos multiplos elementos andrdginos e pela
denotacgao claramente sexual que este evoca, uma vez que se menciona, “em uma frase
impactante” do Zohar, que Moisés “[...] teve relacdes sexuais com a Shekinah.” 8%

Obviamente, trata-se de uma concepcao de sexualidade sagrada e alquimica, o
hieros gamos, na qual a presenca do masculino e do feminino sdo uma condicao sine
qua non para a experiéncia do numinoso, de modo a reproduzir o grande ato
cosmogonico original. Este ato religioso segue a mesma estrutura das Sizigias que
compdem a Arvore da Vida, ou seja, masculinos e femininos, ativos e receptivos, mais
evidentemente presente nos dois Ultimos Sephirot, mas também pelo simbolo do exilio.
Assim, para Scholem (2015) a Schekinah simboliza, de modo geral, o exilio da alma —
representado pelo banimento da Rainha, da filha do Rei, da expulséo do paraiso, quanto

a Presenca Divina no povo de Israel, mesmo no exilio, bem como a consorte secreta que

888 (...) “des Exils der Ekklesia Israelis im Midrasch und des in so vielen, nicht nur gnostischen,
Vorstellungskreisen auftretenden Exils der Seele aus ihrem Urprung” (Scholem, 2020, p.144)

889 (...) “ein Aspekt Gottes gesehen, der als ein weibliches Element in ihm aufgefasst und quasi
verselbstandigt wird.” (Scholem, 2020, p.141)

890 (_..) “in a striking phrase” (...) “that he had intercourse with the Shekhinah.” (Scholem, 1995, p.283)
256



acompanha Moises em seu isolamento antes de receber revelagdo da Torah no Monte
Sinai. Posteriormente, essa fungdo oculta, porém, indispensavel de Schekinah, como um
arquétipo do feminino para a experiéncia religiosa auténtica, apesar da instauracao
obrigatéria do celibato para os sacerdotes, sobretudo na igreja romana, Jung (2021)
afirma ter sido reassumida inconscientemente pelo simbolo da Ecclesia como esposa de
Cristo.

O gque se nota muitas vezes, ndo sé nesse contexto judaico, mas em todas as
Religides, € uma forte tensdo entre a experiéncia mistica direta, vale dizer, a auténtica
experiéncia religiosa — a qual os principais pensadores de Eranos chamavam de
numinoso — e a autoridade da tradigéo religiosa. Para Scholem, a descoberta deste
elemento feminino, “[...] que os cabalistas tentaram justificar mediante a exegese
gnostica, foi um dos passos mais significativos dados pela doutrina da Kabbalah.” 891 O
exilio da Schekinah foi um simbolo “[...] da nossa propria culpa, e o sentido de nossa
atuacgao religiosa deve ser por abolir este exilio ou ao menos iniciar este trabalho.” 892

No Circulo de Eranos, este elemento feminino (Schekinah-Sophia) — compde um
dos aspectos do significado e do enigma do humano — adquire um sentido soteriolégico-
escatologico singular, a saber, na possibilidade de reintegracdo com este arquétipo que,
dentre outros, foi subjugado aos reconditos do inconsciente coletivo e da negligéncia
histérico-filoséfica. Cada autor, evidentemente, buscara realizar esta tarefa a partir da
integracdo com 0s elementos culturais mais adequados a Weltanschauung que cada um
buscou desenvolver, a seu préprio modo, em outros termos, de desenvolver sua propria

gnosis. Gershom Scholem parece ter reencontrado sua gnosis no Judaismo, mais

891 [Italico nosso] (...) “einer der folgenreichsten Schritte, den die Kabbala gemacht und in
gnostischer Exegese zu begriinden versucht hat.” (Scholem, 2020, p.127)

892 (...) “ein Symbol userer eigenen Verschuldung ist, muss es der Sinn der religiésen Handlung sein,
solches Exil wieder aufzuheben oder doch auf seine Aufhebung vorbereitend hinzuarbeiten.” (Scholem,
2020, p.145)

257



pontualmente na Kabbalah, no Zohar, mas também em certas vertentes farisaicas que
desenvolveram uma doutrina muito singular, a doutrina mistica da Merkabah, a qual
iremos dedicar um pouco de nossa atencao agora.

Finalmente, as contribuicbes de Gershom Scholem para as investigagoes
eranianas parece ter consistido em fornecer elementos cosmoldgicos, soteriolégicos e
escatologicos decisivos para se compreender o pensamento gnostico. Assim, a partir
das investigacbes cabalisticas do pensador judeu estes pesquisadores puderam
investigar certos elementos arquetipicos (analogaveis) do homo religiosus em geral e do
pensamento gnostico em particular, ainda que pensados a partir de certas tematicas
“judaizantes” 8. Logo, interpretacdes profundas acerca do simbolismo que circundam a
tematica gndstica 8% talvez ndo seriam possiveis sem as contribuicdes do pensador

judeu.

452 A misticada Merkabah

Segundo Scholem, ja no periodo do segundo templo (por volta de 586 A.C e 70
D.C), uma doutrina esotérica foi ensinada dentre os circulos farisaicos. Esta doutrina
mistica judaica tinha como principais objetos de estudo e especulacao filosofico-
teoldgica do primeiro capitulo do génesis, no qual se narra a histéria da criacdo (Maaseh
Bereshith), o primeiro capitulo de Ezequiel, mediante a experiéncia visionaria do Trono
ou Carruagem de Deus (Merkhabah)®® e de certos elementos cosmolégicos da antiga
mistica judaica a que se poderiam chamar de palacios ou camaras (Heckaloth), para se

chegar até a suprema gléria de Deus. No primeiro e segundo séculos da Era Comum

893 Por este termo queremos nos referir a todas as tematicas ou “motivacdes arquetipicas” que direta
ou indiretamente pressupdem o estudo da cultura judaica ou mosaica.

894 Veja-se, por exemplo, a citacdo realizada por Jung (2021, §185) a qual refenciamos no topico
(4.1.3).

895 Ez, 1: 25-28.
258



tais tradigbes séo retransmitidas por meio da redagao de textos de uma Torah oral, que
ficaram conhecidos, desde entdo, como Mishna. A redacao desses textos coincidiu com
o momento de efervescéncia de movimentos helenisticos escatoldgicos que passaram a
ser considerados como relativos ao Gnosticismo, motivo pelo qual autores interessados
em compreender o problema da gnosis passaram a investiga-lo sob sua vertente judaica.

Estas discussbes, pelo seu conteudo mistico e esotérico, e, portanto, como
mencionado anteriormente, pelo risco de se chocarem com as tradigdes rabinicas, ndo
eram consideradas, pelos seus autores, adequadas de publicidade, motivo pelo qual “[...]
como os autores dos Apdcrifos e Pseudoepigrafos, eles geralmente seguiam a préatica
de manter suas identidades ocultas sob os grandes nomes do passado.”®% Ao adentrar
na tradicao oral judaica (Mishna), Scholem, o grande cabalista de Eranos, ira encontrar
uma doutrina esotérica no seio desta tradicdo, com enfoque no livro do Génesis, mas
sobretudo em Ezequiel, no que se refere a experiéncia profética ali descrita: a visao
hierofanica de uma carruagem (Merkabah) ou trono de Deus, com suas criaturas viventes
(Hayot). Em suma, a visédo era de um vento tempestuoso com uma grande nuvem e que
saia dela algo cor de ambar, quatro “seres viventes”®’ (Hayot) semelhantes ao homem,
mas que continham também as formas de ledo, de boi e de 4guia. Em suma, a doutrina
da Merkabah consistia na tentativa de reproducéo imaginal da experiéncia hierofanica
original do profeta Ezequiel, a qual era requerida um longo processo de preparacao, que

é descrito resumidamente pelo Rabbi Aryeh Kaplan (1985) da seguinte forma:

A subida pelas Camaras [Heckaloth] parece ser uma espécie de projecao espiritual. A pessoa cria
para si um "corpo" espiritual e, com as maos desse "corpo", ele segura os Selos que devem ser

mostrados aos anjos que guardam cada portdo de modo a serem admitidos. Como o iniciado esta

89 (...) “Like the authors of the Biblical Apocrypha and Pseudepigrapha, they have generally followed
the practice of concealing their identity behind the great names of the past.” (Scholem, 1995, p.75)

897 (...) “living creatures” (n1'n) (Ez, 1:5) Retirado de:
https://www.scripture4all.org/Onlinelnterlinear/Hebrew Index.htm

259


https://www.scripture4all.org/OnlineInterlinear/Hebrew_Index.htm

ascendendo mentalmente e nao fisicamente, esses Selos também devem ser imagens mentais

dos Nomes em quest&o.8%

7

Esta descricdo realizada por Kaplan € muito util, e, de modo algum pode ser
considerada aleatdria, uma vez que, como iremos tratar no topico posterior, em sua obra
Terre celeste et corps de resurrection: de I'lran mazdeen a I'lran shi'ite (1960),2%° Henry
Corbin, desenvolve a nogéo de corpo espiritual ou imaginal (yism mitali) em uma gnosis
iraniana. Embora haja uma diferenca consideravel entre tais culturas, ou seja, a judaica,
zorodstrica e a xiita, ha certamente uma continuidade entre elas, sobretudo, de um ponto
de vista gnéstico.

Sao0 muitos 0os nomes dos autores que se destacam nessas correntes misticas do
judaismo, dentre os quais, quase sempre, estdo envoltos em uma aura de lendas
misticas: Joseph ben Abba (1279-1340) que foi um dos lideres da tradicdo académica
rabinica de Pumbeditha 9% por volta de 814, Aaron ben Samuel, conhecido muitas vezes
como “pai dos mistérios.” %! Esta longa e complexa tradicéo teria se iniciado na antiga
Mesopotamia passando pelo sul da Itdlia, chegando finalmente aos judeus europeus.
Outros nomes como Rav Zeira e Aha ben Jacob do século 1V, discipulos de Johanan ben
Zakkai, mistico ainda do primeiro século.

Essa tradicdo, ao contrario do que se poderia pensar, ndo poderia pode ser
contabilizada dentre o judaismo popular, mas somente entre alguns pequenos circulos
esotéricos, tendo se em vista a tradicdo oral, ou seja, ndo escrita e repassada de geracao

em geracdo desde a entrega da Torah, por Moisés. Gershom Scholem parece se

898 [Adicdo nossa entre colchetes] (...) “The ascent through the Chambers seems to be a sort of
spiritual projection. One creates for himself a spiritual "body," and with the hands of this "body," he holds
the Seals that must be shown to the angels guarding each gate in order to gain admittance. Since the
initiate is ascending mentally rather than physically, these Seals must also be mental images of the Names
in question.” (Kaplan, 1985, p.41)

899 Corbin, 2006, 1978.

900 Atual regido de Faluja, no Iraque.

901 (...) “father of mysteries.” (Scholem, 1995, p.75)
260



deparar com uma certa aporia exegética, a saber: a problematica da circunscrigcdo da
tradicdo oral judaica e sua relagdo supostamente necessaria com 0s ensinamentos
escrito da Torah. Em outras palavras, na auséncia da distincdo entre uma tradicao
rabinica oral, de forma organizada (isto é oficial) e a sua variedade de interpretacées em
circulos esotéricos. Muitos desses autores, eram vistos como os “[...] herdis das obras
misticas, os guardides e curadores da sabedoria secreta.” °%

Um exemplo notavel que Scholem faz uso se encontra no Talmud, quando um dos
discipulos mais proximos do Mestre Yohanan ben Zakkai, o Rabi Elazar ben Arakh faz
um simples pergunta sobre a Merkabah e o mestre o repreendeu: “[...] Eu ndo te ensinei
que ninguém pode expor o projeto da divina carruagem (Merkabah) para um individuo,
a menos que ele seja um sabio que entende por conta propria? °°3 Imediatamente, o
mestre desce do burro em que estava montado, veste seu Talit de forma reverente,
senta-se debaixo de uma oliveira e quando questionado acerca de sua atitude repreende
novamente o discipulo: “[...] Seria possivel e correto — durante a exposi¢ao do projeto da
carruagem divina (Merkabah) e quando a presenca divina (Schekinah) esta conosco, e
0S anjos ministros estdo nos acompanhando — que eu estivesse montado em um
jumento?” 904

O ensinamento do mestre em relacdo ao discipulo demonstra claramente uma
coisa: uma atitude necessaria diante do sagrado, do poder evocativo da palavra sagrada,
caracteristico de certas vertentes cabalisticas, bem como, do carater esotérico, isto €,
introspectivo, fundamentado na vivéncia interior de certos ensinamentos. Neste interim,

Jacob Neusner (1932-2016) envolvido com a probleméatica da contingéncia ou autonomia

902 (...) “the keepers and trustees of secret wisdom.” (Scholem, 1995, p.76)

903 (...) “Have | not taught you: And one may not expound the Design of the Divine Chariot to an
individual, unless he is a Sage who understands on his own accord? (Sefaria, Chagigah, 14b)

904 (...) “Is it possible that while you are expounding the Design of the Divine Chariot, and the Divine
Presence is with us, and the ministering angels are accompanying us, that | should ride on a donkey?”
(Sefaria, Chagigah, 14b)

261



do Talmud, a férmula do seguinte modo: “[...] a autoridade do Talmud se autossustenta
ou poderiamos situar ele como um comentério subordinado a uma revelacéo prévia e
autoritaria? Em linguagem simples: seria o Talmud um comentario principal a Torah
(escrita), uma tradigédo derivada e entrelagada com essa Torah?” °°°> Gershom Scholem
nao parece responder explicitamente a esta questdo, simplesmente aponta para a
distincdo entre as interpretacfes da tradicdo rabinica ortodoxa e para as vertentes
esotéricas dentro do judaismo, as quais Ihe interessam demasiado, sobretudo para a
compreensao de uma gnosis judaica.

Um grande exemplo do esoterismo judaico e das dificuldades interpretativas que
derivam dai é o fato conhecido de que o editor da Mishna, considerado um grande
racionalista, “[...] fez tudo o que podia para excluir referéncias da Merkabah, a
angelologia.”®® Por sua vez, Scholem, bem como Corbin, tratam de desentranhar
interpretativamente a angelologia e a cosmologia presentes em tais correntes, com 0
objetivo de compreender a totalidade da Weltanschauung gnéstica. Desse modo,

Scholem, narra a doutrina da Merkabah mediante uma tematica claramente gnostica:

O lugar dos governantes gnésticos (arcontes) das sete esferas planetarias — que se opéem a
libertacdo da alma de sua escravidao terrena e cuja resisténcia a alma deve superar — é tomado,
neste gnosticismo judaizado e monoteista, pelas hostes de “guardides” postos a direita e a
esquerda da entrada do saléo celestial por onde a alma deve passar em sua ascensdo. Em ambos
0s casos, a alma precisa de um passe, de modo a continuar sua jornada sem perigo: um selo
magico feito de um nome secreto que pde em fuga os dembnios e os anjos hostis. Cada nova

etapa da ascensao exige um novo selo, com o qual o viajante se “sela” para que — parafraseando

905 (...) “does the Talmud stand on its own or does it situate itself as a subordinated and dependent
commentary to a prior and authoritative revelation? In simple language: Is the Talmud mainly a commentary
to the (written) Torah, a tradition deriving from and intertwined with that Torah?” (Neusner, 2001, p.205)

906 (...) “a pronounced rationalist, did all he could to exclude references to the Merkabah, the
angelology.” (Scholem, 1995, p.77)

262



um fragmento — «ndo seja arrastado para o fogo e a chama, o vortice e a tempestade que estédo

ao seu redor, Oh! Tu terrivel e sublime!»” 907

Da mesma forma que o viajante mistico da Merkabah trata de se selar com o
poder que emana da palavra sagrada, dos grandes nomes de Deus, ascendendo de
Sephirah em Sephirah até contemplar a face terrivelmente sublime do altissimo, no
drama gnéstico da Pistis Sophia °%® este personagem homoénimo sofre o indizivel,
mediante inimeros arrependimentos, e o antagonismo de forcas demilrgicas, para
reacender dos mais inferiores Aions até o Aion Treze. A recorréncia das mesmas
imagens arquetipicas € simplesmente assombrosa nesse contexto, o que ndo se admira
a devocao filosdéfica que os autores de Eranos detinham pela temética gnéstica.

Retornando ao tema inicial que apresentamos, acerca da probleméatica conexao
entre uma doutrina secreta da Mishna e a no¢cdo de um Gnosticismo Judaico, ou seja,
de um ponto de vista historico, segundo Scholem, poderia ser resolvida se pudéssemos
estabelecer uma conexao necessaria entre os textos considerados apocrifos pela igreja
romana como o caso do livro de Enoch e Esdras, que curiosamente fazem parte do
Canon ortodoxo etiope, bem como a influéncia dos Essénios nestes escritos. E
importante destacar que o livro de Enoch é dividido em trés partes, sendo o terceiro
conhecido como O livro hebraico de Enoch (1928) °°°, no qual aparece a figura do Rabbi

Ishmael, mencionado por Scholem (1995), com suas experiéncias e comentarios sobre

a Merkabah. Neste livro pode-se encontrar elementos cosmolégicos importantes para se

907 (...) “The place of the gnostical rulers (archons) of the seven planetary pheres, who are opposed
to the liberation of the soul from its earthly bondage and whose resistance the soul must overcome, is taken
in this Judaized and monotheistic Gnosticism by the hosts of “gatekeepers” posted to the right and left of
the entrance to the heavenly hall through which the soul must pass in its ascent. In both cases, the soul
requires a pass in order to be able to continue its journey without danger: a magic seal made of a secret
name which puts the demons and hostile angels to flight. Every new stage of the ascension requires a new
seal with which the traveller “seals himself” in order that, to quote a fragment, “he shall not be dragged into
the fire and the flame, the vortex and the storm which are around Thee, oh Thou terrible and sublime.”
(Scholem, 1995, p.85)

908 Schmidt, 1978.
909 Odeberg, 1928. [Editado e traduzido pela primeira vez, com introducdo e comentarios criticos.]

263



estabelecer uma possivel conexdo entre a mistica da Merkabah, e para os estudos da
gnosis, mas que acaba por fugir do escopo de nossa pesquisa.

Finalmente, ao investigarmos esses textos que compdem a mistica do Trono,
(Merkabah) conclui Scholem, o objetivo do Religionswissenschaftler ndo é realizar uma
mera especulacdo filoséfico-teoldgica, mas compreender a “fisionomia espiritual e a
mentalidade religiosa desses grupos,” %0 pois, “[...] sdo essencialmente descrigbes de
uma experiéncia religiosa genuina”.®!! Esta frase descreve bem a atitude interpretativa
caracteristica da Religionswissenschaft de Eranos. Os estudos gndsticos de Scholem
apesar de serem direcionados para uma cultura distinta, ou seja, na defesa de um
Gnosticismo Judaico, apontam para uma comunidade de propdsitos, a saber, a
investigacdo acerca do significado profundo da experiéncia religiosa em tempos
obscuros tal qual foi o periodo entreguerras, vivenciados por estes autores, sobretudo

para os de origem judaica.

910 (...) “the spiritual physiognomy and the religious mentality of these groups.” (Scholem, 1995, p.80)
911 Scholem, 1995, p.80.
264



4.5.3 Acercade uma gnosis judaica

Se quisermos compreender em que se constitui uma gnosis judaica, a partir de
Gershom Scholem, devemos ter em conta que se trata de um desafio semelhante ao de
se pensar acerca de um Gnosticismo Judaico, ou seja, do problema da gnosis como um
todo, dos textos apocrifos que o autor tem de se defrontar e das interpretacdes histéricas
reducionistas que se tem feito de tal fenbmeno, como buscamos apresentar até agora.
Este problema foi amplamente debatido pela Religionsgechichtliche Schule, pelos
pesquisadores presentes no Coloquio de Messina (1966), cujos exemplos que
fornecemos sdo ainda somente introdutorios, para fins de contextualizacdo tematica de
nosso trabalho.

N&o obstante, um segundo aspecto a se considerar previamente, como defende
Scholem (1995), é a dificuldade exegética que reside na compreensdo da proépria
tradicdo e autoridade Talmudica, ou seja, a dificuldade em se compreender a fundo em
que consiste a distincdo entre o periodo pré-Talmudico e pés-Talmudico - como
movimentos organizados — sendo que os autores dos documentos que chegam até nos,
muitas vezes ocultam suas reais identidades. Assim, inevitavelmente, acabamos nos
deparando com o problema do esoterismo, que se torna, por vezes um obstaculo para a
investigacao filosofica académica, que exige clareza de conceitos e fontes bibliograficas.
A este respeito, de modo muito lucido, explica Scholem, que proximo do ano 500 d.C.,
um “[...] periodo de heresias judaicas e cristas, era muito perigoso que especulag¢des
misticas baseadas na experiéncia religiosa particular entrassem em conflito com o

Judaismo «rabinico» que estava se cristalizando rapidamente durante a mesma

265



época.”'? Este conflito entre a “ortodoxia” e a mistica, entretanto, parece ndo ser um
caso estrito ao judaismo, sendo que esteve sempre presente na Historia da Religido.

Como buscamos apresentar, até aqui, para compreender a esséncia da
experiéncia religiosa judaica, bem como de sua Weltanschauung, o cabalista de Eranos
busca se aprofundar nas diversas correntes, seja rabinicas, isto é, ortodoxas, seja
mediante as vertentes mistico-esotéricas no seio do Judaismo. Gershom Scholem se
utiliza de termos como “Gnosis”, “Gnosticismo Judaico” 12 e “Gnésticos Judeus” 14 para
se referir as narrativas das experiéncias mistico-religiosas nao tradicionais e nao
rabinicas, ou seja, com enfoque no conhecimento de Deus, de sua carruagem ou trono
(Merkabah), de suas camaras ou palacios (Heckaloth) e de modo geral da experiéncia
direta. N&o obstante, quando quer se referir ao Gndésticos histéricos, se utiliza de termos
como “[...] Os antigos Gnésticos do segundo e terceiro século” 15 ou “[...] antiga escola
Gnéstica conhecida como Ophitas ou como Naassenos”.%16

Além do complexo contexto conceitual em que o leitor tem de se defrontar para
entender Scholem, o uso que este autor faz de tais termos talvez ndo seja o mais claro.
Mas, tendo-se em conta a distin¢cdo entre um sentido filosofico da gnosis — utilizado, na
maioria dos casos, pelos pensadores de Eranos, dotado de um escopo mais amplo e de
uma natureza “arquetipica’— e um sentido historico restrito, ou seja, do Gnosticismo do

segundo século da Era Comum, poderia ser um recurso interpretativo muito Gtil.

912 (...) “Too great was the danger, in this period of ubiquitous Jewish and Christian heresies, that
mystical speculation based on private religious experience would come into conflict with that “rabbinical”
Judaism which was rapidly crystallizing during the same epoch.” (Scholem, 1995, p.82)

913 (...) “Jewish Gnosticism.” (Scholem, 1995, p.13)

914 (...) “Jewish Gnostics.” (Scholem, 1995, p.36)

915 (...) “The ancient Gnostics of the second and third century” (Scholem, 1995, p.389)

916 (...) “ancient Gnostical school known as Ophites or as Naassenes” (Scholem, 1995, p.363)

266



Somente com o propésito de fornecer alguns exemplos, Scholem se utiliza de
termos como “pleroma das Sephiroth”,°Y’ “as homilias gndsticas do Zohar” °18 e
“arquétipos” °1° para explicar a visdo da totalidade hierofanica da mistica judaica em
analogia com a ideia Gndstica de “pleroma”, o que seria um total anacronismo conceitual
para um judeu ndo fosse o contexto singular do grupo ao qual Scholem pertencia. Ou
seja, era muito comum se utilizar de termos como “pleroma”, “aion”, “demiurgico”,
“arcontes” para se descrever certos fendmenos da experiéncia religiosa cujas imagens
arquetipicas estavam conectadas e que tinha a gnosis como um elemento articulador
das discussdes, independente do contexto etnoldgico que se estava a tratar. O cabalista
de Eranos também se utiliza do termo gndstico Aion, muito utilizado por Jung, para se
referir aos “sete Sephiroth que regem os sete ciclos”,°?° de modo analogo ao relato de
Gilles Quispel referente a viagem celestial de Valentino pelo “[...] pleroma, o mundo
espiritual dos Aions, situado bem acima dos sete céus, dos planetas e do firmamento
das estrelas fixas; o pleroma onde o individuo encontra sua imagem e contraparte
celestial, o anjo da guarda ou Self.” 92

Como aponta Steve Wasserstrom (1999), “[...] a teoria da gnosis de Scholem foi
explicitamente influenciada pela obra de Jonas” °*2 e que, embora Scholem tenha
somente feito uma referéncia positiva acerca deste autor, mais pontualmente acerca de

seu ensaio Gnosticism, Nihilism and Existentialism (1952) 922 — “em seu ensaio classico

917 (...) “Pleroma der Sefiroth” (Scholem, 2020, p.166)
918 Scholem, 1995, p.122.
919 (...) “Urbilder” (Scholem, 2020, p.150)

920 () “der sieben Sefiroth bezogen, die sich in den sieben Zyklen der Aonen auswirken.” (Scholem,
2020, p.110)

921 (...) “Pleroma, the spiritual world of the eons, situated high above the seven heavens of the planets
and the firmament of the fixed stars; the Pleroma where one encounters one’s image and heavenly
counterpart, the guardian angel or self.” (Quispel, 2008, p.151)

922 (...) “Scholem’s theory of gnosis explicitly was influenced by the work of Jonas” (Wasserstrom,
1999, p.136)

923 Jonas, 2001.
267



Redemption through Sin, ndo se deve concluir que este foi um mero interesse passageiro
de sua meia-idade.” 924

O fato é que Scholem, inicialmente influenciado pelo pensamento gndstico-
existencialista de Jonas e de Martin Buber °2° — este Gltimo realizou somente trés
apresentacées em Eranos %26 — passa a se interessar cada vez mais pela tematica
gnostica, cujo enredo muitas vezes parecia paradoxal, pois apresentava ao mesmo
tempo certos “[...] tragos de simpatia pelo Judaismo estranhamente contrastados com a
animosidade antijudaica que 0os mesmos escritos mostram mediante a identificacao
transparente do odioso laldabaoth com o Deus do Antigo Testamento [YHVH].” %7
Portanto, Scholem parece encontrar descricdes analogas entre o pensamento gnostico
e 0 judaico, sobretudo a partir das vertentes de interpretacdo do Zohar, e dos textos de
Heckaloth ou da Merkabah, os quais narram “[...] a ascensdo da alma, da terra através
das esferas de planetas-anjos hostis, de governantes do cosmos, e o retorno ao seu lar
divino na «plenitude» [pleroma] da luz de Deus, um retorno que, para a mente gndstica,
significava Redengao”,’?® e que, sem duvida, “deve ser chamada gnostica.” °2° A partir
de entdo ira compartilhar suas investigacdes em Eranos, as quais certamente obtiveram
grande absorcéo neste grupo. Diante da exposicdo que realizamos, deixamos que o

autor conclua com suas préprias palavras:

924 \Wasserstrom, 1999, p.136.

925 Martin Buber realizou trés apresentagdes em Eranos: “l) Sinnbildliche und sakramentale
Existenz im Judentum; II) Die sinnbildliche Existenz in der Welt der Prophetie e lll) Die sakramentale
Existenz in der Welt des Chassidismus. (1934) Retrieved From:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

926 “) Sinnbildliche und sakramentale Existenz im Judentum; Il) Die sinnbildliche Existenz in der Welt
der Prophetie e Ill) Die sakramentale Existenz in der Welt des Chassidismus. (1934) Retrieved From:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

927 (...) “a streak of sympathy for Judaism strangely contrasting with the anti-judaic animosity which
the selfsame writings show in the transparent identification of the hateful laldabaoth with the Old Testament
God.” (Jonas, 2001, p.306)

928 [Colchetes nosso] (...) “the ascent of the soul from the earth, through the spheres of the hostile
planet-angels and rulers of the cosmos, and its return to its divine home in the “fullness” of God'’s light, a
return which, to the gnostic’s mind, signified Redemption.” (Scholem, 1995, p.84)

929 (...) “must be called gnostic.” (Scholem, 1995, p.84)

268


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

O ideal ao qual o mistico da Hekhaloth é devoto é o do visionario que detém as chaves dos
segredos do reino divino e que revela essas visdes a Israel. Visdo e conhecimento, em uma
palavra: uma gnosis, deste género, que representa para ele a esséncia da Torah e de toda a

sabedoria possivel, humana e c6smica.?3°

930 (...) “The ideal to which the Hekhaloth mystic is devoted is that of the visionary who holds the keys
to the secrets of the divine realm and who reveals these visions in Israel. Vision and knowledge, in a word,
Gnosis of this kind, represents for him the essence of the Torah and of all possible human and cosmic
wisdom.” (Scholem, 1995, p.117)

269



4.6 GNOSISIRANIANA E O IMAGINAL EM HENRY CORBIN

Neste momento iremos apresentar uma analise filosofica do conceito de gnosis
no pensamento de Henry Corbin. Buscaremos utilizar tal conceito — presente em sua
obra Terre celeste et corps de resurrection: de I'lran mazdeen a I'lran shi'ite (1960)°3! —
com o objetivo de rastrear os elementos filosoficos e cosmoldgicos que compdem o que
ele chama de uma gnosis iraniana, ou xiita, no contexto problematico em que esta

tematica se encontra.

4.6.1 Elementos da Cosmologia Gndéstica Iraniana

“‘Este mundo esta ao contrario” e a tarefa do “tawil, a filosofia profética é
reposiciona-lo”,%3? foram as palavras utilizadas por Corbin no prélogo de sua obra Corpo
Espiritual e Terra Celeste. 9 Que queria, com isso, dizer o fil6sofo? Antes de tratarmos

de nos aprofundar no pensamento do autor, iremos expor alguns elementos de sua vida.

Primeiramente, Henry Corbin ficou conhecido mundialmente como um grande
iranélogo, também como o primeiro tradutor de Heidegger para o francés. Além disso, o
pensador realizou vinte e sete conferéncias formais no Circulo de Eranos (1949 - 1976),
ou seja, durante vinte e sete anos consecutivos de sua vida. Nascido em Paris de 1903,
educado no protestantismo, e, posteriormente, no catolicismo parisiense, a missao
filosofica de Henry Corbin comega “[...] nos anos de 1923-1924 quando Etienne Gilson

iniciou seus incomparaveis ensinamentos na area de Ciéncias Religiosas da Ecole

931 Corbin, 1989.

932 (...) “this world is here and now inside out (...) The ta'wil and the prophetic philosophy consist in
putting it right side out once more.” (Corbin, 1989)

933 Terre celeste et corps de resurrection: de I'lran mazdeen a I'lran shi‘ite (1960). [A partir de agora
poderemos nos referir a esta obra da forma supracitada de modo a facilitar a leitura.]

270



Pratique des Hautes Etudes.” %4 Entdo, o fil6sofo desperta grande interesse pelos
misticos Meister Eckhart, Valentin Weigel, e Jakob Bohme. Posteriormente, se torna
aluno de Louis Massignon, que, por sua vez, o pde em contacto com uma obra de mais
de 500 péginas do mistico iraniano do século XlI: Sihab al Din Yahya Suhrawardi (1154-
1191).%%5 A obra em questdo se intitulava Hikmat al-Ishraq — traduzido por Corbin como
A Teosofia Oriental. O contato com esta obra Corbin interpreta “[...] simbolicamente como
uma transmissdo de Mestre a aluno.” %3¢ Mais do que uma simples novidade de tipo
intelectual, “[...] a partir de meu encontro com Suhrawardi, através de meu caminho
terrenal, meu destino espiritual estava selado.” %37 Ora, para entendermos em que sentido
a “missao filosofica” de Corbin é assumida e realizada em Eranos como uma atividade
ao mesmo tempo intelectual e espiritual e, em que medida isto compde a critica do autor

ao pensamento contemporaneo, retomemos o conceito central de nossa investigagao.

O termo gnosis (do grego conhecimento), em sua base indo-europeia, tem seu
correspondente no termo inglés “know,” e, no sanscrito jnana (14). Este termo “[...] tem
sido utilizado nas Religibes Comparadas °3® para indicar uma corrente antiga que
indicava um conhecimento dos mistérios divinos. Acreditava-se que este conhecimento
era obtido pela experiéncia direta de uma revelacdo ou pela iniciacdo nos misteérios,

tradicbes esotéricas de tais revelagdes.” 93°

934 “It was in the year 1923-1924, if memory serves, that Etienne Gilson began his incomparable
teaching in the Religious Science Section of the Ecole Pratique des Hautes Etudes.” (Corbin, 1978)

935 A partir de agora, iremos nos referir a este pensador como Suhrawardi, sem italico ou qualquer
tipo de acentuacéo.

936 Hakl, 2014, p.16.

937 (...) “my encounter with Suhravardi, my spiritual destiny in my passage through this world was
sealed.” (Corbin, 1978, p.1)
938 |talicos nossos.
939 (...) “gnosis (“knowledge”)” (...) “The term has long been used in comparative religion to indicate
a current of antiquity that stressed awareness of the divine mysteries. This was held to be obtained either
by direct experience of a revelation or by initiation into the secret, esoteric tradition of such revelations.”
(Jones, 2005, p.3507)

271



O fato é que, em suas incansaveis buscas, Henry Corbin teria encontrado uma
gnosis pulsante no coracao do islamismo, cujas raizes se encontravam ja no mazdeismo
persa, representado por Suhrawardi e seus discipulos, conhecidos como os “platbnicos
da Pérsia” °*° ou “Ishragiyyun.” °®*! Longe de se encaixarem nos moldes reducionistas,
aos quais muitas vezes os gnosticos sdo submetidos, sobretudo com o rétulo “dualista”,
foram protagonistas de uma vertente filosofica singular que teve como um de seus
méritos devolver a imaginacdo uma funcdo gnosiolégica ativa e legitima. Portanto,
Suhrawardi — como um dos grandes patriarcas mistico-islamicos — teria sido o
responsavel pelo restabelecimento do imaginal®¥? resgatando aspectos do
neoplatonismo, do Gnosticismo, disseminando no Ird uma “filosofia da luz” e uma
angelologia préprias, ainda no século XII.

Como buscaremos defender, ndo se trata de uma busca isolada, pois, no seio
deste circulo de pensadores, surge a gnosis como um leitmotif, um elemento articulador
e anunciador das discussdes travadas neste grupo, no qual Corbin foi um membro muito
ativo e cuja influéncia “dificilmente pode ser subestimada.” °*3 Nossa tese consiste na
ideia de que seus membros — sobretudo os mais destacados, como o proprio Corbin,
Scholem, Eliade, Campbell, Jung, Quispel, etc., cada um a seu modo e, mediante um
estudo comparativo e arquetipico, de acordo com as especificidades filoséficas do
pensamento, afinidade cultural e filoso6fica (Weltanschauung) de cada autor, ao mesmo
tempo em que compreendiam a complexidade do problema da gnosis buscavam a

formulacéo da sua propria gnosis, a saber: de um conhecimento superlativo que pudesse

940 (...) “Platonists of Persia” (Corbin, 1989, p.xiv)
941 Corbin, 1989, p.173.

942 A partir de agora iremos transcrever este conceito em italico de modo a destacar sua importancia,
bem como o de conceitos de relevancia suficientemente consideravel a este trabalho, ou que apontar para
uma dificuldade de traducéo.

943 (...) “can hardly be overestimated.” (Hakl, 2014, p.161)
272



superar os limites epistemoldgicos aos quais 0s saberes se encontravam submetidos em
sua época, como ja mencionamos anteriormente (2.2).

A primeira parte do Terre celeste (1960)% é dedicada a elementos da cosmologia
do mazdeismo zoroastrico ou, o que Corbin chama de uma gnosis masdeista. Segundo
0 pensador, é importante a investigacdo destes elementos cosmoldgicos dos antigos
persas, pois estes teriam influenciado fortemente naquilo que ele chama de uma gnosis
islamica ou xiita. Portanto, quando usamos o termo gnosis iraniana, partimos do principio
de que, para o proprio Corbin, existe uma estrutura arquetipica que permite uma
continuidade dos elementos que comp&em a visdo cosmoldgica e gnéstica iraniana, em
um sentido filosofico. Ao buscarmos analisar alguns elementos cosmolégicos que
compdem a estela de simbolos gnésticos em sua vertente masdeista, encontramos a
imaginagdo como pertencente a “esfera ontoldgica” do que o autor chama de mundus
imaginalis, cuja realidade deve ser pensada como correspondente a uma contraparte
psicofisioldégica no humano, de um corpo espiritual, cuja realidade somente pode ser
contemplada mediante a faculdade da imaginacao ativa, como um analogo ao método
junguiano referido anteriormente (4.4.2). Para os lIsragiyyun, ndo h& Filosofia sem
Teofania: a experiéncia do sagrado, a partir de sua estrutura imaginal, pode e deve ser
experimentada fenomenalmente pelo sujeito conhecedor: o “mistico gnostico” (urafa).®*®

Ora, poderiamos nos questionar acerca das raz6es sobre tal afirmacdo: O que
teria de especial a imaginacao e de que modo a perda dela poderia ser a causa do
niilismo e do agnosticismo? Antes de qualquer tentativa de resposta, devemos tratar de
certos elementos que compdem a cosmologia gndéstico-masdeista, para entdo
apresentar os fundamentos conceituais do que Corbin concebe como mundus imaginalis.

Henry Corbin, ao longo de sua trajetoria filosofica, obviamente considerando sua

944 Corbin, 1989.
945 Corbin, 1989, p.12.

273



passagem por Eranos, que certamente foi decisiva na sua formacéo, ir4 encontrar uma
gnosis no esoterismo iraniano e na alquimia arabe. Na elocucdo que fez, no final da sua
vida, no discurso inaugural da Université Saint Jean de Jerusalém, a qual tinha ajudado
a fundar, ele coloca a seguinte questdo: “[...] Havera realmente um renascimento da
gnosis diante do testemunho do fato de que a gnosis ndo poderia ficar ausente
indefinidamente e que o seu banimento foi uma catastrofe?” 946

Para termos um exemplo inicial, em sua obra Temple and Contemplation (1986),
Corbin fala em termos de uma “gnosis islamica” °4’ em referéncia a “[...] ciéncia das
correspondéncias ou ciéncia do balango.” %48 Este conhecimento ou ciéncia da ilm al-
Mizan teria como pano de fundo a Alquimia arabe, e esta Ultima seria muito importante,
tanto para se compreender a distingdo entre o conceito alquimico moderno e o antigo,
como o proprio método interpretativo utilizado neste contexto pelo estudioso de Eranos.

Uma das figuras centrais da discusséo de Henry Corbin € a de Jabir ibn Hayyan
(721-815). Esta ciéncia do balanco teria sido estudada e praticada pelos alquimistas
arabes, mas longe de ser considerada uma ciéncia meramente técnica ou materialista,

elal...]

[...] expressa essencialmente a harmonia e o equilibrio das coisas: um conceito exaltado, como
Jabir ibn Hayyan conhecia muito bem, ao nivel de um principio metafisico — tanto € o caso que,
de fato, o principio de balango é superior a todas as categorias de conhecimento, no sentido de

que é a causa de todas as determinagoes, e objeto de nenhuma. 94°

946 Discurso inaugural da Université Saint-Jean de Jerusalém “Eyes of Flesh and Eyes of Fire:
Science and gnosis” Junho de 1978, (Wasserstrom, 1999, p.148)

947 (...) “Islamic gnosis” (Corbin, 1986, p.104)
948 (_..) “Science of the balance” (Corbin, 1986, p.55)

949 [Italico nosso.] “We mean a Balance the very concept of which expresses essentially the harmony
and equilibrium of things: a concept exalted, as Jabir ibn Hayyan very well understood,5 to the level of a
metaphysical principle—so much so, in fact, that the principle of the Balance is superior to all our categories
of knowledge, in the sense that it is the cause of all determinations and the object of none.” (Corbin, 1986,
p.57)

274



Segundo Hamiduddin Kirmani (996-1021), esta ciéncia do balanco seria o
principio efetivo de equilibrio em tudo na natureza: luz, e trevas, espirito e matéria. A
existéncia de um ente terreno sem sua contraparte celestial seria inconcebivel para estes
sabios da ilm al-Mizan. Do mesmo modo, se poderia pensar em uma esfera ontologica
corpérea, aparente e exotérica (zahir) e uma esfera espiritual, oculta e esotérica (batin).
Nesse ponto, Henry Corbin — como buscamos apresentar anteriormente (3.2) — se
apresenta como um grande critico da modernidade, que, absorvida em um agnosticismo,
estaria a mutilar a integralidade do Ser. Este Gltimo, em termos espirituais ou metafisicos,
seria rebaixado a uma mera hipétese ou objeto de fé, e, portanto, da subjetividade. Longe
de esgotarmos esses conceitos, pretendemos aqui apresenta-los introdutoriamente no
sentido de indicar algumas possiveis conexfes para se compreender como 0 autor
desenvolve a sua concepcéao de gnosis, a partir de uma Weltanschauung islamica.

Ademais, segundo aponta Wasserstrom (1999), para nos aprofundarmos no
corpus corbiniano seria importante investigar paralelamente outros tépicos que parecem
se constituir como leitmotifs sobrepostos, nomeadamente: “[..] o esoterismo, o
antimodernismo, a angelologia, a teoria do imaginal e a ideia de incognito” que, segundo
0 comentador, longe se constituirem em temas fragmentados no pensamento do autor,
fazem parte do “[...] programa maduro que ele anunciou em 1946, e que, a partir de
entdo, nunca mudou, mas apenas se aprofundou e se desenvolveu em linhas totalmente
operativas naquela época.” %0 Steve Wasserstrom (1999), quando menciona ao periodo
inicial de florescéncia académica de Corbin, se refere a sua publicacao na sociedade de
Iranologia intitulado Les motifs zorastriens dans la philosophie de Sohrawardi (1946),%5?

de sua iniciativa na fundacdo do L”Institut Frangais d”Iranologie de Téhéran (IFIT) %2 e

950 “The mature program he annunciated in 1946, then, never changed, but only deepened and
developed along lines fully in place at that time.” (Wasserstrom, 1999, p.147)

951 Corbin, 1946.
952 Atualmente (IFRI). Veja-se: https://ifriran.org/ifri/presentation/

275


https://ifriran.org/ifri/presentation/

de sua biblioteca, na qual passa a publicar uma série de obras inéditas em francés, de
autores das vertentes misticas e gndsticas do islamismo.

No segundo prologo de Corpo Espiritual e Terra Celeste (1979), o filésofo da alma
chama a atencao para a problematica interpretativa do encontro do Ocidente e o Oriente,
uma tematica recorrente e importante para o Circulo de Eranos. Ademais, menciona
explicitamente este circulo de pensadores, do qual participou ativamente. Como o
proprio autor explica em seu prologo, a partir de alguns trabalhos apresentados neste
grupo, desde 1953, é que surge um esbo¢co que, paulatinamente, irA amadurecer e
aparecer no texto de 1960. A visdo de Henry Corbin acerca do que ele chama de uma
gnosis islamica, além de ser desenvolvida nesta obra que iremos tratar de modo especial
aqui, reaparece posteriormente em uma outra grande obra prima sua, cuja figura
principal € a do préprio Suhrawardi. O autor francés ir& criticar o reducionismo historico
ao qual a gnosis normalmente € submetida sob o rétulo de um simples “sincretismo”
religioso no seio do helenismo, ou, no caso especifico da gnosis iraniana, atribui-la ao
termo genérico “dualismo” sem considerar os elementos singulares de sua cosmologia e
gnosiologia. Segundo Corbin, o rotulo do “sincretismo” que, muitas vezes, se da as
vertentes gnésticas “[...] toma o lugar de um argumento para evitar se levar em
consideracao algum projeto generoso de trazer de volta ao presente doutrinas que se

entendiam pertencer a um «passado remoto».” 953

Como tratado anteriormente (3.2), Corbin tece vérias criticas ao pensamento
ocidental e ao que chamou de agnosticismo, bem como trata de resgatar as doutrinas
filosofico-misticas no islamismo em que se tinha o conhecimento (gnosis) como um

elemento. seja ele cosmoldgico, soterioldgico ou escatolégico. De modo muito

953 (...) “ce mot tient lieu d'argument pour éviter de prendre em considération quelque généreux
projet remettant au présent de doctrines dont il était entendu qu'elles appartenaient & um « passé révolu
».” (Corbin, 1987, p.24)

276



semelhante ao seu prefacio a edicdo do encontro de Eranos, intitulado Mensch und Zeit
(1951) — no qual o autor identifica o grupo as diversas familias gnosticas ou mentes
gnaosticas —no primeiro prélogo do Terra Celeste, o pensador francés, ao se referir a uma
vertente muito especifica de fildsofos que Ihe iniciaram em um gnosis islamica, faz uma
analogia a um “continente perdido,” tal qual seria este assunto para um ocidental, ao
mergulhar nessa paisagem mistica iraniana. Este continente perdido, ou talvez, ocultado
no inconsciente coletivo iraniano, seria um solo fértil para muitas reflexdes, que, até
entdo, ndo haviam recebido a sua devida atencdo ou simplesmente, ndo foram feitas. Ao
mergulhar no seio do esoterismo islamico — e, com esse termo, queremos nos referir
enfaticamente a uma doutrina filoséfica seleta e rigorosa, de forte tendéncia platénica,
no seio do isld, Corbin encontra uma filosofia profética sem par, cujos adjetivos séo
dificilmente encontrados em uma linguagem corrente, e isto, segundo o autor, ja revelaria

0 agnosticismo como um fato contemporaneo, sobretudo para o homem ocidental.

Para este autor, como iremos explorar mais profundamente a seguir, a
imaginacédo, longe de ser subestimada como um elemento subjetivo ou fantasioso, se
constitui como uma faculdade cognoscitiva legitima, que merece uma reavaliacdo
filosofica, e, o imaginal, como sua esfera ontolégica por exceléncia. Seguindo em certa
medida a tradicdo de Jacob Bohme, Henry Corbin concebe um mundo intermediario
entre o0 puramente espiritual — onde reside a Deitas absconditas, a divindade
transcendente e oculta — e o mundo sensivel: “[...] este mundo é o qual meditaram
incansavelmente aqueles que eram conhecidos como “urafa, os gnésticos misticos.” >4
Neste contexto, a gnosis consiste na “[...] percepcédo que ndo concebe o objeto dentro

de uma pseudo-objetividade, mas, como um sinal, indicio ou anuncio que é finalmente a

954 [ltalicos nossos.] (...) “urafa, the mystical gnostics” (Corbin, 1989, p.12)
277



anunciagdo da alma a si mesma.” %° O que néo pode passar despercebido é que, nesta
obra, Corbin menciona o termo gnosis trinta e uma vezes, sempre associando a ele os
adjetivos como “xiita”, “islamica”, “masdeista”, ou simplesmente “mistica”. Por sua vez, o
termo “gndstico” aparece quinze vezes. Ademais, Corbin se utiliza quarenta e sete vezes
do termo “pleroma” para se referir a elementos especificos da cosmologia masdeista,
associando-o intencionalmente a gnosis valentiniana.

A continuidade das figuras arquetipicas € evidente para o pensador e os exemplos
sdo muitos. Em todas as culturas sempre h4 a representacdo de um paraiso, de um
mundo ou uma dimensao reservada aos herois protagonistas do drama humano, a qual,
no mazdeismo, € conhecida como Var de Yima, o paraiso hiperbéreo. Por sua vez, no
Sufismo e no Xiismo ha a Terra de Hurgalya, ambos identificados com o norte cardinal.
Se no cristianismo gnéstico da Pistis Sophia ha a figura do Cristo ressurreto, penetrando
triunfante em cada Aion e abrindo as portas de “par em par”,%>% no mazdeismo existe o
Saoshyant, o salvador e seus companheiros; no xiismo, por sua vez, ha a figura do Imam
oculto, outro conceito muito custoso em Corbin. H4 que se considerar que a utilizacédo
de termos como pleroma e Aion, ndo sao por acaso.

No mazdeismo e na doutrina de Suhrawardi aparecem os Anjos da Terra, com
Spenta Armaiti e Daena, que Corbin identifica com as figuras de Sophia e Fatima,®®’ a
filha do profeta, representacbes atemporais e arquetipicas na gnosis xiita, as quais nos
aprofundaremos mais adiante. Para o pensador, nesta angelologia teofanica, a

importancia filosofica do imaginal é vital, porque consiste em uma via de acesso a um

985 (...) “perception which grasps the object not in its objectivity, but as a sign, an intimation, an
announcement that is finally the soul's annunciation to itself.” (Corbin, 1989, p.12)

956 Trata-se de uma paréafrase nossa ao texto Pistis Sophia onde se |é que as portas dos Aions (...)
“opened of themselves «against one another»” (Schmidt, 1978, p.23)

97 E importante notar que, parafraseando Jung, h4 uma certa sincronicidade entre a historia do
surgimento do nome da cidade portuguesa de Fatima, a filha homénima do profeta (Fatimah, Arabe: d.kl)
e a suposta apari¢cao da Virgem no local.

278



mundo intermediario entre o sensivel e o inteligivel. A negligéncia filos6fica quanto ao
seu papel ndo se trata de uma mera perda de produtividade do imaginario no ambito
bibliografico, mais que isso: “[...] a perda da imaginatio vera e do mundus imaginalis foi

0 que iniciou o niilismo e o agnosticismo”.9%8

Se gueremos compreender a fundo a cosmologia masdeista a qual inspirou o
personagem Zaratustra de Nietzsche, temos que penetrar na Imago Terrae masdeista,
mas isso ndo seria possivel “Se nos limitamos a histéria positiva das coisas externas,
sem saber como efetuar a reducédo fenomenoldgica: como dar autenticidade «histérica»
a um fendbmeno que expressa, em um mundo dado, os valores e a realidade de certas
percepcdes recebidas em um mundo que € estranho, até mesmo heterogéneo, ao
primeiro?” °5° Ao contrario do que a mineralogia e a geografia contemporaneas poderiam
nos dizer sobre o que é a Terra, a afirmacao de Fechner (1801-1887), citada por Corbin,
em sua edi¢cdo do Zend-Avestha de que “a Terra é um anjo” °° | poderia causar ao leitor
agnostico duas reacfes: a associacdo imediata ao ambito do imaginario e do poético ou
0 imediato anatema de insanidade.

A visdo gndstico-masdeista de tempo, espaco e universo sem duvida ndo é a
mesma do homo faber contemporaneo. Nao se trata, aqui, de encontrarmos as
coordenadas conceituais de um plano cartesiano que vao nos explicar a origem e a
histéria de nosso mundo, ou, mais especificamente, do mundo de tais fildsofos ou
profetas em questao, porque nao se trata deste mundo. Contrariamente a visdo ocidental

linear e homogénea, o tempo, 0 espaco e 0 cosmos masdeista, ndo devem ser

958 “With the loss of the imaginatio vera and of the mundus imaginalis nihilism and agnosticism
begin.” (Corbin, 1989, p.xii)

959 “If one is limited to the positive history of external things, without knowing how to effect
phenomenological reduction, howcan one possibly give "historical" authenticity to a phenomenon that
expresses, in a given world, the values and reality of certain perceptions received in a world that is foreign,
even heterogeneous, to the former? (Corbin, 1989, p52)

960 (.,.) “The earth is an Angel” (Corbin, 1989, p.3)
279



interpretados literal e quantitativamente, mas ciclica, simbdlica e qualitativamente. Para
0s gndsticos iranianos, o0 cosmos € multidimensional e dindamico, portanto, jamais poderia
se encaixar nos estreitos limites do mundo material do agnéstico contemporaneo.

Segundo Corbin, para penetrarmos na visdo cosmolédgica masdeista, € necessario
que consigamos encontrar nela “[...] o esquema de conjunto que articula o pleroma
celeste de luz.” %6 Neste ponto, devemos desenvolver uma geografia visionaria, isto €,
do imaginal. Para tanto, faz-se necessario abandonarmos a histéria dos fatos desse
mundo, de uma perspectiva de realidade meramente horizontal e causal, de um
evolucionismo irreversivel, e desenvolvermos uma visdo vertical, a partir de uma
reverséo progressiva. Sob esta orientacgdo vertical se estabelece a ideia de um descenso
ao qual é sucedido por um ascenso: “[...] o primeiro € uma queda da inteligéncia (Ennoia)
até o mundo terrenal e € o ciclo da cosmogénese. O segundo é 0 ascenso de NOsso
mundo, que comecgou com o ciclo da profecia iniciado por Adao.” %2

O que nos chama a atencao € que o proprio Corbin, ao menos nesta obra, deixa
de fazer uma referéncia explicita que, para um pesquisador mais familiarizado com os
estudos da gnosis Ihe seria muito recorrente. Se, por um lado no Cristianismo romano e
exotérico aparece a figura do Cristo como filho de Deus, que descende a Terra para
redimir a humanidade de seus pecados, morre, ressuscita, e ascende aos céus, nos
evangelhos apdcrifos, este esquema reaparece, mas, com a riqueza simbdlica da
“mitologia gndstica”. O exemplo em questao é do famoso Codex Askew %2, encontrado
em 1772, mais conhecido como o evangelho apdcrifo de Pistis Sophia, o qual

mencionamos anteriormente. Esse esquema cosmoldgico se repete, uma vez que 0

91 (...) “heavenly pleroma of light” (Corbin, 1989, p.6)

962 “The first is the fall of the intelligence (Ennoia) down to the terrestrial world, and this is the cycle
of cosmo-genesis. The second is the ascent from our world, which began with the cycle of prophecy
inaugurated by Adam.” (Corbin, 1989, p.236)

963 Schmidt, 1978.
280



protagonista, que d4 nome ao texto, descende do Aion treze que, seduzido pelas falsas
luzes do intelecto, cai na obscuridade do caos e somente mediante a arrependimentos e
a ajuda divina pode reascender ao Aion treze, ao “pleroma de luz’. Outro aspecto
relevante de consideracao é que, assim como na cosmologia judaico-crista, € recorrente
0 numero sete, como por exemplo as sete igrejas do apocalipse de Jodo, os sete dias
da criacdo, os sete casticais de ouro, 0s sete anjos. Segundo a gnosis masdeista ha
também uma héptade, uma vez que, no principio, e ndo estamos falando em termos
cronoldgicos lineares, a Terra, devido a opressdo de poténcias demoniacas, ficou
dividida em sete keshvars ou karshvars. O keshvar central é chamado de Xvaniratha,
que, segundo Corbin, poderiamos interpretar como “roda luminosa” %4 O termo em
guestdo nos parece importante, uma vez que aponta para uma estrutura teofanica
comum no neoplatonismo e no Gnosticismo. Um grande exemplo € quando Sahrazuri,
em um comentério sobre o Livro das elucida¢des de Suhrawardi, menciona que Platéo
teve uma visdo em éxtase de uma “esfera de luz”.°%®> Nao obstante, como acabamos de
expor, na Kabbalah judaica, essa teofania se repete e é objeto de estudo profundo de
Scholem, no campo da Merkabah, a visdo de Ezequiel do Trono de Deus, sobretudo a
partir do conceito de Ophanim (2°19X).

Portanto, se quisermos pensar no Deus primordial masdeista, ndo podemos
representa-lo como um ente masculino e antropomorfizado, mas como um Ser complexo,
uma roda de luz, ao redor da qual estdo associados aos pontos cardeais, e que ficam

dispostos outro(a)s seis keshvars:

Na parte oriental, o keshvar se chama Savahi, na parte ocidental, Arezahi, os dois keshvar do sul
séo Fradadhafshu e Vidadhafshu, e os dois keshvars do norte séo Vourubareshti e Vourujareshti.

Todos estes keshvars estdo separados uns dos outros pelo oceano cOsmico que os rodeia

964 (...) “luminous wheel” (Corbin, 1989, p.17)
95 (...) “Spheres of light” (Corbin, 1989, p.121)

281



(Vourukasha). Quanto a sua localizagéo, esta se deduz astronomicamente com relagdo ao keshvar
gue constitui o centro e cuja presenca é criadora do espago, antes dela mesma se situar em tal
espaco. Dito em outras palavras, ndo se trata de regides repartidas em um espaco previamente

dado, um espaco homogéneo e quantitativo, sendo da estrutura tipica de um espaco qualitativo. 96

A partir dessa citacdo, poderiamos nos questionar: afinal, por que na cosmogonia
e cosmologia masdeista, segundo Corbin, ndo poderiamos pensar em termos de
homogeneidade e quantidade, sendo em termos qualitativos e simbolicos? N&ao seria
pela mesma razdo pela qual o mundus imaginalis extrapola todos os limites
epistemoldgico-geograficos da “ciéncia positiva’? Para isso, segundo o pensador,
teriamos de pensar em uma geografia do imaginal, em distintas regides ou dimensdes
da realidade. Nao se trata de localizar um ponto topogréfico exterior, referencial ou
central do mundo fisico, mas, mediante a contemplacao ou meditacao, o sujeito se coloca
no ponto arquimédico de seu proprio mundo imaginal. A partir dai, a alma é que se
estabelece como referéncia principal, como elemento localizador, ou seja, “[...] a
presenca do sujeito no centro ndo a uma presenca localizada, se ndo localizadora. In
medio mundi a alma esta livre da serviddo das coordenadas espaciais.” %7 E a figura
arquetipica que sempre reemerge, o omphalos e o delphys grego, o axis mundi greco-
romano, conceitos custosos a outro grande membro de Eranos: Mircea Eliade, que, de
modo muito semelhante, 0 pensava como a conexao entre o Céu e a Terra, 0S reinos

superiores e inferiores.®68

966 “The keshvar on the eastern side is called Savahi; the one on the western side, Arezahi; the two
keshvars to the south are Fradadhafshu and Vidadhafshu; the two to the north are Vourubareshti and
Vourjareshti. The mythical ocean surrounding and dividing them is called Vourukasha. As to their situation,
this is deduced astronomically in relation to the keshvar which is the center, whose presence, therefore,
has the quality of situating space, before itself being situated in that space. In other words, it is not a matter
of a preexisting, homogeneous, and quantitative space in which regions are distributed but the typical
structure of a qualitative space.” (Corbin, 1989, p.17)

97 “The presence of the subject at the center is not a situated presence but a situative presence. In
medio mundi the soul is no longer bound to spatial coordinates.” (Corbin, 1989, p.20)

98 Eliade, 1987, p.36.
282



Seguindo esta cosmologia vertical, temos o polo celeste representado por
Hurgalya, conectado ao Senhor da Sabedoria, a figura de Ohrmazd (Ahura Mazda), e
sua antitese, habitante do outro polo abismal de trevas, principio de negacdao,
desintegracdo e morte, Ahriman (Angra Mainyu). Estamos diante de um dualismo
cosmologico e cosmogbnico muito notavel. Entretanto, além do dualismo mais conhecido
de Luz-Trevas, ha uma dualidade mais essencial, “[...] esta une um ser de luz a outro ser
de luz, mas um ser de luz nunca pode ter seu complementar em um ser de trevas, nem
sequer sua prépria sombra: a caracteristica dos corpos de luz na Terra transfigurada é
precisamente a de néo «fazer sombra», no pleroma é sempre «meio-dia».%°

Corbin concorda com Jung °’° que ndo se poderia incorrer em um reducionismo
dualista, como muitos tedlogos e estudiosos cometeram, mais que isso, “[...] este é um
dualismo que interpreta esta negatividade sem transagcao, sem reduzir o mal a uma
privatio boni.” °"* Reduzir o mal do mundo a auséncia do bem seria diminuir o status
cosmogobnico da dualidade como algo substancial, e totalmente il6gico. O profeta nédo
ignora nem subestima o mal, mas, meditando profundamente na luz de Hurgalya e no
Senhor da Luz, busca transcender as aparéncias e o constante contraste terrenal: “[...]
nao se trata em absoluto de proclamar que os seres que nos rodeiam s&o ou «brancos»
OU «Negros», pois o estado em que vivemos € precisamente o de «mescla». Se trata de
uma forma determinada de compreender essa «mescla» e de comportar-se em relagéo

aela’.972

969 (...) “it conjoins one being of light with another being of light; but never can a being of light be
complemented by a being of darkness, were it its own shadow: the property of bodies of light on the
transfigured Earth is precisely not to “cast a shadow” and in the pleroma it is always “midday”.” (Corbin,
1989, p.10)

970 Jung, 2013, p.131.

971 Jung, 2013, p.29.

972 (...) “This view has nothing at all to do with professing that the beings who surround us are either
“white” or “black”. The state in which we live is precisely one of “mixture.” What is in question is a certain
way of understanding this “mixture” and a way of being toward it” (...) (Corbin, 1989, p.6)

283



Ha uma estrutura a qual poderiamos chamar de foto-cosmogonica, e de certa forma
também cosmologica, de Suhrawardi, pois é fundamentada essencialmente na luz
heuristica de Ohrmazd e seu pleroma de luz que irradia aos profetas, sendo que esta
deve ser compreendida a partir do neoplatonismo. O primeiro Arcanjo, Lucifer, o portador
da luz (lux-ferus-heosphoros), tem no zoroastrismo seu analogo a Bahman (Vohu-
Manah). Ele, emanacdo da luz vitoriosa (gahir), surgido da Luz de Luzes (Lumen de
lumine) participa de um pleroma de luzes inteligiveis, sem correspondéncia necessaria
com algum corpo material, habita o0 mundo de Yabarut. Dele, emana outra miriade de
substéancias de luz, que, em parte, irdo constituir a sua teurgia em relagédo a alguma
espécie material, e, a outra, irA compor certas almas que irdo participar de um corpo

material, de forma perene ou transitéria:

As primeiras sdo 0s Anjos-arquétipos ou Anjos das espécies, entre 0s quais podemos destacar 0s
Amahraspands zorodstricos; Suhrawardi interpretarq as ideias platbnicas sob a otica desta
angelologia. As segundas séo as Almas das Esferas (Angeli caelestes) e as almas humanas. O
conjunto destas duas categorias constituem o mundo de Malakut, e a Terra de Malakut é a Terra

celeste de Hurgalya."3

Ao analisar esta passagem mais atentamente, encontramos certas
correspondéncias com a Kabbalah judaica, analisada por Scholem. Relativamente ao
termo masdeista Malakut, para um estudioso que frequentava os encontros em Eranos,
nao seria dificil perceber que ha uma relagéao evidente com “Malkhut-Reino, a Sephirah
inferior” 974 Assim, a analogia com a Kabbalah fecunda essa tematica, porque nos

recorda a relagdo de Malkhut — a Terra, considerada como Reino de Deus — com

973 “The first are the archetype-Angels or Angels of species, among which the Zoroastrian
Amahraspands are referred to by name: Suhrawardl interprets the Platonic Ideas on the plane of this
angelology. The second are the Souls of the Spheres (Angeli coelestes) and human souls. These two
categories together form the world of Malakut, and the Earth of Malakut is the celestial earth of Hurgalya.”
(Corbin, 1989, p.55)

974 “Malkhut-Kingship, the lowest Sefirah” (Kaplan, 1985, p.129)
284



Shekinah, e sua relacdo é expressa na manifestagéo do divino no humano, do espiritual
no terrenal, da mesma forma que a Terra Celeste de Hurgalya.

Como pretendemos tratar mais adiante, para Corbin, essa cosmologia iraniana
deve ser compreendida fenomenalmente mediante o imaginal, a partir de seus simbolos
terrenais. Se nos € permitido aqui o jogo de linguagem, esta relagdo € expressa na
manifestagdo do transcendente no imanente, do Senhor do pleroma de Luz no Imam
oculto. Tal como nos mistérios judaicos da Schekinah, e da questdo do andrégino, na

Alquimia, tais simbolos se expressam em termos de um matrimdnio sagrado, o hieros
gamos do Rei e da Rainha, na unido do Deus impronunciavel de Israel (nIN') 97> com

Sophia. Ora, se tomarmos em conta a interpretacdo que Corbin faz do que chama de
uma gnosis xiita, a partir do que tratamos em (4.1.4), acerca do mysterium coniunctionis
de Jung, juntamente com a abordagem de Scholem acerca de uma gnosis judaica, ndo
seriam estas, as mesmas motivacdes de Schekinah-Sophia, ou seja, como pertencentes
a uma estrutura arquetipica, se ndo idéntica, como analoga e, somente compreensivel a
partir da ideia de uma gnosis? Nossa tese € afirmativa a esta questdo, uma vez que, ao
adentrar cada vez mais no pensamento gnostico em varias de suas vertentes, é possivel
identificar inUmeras analogias “cabalisticas”, “aibnicas” ou “arquetipicas” fundamentais
destes elementos que a comp®em, os quais tiveram impacto inegligenciavel no

pensamento destes autores como Jung, Corbin, Scholem, Quispel, Eliade etc.

975 Nao iremos tratar aqui da problemética teolégica que envolve a fonética do termo original
hebraico. Entretanto, é importante lembrar que para os antigos judeus, por uma questao doutrinal mosaica,
ndo se mencionava o nome de Deus, e quando na Torah aparecia o Tetragrama, eles pronunciavam
Adonai, Senhor. De fato, no alfabeto hebraico ndo ha vogais e as letras correspondem concomitantemente
a numeros. Portanto, somente se sabe o0 som exato de cada letra quando aparecem os sinais vocalicos
abaixo da letra. Por estes e outros motivos iremos manter o termo original transliterado, ou seja, somente
iremos utilizar o tetragrama YHVH que simboliza as letras hebraicas originais: Yod - Y ('), He - H (n), Vaw
-V (1), He - H (0).

285



4.6.2 Hadrat Fatima e Sophia Aeterna: O Arquétipo Eterno do Feminino?

A partir da influéncia de Jung no Circulo de Eranos, o conceito de arquétipo se
tornou a anunciacdo de um tema recorrente e articulador das discussdes neste grupo: a
busca de uma gnosis que reemerge do inconsciente coletivo em simbolos e imagens
arguetipicas cuja estrutura gnosioldgica °7¢ é perfeitamente analogavel e compreensivel
em suas variantes. Nao é de se espantar que, pelo contato proximo de Jung e Corbin, a
continuidade destes conceitos seja perceptivel, mesmo que ndo possa ser considerada
absoluta. Portanto, tratemos agora dessa figura enigmatica no pensamento destes
autores, o que Corbin nomeia de Fatima-Sophia. Este conceito chega a Corbin
primeiramente por Jakob Béhme, o qual a compreende como o “Santo Elemento, uma
“corporeidade espiritual’, que é a morada, a Presenca Divina em nosso mundo, a
Sabedoria (Sophia): “Esta presenga € a Schekinah dos cabalistas”.®’”” Como
apresentamos anteriormente (4.5), acerca do desdobramento deste arquétipo na
Kabbalah judaica, a mencdo de Corbin a este conceito judaico ndo pode ser tomada
aleatoriamente, devido as contribuicdes de Scholem no Circulo de Eranos, bem como o

carater interdisciplinar de pesquisa deste grupo.

Além da influéncia inicial de B6hme, o conceito de Sophia provavelmente chega a
Corbin a partir da influéncia de Jung em Eranos, mas aqui, em um contexto bibliografico
mais complexo. Em um conjunto de textos inéditos®”® intitulado Autour de Jung: Le

bouddhisme et la Sophia, Corbin realiza um panegirico a polémica obra de Jung: Antwort

976 Nos utilizamos do termo “gnosiolégica” para evitarmos a concepgdo “epistemolédgica’
convencional das ciéncias e do conhecimento. Entenda-se, pois, que pelo termo em questdo nos
referimos, de uma s6 vez, com a questdo do conhecimento em geral, mas também com sua raiz
etimologica a qual nos debrugamos neste trabalho, a gnosis, seja mediante seus aspectos: cosmoldgico,
soteriolégico e escatoldgico.

977 “This Presence is the Shekhina of the Kabbalists.” (Corbin, 1989, xiii)

978 Este texto foi confiado pela propria ex-esposa do autor, Stella Corbin a Michel Cazenave o qual
foi seu editor.

286



auf Hiob®79, e é nessa obra que a Sophia Aeterna aparece como um conceito substancial.
Identificada novamente com a prépria Sabedoria, a ancid, méde da Filosofia, avé da
profecia, aparece, ja em Jung, como um arquétipo primordial, “[...] & ideia da Sophia ou
Sapientia Dei, um espirito (Pneuma) de natureza feminina, mais ou menos hipostasiado
e preexistente a criagdo.” %80 Esta Sophia, como bem observa Corbin, é o misterioso e
misericordioso elemento que Jung encontra no Livro de J6 e que o permite reinterpretar
a luz do dualismo gnéstico, nesse caso especifico, mediante a sizigia de YHVH, o deus

terrivel do antigo testamento e Sophia.

Se consideramos que o livro de Jo foi escrito em um periodo que coincidiu com o
que autores tém chamado de “pré-Gnosticismo”, %8 poderiamos inferir com o préprio
Jung que, o arquétipo de Sophia € um tema ou conceito recorrente no velho testamento,
cuja apologia mais famosa esta nos Provérbios de Saloméao. Ha aqui, uma questao que
possivelmente se imp&e ao leitor: por que esse conceito impacta tanto os filosofos, nesse

caso especifico, o proprio Jung e Corbin? O que teria esse conceito de especial?

Para o filésofo francés, o conceito de Sophia ndo se resume a um tema isolado em
um contexto religioso especifico, como no caso do velho testamento, mas, contém em Si
elementos filosoficos eternos que constituem a psiqué humana, em termos junguianos,
e consiste em um auténtico arquétipo. Era de se presumir que a ousada abordagem
junguiana acerca do livro de J6 causaria polémicas incontornaveis, pois a preocupacao
ali presente com o problema do mal apontam para um velho testamento de uma Religido

Sophianica:

979 Jung, 1967. A obra original se intitulava Zur Psychologie westlicher und &stlicher Religion (1963).
Infelizmente ndo tivemos acesso a esta fonte bibliografica.

980 (...) “L’idée de la Sophia ou sagesse divine (Sapientia Dei), un Esprit (Pneuma) de nature
féminine, on peut dire une hypostase, coéternel, préexistant a la Création.” (Corbin, 2014, p.115)

981 Bijanchi et al., 1970, p.xxvii.
287



Este velho Testamento so estaria completo uma vez reunido através de todos os pressentimentos
dos homens, todos os testemunhos de uma Religido sofianica eterna, porque a Sophia biblica ndo
€ apenas o sintoma de uma influéncia grega. Jung sabe disso, e a referéncia a Shakti indiana é
uma aluséo a todo um conjunto (gnosis, maniqueismo, alquimia etc.) préprios de estudos que tém

revelado, aos poucos, o significado que irrompe hoje na « pessoa » de Sophia.”?82

Mais do que um simples nome ou um substantivo, para Corbin, Sophia parece se
converter em um principio ontoldgico e cosmogénico muito peculiar, uma vez que o autor,
juntamente com varios pensadores de Eranos, se utiliza do termo gnadstico pleroma para
a interpretacdo de uma cosmologia e uma gnosis iraniana. Assim, a partir da obra de

Suhrawardi e seus discipulos podemos encontrar:

Uma metafisica narrativa que nos mostrara como a pessoa eterna de Fatima-Sophia constitui a
sofianidade do pleroma dos Catorze Imaculados, e como, através da virtude cosmogodnica deste
pleroma, a sofianidade se converte em Presenga em nosso mundo. N0ossos autores cunharam um
termo para expressa-lo: fatimiyya, termo abstrato que traduzido literalmente significa algo parecido
a “fatimidade”, mas que ainda expressa mais diretamente o termo de “sofianidade”, desde que
tenhamos reconhecido na pessoa eterna e mediadora da resplandecente Fatima, a qual, em

outros lugares se denomina Sophia.®83

Embora seja a opinido do autor desta tese que em muitas Religides, ao longo dos
séculos, tenha ocorrido de institucionalizacdo ou mecanizac¢éao ritualistica do sagrado,

sempre se considerou importante a figura mediadora do Sacerdote, do Rabino, do

982 “Cet Ancien Testament ne serait complet qu’une fois réunis a travers tous les pressentiments des
hommes, tous les témoignages d’une religion sophianique éternelle, car la Sophia biblique n’est pas
seulement le symptéme d’une influence grecque. Jung le sait, et la référence a la shakti indienne est une
allusion a tout un ensemble (gnose, manichéisme, alchimie, etc.) dont ses propres études ont
progressivement dégagé la signification qui éclate aujourd’hui en la « personne » de Sophia.” (Corbin,
2014, p.116)

983 “A metaphysical narrative will show us in the course of this book, how the eternal person of Fatima
Sophia constitutes the Sophianity of the pleroma of the Fourteen Immaculate Ones, and how by the
cosmogonic virtue of this pleroma, the Sophianity becomes the Presence in our world. Our authors coined
a term to express this: fatimiya, an abstract noun which literally translated gives something like "tatimianite"
but which the term Sophianity expresses more directly still once we have recognised in the eternal
mediating person of Fatima the Resplendent, Her who is elsewhere known as Sophia.” (Corbin, 1989, p.xv)

288



Profeta ou do Guru. Portanto, é importante reconhecermos que, especificamente no
islamismo, a figura dos profetas € sumamente importante, embora no exoterismo
islamico, ou seja, no islamismo popular, segundo Corbin, parece ter se perdido o sentido
interno desse papel imanente do profeta e do Imam e sua respectiva fatimidade, que

varia de acordo com o grau de instru¢do ou conhecimento (gnosis) do mistico.

Na cosmologia gnostica xiita, a “profetologia,” o estudo que envolve a sabedoria
dos profetas, e sua relagdo com Fatima-Sophia estad submetida a uma “imamologia” e a
uma angelologia proprias, elementos que compdem a estrutura cosmoldgica masdeista
gue tentamos abordar anteriormente. Se perguntamos a qualquer devoto muculmano
gue nao tenha se aprofundado nos estudos esotéricos do xiismo a acerca do significado
de Imam, provavelmente dira que se trata de um simples guia espiritual de uma
comunidade muculmana. Entretanto, na mistica xiita se antepde a figura do Imam oculto,
“[...] rodeado por uma cavalaria mistica, cuja parousia anunciard a consumacao de nosso
Aion.” 8% Analogo ao Saoshyant, o herdi escatolégico masdeista, se encontra presente
nos coragdes, mas invisivel aos olhos da carne, exceto aos olhos espirituais ao “fogo da

imaginatio vera.%

E importante recordarmos que nos contos de fadas e nos ensinamentos esotéricos
de todas as grandes doutrinas misticas, religiosas ou filoséficas da antiguidade, como
queiramos nomear, ao lado de um valente guerreiro ha uma donzela, ao lado do
sacerdote, uma sacerdotisa ou pitonisa, na relagdo entre Zaratustra e Spenta Armaiti, do
mesmo modo, ao lado de um profeta xiita ha a figura oculta de Hadrat-Fatima.
Compreender os mistérios de Fatima, sem duvida néo é uma tarefa facil, sobretudo para

um fiel devoto do monoteismo patriarcal. Entretanto, Corbin defende a ideia de que, até

984 (...) “surrounded by a mystical body of knights, whose parousia will herald the completion of our
Aeon.” (Corbin, 1989, p.xxviii)

985 (...) “but the fire of that imaginatio vera.” (Corbin, 1989, p.xi)
289



mesmo no Islamismo xiita da antiguidade, havia o papel notavel do aspecto feminino da
divindade, enquanto representacdo arquetipica da sabedoria dos profetas, de modo que
“[...] o nivel de ser de Fatima-Sophia abrange a totalidade dos niveis de conhecimento,
da gnosis, a tal ponto que o grau de preeminéncia respectiva dos profetas em termos de
seu conhecimento de Deus esta em funcdo de seu conhecimento de Hadrat Fatima.” 986
Os mistérios de Sophia, muito além de se tratar de um objeto de crenca, e, portanto,
absolutamente subjetivo, no sentido negativo da palavra, para Corbin, se refere a uma
Teofania, o complexo fendmeno que permite o conhecimento e a experimentacao direta
ou apari¢cao da divindade a humanidade por meio da gnosis.

Se analisamos o termo utilizado por Corbin para se referir a este campo de
experiéncias do imaginal a saber, teofania — conceito derivado do termo grego fsogadveia
—logo vemos que é muito adequado, pois aponta para outros dois termos, a saber: Deus
ou uma divindade (theos) que se manifesta ou se torna visivel (phainen). Ora, a que
classe de experiéncia fenomenal estamos a nos referir? Que espécie de visdo seria
capaz de abarcar fenomenalmente um ente espiritual? Nao seria esta questao que teria
inquietado por varios anos o filésofo de Konigsberg antes de publicar Traume eines
Geistersehers, erlautert durch Traume der Metaphysik (1766) e que 0 mesmo ao se
utilizar do termo Schwarmerei em seu juizo filoséfico do caso teria dado uma resposta
agnostica para esta questdo? %7

Segundo Corbin (1989), este fendmeno ndo encontra seu lugar no mundo fisico
tridimensional, sendo em mundo intermediario entre o sensivel e o inteligivel “[...] que se

designa como Sophia, «a Alma do mundo», e que, por sua vez, é o lugar imaginal desta

986 “Thus the degree of being of Fatima-Sophia recapitulates the whole of the degrees of knowledge,
of gnosis, so very completely that the rank of the respective preeminence of the prophets in regard to their
knowledge of God is measured by their knowledge of Hadrat Fatima.” (Corbin, 1989, p.65)

987 Henry Corbin parece ter uma interpretacdo do caso de Swedenborg totalmente divergente de
Kant uma vez que afirma que “Emanuel Swedenborg (1688-1772) was truly, in his immense work, the
prophet of the internal sense of the Bible and this spiritual sense has nothing to do with allegory.” (Corbin,
1999, p.38)

290



teofania. E a0 mesmo tempo a mediadora necessaria, Deus revelatus, entre a Divindade
pura, eternamente oculta, fora do alcance, e o mundo do homem.” %8 Desse modo, a
atividade sacerdotal, nada mais seria que uma Hierurgia ou Teurgia, cujo protagonismo
essencial esta na figura mediadora de Sophia. Este fendmeno, entretanto, s6 pode ser
testemunhado por uma faculdade capaz de perceber ou ver a realidade fenomenal no

ambito em que esta naturalmente inserido: o imaginal.

4.6.3 O Mundus Imaginalis e a gnosis de Corbin

Depois de considerarmos sobre alguns elementos da visdo cosmoldgica que
compdem o que poderiamos chamar de uma gnosis iraniana, voltemos ao inicio de sua
obra Corpo Espiritual e Terra Celeste, e vamos ao conceito ao redor do qual se articulam
todos estes elementos. Henry Corbin, com efeito, apresenta um mapa do imaginal, como
nos referimos no inicio deste trabalho, e menciona um certo continente perdido, uma
dimensao de realidade que transcende os dados empiricos a que poderiamos chamar
de mundo de Hurgalya, alam al-mital, termos os quais Corbin encontra seu
correspondente no latim: mundus imaginalis: que “[...] nunca mais deve ser confundido
com o imaginario.” %% O imaginario, muitas vezes terreno natural do poético, do
simbdlico, da ficcdo e até do irreal, teria de ser distinto de outra esfera de realidade a
qgual os misticos iranianos se moviam a fim de encontrar o seu conteudo fenomenal.

Entretanto, como buscamos apresentar neste trabalho, Corbin, redescobre uma
gnosis islamica, cujas raizes se encontra no mazdeismo persa, e nela encontra também

uma hermenéutica do imaginal que pode ser rastreada pelo termo tawil “[...] que

988 (...) “what is denoted as Sophia, as the "Soul of the World," is at the same time the imaginal locus
and the organ of this Theophany. It is at once the necessary mediatrix, the Deus revelatus, between pure
Divinity, for ever concealed, beyond our reach, and man's world.” (Corbin, 1989, xiv)

989 (...) “no more to be confused with imaginary” (Corbin, 1989, p.294)
291



etimologicamente significa devolver uma coisa a sua origem, ao seu arquétipo, a sua
realidade verdadeira (donor).” °%° Para o leitor corbiniano n&o familiarizado com o Circulo
de Eranos, talvez esta passagem poderia parecer desprovida de importancia, sem
considerar a influéncia de Jung e sua abordagem arquetipica neste circulo de
pensadores.®!

A expressdo mundus imaginalis parece surgir como uma necessidade
terminologica imprescindivel para o autor, pois “...] encabega toda uma rede de
conceitos de que se situam no nivel exato do Ser e do conhecer que conota: percepcao
imaginativa, conhecimento imaginativo, consciéncia imaginativa” %92 A questdo em
Corbin que envolve uma distingdo essencial entre o imaginal e o imaginario parece ser
equivalente a distincdo entre objetivo e subjetivo, embora o autor pareca partir de
conceitos singulares de “realidade” e “objetividade”. Sua proposta € esbogar uma
“fenomenologia da consciéncia masdeista” °° e uma Angelologia, encontrar “[...] as
figuras pessoais e arquétipos que constituem suas hierofanias,” °** e, sem considerar
estes elementos cosmoldgicos que compdem o0 pantedo masdeista € impossivel
compreender tais conceitos desenvolvidos pelo autor francés.

Retomando alguns elementos cosmoldgicos iranianos, que buscamos abordar no
inicio deste trabalho, a recusa claramente gnostica de se reduzir a Terra e seus entes a
uma concepc¢do meramente causal, material, mecénica, mas, ao contrario, representa-

la mediante a imagem de seu Anjo, ndo poderia pertencer ao ambito de conceitos

990 (...) “which etymologically means "to Bring back". the data to their origin, to their archetype, to
their donor.” (Corbin, 1989, p.53)

991 Como buscamos abordar anteriormente, mencionando ainda que de passagem, o caro conceito
junguiano de arquétipo, embora utilizado ao longo deste trabalho, este conceito merecia uma atencao
especifica em um trabalho posterior, uma vez que, ao rastrear este conceito na histéria da filosofia, Jung
menciona certas correntes gnosticas que certamente influenciaram sua concepc¢ao do mesmo.

992 (,..) “Commands the complete network of notions appropriate to the precise level of Being and
Knowledge which it connotes: imaginative perception, imaginative knowledge, imaginative consciousness.”
(Corbin, 1989, p.ix)

993 (...) “phenomenology of Mazdean consciousness” (Corbin, 1989, p.xxiii)

994 (...) “with the personal Figures and archetypes that are its hierophanies” (Corbin, 1989, p.xxiii)

292



intelectuais abstratos nem ao plano dos meros dados sensiveis, teria, pois, de haver um
mundo ou dimensédo cognoscitiva intermediéria que pudesse ser acessivel por alguma
faculdade de conhecimento. Obviamente, ndo se trata de um conhecimento em termos
epistémicos atuais, mas da prépria gnosis. Este mundo Corbin denomina mundus
imaginalis e a faculdade responsavel por sua apreensdo é a imaginacdo ativa ou

imaginatio vera. Cito Corbin:

Quanto a funcdo do mundus imaginalis e das formas imaginais, esta é definida por sua situagao
mediana e mediadora entre 0 mundo inteligivel e o mundo sensivel. Por um lado, imaterializa as
Formas sensiveis e, por outro, “imagina” as Formas inteligiveis as quais da figura e dimensao. O
mundo imaginal corresponde, por um lado, as Formas sensiveis e, por outro, as Formas
inteligiveis. Essa situacdo mediana € aquela que impde ao poder imaginativo uma disciplina
inconcebivel, ali onde se degenerou a uma simples “fantasia”, que produz apenas o imaginario, o
irreal, e é capaz de todos os excessos. Esta é também a diferenca que Paracelso ja entendia e
apontava perfeitamente entre a Imaginatio Vera (a verdadeira Imaginacdo, a Imaginacdo em seu

verdadeiro sentido) e a Fantasia.%%®

Em uma so citacdo encontramos a definicdo corbiniana do mundus imaginalis
enguanto mundo intermediario, que contém em si, ao mesmo tempo, uma funcéo passiva
e ativa quanto ao conhecimento. Passiva no sentido da teofania, na medida em que se
abre para a manifestacéo de tais fenbmenos e que se constitui em si mesma como uma
dimensao de realidade singular e ativa; no sentido em que a imaginatio vera, enquanto

faculdade correspondente parece se constituir como aspecto determinante e objetivo no

995 “As for the function of the mundus imaginalis and the Imaginal Forms, it is defined by their median
and mediating situation between the intellectual and sensible worlds. On the one hand it immaterialises the
Sensible Forms, on the other it «imaginalises» the Intellectual Forms to which it gives shape and dimension.
The Imaginal world creates symbols on the one hand from the Sensible Forms, on the other from the
Intellectual Forms. It is this median situation which imposes on the imaginative faculty a discipline which
would be unthinkable where it had been degraded into «fantasy», secreting only the imaginary, the unreal,
and capable of every kind of extravagance. Here there is the same total difference already recognised and
clearly remarked by Paracelsus between the imaginatio vera (Imagination in the true sense) and
«Phantasy».” (Corbin, 1989, p.ix)

293



conhecimento. Isso nos faz recordar um estudioso gndéstico contemporaneo, Samael Aun
Weor, que afirmava que “[...] Para o sabio imaginar € ver. A Imaginagéo € o translucido
da Alma.” °°6 Corbin, parece interpretar a natureza da imaginagdo de modo analogo, uma

vez que esta

[...] consiste precisamente em realizar a transmutacdo dos dados sensiveis, sua resolugcdo na
pureza do mundo sutil, para converté-los em simbolos sem decifrar e cuja “chave” é a chave da
alma. Esta percepgéo através da Imaginagéo equivale a uma “desmaterializa¢cao”, pois transforma

o dado fisico imposto aos sentidos em um puro espelho, em uma transparéncia espiritual. %%’

Nesse caso, ele ira se referir ao imaginal, tal qual € o mundus imaginalis ou alam
al-mital, como uma dimensao ontoldgica singular, que, devido sua natureza, para ser
apreendida necessita de uma faculdade correspondente. Essa faculdade é a prépria
imaginacdo, que precisa ser treinada e, de certa forma, submetida a um rigor
fenomenoldgico muito singular. Como buscamos apresentar anteriormente, a filosofia
mistica iraniana, tanto em sua vertente masdeista antiga quanta a xiita, sua gnosiologia,
bem como aquilo que poderiamos chamar de sua fenomenologia ou hermenéutica
singulares, estdo submetidas a uma escatologia, a uma cosmologia e uma angelologia
fotogénicas, pois “[...] de um ponto de vista fenomenoldégico devemos considera-la, por
sua vez, como Luz Celeste que constitui, auréola e ilumina a alma, e como € a imagem
primordial que a alma projeta de si mesma, e portanto o 6rgao através do qual se mostra

a si mesma as coisas terrenais transfiguradas ou espera da transfiguragdo final.” %8

9% “Para el sabio imaginar es ver. La imaginacion es el transltcido del alma.” (Weor, 1983, p.131)

997 “And the property of this Image will be precisely that of effecting the transmutation of sensory
data, their resolution into the purity of the subtle world, in order to restore them as symbols to be deciphered,
the «key» being imprinted in the soul itself. Such perception through the Imagination is therefore equivalent
to a «dematerialization»; it changes the physical datum impressed upon the senses in a pure mirror, a
spiritual transparency;” (...) (Corbin, 1989, p.11)

998 (...) “phenomenologically, we should understand it as being at the same time the Light which
constitutes, haloes, and enlightens the soul, and the primordial Image of itself which the soul projects. Thus
it is the organ by which the soul shows to itself earthly things transfigured, or awaiting the final
Transfiguration.” (Corbin, 1989, p.29)

294



No dualismo gnéstico masdeista estdo contidos, a0 mesmo tempo, aspectos
cosmogonicos, cosmoldgicos, gnosioldgicos e escatoldgicos. A luz criativa de Hurgalya
que penetra os Aions, e assim o0s engendra, € a mesma luz que permite ver esse mundo
intermediario entre o sensivel e o inteligivel e somente mediante essa luz ou esse fogo
resplandecente da aurora da Terra Celeste é que poderd ocorrer a transfiguracédo final.
Esse mundo sé pode ser conhecido pela apreensdo das formas imaginais, pela
imaginacédo verdadeira, quando seus matizes ou notas harmoénicas aparecem neste
mundo.

Como se trata de uma dimenséo de realidade que n&o pertence ao mundo
material, esta faculdade de conhecimento ndo € corporal, ndo pertence a este corpo de
carne e sangue, mas de um corpo sutil, ou, o que poderiamos chamar de corpo imaginal
(yism mitali). E necessario um intelecto treinado, o que o autor chama de uma
“hermenéutica” ou “fenomenologia” proprias, o tawil, como ja& expomos anteriormente.
Este s6 é possivel mediante uma faculdade de conhecimento especial (gnosis) que
contém em si uma funcdo ambigua: deve se p6r a servico do sensivel sem, contudo,
reduzir o fendmeno a sua manifestacéo ou apari¢ao terrenal. Para isso, se exigiria um
intelecto capaz de interpretar corretamente tais simbolos terrenais.

Para o profano ou exoterista, o relato literal obtido a partir dos sentidos é mais
importante que o sentido espiritual, o qual fica geralmente reduzido a uma simples
alegoria ou metafora. Entretanto para o esoterista, “[...] € ao contrario: o pretendido
sentido literal ndo € em realidade mais que uma metéafora (mayaz). O sentido verdadeiro
(hagigat) é o acontecimento que oculta esta metafora.” °°° Entretanto, a compreenséo do
sentido por detras dos fendmenos dados, a partir do mundus imaginalis jamais seria

possivel sem a acdo de um daimon, de um génio ou forca luminosa intermediaria,

999 “For the esoteric it is the opposite: the socalled literal sense is only a metaphor (mayaz). The true
sense (hagigat) is the event which this metaphor conceals.” (Corbin, 1989, p.xiii)

295



inspiradora e inspirada pelas formas imaginais, que “[...] nossos fildsofos denominam
intellectus sanctus (Agl qudsi, intelecto santo), iluminado pela inteligéncia agente (Aq|
faal) que € o Anjo do Espirito Santo. De modo contrario ao ludico e inofensivo mundo do
imaginério, neste mundo imaginal estamos diante de uma encruzilhada final, cujo cenario
€ nossa Terra, a escolha derradeira entre o Anjo e 0 Demonio, entre a pura luz espiritual
vivificante de Ohrmazd e suas poténcias aebnicas e a estéril e mortal realidade material
de Ahriman e suas poténcias. Ao adentrarmos na cosmologia gnoéstica masdeista,
conseguimos encontrar elementos de uma estrutura analogavel com o islamismo xiita,
com a gnosis judaica, e com o proprio Gnosticismo cristdo. Ora, mas qual seria 0 sentido
cosmoldgico e gnosiologico profundo da afirmacao de Corbin, referindo-se a Hegel e
Bohme,1%% de que este mundo esta ao contrario? Ndo seria uma premissa analoga a do
pensamento gnostico de que a propria realidade material € uma densificacdo ou
materializacdo demidrgica das emanacfes do pleroma, dos Sephiroth ou Aions e,
portanto, talvez menos reais do que estes? Estariamos preparados para inverter ou
reconstruir nossa visao materialista do mundo a partir da problematica gnéstica?
Segundo Henry Corbin, se ainda continuarmos a pensar que o material tem mais
realidade que o formal ou imaginal, a ignorar que é o plano espiritual e seus diversos
niveis de manifestacdo que torna possivel a existéncia das regides ou dimensdes
inferiores, jamais iremos compreender a Weltanschauung gnéstica. Assim como no
Gnosticismo encontramos diversos Aions ou “regides de luz”, no mazdeismo temos os
keshvars e, por sua vez na Kabbalah judaica temos os Sefiroth, ou esferas da Arvore da
Vida. Portanto, assim como é a “hermenéutica transcendental” do tawil € o que ocorre

com “[...] os cabalistas, os verdadeiros acontecimentos sdo as relagdes eternas entre os

1000 Corbin, 1989, p.xiii.
296



dez Sefiroth, ocultos sob os relatos dos acontecimentos externos que conta a Biblia.” 1001
Assim, podemos pensar com Scholem que a Weltanschauung “gnéstico-judaica”
comporta a ideia de uma doutrina cosmoldgica e cosmogdnica emanacionista e vertical,
na qual a “realidade” de algo se da mediante a manifestagdo gradual em outros planos

de existéncia (Sephiroth).

Com o avanco das ciéncias naturais desenvolveram-se técnicas muito avancadas
de exploracdo e mensuracdo dos fenbmenos da natureza, mas, gradualmente, foi-se
abandonando a imaginacédo e o abismo entre o sensivel-empirico e o inteligivel-abstrato
tornou-se, cada vez mais intransponivel, e sem a devida precaucao filosofica, o imaginal
poderia recair em um pueril imaginario e ludico. Nesse sentido, Corbin buscou realizar a
tarefa de devolver a imaginacdo seu papel gnosioldégico ou gnéstico essencial: a
captacdo fenomenal de uma vasta gama de elementos que jamais poderiam ser
entendidos sendo a partir de seu proprio mundo imaginal, e que jamais devem ser
subestimados ou reduzidos a um sentido epistemoldgico estéril.

Neste sentido € importante destacar que o profeta Suhrawardi, depois de uma
grande angustia diante do problema do conhecimento, tem a visdo do Imam de
Sabedoria 0 qual o exorta: “[...] o conhecimento que tens de ti mesmo é uma percepcao
direta de si mesmo por si mesmo ou vocé obteve de algo distinto?” 1992 Esta experiéncia
teofanica do fildsofo no mundo de Yabarsa, o mundo imaginal, parece ter se desvanecido
diante da inversdo logica, pois “[...] para o investigador, este caminho consiste em
primeiro lugar em fazer perguntas sobre si mesmo, para depois se elevar ao

conhecimento do que esta acima dele.” 1°° Ora, se pensamos com Corbin que para cada

1001 (... “the Kabbalists, true events are the eternal relations between the ten Sephiroth, concealed
beneath the accounts of the exterior happenings related by the Bible.” (Corbin, 1989, p.xiii)

1002 (... “Is the knowledge which you have of yourself a direct perception of yourself by yourself, or
do you get it from something else?” (...) (Corbin, 1989, p.119)

1003 “Eor the seeker, this way consists first of all in investigating his knowledge of himself, and then
in raising himself to the knowledge of that which is above him.” (Corbin, 1989, p.119)

297



ente terreno existe uma contraparte celestial, se a imagem primordial das coisas s6 pode
ser captada pela imaginatio vera dos alquimistas ou os olhos de fogo do profeta, a
pergunta acerca da natureza do humano nao deveria ser refeita sob a mesma
perspectiva imaginal? Nao estariamos diante da necessidade de uma Antropologia
fundada em uma autognosis?

A respeito disso, nossa tese é a de que, 0s principais autores de Eranos — trés
dos quais buscamos dar uma énfase maior nesse trabalho — ao se defrontarem com o
problema da gnosis, e sua contraparte historica, o Gnosticismo, buscaram realizar uma
reformulacdo da ideia de conhecimento do humano. Assim, o problema da gnosis é
absorvido nas discussdes deste grupo de modo a estimular o desenvolvimento de um
conhecimento que dialoga com a visao profética, a sabedoria esotérica, a experiéncia
mistica e o pensamento gnéstico, assim como contém em si diversos elementos
cosmoldgicos, soterioldgicos, escatoldgicos sem perder o rigor, a critica e a elegancia
filoséfico-intelectual.

Segundo o pensador francés, os esforcos empregados até agora para
compreender a coesdo profunda que ha na angelologia e cosmologia masdeistas, bem
como na relagdo com o que ele chama de mistério sofianico da Terra %94 n&o sédo
suficientes, uma vez que esta sabedoria teria sido excluida de todos os canones pela
ortodoxia religiosa. Contudo, esta sofianidade ou fatimidade personificadas também na
figura de Spenta Armaiti e das Fravartis, e seu modo de ser, podemos encontrar “[...] a
partir do esboco de uma antropologia mistica que tragca uma interiorizagcdo, uma
apropriacao dos caracteres que condicionam o renascimento ao estado celeste.” 190 |sto

equivale dizer que a realizacdo do humano sé encontra seu significado ultimo mediante

1004 (_..) “Sophianic mystery of the Earth.” (Corbin, 1989, p.15)

1005 (,) “from the rough sketch of a mystical anthropology that outlines the interiorization or
appropriation of the attributes conditioning rebirth in the celestial state.” (Corbin, 1989, p.39)

298



o contato filoséfico-vivencial com este arquétipo primordial, cujo vislumbre s6 pode ser
captado mediante a experiéncia visiondria e teofanica, isto é, do imaginal. Afinal, a
pergunta mesma acerca da realidade das diversas narrativas simbdlicas, mitos,
parabolas, que os antigos nos deixaram de legado, nos aponta para a necessidade de
se compreender o que Corbin chama de uma “filosofia profética” ou “narrativa”, de uma
“histéria ou geografia do imaginal.”

Corbin sem duavida contribuiu para a ampliacdo do campo de estudos do homo
religiosus no Circulo de Eranos, permitindo que a luz do Oriente preenchesse 0s
recdnditos da obscuridade intelectual que continua a se negar a ver também no Isla a
sua beleza e a sua gnosis. Segundo Corbin, ao longo da Histéria da Filosofia podemos
contemplar uma cavalaria espiritual em luta pela “Alma do Mundo,” pela “transfiguracao
da Terra”,19% que os herdicos lutadores e seus opositores travaram e continuam a travar.
Os que lutaram em favor da Alma do Mundo, ou de Sophia, tiveram que, muitas vezes,
sacrificar aspectos materiais e profissionais, em prol de sua misséo filosofica. Se essa
analogia € tomada a sério, e a lista de pensadores, tanto protagonistas quanto
antagonistas continuasse a se alargar na contemporaneidade, em qual lista seriamos
inscritos? Nao seria a Filosofia, segundo Corbin, muito longe de uma simples atividade
intelectual, tedrica e curricular, a atividade genuina que permite a propria alma humana
se integrar com essa Alma do Mundo: Sophia?

Nessa “antropologia imaginal,” ao mesmo tempo filosoéfica e mistica, o verdadeiro
filésofo ou sabio é aquele que consegue ter esses olhos de fogo, contemplar a sarca
ardente e, com isso, incorporar ao mesmo tempo a sabedoria filosofica mais elevada e
a experiéncia mistica visionaria do profeta na noite do Miray. Contudo, essa unio mystica

nao seria possivel sem a intermediacdo de Sophia, que € a expressdao maxima da

1006 (. ..) “Soul of the World” (...) “Transfiguration of the Earth” (Corbin, 1989, p.37)
299



sabedoria, do amor, da presenca e morada da criagdo (Shekinah) ao mesmo tempo

terrena e divinal.

Conclusao

Nosso trabalho teve como objetivo principal compreender o que poderiamos
nomear como “o problema da gnosis”, na medida em que este nos parece se constituir
um elemento essencial e decisivo na reformulacdo de uma nova abordagem ou
conhecimento do humano no Circulo de Eranos, com base no dialogo entre alguns dos
principais autores e das tematicas que se articulam neste contexto tematico.

No primeiro capitulo buscamos apresentar uma introducao acerca do Circulo de
Eranos, seu significado, sua organizacao institucional, seu apogeu e declinio, bem como
0 gue poderiamos pensar como 0 seu legado para a posteridade. Como buscamos
mostrar no segundo capitulo, o termo “crise” adequa-se ao contexto historico da Europa
na primeira metade do século XX, seja ele em varios sentidos: filosofico-cientifico,
existencial, social e espiritual - a saber, de um profundo descontentamento civilizacional
quanto a ideia de “progresso” e ao proprio destino do humano - situacédo agravada pela
devastacao das guerras, a depressdo econdmica e a ascensao dos totalitarismos (2.6),
situacdo que prosseguiu na segunda metade, com a particdo da Europa em blocos
antagonistas. Ao lado de certos movimentos “antiprogressistas” ou “antimodernistas” se
vé uma retomada no interesse de dialogo entre a “filosofia ocidental” e a “sabedoria
oriental” (2.3), evidenciadas pelo surgimento de escolas filosoficas fundadas a partir de
uma preocupacao espiritual e integral do humano, bem como do resgate de uma tradicéo
filosofica antiga, por exemplo, pela escola tradicionalista ou perenialista (2.4), o
Kosmikerkreis e a Schule der Weisheit (2.5). Assim, a0 mesmo tempo que se observa
um contexto social e cultural favoravel ao surgimento de um circulo de intelectuais com

preocupacdes semelhantes e, portanto, uma certa continuidade, este grupo parece
300



romper com a tendéncia esoterista e até mesmo filoséfico-politica desta época. Apesar
de apresentarem uma abordagem dindmica e nao unilateral a estas questdes — que
pareciam se apresentar como urgentes para o homem europeu deste periodo — este
grupo apresentava um modo singular de dialogar tanto com o academicismo quanto com
vertentes filosofico-espirituais.

No terceiro capitulo buscou-se problematizar a gnosis a partir da transicdo das
abordagens da Religionsgeschichtlischer Schule para a Religionswissenschaft (3.1) de
Eranos e como este conceito passa a ser tomado como um elemento fundamental na
elaboracdo de um novo conhecimento do humano neste grupo. Assim, pudemos
depreender que, ao mesmo tempo que se observa 0 ressurgimento, na
contemporaneidade, do pensamento gnostico, com a necesséria distincdo entre um
aspecto historico-factual do Gnosticismo e um aspecto filoséfico mais amplo e complexo
de gnosis (3.5), ocorre também, e de um modo muito generalizado, o surgimento do
agnosticismo como um posicionamento filoséfico (3.2). Desse modo, o Gnosticismo,
compreendido inicialmente por Harnack (1888), em Ultima instancia, como uma simples
secularizac¢ao ou helenizac&o do Cristianismo — ou em outros termos, como uma mistura
contingente, um mero sincretismo 1097 _ restrito, portanto, a esta vertente cultural e
amplamente difundido nesses termos, passa a ser investigado em Eranos a partir de
uma abordagem singular, que valoriza o simbdlico e as capacidades criativas,
interpretativas e até mesmo gnosiolégicas da imaginacdo para melhor apreender a
situacdo do humano, da sua natureza, condicdo e destino.

Com a descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi (3.3) e com o envolvimento
direto de pesquisadores deste grupo no estudo desses, 0 tema da gnosis parece ganhar

uma notabilidade ainda maior, evidenciada mediante a realizacdo do Coléquio de

1007 Veja-se o tépico 4.6.1, no qual apresentamos brevemente a critica de Henry Corbin a tal
concepgao.

301



Messina (1966), um evento internacional que teve o Gnosticismo como tema ou
problema central. A descoberta destes documentos se apresenta como uma “boa nova”
para o conhecimento do humano, e o conteddo destes parece ter estimulado
consideravelmente as pesquisas bem como o “animo” de uma época de crises.

Ao mesmo tempo que estes pensadores estdo atualizados, em primeira méo,
acerca do problema da gnosis, uma vez que dois de seus participantes, Quispel e Puech
participaram de modo pioneiro e ativo na tradug¢é@o do primeiro codice dos Manuscritos
de Nag Hammadi, e apesar de certos abusos no uso do termo “Gnosticismo,” a sua
énfase interpretativa ndo se restringe a determinacdo da origem histoérico-factual deste
fendbmeno, senéo, na intensa busca dos elementos essenciais, arquetipicos ou “aibnicos”
contidos nessa Weltanschauung téo singular, que se manifestou e que, possivelmente,
continua a se manifestar historicamente na contemporaneidade, seja sob seus aspectos
cosmoldgicos, soteriolégicos ou escatoldgicos.

No quarto e ultimo capitulo, indicamos que os grandes pensadores de Eranos como
Jung, Scholem, Corbin, Eliade, Quispel, Leeuw, Puech, mediante uma atitude historico-
comparativa, referenciada como “humanista” (4.1.2) e “fenomenologica” (4.3.1),
buscaram exaustivamente a compreensao e a descricao dos elementos essenciais do
homo religiosus, mediante um movimento de “remitologizacdo” (4.2.1) — estudos que
foram iluminados pelos documentos recém descobertos, nos casos especificos de Jung,
Scholem, Corbin, Puech e Quispel — tendo a gnosis como um dos grandes temas
articuladores. Nao se tratava de uma abordagem intelectual distanciada e indiferente,
mas, a partir da influéncia da fenomenologia das Religides, proposta por Gerardus van
der Leew, na qual se exigiria uma participacdo no fenémeno: na experiéncia direta do
numinoso, conceito formulado por Rudolf Otto e desenvolvido pelos grandes autores de

Eranos.

302



Ao mesmo tempo que estes pensadores como Jung, Corbin, Scholem, Eliade,
Quispel etc., se envolveram com a reformulacdo de uma “Histéria Comparada da
Religiao”, mediante uma atitude interdisciplinar, comparativa, humanistica e
“fenomenoldégica” no sentido de Van der Leeuw, que ficou conhecida como
Religionswissenschaft, passam a buscar um conhecimento superlativo do humano, uma
gnosis, que pudesse se apresentar como uma alternativa, seja diante do positivismo, do
materialismo, do historicismo, do agnosticismo, e de toda visdo reducionista do humano.
Dessa forma, muitos destes pesquisadores se envolvem consideravelmente com 0s
estudos do Gnosticismo e passam a se auto identificar com o “pensamento gnostico,” na
medida em que a énfase na compreensao da esséncia da experiéncia religiosa néo recai
mais sobre a fé sendo no conhecimento e a experiéncia do numinoso. Assim como 0s
estudos da gnosis ressurgem na contemporaneidade e esse termo passa a ser
associado a um posicionamento filosofico-religioso necessariamente oposto ao
dogmatismo ou a simples “crenga’—tendo-se como grande exemplo a resposta que Jung
fornece ao ser questionado se “acreditava” em Deus %% _ surge o agnosticismo como
um “posicionamento filoséfico” neutro ou “indiferente” diante destas questdes.
Considerando isso, os grandes autores de Eranos, quando passam a investigar as
culturas ditas primitivas, buscam formular um conhecimento sui generis do humano e
assumem uma abordagem filoséfica em termos de uma Weltanschauung gnéstica
(4.3.3), com vistas a combater o materialismo e 0 agnosticismo enquanto um
indiferentismo filosofico.

N&o se tratava de uma gnosis apresentada pretensiosamente, enquanto uma
metafisica dogmatica, de um conhecimento estritamente esotérico ou revelado

exclusivamente pela experiéncia mistica, isto €, uma experiéncia privada, mas, a partir

1008 \eja-se: 4.4.3.
303



da retomada de uma tradicao filosoéfica interdisciplinar, arquetipica (4.4), cabalistica (4.5),
imaginal (4.6), ou seja, que herda elementos filoséficos da alquimia, do Gnosticismo, da
fenomenologia, do existencialismo etc., para compor um nova abordagem, que se
apresentaria como uma alternativa filoséfica diante de suas visdes antagonistas ou
“‘ameacas,” supracitadas, como o caso do materialismo cientifico, para os pensadores
tradicionalistas e do agnosticismo, sendo este ultimo retratado como uma “ameaca
mental,” pontualmente em Henry Corbin.

Desse modo, nossa tese é a de que, aquilo que nomeamos como “o problema da
gnosis” se constituiu como um grande elemento articulador das discussdes filoséficas
travadas no Circulo de Eranos em torno da questao do humano —sobretudo nas décadas
de 30 a 70 — e que este sO pode ser compreendido adequadamente a partir da distingédo
entre um sentido historico-factual, do que ficou conhecido como Gnosticismo e filoséfico-
narrativo: da gnosis. O primeiro, como buscamos apresentar anteriormente, é entendido
por estes autores como um movimento considerado herético e mais ativo no Século Il
O segundo, correspondia a uma abordagem filoséfica singular dos grandes autores de
Eranos cujas mdltiplas motivacdes — sejam estas mitologicas, antropoldgicas,
psicoldgicas, cabalisticas — serviram de fundamentacao para formulacdo de um novo
conhecimento do humano. Assim, sobre a hipétese de Hakl (2014) de que “o clima
espiritual particular de Eranos pelo qual cada um se sentia atraido ou afastado, até
mesmo excluido” %99 podemos afirmar que se deve a egrégora gnoéstica do Circulo de
Eranos.

A impressédo que deixa a leitura de algumas das obras destes pensadores € a de,
em alguns momentos, se estar lendo um mesmo autor, pela continuidade estrutural dos

conceitos ali apresentados, ou, em outros momentos, a sensacao de participacao de um

1009 [Veja-se: 2.2.] (...) “particular spiritual climate of Eranos, by which one felt either attracted or put
off, even excluded.” (Hakl, 2014, p.3)

304



verdadeiro simpoésio filoséfico, um debate de varios amigos, que, embora possam
discordar sobre alguns assuntos, estédo sempre dispostos a dialogar e a estabelecer um
momento de participacdo e contato com 0 outro — neste caso, temas nada frivolos — e
que, parecem ter sempre a gnosis como um tema articulador e anunciador da busca de
um novo conhecimento (gnosis) do humano, inspirado por um daimon ainda
desconhecido.

Como buscamos apresentar ao longo desse trabalho, os principais pensadores
deste grupo, ao mesmo tempo em que parecem ter muito bem em conta a
problematicidade em torno do “fenédmeno gndstico”, desenvolveram teses gnosticas, na
medida em que incentivavam a formulacdo de uma Weltanschauung — uma visédo ou
intuicdo de mundo enquanto uma hipétese a ser testada — bem como a busca de um
conhecimento que pudesse salvar o homem de qualquer reducionismo epistemoldgico,
mas que, a0 mesmo tempo respeitasse seus limites cognoscitivos, a tradicéo filosofica e
estivesse aberto ao dialogo com o pensamento contemporaneo. Diante do exposto,
podemos ainda inferir que a amplitude do impacto académico de suas pesquisas,
sobretudo envolvendo o homo religiosus, ainda nos é desconhecido e que estas podem
ter contribuido decisivamente e, talvez, ainda de modo néo reconhecido, para os estudos
que hoje sdo conhecidos como Religibes Comparadas. Assim, em outros termos,
pretendemos defender que, a0 mesmo tempo em que 0s autores de Eranos parecem
estar muito bem atualizados acerca das dificuldades interpretativas do Gnosticismo, e do
problema da gnosis, bem como de certos abusos no uso do primeiro — contudo, eles ndo
estdo profundamente preocupados com a origem histérico-factual deste fendbmeno,
sendo na busca dos elementos filosofico-narrativos essenciais e arquetipicos contidos

nessa Weltanschauung complexa.

305



Trata-se de uma visao filoso6fica analoga ao perenialismo — desde que se resguarde
distingdo fundamental entre ambas as escolas!?'® — a saber, que, mediante um estudo
histérico e comparativo das Religides é possivel encontrar um “conhecimento perene”;
em termos junguianos, um conhecimento “aibnico” ou “arquetipico”’, ou seja, um
conhecimento essencial e decisivo, que ndo pode ser reduzido a certos padrbes
epistemologicos espaco-temporais, e que se poderia pensa-lo analogicamente como
uma unidade “imanente-transcendente” ou “arquetipica” das Religides. A gnosis
reconhecida no seio deste grupo abrange multiplos aspectos da situacdo antropolégica
— cosmoldgicos, pneumatol6gicos, soterioldgicos e escatoldgicos — que comportam uma
dimenséo ética decisiva. S6 a assuncao destes aspectos possibilita redimir efetivamente
o humano, desde que este esteja disposto a reconhecer que o “salvador” bem como o
verdadeiro inimigo obscuro se encontram no interior do préprio humano e que,
retomando a sabedoria dos antigos, é somente mediante a autognosis que este podera
conhecer o universo e os deuses.

Concluimos: este trabalho pretende, ndo o reconhecimento ou qualquer impacto
nos estudos académicos da gnosis, mas contribuir, minimamente que seja, para
a reflexdo e divulgacdo contemporéanea de um tema que inspirou e animou a vida interior
de muitas pessoas no passado; também para o reconhecimento de um circulo de
pensadores de elevada qualidade intelectual cuja influéncia, ainda que discreta ou
desapercebida, marcou o pensamento do século XX e para a posteridade, sobretudo em

referéncia ao que hoje se conhece como Religides Comparadas.1°t!

1010 VVeja-se: 2.4.

1011 VVeja-se o verbete “Comparative Religion” no The Concise Oxford Dictionary of the Christian
Church. Disponivel em:
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13
600831F0593DBE67CB359A815

306


https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815

REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS 1012

Abbagnano, Nicola. (2007). Dicionario de Filosofia. Sdo Paulo, Brasil: Martins

Fontes.

Ameisenowa, S. (1949) Animal-headed Gods, Evangelists, Saints and Righteous
Men. Journal of the Warburg and Courtauld Institutes. (12), 21-45.

Eliade, M. (1965). Krisis und Erneuerung der Religionswissenschaft. Antaios, 9(5),
pp??; reprinted in Eliade, M. (2000). Das Okkulte und die moderne Welt: Zeitstromungen
in der Sicht der Religionsgeschichte: Der Magische Flug: Aufsatzsammlung. Sinzheim:
AAGW, 197-215; published in English as Eliade, M. (1965) Crisis and Renewal in History
of Religions, History of Religions 5(1), 1-17.

Accart, X. (2005). Guénon ou le renversement des clartés : Influence d'un
métaphysicien sur la vie littéraire et intellectuelle frangaise. (1920-1970) Paris, France:
Edidit.

Agamben, G. (2002). Laperto: Luomo e lanimale. Torino, Italia: Bollati Boringhieri
Editore.

Adorno & Horkheimer. (2002) Dialectic of Enlightenment. Stanford, U.S.A:

Stanford University Press.

Aland, B., Bultmann, R., Jingel, E., Bianchi, U., Unnik, W.C., Armstrong, A.H.,
Robinson, J.M., McRae, G.W., Rudolph, K., Widengreen, G., Gasparro, G.S., Schenke,
H-M., Pearson, B.A., Schmithals, W., Pagels, E.H., Wisse, F., Wilson, R.M., Ménard, J.E.
Segelber, E., ... Quispel, G. (1978). Gnosis: Festschrift fir Hans Jonas. Géttingen,
Deutschland: Vandenhoeck & Ruprecht.

Araujo, A. & Bergmeyer, H. (2013). Jung e o tempo de Eranos: Do sentido
espiritual e pedagdgico do Circulo de Eranos. Retirado de:
https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/28048/1/educacao_94-112.pdf

Aristote. (1966). De I"éme. Paris, France: Les Belles Lettres.

Ash, M. G. (1995). Gestalt psychology in German culture, 1890-1967: Holism and
the quest for objectivity. New York, U.S.A: Cambridge University Press.

1012 Os autores estudados tem uma vasta producéo literario-cientifica; no entanto, apenas foram
referenciadas nesta bibliografia as obras que foram utilizadas nesta tese.

307


https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/28048/1/educacao_94-112.pdf

Ashwin, P. (2006). Changing higher education: The development of learning and
teaching. London, England:Routledge.

Ayres, L. (2004). Nicaea and it’s Legacy: An Approach to Forth-Century Trinitarian
Theology. New York, U.S.A.: Oxford University Press.

Bailey, A. (1979). The Unfinished Autobiography. New York, U.S.A.: Lucis Trust.

Bambach, C.R. (1995) Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. New York,
U.S.A: Cornell University Press.

Bazan, F.G. (2017). La gnosis eterna: Antologia de textos gnosticos, griegos,
latinos y coptos Ill: Gnésticos Libertinos, Testimonios Hermético-Gnasticos, Alquimicos
y Neoplaténicos. Madrid, Espafa: Editorial Trotta.

Benjamin, W & Scholem, G. (1989). The Correspondence of Walter Benjamin and
Gershom Scholem. (1932-1940) New York, U.S.A: Schocken Books.

Benjamin, W. (1997). Selected Writings Vol.1.(1913-1926) London, England:
Harvard University Press.

Benz, E. et al., (2016). Color Symbolism: Six Excerpts from the Eranos Yearbook.
Washington, U.S.A: Spring Publication.

Bianchi, U. et al., (1970). Le origini dello gnosticismo: Colloquio di Messina, 13-18
aprile 1966, Leiden: Brill.

Bible, Interlinear Greek-English New Testament (Bible) (with Hebrew and Syriac

text in parallel). Retrieved from: https://www.pdfdrive.com/interlinear-greek-english-new-

testament-bible-with-hebrew-and-syriac-text-in-parallel-d158004043.html

Blair, T. (2013). The Hebrew-English Interlinear ESV Old Testament: Biblia

Hebraica Stuttgartensia, English Standard Version. Columbia, U.S.A: Crossway.

Borbély, S. (2007). Gnostic Elements in Mircea Eliade’s Thinking. In: Studia
universitatis Babes-Bolyai, Philologia, LII, 4.

Bousset, W. (1970). Kyrios Christos: A History of the Belief in Christ from the
Beginnings of Christianity to Irenaeus. New York, U.S.A: Abingdom Press.

Bousset, W. (2011). Hauptprobleme der Gnosis. Gottingen, Deutschland:
Vandenhoeck & Ruprecht.

Brentano, F. & Fechner, G.T. (2015). Briefwechsel Uber Psychophysik (1874-
1878). Berlin, Deutschland: De Gruyter.

308


https://www.pdfdrive.com/interlinear-greek-english-new-testament-bible-with-hebrew-and-syriac-text-in-parallel-d158004043.html
https://www.pdfdrive.com/interlinear-greek-english-new-testament-bible-with-hebrew-and-syriac-text-in-parallel-d158004043.html

Buber, M. (2016). Eclipse of God: Studies in the relation between Religion and
Philosophy. Princeton, U.S.A.: Princeton University Press.
Bull, C.H. et al., (2012) Mystery and Secrecy in the Nag Hammadi collection and

other Ancient Literature: ldeas and Practices. Leiden, Netherlands: Brill.

Bultmann, R. (1958). Jesus Christ and Mythology. New York, USA: Charles
Scribner”s Sons.

Burkitt, F. (1932). Church and gnosis: A Study of Christian Thought and
Speculation in the Second Century. New York: Ams Press.

Cassirer, E. (1927). Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance
Berlin: Springer Fachmedien Wiesbaden Gmbh.

Cassirer, E. (2010). Philosophie der symbolischen Formen: Erster Teil: Die
Sprache; Zweiter Teil: Das mythische Denken; Dritter Teil: Phanomenologie der
Erkenntnis. Hamburg: Felix Meiner Verlag.

Campbell, J. (1991) The power of myth. New York, U.S.A: Anchor Books.

Campbell, J. (2004) The Hero with a Thousand Faces. New York, U.S.A: Princeton
University Press.

Comte, A. (1998) Cours de philosophie positive. Paris, France: Hermann.

Copenhaver, B.P. (2019). Magic and the Dignity of Man: Pico della Mirandola and
His Oration in Modern Memory. London, England: The Belknap Press.

Corbin, H. (1946). Les motifs zoroastriens dans la philosophie de Sohrawardi.
Tehran: Publications de la Société d"archéologie.

Corbin, H. et al., (1951). Man and Time: Papers from the Eranos Yearbooks. With
an introduction by Henry Corbin (English version).

Corbin, H. (1978). Biographical Post-Scriptum to a Philosophical Interview. Paris:
Official website of the Association des Amis de Henry et Stella Corbin. Retrieved from:

https://www.amiscorbin.com/en/biography/biographical-post-scriptum-to-a-

philosophical-interview/

Corbin, H. (1989). Spiritual Body and Celestial Earth: From Mazdean Iran to Shi’ite

Iran. Princeton: U.S.A: Princeton University Press.

Corbin, H. (1990). Avicenna and the Visionary Recital. Princeton, U.S.A: Princeton

University Press.

309


https://www.amiscorbin.com/en/biography/biographical-post-scriptum-to-a-philosophical-interview/
https://www.amiscorbin.com/en/biography/biographical-post-scriptum-to-a-philosophical-interview/

Corbin, H. (1999). Swedenborg and esoteric Islam: two studies. New York, U.S.A:

Swedenborg Foundation.

Corbin, H. (2006). Cuerpo espiritual y Tierra celeste: Del IrAn masdeista al Iran

chiita. Madrid, Espafa: Siruela.

Corbin, H. (2014). Autour de Jung: Le bouddhisme et la Sophia. Paris, France:

Editions Entrelacs.

Chacornac, P. (2000). La Vie simple de René Guénon : lllustrations de Pierre

Chaux, Paris, Les Editions Traditionnelles.

Chattopadhyaya, D. (1992). Lokayata: Study in Ancient Indian Materialism. New
Delhi: People’s Publishing House.

Clarke, J.J. (1993) Em busca de Jung: Indagac¢@es Historicas e Filosdéficas. Rio de

Janeiro, RJ: Ediouro.

Culianu, I.P. (2006). Gnosticism si gindire moderna: Hans Jonas. lasi, Romaniei:

Polirom.

Dilthey, W. (1894). Ideen uber eine beschreibende und zergliedernde Psychologie.
Sitzung der philosophisch-historischen Klasse. Sitzungsberichte der koniglich
preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Ausgabe XXVI, pp.? Retrieved

from:http://www.uwemortensen.de/Dilthey%20ldeen%20beschreibendezergliederndePs
ychologie.pdf

Dilthey, W. (1990). Einleitung in die Geisteswissenschaften: Versuch einer

Grundlegung fur das Studium der Gesellschaft und der Geschichte. Géttingen,
Deutschland: Vandenhoeck & Ruprecht.

Dilthey, W. (2018). A esséncia da Filosofia. Petropolis, Brasil: Vozes.

Eliade, M. (1954). Cosmos and History: The Myth of the Eternal Return. New York,
U.S.A: Harper Torchbooks.

Eliade, M. (1961). History of Religions and a New Humanism. History of Religions,
1(1), 1-8. Retrieved from: https://www.jstor.org/stable/1061968

Eliade, M. & Kitagawa, J.M. (1965). The History of Religions: Essays in
Methodology. Retrieved from: https://www.religion-online.org/book-chapter/the-

supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-
pettazzoni

310


http://www.uwemortensen.de/Dilthey%20Ideen%20beschreibendezergliederndePsychologie.pdf
http://www.uwemortensen.de/Dilthey%20Ideen%20beschreibendezergliederndePsychologie.pdf
https://www.jstor.org/stable/1061968
https://www.religion-online.org/book-chapter/the-supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-pettazzoni
https://www.religion-online.org/book-chapter/the-supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-pettazzoni
https://www.religion-online.org/book-chapter/the-supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-pettazzoni

Eliade, M. & Kitagawa, J.M. (1986). Metodologia de la historia de las religiones.

Barcelona: Espafa: Paidos.

Eliade, M. (1965). Krisis und Erneuerung der Religionswissenschaft. Antaios, 9(5),
pp??; reprinted in Eliade, M. (2000). Das Okkulte und die moderne Welt: Zeitstrétmungen
in der Sicht der Religionsgeschichte: Der Magische Flug: Aufsatzsammlung. Sinzheim:
AAGW, 197-215; published in English as Eliade, M. (1965) Crisis and Renewal in History
of Religions, History of Religions 5(1), 1-17.

Eliade, M. (1987). The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. New York,
USA: Harvest Book.

Eliade, M. (1989). Journal Il. Chicago, IL: University of Chicago Press.

Eliade, M. (2016). O sagrado e o profano: A Esséncia das Religides. Lisboa,
Portugal: Reldgio d”Agua.

Ellenberger, H.F. (1994). The Discovery of the Unconscious: The History and
Evolution of Dynamic Psychiatry. London, England: Fontana Press.

Eranos Yearbook. (1958). Man and Time. Papers from the Eranos Yearbooks.
London, England: Routledge & Kegan Paul.

Falter, R. (2003). Ludwig Klages: Lebensphilosophie als Zivilisationskritik.
Munchen, Deutschland: Telesma.

Ferreira, A. & Silveira, L. Do Circulo de Eranos a construcéo do simbdlico em Carl
Gustav Jung. Psicologia USP. SciELO: Scientific Electronic Library Online. Retirado de:
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0103-
65642015000200259&script=sci_abstract&ting=pt

Fitzgerald, M.O. (2010). Frithjof Schuon: Messenger of the Perennial Philosophy.
Bloomington, U.S.A: World Wisdom.

Franz, M.L. (2017). Alchemical Active Imagination. Boulder, U.S.A.: Shambhala.

Freud, S. (2002). The Complete Correspondence of Sigmund Freud and Karl
Abraham (1907-1925) Routledge.

Freud, S., Jung, C. G., & McGuire, W. (Ed.). (1974). The Freud/Jung letters: The
correspondence between Sigmund Freud and C. G. Jung. Princeton, U.S.A.: Princeton

University Press.
Freud. S. (1982). Traumdeutung. Frankfurt, Deutschland: Fischer Taschenbuch
Verlag.

311


https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0103-65642015000200259&script=sci_abstract&tlng=pt
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0103-65642015000200259&script=sci_abstract&tlng=pt

Gieseler, J. (1857). A Text-book of Church History. Harper & Brothers.
Given, J. (2019). Nag Hammadi at Eranos : Rediscovering Gnosticism among the
Historians of Religions. London: Bloomsbury Academic.

Grosse, J. (2010). Lebensphilosophie. Stuttgart, Deutschland: Reclam
Taschenbuch.

Guénon, René. (1976). Mélange. Paris: Editions Gallimard.

Guénon, R. (2013). La Crise du monde moderne. Paris: Editions Gallimard.

Hakl, H. (2014). Der verborgene Geist von Eranos. Unbekannte Begegnungen von
Wissenschaft und Esoterik. Eine alternative Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts.
[English] Eranos : an alternative intellectual history of the twentieth century / Hans
Thomas Hakl ; translated by Christopher Mcintosh with the collaboration of Hereward
Tilton. — English, New York: Routledge.

Hannah, B. (1981). Encounters with the Soul: Active Imagination as Developed by
C. G. Jung. Boston, U.S.A.: Sigo Press.

Hanegraaff, W. J. (2011) Kabbalah and Gnosis Magazine: (1985-1999) Kabbalah
and Contemporary Spiritual Revival. Israel, Ben-Gurion: University of the Negev Press.

Harnack, A. (1988). Lehrbuch der Dogmengeschichte. Freiburg, Deutschland:
Akademische Verlagsbuchhandlung von J.C.B. Mohr.

Harnack, A. (1990). Marcion: The Gospel of the Alien God. Durham, U.S.A.: The
Labyrinth Press.

Harnack, A. (2010). Lehrbuch der Dogmengeschichte. Freiburg, Deutschland:
Akademische Verlagsbuchhandlung von J.C.B. Mohr.

Hauer, J.W., Heim, K., Adam, K., (1937). Germany’s New Religion: The German
Faith Movement. New York, U.S.A:The Abingdom Press.

Hesse, H. (2005). Siddhartha. San Diego, U.S.A: Icon Classics.

Hoeller, S.A. (2009). The Gnostic Jung and the Seven Sermons to the Dead.
Wheaton, U.S.A.: Quest Books.

Husserl, E. (1970). The Crisis of European Sciences and Transcendental
Phenomenology: An Introduction to Phenomenological Philosophy. Evantson:

Northwestern University Press.
Husserl, E. (1976). Die Krisis der Europaischen Wissenschaften und die
Transzendentale Phanomenologie. Haag, Netherlands. Martinus Nijhoff.
312



Huxley, A. (1947). The Perennial Philosophy. London, England: Chatto & Windus.
Jaeger, W. (1963) Das frihe Christentum und die griechische Bildung. Berlin,
Deutschland: Gruyter & Co.

Jonas, H. (1928). Der Begriff der gnosis. [Dissertacéo publicadada posteriormente
em dois volumes: Gnosis und spatantiker Geist: Teil 1: Die mythologische gnosis.
Vandenhoeck & Ruprecht, Goéttingen, 1934; Teil 2: Von der Mythologie zur mystischen
Philosophie. Vandenhoeck & Ruprecht, Gottingen, 1954]. Universitat Marburg.

Jonas, H. (1988). Gnosis und Spatantiker Geist: Die mythologische Gnosis (Erster
Teil). Gottingen, Deutschland: Vandenhoeck & Ruprecht.

Jones, L. [Ed.] (2005). Encyclopedia of religion. New York, U.S.A: Thomson Gale.

Joseph, A.B. (2004). Sepher Yetzirah: The Book of Formation Attributed to Rabbi
Akiba Ben Joseph. Berwick, U.S.A.: Ibis Press.

Joyce, J. (1939). Finnegans Wake. New York, U.S.A: Viking Press.

Jung, C.G. (1902). Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter
Phanomene. Leipzig, Druck und Verlag von Oswald Mutze. Universitat Zurich.
Jung, C.G. (1943). L'Homme a la découverte de son ame. Paris, France: Petite

Bibliothéque Payot.

Jung, C.G. (1959). Aion: Researches into the phenomenology of the Selbst. New
York, U.S.A.: Pantheon Books.

Jung, C.G. (1962). Psychologie und Religion. Zurich, Switzerland: Rascher & Cie.
AG, Verlag.

Jung, C.G. (1969). Uber die Archetypen und das kollektive Unbewusste. In:
Gesammelte Werke Band 9.1.

Jung, C.G. (1967). Antwort auf Hiob. Zlrich, Switzerland: Walter Verlag.

Jung, C.G. (1975). The Structure and Dynamics of the Psyche. New York, U.S.A:

Princeton University Press.

Jung, C. G. (1976). Symbols of Transformation: An Analysis of the Prelude to a
case of Schizophrenia. New York, USA: Princeton University Press.

Jung. C.G. (1977). Mysterium Coniunctionis: An inquiry into the separation and

synthesis of psychic opposites in Alchemy. New York, U.S.A: Princeton University Press.

Jung, C.G. (1978). Civilization in Transition. New York, U.S.A: Princeton University

Press.
313



Jung, C.G. (1980). The Archetypes and Collective Unconscious. Princeton, U.S.A.:

Princeton University Press.

Jung, C.G. (1983). The Collected Works of Jung. Princeton, U.S.A.: Princeton

University Press.

Jung, C.G. (1983). The Zofingia Lectures. Princeton, USA: Princeton University

Press.

Jung, C.G. (1988). Studien Uber alchemistische Vorstellungen. Olten, Switzerland:
Walter Verlag.

Jung, C.G. (1989). Memories, Dreams, Reflections. New York, USA: Vintage
Books.

Jung, C.G. (1990). Aspectos do Drama Contemporaneo. Petropolis, Brasil: Vozes.
Jung, C.G. (2002). A Energia Psiquica. Petrépolis, Brasil: Vozes.
Jung, C.G. (2013). Civilizacdo em Transicdo. Petrépolis, Brasil: Vozes.

Jung, C.G. (2021). Aion: Beitrage zur Symbolik des Selbst. Stuttgart, Deutschland:

Patmos Verlag.

Junginger, H. (2010). Harmless or Dangerous? The Eranos Conferences in the
1930°s from the Perspective of National Socialist Germany. Archaeus, XIV, pp.41-55.
https://www.academia.edu/15221003

Kaplan, A. (1985). Meditation and Kabbalah. Boston, U.S.A.: Weiser Books.

Kapteyn, O.[ed.] (1945). Studien fur C.G. Jung - Zur Idee des Archetypischen -
Zum 70. Geburtstag von C.G. Jung [Studien zum Probleme des Archetypischen -
Festgabe fur C.G. Jung zum siebzigsten Geburtstag 26. Juli 1945], Eranos-Jahrbuch
XI1/1945, Rhein-Verlag, Zirich.

Kant, I. (1912). Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Leipzig, Deutschland: Der
Philosophischen Bibliothek.

Kant, I. (1923). Physische Geographie; Padagogik. Berlin, Deutschland: Walter de
Grunter & Co.

Kant, I. (1766). Trdume eines Geistersehers, erlautert durch Trédume der
Metaphysik. Wirzburg, Deutschland: Felix Meiner.

Kant, I. (1967). Kritik der reinen Vernunft. Wirzburg, Deutschland: Felix Meiner.

Keyserling, H.G. (1919). Das Reisetagebuch eines Philosophen. Minchen und

Leipzig: Duncker & Humblot.
314


https://www.academia.edu/15221003/

Khosroev, A. L. (1991). Alexandrian Christianity according to texts from Nag
Hammadi. Moscow, Russia: Nauka.

Kippenberg, H. (2011). Obituary: Prof. Dr. phil., Dr. theol. Carsten Colpe. Leiden,
Netherlands: Birill.

Kirsch, T.B. (2000). The Jungians: A comparative and historical perspective.
London, England: Routledge.

Kyber, M. (1931). Neues Menschentum: Betrachtungen in zwolfter Stunde.
Leipzig, Deutschland: Hesse & Becker.

Lahe, J. (2012). gnosis und Judentum: alttestamentliche und judische Motive in
der gnostischen Literatur und das Ursprungsproblem der gnosis (Nag Hammadi and

Manichaean studies, v. 75) Leiden: Brill.

Layton, B. (ed.) (1980). The Rediscovery of Gnosticism. vol. |, Leiden 1980,
pp.118-132.

Lebovic, N. (2013) The Philosophy of Life and Death: Ludwig Klages and the Rise
of a Nazi Biopolitics. New York, U.S.A: Palgrave Macmillan.

McGuire, W. (1982). Bollingen: An Adventure Collecting the Past. Princeton,
U.S.A.: Princeton University Press.

Merkur, D. (1993). Gnosis: an Esoteric Tradition of Mystical Visions and Unions

Albany: State University of New York Press.
Meyer, M. (2007) The Nag Hammadi Scriptures: The Revised and Updated

Translation of Sacred Gnostic Texts Complete in One Volume. New York, U.S.A: Harper

Collins Publishers.

Mirandola, P.D. (2014). Discorso sulla dignita dell’uomo. Roma, Italia: Ugo

Guanda Editore.

Mohanty, J. N. (2011). "Frontmatter":Edmund Husserl's Freiburg Years. New
Haven: Yale University Press.
Mouravieff, B. (2019) Gnésis, Etude et commentaires sur la tradition ésotérique de

I'Orthodoxie orientale. La Baconniere: La Colombe.
Muratori, C. (2016). The First German Philosopher: The Mysticism of Jakob
Bohme as interpreted by Hegel. London, England: Springer.
Nasr, S. H. (2005). The Essential Frithjof Schuon. World Wisdom.
Neusner, J. (2001). The reader’s guide to the Talmud. Leiden, Netherlands: Brill.
315



Nietzsche, F.W. (1984). Menschliches, Allzumenschliches: Ein Buch fur freie

Geister. Leipzig, Deutschland: Druck und Verlag.
Nietzsche, F.W. (1895). Der Antichrist: Fluch auf das Christentum. Leipzig,

Deutschland, Hofenberg.

Odeberg, H. [Ed.] (1928). Il Enoch: The Hebrew Book of Enoch. London, England:
Cambridge University Press.

Oldmeadow, H. (2010). Frithjof Schuon and the Perennial Philosophy.
Bloomington, U.S.A: World Wisdom.

Oldmeadow, H. (2011). Ex Oriente Lux: Eastern Religions,Western Writers.

Literature & Aesthetics 21 (2). 23-42. Retrieved from:
https://www.academia.edu/19857487

Otto, R. (1979). Das Heilige: Uber das Irrationale und die Idee des Géttlichen und

sein Verhéltnis zum Rationalen. Minchen, Deutschland: Verlag C.H. Beck.

Otto, R. (2007). O sagrado: Os aspectos irracionais da nocdo do divino e sua

relacdo com o racional. Petrépolis, Rio de Janeiro: Vozes.
Pagels, E. (1989). The Gnostic Gospels. New York, U.S.A.: Vintage Books.

Pele, A. (2012). El discurso de la dignitas hominis en el humanismo del

Renacimiento. Madrid: Editorial Dyckinson.

Pifiero, A. [Ed.] (2009). Todos los Evangelios: Traducion integra de las lenguas

originales de todos los textos evangelicos conocidos. Madrid, Espafia: Edaf.

Preus, A. (2007). Historical Dictionary of Ancient Greek Philosophy. Toronto,

U.S.A.: The Scarecrow Press.

Puech, H.C. (1982). En torno a la gnosis: La gnosis y el tiempo y otros ensayos.

Madrid, Espafa:Taurus.
Quispel, G. (1951). Gnosis als Weltreligion. Zurich, Switzerland: Origo Verlag.

Quispel, G. (2008). Gnostica, Judaica, Catholica: Collected Essays of Gilles
Quispel. Boston, USA: Brill.

Read, H. (1955). Education through Art. New York, USA: Pantheon Books.
Read, H. (2011). Education for Peace. London, U.K: Routledge & Kegan Paul.

Robinson, J.M. (2014). The Nag Hammadi Story: From the Discovery to the
Publication. Boston, U.S.A: Brill.

316


https://www.academia.edu/19857487/

Rohden, V. (2009). Representacdes nao-conscientes em Kant. In: | Congresso
Nacional de Filosofia da Unicentro — Il Coléquio Kant da SKB-PR, ISSN 2175-3059,
Guarapuava. Anais, 2009. CD-ROM. Retrieved from: http://docplayer.com.br/15449451-
[-congresso-nacionall21

Rudolph, K. (1987). gnosis: The Nature and History of Gnosticism. New York, USA:
Harper Collins Publishers.

Santos, M.F. (2001). A Sabedoria das Leis Eternas. S&o Paulo, SP: E
Realizacoes.

Schmidt, C. [Ed.] (1978). Pistis Sophia. The Coptic Gnostic Library. Leiden,
Netherlands: Birill.

Schmitz, O. (1923). Psychoanalyse und Yoga. Darmstadt: Otto Reichl Verlag.

Scholem, G.G. (1965). Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and the Talmudic

Tradition: The Jewish Theological Seminary of America, New York: Israel Goldstein

Lectures.

Scholem, G.G. [Ed.] (1977). Zohar: The Book of Splendor: Basic readings from the
Kabbalah. New York, USA: Schocken Books.

Scholem, G.G. (1995). Major Trends in Jewish Mysticism. New York, USA:
Schocken Books.

Scholem, G.G. (2015). A cabala e seu simbolismo. Sdo Paulo, SP: Perspectiva.

Scholem, G.G. (2020). Zur Kabbala und ihrer Symbolik. Berlin, Deutschland:
Suhrkamp Verlag.

Schopenhauer, A. (1974). Parerga and Paralipomena:Short Philosophical Essays
Norfolk: Oxford University Press.

Schopenhauer, A. (1977) Die Welt als Wille und Vorstellung. Zurich, Schweiz:
Diogenes Verlag.

Schuon, F. (1948). De I'unité transcendante des Religions. Paris, France: Editions
Gallimard.

Schuon, F. (1953). The Transcendent Unity of Religions. London, England:
Latimer Trend & Plymouth.

Schuon, F. (1979). De I'Unité Transcendante des Religions: Nouvelle Edition
revue et Argumentée. Paris: Editions du Seuil.

Schuon, F. (1957). Sentiers de gnose, Paris: La Colombe.

317


http://docplayer.com.br/15449451-I-congresso-nacional121
http://docplayer.com.br/15449451-I-congresso-nacional121

Sefaria. Sefaria: A Living Library of Jewish Texts Online. Retrieved from:

https://www.sefaria.org

Shamdasani, S. (1998). Cult Fictions: C.G.Jung and the founding of analytical
psychology. London, England: Routledge.

Shamdasani, S. (2003). Jung and the Making of Modern Psychology: The Dream

of a Science. New York, U.S.A: Cambridge University Press.

Smith, W. (1867). Dictionary of Greek and Roman Biography and Mythology.

London, England: Earinus-Nyx.

Troeltsch, E. (1911). Die Bedeutung des Protestantismus fir die Entstehung der
modernen Welt. Minchen und Berlin: Oldenbourg.

Troger, K.W. (1971). Mysterienglaube und Gnosis in Corpus Hermeticum XIII.
Berlin: Akademie Verlag, 1971.

Unesco. (1945). Constitution of the United Nations Educational, Scientific and

Cultural Organization. London. Retrieved from: https://www.unesco.org/en/legal-

affairs/constitution

United Nations. (1948). Universal Declaration of Human Rights. Retrieved from:

https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-declaration/translations/english

Voegelin, E. (2000). Modernity without Restraint: The Political Religions; The new
Science of Politics; and Science, Politics, and Gnosticism. London, England: University

of Missouri Press.

Wasserstrom, S. M. (1999). Religion after religion: Gershom Scholem, Mircea

Eliade, and Henry Corbin at Eranos . New Jersey: Princeton University Press.
Weil, P. (1976). Esfinge: Estrutura e Mistério do homem. Itatiaia: Vozes.

Weor, S.A. (1985). La Revolucién de la Dialética. Guadalajara, México: Ediciones

Pleroma.

Wilhelm, R., & Jung, C.G. (1994). Das Geheimnis der Goldenen Bliite. Mlnchen,
Deutschland: Diederichs Gelbe Reihe.

Williams, M. A. (1996). Rethinking “Gnosticism”: An Argument for Dismantling a

Dubious category. Princeton, U.S.A: Princeton University Press.

318


https://www.sefaria.org/
https://www.unesco.org/en/legal-affairs/constitution
https://www.unesco.org/en/legal-affairs/constitution
https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-declaration/translations/english

ANEXO |
Lista de conferencistas e conferéncias 1013

Adami, Valerio

“Che dire del disegno?”, 71/2012, 143-161

Afanassiev, Valery

“La mesure de la terre”, 74/2017-2018, 383—412

Aglioti, Salvatore Maria

“Spirito fatto carne. Corpo, cervello e trascendenza”, Eranos—Jung Lecture,

72/2013-2014, 847-859

Aizenstat, Stephen

“Fragility of the World’s Dream”, 70/2009-2010-2011, 178-194
“The Dangers and Opportunity of Cyberspace: A New Vision of Global Dreaming”,

71/2012, 218-235

“The Pacifica Story: Money as Psychic Libido”, 72/2013-2014, 244268
“The Fate of the Dream in the Future of a Cyber World”, 74/2017-2018, 158-178

Allberry, Charles Robert Cecil Augustine

“Symbole von Tod und Wiedergeburt im Manichaismus”, 7/1939, 113-149

Aprile, Gianni

“Crisi finanziarie e mistificazione dell’esperienza”, 72/2013-2014, 195-243

1013 Fizemos referéncia idéntica a fonte original, na qual consta os volumes das publicacdes bem

como as paginas das referidas conferéncias. Veja no website oficial da Fundacdo Eranos:
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

319


http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers

Armstrong, Arthur Hilary

“The Divine Enhancement of Earthly Beauties: The Hellenic and Platonic
Tradition”, 53/1984, 49-81

“The Hidden and the Open in Hellenic Thought”, 54/1985, 81-117
“Platonic Mirrors”, 55/1986, 147-181

“ltineraries in Late Antiquity”, 56/1987, 105-131

Baeck, Leo

“Individuum ineffabile”, 15/1947, 385-436

Banziger, Hans Conrad

“‘Der Glaube als archetypische Haltung. Versuch einer Amplifikation”, 18/1950,
377-412

Baracchi, Claudia

“Il grande prigioniero. Liberta, limite e i confini della psyche”, Eranos—Jung Lecture,
75/2019-2020-2021, 821-842

Baum, Julius

“Die symbolischen Darstellungen der Eucharistie”, 11/1944, 327-346

“Darstellungen aus der germanischen Gotter- und Heldensage in der nordischen
Kunst”, 17/1949, 335-358

Baynes, Charlotte

“Der Erlésungsgedanke der christlichen Gnosis (Originaltexte und Kommentare)”,
5/1937, 155-209

Beck, Guy

“‘Ragas of Love: Devotional Music in the Hindu Tradition”, Fetzer—at—Eranos
Lecture, 70/2009-2010-2011, 577-595

Beirnaert, Louis

“La dimension mythique dans le sacramentalisme chrétien”, 17/1949, 255-286
320



“Le symbolisme ascensionnel dans la liturgie et la mystique chrétiennes”, 19/1950,
41-63

Benini, Arnaldo
“Il tempo a priori nel cervello”, Eranos—Jung Lecture, 74/2017-2018, 569-584
Benz, Ernst

“Die heilige Hohle in der alten Christenheit und in der 6stlich-orthodoxen Kirche”,
22/1953, 365-432

“Theogonie und Wandlung des Menschen bei Friedrich Wilhelm Joseph Schelling”,
23/1954, 305-365

“‘Der Mensch und die Sympathie aller Dinge am Ende der Zeiten (nach Jakob
Boehme und seiner Schule)”, 24/1955, 133-197

“Creator Spiritus. Die Geistlehre des Joachim von Fiore”, 25/1956, 285—-355

“‘Der Friedensgedanke in der gegenwartigen Auseinandersetzung zwischen
Buddhismus und Christentum in Asien”, 27/1958, 359-404

“Der dreifache Aspekt des Ubermenschen”, 28/1959, 109—192

“Vision und Fuhrung in der christlichen Mystik”, 31/1962, 117-169

“Der Mensch als Imago Dei”, 38/1969, 297-330

“Die schopferische Bedeutung des Wortes bei Jacob Boehme”, 39/1970, 1-40

‘Die ewige Jugend in der christlichen Mystik von Meister Eckhart bis
Schleiermacher”, 40/1971, 1-50

“Die Farbe im Erlebnisbereich der christlichen Vision”, 41/1972, 265-326

“Die Signatur der Dinge. Aussen und Innen in der mystischen Kosmologie, in
Schriftauslegung und Physiognomik”, 42/1973, 517-580

“Norm und Heiliger Geist in der Geschichte des Christentums”, 43/1974, 137-182

“Der kopernikanische Schock und seine theologische Auswirkung”, 44/1975, 15—
60

“,Mancherlei Gaben, ein Geist“: Zur Wiedererkennung der Charismata”, 45/1976,
315-361

“Zeit, Endzeit, Ewigkeit”, 47/1978, 1-39
Beretta, Simona

‘Love and Generation: A Powerful Metaphor for Understanding Economic, Social
and Political Innovation”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 475499

Berlucchi, Giovanni

“Cervello, mente e corpo”, Eranos—Jung Lecture, 72/2013-2014, 834—-846
321



Bernardini, Riccardo

“‘Amor carnalis, amor spiritualis. Notes on Jung’s Treatment of Love from an
Eranos Seminar on Opicinus de Canistris”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-
2011, 339-371

“dung nel giardino di Eranos: il paesaggio dell’analisi’, Eranos—Jung Lecture,
70/2009-2010-2011, 729-736

‘I Tipi psicologici fra tradizione, controversie e modernita”, Eranos—School
Seminar, 75/2019-2020-2021, 1093-1117

Bernoulli, Rudolf

“Zur Symbolik geometrischer Figuren und Zahlen. |. Allgemeines - II. Die
Zahlensymbolik des Tarotsystems”, 2/1934, 369-415

“Seelische Entwicklung im Spiegel der Alchemie und verwandter Disziplinen”,
3/1935, 231-287

Bettini, Maurizio

‘Il ‘mito’ tra autorita e discredito. Vicende di una parola dall’antichita alla
modernita”, Eranos—Jung Lecture, 73/2015-2016, 917-938

Bichler, Lorenz

“Coming to Terms with the Past in China”, 66/1997, 69-82

“From Shamans to Chroniclers: Remembering the Chinese Revolution”, 67/1998,
17-37

Bishop, Paul

“Nietzsche and Klages on the Architecture of the Mind: Making Space for the Soul”,
74/2017-2018, 258-326

Boff, Leonardo

“La psicologia analitica di C.G. Jung come risposta alla crisi ecologica attuale”,
72/2013-2014, 396-412

Bonardel, Francoise
“Le souci thérapeutique contemporain : voie de guérison ou maladie du siécle ?”,

72/2013-2014, 435477
322



“Conjonction des opposés, non-dualité ou catharsis tragique : trois visions du mal
et de son intégration par la psyché”, 73/2015-2016, 161-209

Bonazzi, Matteo

“Oggetto e ideale nell'orizzonte del legame contemporaneo”, Eranos—School
Seminar, 75/2019-2020-2021, 1067-1078

Bonola, Gianfranco

“Senza inizio e senza fine. Tempo, spazio ed esseri nella concezione buddhista”,
73/2015-2016, 563-601

‘La muta del serpente. Il buddhismo, lineluttabile e la terapia”, Eranos—Jung
Lecture, 73/2015-2016, 697—-723

“Il riaccendersi della flamma. La dottrina buddhista della rinascita nel suo impianto
classico ed alcune successive metamorfosi’, 75/2019-2020-2021, 384—-447

Bonvecchio, Claudio

“The Perfect Kingdom”, 65/1996, 13-41

“‘Royal and Celestial Planimetry—Authority’s Sacred Space”, 66/1997, 141-159
“Attending and Articulating—The Oracle and the Unconscious”, 68/1999, 47-72
“Perché il mondo é fragile?”, 70/2009-2010-2011, 34-70

“Carl Gustav Jung non solo analista”, Eranos—Jung Lecture, 70/2009-2010-2011,
693-699

“La sfida della soglia”, 71/2012, 41-78
“ll denaro e il demonio”, 72/2013-2014, 98-128

Bosnak, Robert

“Probing the Deep: On Dream Incubation”, 67/1998, 39-49
Brence, Joel

“Divination and its Myth in our Culture”, 66/1997, 49—-68
Brun, Jean

“La loi du jour et la passion de la nuit”, 44/1975, 199-230

“Sisyphe, enfant de Prométhée”, 46/1977, 97-120
“‘Les murs et les félures du temps”, 47/1978, 239-268

323



“Le chant du mythe”, 48/1979, 35-59

“‘Déchirement et existence”, 49/1980, 295-321

“‘Le sommet et 'abime”, 50/1981, 51-78

“Les filigranes de I'histoire”, 51/1982, 157-188

“L’aura des choses et des étres”, 52/1983, 55-85

“Visage et défigurations de la Beauté”, 53/1984, 241-272

“Les souterrains du temps”, 54/1985, 47-79

“‘Reflets et réflexions”, 55/1986, 57—-83

“Croisée des chemins et carrefours de routes”, 56/1987, 45-67
“Le monde des résonances”, 57/1988, 49-74

Buber, Martin

“Sinnbildliche und sakramentale Existenz im Judentum. |. Die sinnbildliche
Existenz in der Welt der Prophetie - Il. Die sakramentale Existenz in der Welt des
Chassidismus”, 2/1934, 339-367 [rpt. as Sinnbildliche und sakramentale Existenz im
Judentum, Eranos Excerpta 3, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into English/Italian
as Symbolic and Sacramental Existence in Judaism / Esistenza simbolica e sacramentale
nel’Ebraismo, ed. Gianfranco Bonola, preface by Fabio Merlini & Riccardo Bernardini,
Eranos Classics 3, Aragno*Eranos, Ascona 2023]

Buonaiuti, Ernesto

“Meditation und Kontemplation in der romisch-katholischen Kirche”, 1/1933, 327—-
348

“Symbole und Riten im religidsen Leben einiger Orden”, 2/1934, 305-337

“l. Die gnostische Initiation und die christliche Antike - Il. Die Exerzitien des hl.
Ignatius von Loyola”, 3/1935, 289-322

“Die Erlésung in den orphischen Mysterien”, 4/1936, 165-181
“Die Ecclesia Spiritualis. I. Die iranischen, griechischen und biblischen Vorlaufer

der Ecclesia Spiritualis - Il. Die Ecclesia Spiritualis durch die Jahrhunderte - Ill. Die
christliche Mystik als Ecclesia Spiritualis”, 5/1937, 293-353
“‘Maria Immaculata: I. Maria und die jungfrauliche Geburt Jesu - Il. Die Heilige

Maria Immaculata in der christlichen Uberlieferung (mit 4 lllustrationen)”, 6/1938, 325—
402

“Wiedergeburt, Unsterblichkeit und Auferstehung im Urchristentum?”, 7/1939, 291—
320 [rpt. as Wiedergeburt, Unsterblichkeit und Auferstehung im Urchristentum, Eranos
Excerpta 2, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into English/Italian as Palingenesis,
Immortality, and Resurrection in Primitive Christianity / Palingenesi, immortalita e
resurrezione nel Cristianesimo primitivo, ed. Adriano Fabris, preface by Fabio Merlini &
Riccardo Bernardini, Eranos Classics 2, Aragno*Eranos, Ascona 2020]

“Christus und Paulus”, 8/1940-1941, 257-294

“Christologie und Ecclesiologie bei Sankt Paulus (Die Lehre von Christus und der
Kirche bei Sankt Paulus)”, 8/1940-1941, 295-335
324



Burkert, Walter

“Gotterspiel und Gotterburleske in altorientalischen und griechischen Mythen”,
51/1982, 335-367

Buytendijk, Frederik Jakobus Johannes

“Zur Phanomenologie der Begegnung”, 19/1950, 431-486

Cambiano, Giuseppe

“Individuo e comunita in Platone e Aristotele”, 75/2019-2020-2021, 595-627

Cammerloher, Carl Moritz von

“Die Stellung der Kunst im psychologischen Weltbild unserer Zeit (Ein Beitrag zur
Funktionenlehre)”, 2/1934, 449-486

Campbell, Joseph

“The Symbol without Meaning”, 26/1957, 415-475

“‘Renewal Myths and Rites of the Primitive Hunters and Planters”, 28/1959, 407—
457

Carolis, Massimo De

“Le tecnoscienze e la natura dello spirito”, Eranos—Jung Lecture, 72/2013-2014,
816-833

“Il tramonto del neoliberalismo e le passioni tristi”, Eranos—Jung Lecture, 73/2015—
2016, 634-647

Casati, Roberto

“The Philosophy of Time-lapse Movies: Vision Makers and Perspectives on Time”
[with Yasaei, Samaneh], Eranos—Jung Lecture, 74/2017-2018, 487-505

Cazzola, Roberto

“Lo sporco e il male: canalizzare flutti e flussi”, 73/2015-2016, 257-319

“Presenza degli assenti. Storia, memoria e narrazione come dialogo costante con
i morti”, Eranos—Jung Lecture, 73/2015-2016, 648—696

325



Chabot, Pascal

“Face aux mutations, les liens subtils”, 75/2019-2020-2021, 573-594
Chang, Chung-yuan

“Tao and the Sympathy of All Things”, 24/1955, 407-432

“Creativity as Process in Taoism”, 25/1956, 391-415
“Self-Realization and the Inner Process of Peace”, 27/1958, 405-423

Chittick, William

“The Pivotal Role of Love in Sufism”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-
2011, 255-273

Cirlot, Victoria

“El cuidado de si de la caballeria en La Queste del Saint Graal a la luz de Pierre
Hadot, Michel Foucault y Peter Sloterdijk”, 72/2013-2014, 535-578

Citroen, Paul

“Wir Maler heute und die Kunsttradition”, 37/1968, 133—-160

Clerc, Hervé

“Les noms de 'absolu : un tour d’horizon”, 75/2019-2020-2021, 301-324

Collum, Vera Christina Chute

“Die schopferische Mutter-Gottin der Volker keltischer Sprache, inr Werkzeug, das
mystische ,Wort", ihr Kult und ihre Kult-Symbole (mit 8 ganzseitigen Tafeln)”, 6/1938,
221-324

Conte, Pietro

“ Tatsachlichkeiten vs Taten des Geistes.” Simbolo, mito e storia in Johann Jakob
Bachofen”, Eranos—School Seminar, 73/2015-2016, 941-973

326



Corbin, Henry

“Le récit d’initiation et 'hermétisme en Iran (Recherche angélologique)”, 17/1949,
121-187

“Le Livre du Glorieux de Jabir ibn Hayyan (Alchimie et Archétypes)”, 18/1950, 47—
114

‘Rituel sabéen et exégese ismaélienne du rituel”, 19/1950, 181-246
“Le temps cyclique dans le Mazdéisme et dans I'lsmaélisme”, 20/1951, 149-217

“Terre céleste et corps de résurrection d’apres quelques traditions lraniennes
(Mazdéisme, Ishraq, Shaikhisme)”, 22/1953, 97-194

“Epiphanie divine et naissance spirituelle dans la gnose ismaélienne”, 23/1954,
141-249

“Sympathie et théopathie chez les « Fidéles d’Amour » en Islam”, 24/1955, 199—
301

‘Imagination créatrice et priere créatrice dans le soufisme d’lbn‘Arabi”, 25/1956,
121-240

“L’intériorisation du sens en herméneutique soufie iranienne (S&’inoddin ‘Ali Torka
Ispahanti, ob. 830/1427 et ‘Aldoddawla Semnani, ob. 736/1336)", 26/1957, 57-187

“Quiétude et inquiétude de 'dme dans le soufisme de Ridzbehéan Baqli de Shiraz
(522/1128-606/1209)", 27/1958, 51-194

“‘L’Imé@m caché et la rénovation de 'homme en théologie shi'ite”, 28/1959, 47-108
“Pour une morphologie de la spiritualité shi'ite”, 29/1960, 57-107
“Le combat spirituel du Shi'isme”, 30/1961, 69-125

“l. Eranos : a la mémoire de C.G. Jung et Olga Frébe — Il. Eranos: Freiheit und
Spontaneitat”’, 31/1962, 9-15

“De la philosophie prophétique en Islam shi‘ite”, 31/1962, 49-116
“Au pays de I'lmam caché”, 32/1963, 31-87

“‘Herméneutique spirituelle comparée (. Swedenborg — Il. Gnose ismaélienne)”,
33/1964, 71-176

“La Configuration du Temple de la Ka‘ba comme secret de la vie spirituelle d’apres
I'ceuvre de Qazi Sa‘id Qommi (1103-1691)”, 34/1965, 79-166

“‘De I'épopée héroique a I'épopée mystique”, 35/1966, 177-239
“Face de Dieu et face de 'lhomme”, 36/1967, 165-228

‘Le Récit du Nuage Blanc (Hadith al-ghamama). Commenté par Qéazi Sa‘ld
Qomm{ (1103/1691)", 38/1969, 195-260

“L’initiation ismaélienne ou I'ésotérisme et le Verbe”, 39/1970, 41-142
“Juvénilité et chevalerie en Islam iranien”, 40/1971, 311-356

“Réalisme et symbolisme des couleurs en cosmologie shi‘ite. D’aprés le « Livre du
hyacinthe rouge » de Shaykh Mohammad Karim-Khan Kermani (ob. 1870)", 41/1972,
109-176

“La science de la balance et les correspondances entre les mondes en gnose
islamique (d’aprés I'ceuvre de Haydar Amoli, Vllle/XIVe siécle)’, 42/1973, 79-162

“L’lmago Templi face aux normes profanes”, 43/1974, 183-254
327



“Le paradoxe du monothéisme”, 45/1976, 69-133

Corti, Walter Robert

“Die Platonische Akademie im Wandel der Geschichte und als Aufgabe unserer
Zeit”, 26/1957, 387-413

“‘Der Mensch als Organ Gottes. Studien zum dynamischen Pantheismus”,
28/1959, 377-405

D’Andrea, Dimitri

“‘Individualismo della singolarita e democrazia post-sovrana”, 75/2019-2020-
2021, 535-572

Daniélou, Jean Guenolé Marie

“Terre et paradis chez les Péres de I'Eglise”, 22/1953, 433-472

“La colombe et la ténébre dans la mystique byzantine ancienne”, 23/1954, 389—
418

“Les traditions secrétes des Apbtres”, 31/1962, 199-215

Danzel, Theodor-Wilhelm

“Zur Psychologie der altmexikanischen Symbolik (mit 12 lllustrationen)”, 5/1937,
211-239

D’Arcy, Martin Cyril

“The Power of Caritas and the Holy Spirit”, 21/1952, 285-324

Das, Nandita

“Ildentity and the Notion of the ‘Other’”, 69/2006—2007-2008, 366—374
Dauge, Yves Albert

“Circuits de la lumiére : la transfiguration chez Virgile”, 52/1983, 113-156
Delfgaauw, Bernard

“Gregor von Nazianz: Antikes und christliches Denken”, 36/1967, 113-163
328



Dessauer, Friedrich

“Galilei, Newton und die Wendung des abendlandischen Denkens”, 14/1946, 282—
331

“Mensch und Kosmos”, 15/1947, 75-147

Dronke, Peter

“Tradition and Innovation in Medieval Western Colour-Imagery”, 41/1972, 51-107

Durand, Gilbert

“‘Dualismes et dramatisation : régime antithétique et structures dramatiques de
I'imaginaire”, 33/1964, 245-284

“Taches de l'esprit et impératifs de I'étre. Pour un structuralisme gnostique et une
herméneutique docétiste”, 34/1965, 303-360

“La création artistique comme configuration dynamique des structures”, 35/1966,
57-98

“Les structures polarisantes de la conscience psychique et de la culture.
Approches pour une méthodologie des sciences de ’homme”, 36/1967, 269—300

“Structure et fonction récurrentes de la figure de Dieu ou la conversion
herméneutique”, 37/1968, 449-522

“Défiguration philosophique et figure traditionnelle de 'homme en Occident.
Préface a une antihistoire de I'antiphilosophie”, 38/1969, 45-93

“Linguistique et métalangages”, 39/1970, 341-396
“Similitude hermétique et science de 'lhomme”, 42/1973, 427-516
“L’éthique du pluralisme et le probléme de la cohérence”, 44/1975, 267—-343

“‘La cité et les divisions du royaume. Vers une sociologie des profondeurs”,
45/1976, 165-219

“Temps humain et espaces transitionnels. Contribution a une mythanalyse de
I'ceuvre de Wagner”, 47/1978, 41-66

“La notion de limite dans la morphologie religieuse et les théophanies de la culture
européenne”, 49/1980, 35-79

“Le génie du lieu et les heures propices. Pour le double jubilé d’Eranos”, 51/1982,
243-277

“La beauté comme présence paraclétique : essai sur les résurgences d’un bassin
sémantique”, 53/1984, 127-173

“Specula aestheticae. Facettes de la sensibilité et pluralité des reflets”, 55/1986,
265-302

“Philosophie du leitmotiv. De I'aesthetica au drame lyrique”, 57/1988, 125-144

329



Eisler, Robert

“‘Das Ratsel des Johannesevangeliums”, 3/1935, 323-511

Eliade, Mircea

“Psychologie et histoire des religions — A propos du symbolisme du « centre »”,
19/1950 247-282

“‘Le temps et I'éternité dans la pensée indienne”, 20/1951, 219-252
“Puissance et sacralité dans I'histoire des religions”, 21/1952, 11-44
“La Terre-Mére et les hiérogamies cosmique”, 22/1953, 57-95

“‘Mystére et régénération spirituelle dans les religions extra-européennes”,
23/1954, 57-98

“La vertu créatrice du mythe”, 25/1956, 59-85

“Significations de la « lumiére intérieure »”, 26/1957, 189-242

“La coincidentia oppositorum et le mystére de la totalité”, 27/1958, 195-236
“Dimensions religieuses du renouvellement cosmique”, 28/1959, 241-275
“Mythes et symboles de la corde”, 29/1960, 109-137

“Le Créateur et son « ombre »”, 30/1961, 211-239

“Paradis et utopie : géographie mythique et eschatologie”, 32/1963, 211-234
“‘Mythes de combat et du repos. Dyades et polarités”, 36/1967, 59-112

Engelhard, Michael

“Linfinito”, Eranos—Jung Lecture, 71/2012, 282—-299

Erhard, Werner

“A Breakthrough in Individual and Social Transformation”, 69/2006—2007-2008,
98-108

Erkelens, Herbert van

“Wolfgang Pauli and the Chinese Anima Figure”, 68/1999, 21-45

Esposito, Costantino

“Heidegger, I'ebraismo e il cristianesimo nei Quaderni neri”, Eranos—School
Seminar, 73/2015-2016, 1034-1065

330



Fabris, Adriano

“Figure della fragilita nel pensiero contemporaneo”, 70/2009-2010-2011, 71-84

“Il Libro rosso di Jung come esperienza del pensiero”, Eranos—Jung Lecture,
70/2009-2010-2011, 707-714

“‘On the Threshold of the Law. Paradoxes and Metaphors in Kafka’s Work”,
71/2012, 79-88

“Il denaro come forma simbolica”, 72/2013-2014, 83-97

“Die Ambiguitat der Entscheidung in Heidegger. Zwischen Philosophie und Politik”,
Eranos—School Seminar, 73/2015-2016, 1091-1104

“Spazio e relazione. Lo spazio umano nell’epoca dei legami perduti”, 74/2017—
2018, 234-257

“Logica ed etica dell’eresia”, Eranos—School Seminar, 74/2017-2018, 587-596
“In memoriam Elena Pulcini (1950-2021)”, 75/2019-2020-2021, 531-534

Faivre, Antoine

“Mystische Alchemie und geistige Hermeneutik”, 42/1973, 323—-360
“Les normes et la sécularisation du cosmos”, 43/1974, 293-328

“From Preslapsarian Androgyny to Multipolar Constructs of ‘Love’ (Aspects of

Christian Theosophy in German Naturphilosophie)”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009—
2010-2011, 274-295

Fassler, Margot

‘Love, Song, and Shape: Reflections of a Documentarian”, Fetzer—at—Eranos
Lecture, 70/2009—2010-2011, 596-606

Fellerer, Margarethe

[Portrait von C. G. Jung], 12/1945, 2

Ferrari, Franco

‘I confini dell’lanima nel pensiero antico”, Eranos—Jung Lecture, 72/2013-2014,
609-636

“Il dibattito antico intorno all’origine del male: Platone e la tradizione platonica”,
73/2015-2016, 42—-89

“La condizione umana secondo il ‘mito’ della caverna di Platone”, Eranos—Jung
Lecture, 73/2015-2016, 865-898

“Lo spazio e il tempo della filosofia in Platone (e in Aristotele)”, 74/2017-2018,
194-233

331



‘Al di Ia dei nomi e del pensiero: Platone di fronte all'indicibile e all’ineffabile”,
75/2019-2020-2021, 37-83

Ferraris, Maurizio

“Derrimaitre”, Eranos—Jung Lecture, 71/2012, 267-278

Fierz, Markus

“Zur physikalischen Erkenntnis”, 16/1948, 433—-460

Filippani-Ronconi, Pio

“‘Excerpts from Symbols and the Creative Imagination—Notes about the
Metaphysics of Symbols”, 66/1997, 45-47

“The Fundamental Psychology of Shamanism in Asia and America (As seen
through a Hindu Scholar’s Eyes)”, 67/1998, 11-15

Filoramo, Giovanni

“Le origini del male nei miti gnostici”, 73/2015-2016, 90-128

Fischer, Ernst Peter

“Images in Theories—Examples from the History of Science”, 68/1999, 87-100

Folador, Massimo

“From Responsibility to Freedom in Decision-Making”, Fetzer—at—Eranos Lecture,
70/2009-2010-2011, 500-504

Franz, Marie-Louise von

“The Psychological Experience of Time”, 47/1978, 173—-204
“Nike und die Gewasser der Styx”, 54/1985, 455-483

332



Frobe-Kapteyn, Olga

“Vorwort”, 1/1933, 5-6

“Vorwort”, 2/1934, 5-8

“Vorwort”, 3/1935, 3—7

“Vorwort”, 4/1936, 5-9

“Vorwort”, 5/1937, 5-8

“Vorwort”, 6/1938, 5-7

“Vorwort”, 7/1939, 5-7

“Vorwort”, 8/1940-1941, 5-7

“Vorwort”, 9/1942, 5-6

“Vorwort”, 10/1943, 5-6

“Vorwort”, 11/1944, 5-8

“Vorwort”, 12/1945, 5-7

“Vorwort”, 13/1945, 5-7

“Vorwort”, 14/1946, 5-7

“Vorwort”, 15/1947, 5-7

“Vorwort”, 16/1948, 5-7

“Vorwort”, 17/1949, 5-7

“Vorwort”, 18/1950, 5-8

“Vorwort”, 19/1950, 5-8

“In memoriam Gerardus van der Leuuw”, 19/1950, 9-11
“Vorwort”, 20/1951, 5-7

“Vorwort”, 21/1952, 5-8

“Vorwort”, 22/1953, 5-7

“Vorwort”, 23/1954, 5-6

“Vorwort”, 24/1955, 5-7

“Vorwort”, 25/1956, 5-8

“Vorwort”, 26/1957, 5-6

“In memoriam Karl Reinhardt”, 26/1957, 7
“In memoriam Erich Neumann”, 29/1960, 7-8

Gaay Fortman, Bastiaan De

“Violence among Peoples in the Light of Human Frustration and Aggression”,
69/2006—-2007-2008, 307-321

333



Gaay Fortman-van Bentum, Ina De

“Violence among Peoples in the Light of Human Frustration and Aggression—A
Literary Perspective”, 69/2006—2007-2008, 322—-327

Gallavotti, Barbara

“La liberta nella stretta della pandemia”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019-2020—-
2021, 843-867

Gantner, Joseph

“,L'Immagine del Cuor”. Die vorgestaltenden Formen der Phantasie und ihre
Auswirkung in der Kunst”, 35/1966, 267—-302

Garré, Roy

“Il viaggio intellettuale di Johann Jakob Bachofen (1815-1887) fra rivolgimenti e
conferme”, Eranos—School Seminar, 73/2015-2016, 974-1033

Gerhardt, Kurt
“‘Der Mensch: Mannigfaltigkeit des Einzigartigen”, 45/1976, 281-314
Giegerich, Wolfgang

“‘Busse flir Philemon: Vertiefung in das verdorbene Gast-Spiel der Gotter”,
51/1982, 189-242

“Das Begrabnis der Seele in die technische Zivilisation”, 52/1983, 211-276
“Die Alchemie der Geschichte”, 54/1985, 325-395
“‘Das Bewusstsein, der zweite Schopfer der Welt”, 55/1986, 183-239

“Die Syzygie. Uber die Wirklichkeit der Welt und die Not der Psychologie”, 57/1988,
235-305

Gispen, Willem Hendrik

“Violence and Aggression in Nature: The Role of the Brain—A Short Note”,
69/2006—2007—-2008, 375-394

334



Goodenough, Erwin Ramsdell

“The Evaluation of Symbols Recurrent in Time, as lllustrated in Judaism”, 20/1951,
285-319

Grof, Stanislav

“‘Roots of Human Violence—Psychospiritual Perspective on the Current Global
Crisis”, 69/2006—2007-2008, 395-430

Groot, Rokus de
“Polyphonies of Love”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 607-624
Guindani, Mauro

“Di la dalla siepe: spazi leopardiani. Un tentativo di dialogo tra due lingue e due
diverse percezioni della realtad poetica intorno a uno dei piu grandi maestri della cultura
italiana”, Eranos—Jung Lecture, 71/2012, 279-281

Guiomar, Michel
“Le bourdonnement des mondes”, 44/1975, 345-377
Hadot, Pierre

“L’apport du néoplatonisme a la philosophie de la nature en Occident”, 37/1968,
91-132

“La figure de Socrate”, 43/1974, 51-90
Hartfield, Ronnie

“Visual Echoes and Evocations: The Abiding Love of African American Artists for
a Vanished Homeland”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 437-450

Hauer, Jakob Wilhelm

“‘Symbole und Erfahrung des Selbstes in der indoarabischen Mystik. |I.
Geschichtlicher Uberblick tiber die Entdeckung und Wesensbestimmung des Selbstes
von der vedischen Zeit bis zum tantrischen Yoga - Il. Symbole und Bilder des Selbstes -
[ll. Der seinsdynamische Ursprung der Erfahrung und der Symbolwelt der Selbstes”,
2/1934, 35-96

335



Hayashi, Michiyoshi

“The Experience of the Unseen: From Image to Ethic”, 61/1992, 9-26
“The Paternal Principle and Economic Development”, 65/1996, 43-58

Heiler, Friedrich

“Die Kontemplation in der Christlichen Mystik. |. Die Geschichte der Kontemplation

in der christlichen Frommigkeit - |1l. Die Kontemplation in der christlichen
Gemeinschaftsmystik - Ill. Die Kontemplation in der individuellen Hochmystik”, 1/1933,
245-326

“Die Madonna als religidses Symbol”, 2/1934, 263-303

Heller, Erich

“Der Dichter im Zeitalter der Prosa”, 50/1981, 79-101

Hendrix, Pjotr

“,Garten“ und ,Morgen“ als Ort und Zeit fir das Mysterium Paschale in der
Orthodoxen Kirche”, 32/1963, 147-171

Herrenschmidt, Clarisse

“L’argent comme monnaie, la monnaie comme signes d’écriture”, 72/2013-2014,
42-82

Heyer, Gustav-Richard

“Sinn und Bedeutung 6stlicher Weisheit flr die abendlandische Seelenflihrung”,
1/1933, 215-244

“Durer’s Melancolia und ihre Symbolik”, 2/1934, 231-261
“Yom Umgang mit sich Selbst”, 3/1935, 135-178
“Die GrolRe Mutter im Seelenleben des heutigen Menschen”, 6/1938, 445-491

Hillman, James

“On Psychological Creativity”, 35/1966, 349-409

“Senex and Puer: An Aspect of the Historical and Psychological Present”, 36/1967,
301-360

“The Language of Psychology and the Speech of the Soul”, 37/1968, 299-356
336



‘First Adam, then Eve: Fantasies of Female Inferiority in Changing
Consciousness”, 38/1969, 349-412

“Abandoning the Child”, 40/1971, 357-408
“The Dream and the Underworld”, 42/1973, 237-322
“On the Necessity of abnormal Psychology”, 43/1974, 91-136

‘Pandamonium der Bilder: C. G. Jungs Beitrag zum ,Erkenne dich Selbst”,
44/1975, 415-452

“Egalitarian Typologies versus the Perception of the Unique”, 45/1976, 221-279
“Psychotherapy’s Inferiority Complex”, 46/1977, 121-174

“The Thought of the Heart”, 48/1979, 133-182

“The Imagination of Air and the Collapse of Alchemy”, 50/1981, 273-333

“The Animal Kingdom in the Human Dream”, 51/1982, 279-334

“On Paranoia”, 54/1985, 269-324

“Oedipus Revisited”, 56/1987, 261-307

Hoffmann, Helmut
“Die Polaritatslehre des spaten Buddhismus”, 36/1967, 361-378
Hogger, Rudolf

“Sita and the Demon”, 66/1997, 161-178
“‘Mayamatam”, 68/1999, 119-147

Holton, Gerald

“Uber die Hypothesen, welche der Naturwissenschaft zugrunde liegen”, 31/1962,
351-425

“Stil und Verwirklichung in der Physik. Weitere Beitrage zur Thematischen
Analyse”, 33/1964, 319-363

“The Metaphor of Space-Time Events in Science”, 34/1965, 33-78
“The Roots of Complementarity”, 37/1968, 45-90

Hopper, Stanley Romaine

“Symbolic Reality and the Poet’s Task”, 34/1965, 167-218

Hornung, Erik

“Verfall und Regeneration der Schopfung”, 46/1977, 411-449

337



“Zeitliches Jenseits im alten Agypten”, 47/1978, 269-307
“Die Tragweite der Bilder: Altagyptische Bildaussagen”, 48/1979, 183-237
“Von zweierlei Grenzen im alten Agypten”, 49/1980, 393—-427

“Auf den Spuren der Sonne: Gang durch ein agyptisches Kénigsgrab”, 50/1981,
431-475

“Pharao ludens”, 51/1982, 479-516

“Fisch und Vogel: Zur altagyptischen Sicht des Menschen”, 52/1983, 455-496
“In Karnak war’s...“. Agypten und die Dichter”, 53/1984, 371-409
“Hieroglyphen: Die Welt im Spiegel der Zeichen”, 55/1986, 403-438

“‘Maat - Gerechtigkeit fur alle? Zur altagyptischen Ethik”, 56/1987, 385-427

Hough, Graham

“W.B. Yeats, a Study in Poetic Integration”, 40/1971, 51-83
“Nature and Spirit in Shakespeare’s Last Plays”, 42/1973, 4377

Hulin, Michel

“Corps de transmigration et corps de résurrection”, 52/1983, 347-388

“‘Décadence et renouvellement : la doctrine des ages du monde dans
I'Hindouisme”, 54/1985, 177-208

“Interpénétration des consciences et entrelacement des destinées selon le Yoga-
Vasistha”, 57/1988, 171-200

Huyghe, René

“Les thémes-clefs et I'évolution de l'artiste : Vermeer, Rembrandt, Delacroix”,
40/1971, 159-200

“La couleur et I'expression de la durée intérieure en Occident”, 41/1972, 217-263
Idel, Moshe

“Eros: Paths of Unity and Polarity in Kabbalah”, Fetzer—at—Eranos Lecture,
70/2009-2010-2011, 296—-322

Ishii, Mikiko
“The Three Witches in Macbeth”, 65/1996, 59-76

Izutsu, Toshihiko

338



“The Absolute and the Perfect Man in Taoism”, 36/1967, 379-441

“The Structure of Selfhood in Zen Buddhism”, 38/1969, 95-150

“Sense and Nonsense in Zen Buddhism”, 39/1970, 183-215

“The Elimination of Color in Far Eastern Art and Philosophy”, 41/1972, 429-464
“The Interior and Exterior in Zen Buddhism”, 42/1973, 581-618

“The Temporal and A-Temporal Dimensions of Reality in Confucian Metaphysics”,

43/1974, 411-447

392

“Naive Realism and Confucian Philosophy”, 44/1975, 379-413

“The | Ching Mandala and Confucian Metaphysics”, 45/1976, 363—404

“The Field Structure of Time in Zen Buddhism”, 47/1978, 309-340

“‘Between Image and No-Image: Far Eastern Ways of Thinking”, 48/1979, 427461
“The Nexus of Ontological Events: A Buddhism View of Reality”, 49/1980, 357—

“Celestial Journey: Mythopoesis and Metaphysics”, 51/1982, 449-477
Jacobsohn, Helmuth

“Der altagyptische, der christliche und der moderne Mythos”, 37/1968, 411-448
“Gestaltwandel der Gétter und des Menschen im alten Agypten”, 38/1969, 9-43
“Das géttliche Wort und der géttliche Stein im alten Agypten”, 39/1970, 217241

Jaffé, Aniela

“Die schopferischen Phasen im Leben von C. G. Jung”, 40/1971, 85-122
“Synchronizitat und Kausalitat in der Parapsychologie”, 42/1973, 1-42

“C. G. Jungs Auffassung einer Individuation der Menschheit”, 43/1974, 329-366
“C.G. Jung und die Eranos-Tagungen: Zum 100. Geburtstag von C.G. Jung”,

44/1975, 1-14

James, Edwin Oliver

“‘Myth and Ritual”, 17/1949, 79-120

Jensen, Adolf Ellegard

“Die mythische Weltbetrachtung der alten Pflanzer-Vdlker”, 17/1949, 421-473

Johnson, Craig Hella

“Music as Invitation”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 625-637

339



Jung, Carl Gustav

“Zur Empirie des Individuationsprozesses (Hiezu funf Bildtafeln)”, 1/1933, 201-214
“Uber die Archetypen des kollektiven UnbewuRten”, 2/1934, 179-229

“Traumsymbole des Individuationsprozesses. Ein Beitrag zur Kenntnis der in den
Traumen sich kundgebenden Vorgange des Unbewul3ten”, 3/1935, 13-133

“Die Erlésungsvorstellungen in der Alchemie (Vier Vortrage)”, 4/1936, 13-111
“Einige Bemerkungen zu den Visionen des Zosimos”, 5/1937, 15-54
“Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetypus”, 6/1938, 403—-443

“‘Die verschiedenen Aspekte der Wiedergeburt”, 7/1939, 399-447 [rpt. as Die
verschiedenen Aspekte der Wiedergeburt, Eranos Excerpta 1, Aragno*Eranos, Ascona
2021; transl. into English/Italian as Rebirth. Text and Notes of the Lecture held at Eranos
in 1939 / Rinascere. Testo e appunti della conferenza tenuta a Eranos nel 1939, eds.
Fabio Merlini & Riccardo Bernardini, Eranos Classics 1, Aragno*Eranos, Ascona 2020]

“Zur Psychologie der Trinitatsidee”, 8/1940-1941, 31-64

“‘Das Wandlungssymbol in der Messe. I. Einleitung - Il. Die einzelnen Teile des
Wandlungsritus - 1ll. Eine antike Parallele zum Wandlungsmysterium - iv. Zur Psychologie
der Messe”, 8/1940-1941, 67-155

“Der Geist Mercurius (Ubersicht (iber den Mercurius Begriff der Alchemie)”,
9/1942, 179-236

“Zur Psychologie des Geistes”, 13/1945, 385-448
“Der Geist der Psychologie”, 14/1946, 385-490
“Uber das Selbst”, 16/1948, 285-315

“Uber Synchronizitat”, 20/1951, 271-284

Kaegi, Werner

“Wandlung des Geistes in der Renaissance”, 14/1946, 228—-281
Kaeser, Eduard

“To See or Not to See—That Is Not the Question”, 68/1999, 101-117
Kalu, Ogbu Uke

“Religion, Conflict, and the Roots of Violence”, Fetzer—at—Eranos Lecture,
69/2006—2007-2008, 192-217

“Tangled Roots in the Mangrove Forest—The Cultural Landscape of Political
Violence in Africa”, 69/2006—-2007-2008, 328—-350

340



Kakar, Sudhir

“The Resurgence of Imagination”, Fetzer—-at—Eranos Lecture, 69/2006—2007—
2008, 221-238

“Religious Violence—Hindus and Muslims in India”, 69/2006—-2007-2008, 351—
365

Karcher, Stephen L.

“Making Spirits Bright: Divination and the Demonic Image”, 61/1992, 27-43

“The Yi Ching and the Ethic of the Image—Reflections at the 1992 Eranos/Uehiro
Round Table Session”, 61/1992, 97-101

Kasulis, Thomas P.

‘From the Love of Wisdom to the Wisdom of Love: Re-envisioning Our
Philosophical Foundations of Interrelationship”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009—
2010-2011, 505-524

Kawai, Hayao

“Bodies in the Dream Diary of Myée”, 52/1983, 431-453

“Beauty in Japanese Fairy-Tales”, 53/1984, 175-196

“The Hidden Gods in Japanese Mythology”, 54/1985, 397-426
“Interpenetration: Nature in Dreams of Medieval Japan”, 55/1986, 241-263
“Torikaebaya: Concordance or Coincidence?”, 57/1988, 307-334

Kayser, Hans
“Die Harmonie der Welt”, 27/1958, 425-451
Kerényi, Magda

“Vorbemerkungen”, Index 1/1933-25/1956, 7-12
“Vorbemerkungen”, Index 26/1957-30/1961, 7-8

Kerényi, Kéaroly

“Mythologie und Gnosis”, 8/1940-1941, 157-229

“‘Hermes der Seelenfuhrer. Das Mythologem vom mannlichen Lebensursprung”,
9/1942, 9-107

341



“Vater Helios”, 10/1943, 81-124

“Mysterien der Kabiren. Einleitendes zum Studium antiker Mysterien (Anhang:
Castello di Tegna. Eine archéologische Parallele zu einem Heiligtum in der Gegend von
Theben)”, 11/1944, 11-60 [rpt. as Mysterien der Kabiren. Einleitendes zum Studium
antiker Mysterien (Anhang: Castello di Tegna. Eine archaologische Parallele zu einem
Heiligtum in der Gegend von Theben), Eranos Excerpta 5, Aragno*Eranos, Ascona 2021;
transl. into English/Italian as Mysteries of the Cabeiri. Introduction to the Study of Ancient
Mysteries (Appendix: Castello di Tegna. An Archaeological Parallel to a Sanctuary in the
Area of Thebes) / Misteri dei Cabiri. Introduzione allo studio dei misteri antichi
(Appendice: Castello di Tegna. Un parallelo archeologico con un santuario nella zona di
Tebe), ed. Natale Spineto, preface by Fabio Merlini & Riccardo Bernardini, Eranos
Classics 5, Aragno*Eranos, Ascona 2023]

“Heros latros. Uber Wandlungen und Symbole des a&rztlichen Genius in
Griechenland”, 12/1945, 33-54

“‘Apollon-Epiphanien”, 13/1945, 11-48

“Die Gottin Natur”, 14/1946, 39-86
“‘Urmensch und Mysterium”, 15/1947, 41-74
“Mensch und Maske”, 16/1948, 183—-208

‘Die  orphische Kosmogonie und der Ursprung der Orphik. Ein
Rekonstruktionsversuch”, 17/1949, 53—-78

“Dramatische Gottesgegenwart in der griechischen Religion”, 19/1950, 13-39
“Ursinn und Sinnwandel des Utopischen”, 32/1963, 9-29

King, Ursula

“The Emergence of a New Humanity—Spirituality, the Zest for Life, and the Power
of Love”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 69/2006—-2007-2008, 239-250

“The Inexhaustible Energies of the Fire of Love”, Fetzer—-at—Eranos Lecture,
70/2009-2010-2011, 372-387

Kirk, Geoffrey Stephen
“Old Age and Maturity in Ancient Greece”, 40/1971, 123-158
Klimkeit, Hans-Joachim

“Die Welt als Wirklichkeit und Gleichnis im Buddhismus Zentralasiens”, 53/1984,
83-126

Knoll, Max

“Wandlungen der Wissenschaft in unserer Zeit”, 20/1951, 387-436
“Quantenhafte Energiebegriffe in Physik und Psychologie”, 21/1952, 359-414

342



“‘Endogene Rhythmen und biologische Zeit”, 24/1955, 433-483
“Die Welt der inneren Lichterscheinungen”, 34/1965, 361-397

Koliusis, Nikolaus

“L’infinito”, Eranos—Jung Lecture, 71/2012, 300-307

Koppers, Wilhelm

“Zum Ursprung des Mysterienwesens im Lichte von Vélkerkunde und Indologie”,
11/1944, 215-275

Korner, Waltraut

“The Eternal Wanderer”, 66/1997, 83—97

Landolt, Hermann

“Sakralraum und mystischer Raum im Islam”, 44/1975, 231-265

“Stufen der Gotteserkenntnis und das Lob der Torheit bei Najm-e Razi (ob.
654/1256)", 46/1977, 175-204

Lang, Joseph Bernhard

“Paulinische und analytische Seelenfihrung”, 3/1935, 513-543

“‘Der Demiurg des Priesterkodex (Gen. | bis Il, 4a) und seine Bedeutung fur den
Gnostizismus”, 9/1942, 237—-288

Laszlo, Ervin

“From Logos to Holos—Some Universal Features of the Needed Transformation”,
69/2006—2007-2008, 158-170

Lauf, Detlef-Ingo

“Visionen zur Seelenfuhrung im Tibetischen Totenbuch”, 48/1979, 277-324

“Quaternio und Mandala: Mythische Identitat und transzendente Schau”, 49/1980,
259-294

“Maitreyas Herabkunft und Stufenwege zum Licht”, 50/1981, 373—-402
“Im Ursprung ist auch das Ungewordene Ereignis”, 54/1985, 119-176

343



Layard, John

“‘Der Mythos der Totenfahrt auf Malekula (mit 9 lllustrationen und einer Karte)”,
5/1937, 241-291

“The Incest Taboo and the Virgin Archetype”, 12/1945, 253-307

“The Making of Man in Malekula”, 16/1948, 209-283

“Identification with the Sacrificial Animal”, 24/1955, 341-406

“On Psychic Consciousness (mit mehreren Textzeichnungen)”, 28/1959, 277-344

Leeuw, Gerardus van der

‘L’Homme et la civilisation. Ce que peut comprendre le terme : évolution de
'homme”, 16/1948, 141-182

“Urzeit und Endzeit”, 17/1949, 11-51
“Unsterblichkeit”, 18/1950, 183—-206

Leisegang, Hans

“‘Das Mysterium der Schlange. Ein Beitrag zur Erforschung des griechischen
Mysterienkultes und seines Fortlebens in der christlichen Welt (mit 14 lllustrationen)”,
7/1939, 151-250

“‘Der Gottmensch als Archetypus”, 18/1950, 9-45

Leoni, Federico

“‘Massa scopica e massa tattile, Eranos—School Seminar, 75/2019-2020-2021,
1079-1092

Lisciani-Petrini, Enrica

“Paura e potere”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019-2020-2021, 651-681

Livernois, Jay

“The Shadow of the Noble Savage—Headhunting and Ritual Cannibalism in
Seventeenth Century New England”, 65/1996, 77-93

Longo, Giuseppe O.

“‘Anima artificiale?”, Eranos—Jung Lecture, 72/2013-2014, 782-815
344



“Esteriorita e interiorita nellepoca del Post-umano”, Eranos—-Jung Lecture,
74/2017-2018, 454-474

Lowith, Karl
“Die Dynamik der Geschichte und der Historismus”, 21/1952, 217-254
Madera, Romano

“C. G. Jung: Forerunner of a Philosophy for the Soul”, Eranos—Jung Lecture,
70/2009-2010-2011, 724-728

“‘Rinnovare lo spirito dell’'utopia ripensando il dono della tradizione”, Eranos—Jung
Lecture, 75/2019-2020-2021, 799-805

Maffesoli, Michel
“La force de la faiblesse dionysiaque”, 70/2009—-2010-2011, 85-93
Malinconico, Angelo

“Jung nel paese dei quanti” [with Tagliagambe, Silvano], Eranos—Jung Lecture,
72/2013-2014, 662—-708

Mann, Ulrich

“Die Gegenwart des tragischen Mythos im christlichen Heilsgeschehen”, 48/1979,
373-425

“Geisthohe und Seelentiefe: Die vertikale Achse der numinosen Bereiche”,
50/1981, 1-50

“Der Ernst des heiligen Spiels”, 51/1982, 9-58
‘Ikone und Engel als Gestalten geistleiblicher Mittlerschaft’, 52/1983, 1-53
“Vom Uberschuss des Seins im Schonen”, 53/1984, 1-47

“Verfallende Zeit und zersprihender Raum. Erwagungen zum religiosen und
sakularisierten Zeit- und Raum-Verstandnis”, 54/1985, 1-46

“Die gottliche Wegscheide: Abzweigung, Abweichung, Abirrung”, 56/1987, 1-44
“Zeit und Wunder”, 57/1988, 1-47
Mansfeld, Jaap

“The End of the World in Ancient Philosophy”, 74/2017-2018, 85-134

345



Mantziaras, Panos

“Prolegomena to the Architecture of Ecological Transition”, 74/2017-2018, 181—
193

Marchiano-Zolla, Grazia Shogen

“‘Beauty and Selfless Love at the Core of Shingon Teaching: A Mystic
Interconnectedness”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 451-459

“Avere a cuore il mondo della vita in una prospettiva cognitiva sistemica”, 72/2013—
2014, 579-605

“Dal bodhisattva al golem e oltre: percorsi del cammino umano a perdita d’occhio”,
74/2017-2018, 135-157

“| volti mutevoli dell’Assoluto: una storia infinita tessuta nella stoffa della mente
umana”, 75/2019-2020-2021, 270-300

Marion, Jean-Luc

“Le bien commun : du politique a la communion”, 75/2019-2020-2021, 628-650

Markova, Dawna

“Unimagined Bridges: A Personal Perspective on Love as an Evocative Force for
Social Change”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 525-547

Marramao, Giacomo

“Orienti e Occidenti. L’'Europa tra sovranismi e sfide globali”, Eranos—School
Seminar, 75/2019-2020-2021, 926—962

Massignon, Louis

“Die Ursprunge und die Bedeutung des Gnostizismus im Islam. I. Die schiitischen
Weihen und die salmanischen Texte - Il. Gnostische Seiten im Sufismus”, 5/1937, 55-77

“Der gnostische Kult der Fatima im schiitischen Islam”, 6/1938, 161-173

“Die Auferstehung in der mohammedanischen Welt. I. Die Auferstehung in den
sufischen Einweihungen - II. Die Auferstehung im Islam”, 7/1939, 11-20

“Les infiltrations astrologiques dans la pensée religieuse islamique”, 10/1943, 297—
303

“Thémes archétypiques en onirocritique musulmane”, 12/1945, 241-251

“L’idée de l'esprit dans I'lslam”, 13/1945, 277-282

“La nature de la pensée islamique”, 14/1946, 144-148

“‘L’Homme Parfait en Islam, et son originalité eschatologique”, 15/1947, 287-314
346



“Le rite vivant”, 19/1950, 351-355
“Le temps dans la pensée islamique”, 20/1951, 141-148

“L’expérience musulmane de la compassion, ordonnée a l'universel ; a propos de
Fatima, et de Hallaj”, 24/1955, 119-132

Masson-Oursel, Paul

“Die Erlésungsidee in Indien. I. Die indischen Erlésungstheorien im Rahmen der
Heilsreligionen - Il. Die Gnadenlehre im religiosen Denken Indiens”, 4/1936, 113-133

“Seelenfuhrung in Indien. |I. Die indische Auffassung der psychologischen
Gegebenheiten — II. Die indischen Heilstechniken”, 5/1937, 79-91

Mazzeo, Marco

“Il licantropo e la bile nera. Antropologia filosofica delluomo lupo”, Eranos—Jung
Lecture, 73/2015-2016, 724-741

Meier, Fritz

“‘Das Mysterium der Ka‘ba. Symbol und Wirklichkeit in der islamischen Mystik”,
11/1944, 187-214

“Der Geistmensch bei dem persischen Dichter ‘Attar”, 13/1945, 283-353

“Das Problem der Natur im esoterischen Monismus des Islams”, 14/1946, 149—
227

“‘Die Welt der Urbilder bei Ali Hamadani (11385)”, 18/1950, 115-172
“Die Wandlung des Menschen im mystischen Islam”, 23/1954, 99-139

Menasce, Pierre-Jean de

“‘Les mystéres et la religion de I'lran”, 11/1944, 167-186
“L’expérience de I'esprit dans la mystique chrétienne”, 13/1945, 355-384

Merkelbach, Reinhold

“Die Kosmogonie der Mithrasmysterien”, 34/1965, 219-257
‘Inhalt und Form in symbolischen Erzahlungen der Antike”, 35/1966, 145-175

Merlini, Fabio

“Preface / Prefazione”, 70/2009-2010-2011, 10-19
“Incipit: fragili come la rosa che & senza perché”, 70/2009-2010-2011, 23-33

347



‘L’'ombra di Eranos. Divagazioni attorno all’opera di Riccardo Bernardini su Jung
a Eranos”, Eranos—Jung Lecture, 70/2009-2010-2011, 737-745

“Preface / Prefazione”, 71/2012, 8—19

“Schizotopie e disorientamento. Per una filosofia degli odierni spazi di vita”,
71/2012, 25-40

“‘Dove sono i Maestri?”, Eranos—Jung Lecture, 71/2012, 343-357
“Preface / Prefazione”, 72/2013-2014, 8-25

“Il triste costo della vita e I'estetica tradita”, 72/2013-2014, 31-41

“Una tecnica dell’anima”, Eranos—Jung Lecture, 72/2013-2014, 709-729
“Preface / Prefazione”, 73/2015-2016, 8—-22

“Il Male e la tragedia della cultura”, 73/2015-2016, 27-41

“La coscienza infelice e la malinconia del futuro”, Eranos—Jung Lecture, 73/2015—
2016, 725-762

“Preface / Prefazione”, 74/2017-2018, 6—-25
“Preface / Prefazione”, 75/2019-2020-2021, 2-31

Miller, David L.

“Images of Happy Ending”, 44/1975, 61-89
“Imaginings No End: The Poetry of Religion and Myth”, 46/1977, 451-499

“‘Rhythms of Silenos in a Poetics of Christ: Images of The Great Teacher”, 47/1978,
67-121

“‘Between God and the Gods—Trinity”, 49/1980, 81-148
“The Two Sandals of Christ: Descent into History and into Hell”, 50/1981, 147-221

“From Leviathan to Lear: Shades of Play in Language and Literature”, 51/1982,
59-109

“The Holy Ghost and the Grateful Dead”, 52/1983, 277-346
“Through a Looking-Glass—The World as Enigma”, 55/1986, 349—-402

“‘Prometheus, St. Peter and the Rock—Identity and Difference in Modern
Literature”, 57/1988, 75-123

“Evil—A Paragon of Luster”, 73/2015-2016, 320—-366

Miyajima, Takashi

“Towards an Open Society: The Mechanisms of Inclusion and Exclusion in
Japanese and Western Societies”, 67/1998, 61-69

Miyuki, Mokusen

“The Ego, I, and Jibun: My Search to Become More of Myself during four Decades
in the West”, 67/1998, 71-90

348



Mordacci, Roberto

“Futuro come utopia permanente”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019-2020-2021,
806-820

Morenz, Siegfried

“Agyptischer Totenglaube im Rahmen der Struktur dgyptischer Religion”, 34/1965,
399-446

Mori, Massimo

“Il tempo per pensare / pensare il tempo”, Eranos-Jung Lecture, 74/2017-2018,
551-568

Mus, Paul

“Traditions asiennes et bouddhisme moderne. Essai d’analyse structurale”,
37/1968, 161-276

Nagel, Georges Hermann

“Le dieu Thoth d’aprés les textes égyptiens”, 9/1942, 109-140
“Le culte du Soleil dans I'ancienne Egypte”, 10/1943, 9-56
“Les « mystéres » d’Osiris dans I'ancienne Egypte”, 11/1944, 145-166

Nakashima Degarrod, Lydia

“‘Using Art in Ethnographic Research and Representation—An Emergence of
Images and Knowledge”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 69/2006-2007-2008, 173-191

Nante, Bernardo

The Way of What is to Come’: An Answer to Contemporary Fragility. An Approach
from Jung’s Red Book”, 70/2009-2010-2011, 195-224

“Il Libro rosso. Jung visionario: una lezione per il presente”, Eranos—Jung Lecture,
70/2009-2010-2011, 715-723

“Alla ricerca della soglia perduta”, 71/2012, 185-217

349



“Caduta e rinascita della figura del Maestro nel mondo attuale. Una lettura a partire
da Il Libro rosso di C.G. Jung”, Eranos—Jung Lecture, 71/2012, 239-266

Neumann, Erich

“Der mystische Mensch. Versuch einer psychologischen Interpretation”, 16/1948,
317-374

“Die mythische Welt und der Einzelne”, 17/1949, 189-254

“Uber den Mond und das matriarchale BewuRtsein”, 18/1950, 323-376
“Zur psychologischen Bedeutung des Ritus”, 19/1950, 65-120

“Kunst und Zeit”, 20/1951, 11-56

‘Die Psyche und die Wandlung der Wirklichkeitsebenen. Ein meta-
psychologischer Versuch”, 21/1952, 169-215

“Die Bedeutung des Erdarchetypus fur die Neuzeit”, 22/1953, 11-56
“Der schopferische Mensch und die Wandlung”, 23/1954, 9-55

“Die Erfahrung der Einheitswirklichkeit und die Sympathie der Dinge”, 24/1955,
11-54

“Der schopferische Mensch und die ,GrolRe Erfahrung”, 25/1956, 11-58
“Die Sinnfrage und das Individuum”, 26/1957, 11-55

“Frieden als Symbol des Lebens”, 27/1958, 7-50

“‘Das Bild des Menschen in Krise und Erneuerung”, 28/1959, 7-46

“Die Psyche als Ort der Gestaltung”, 29/1960, 13-56

Ordine, Nuccio Diamante

“Caravage et Bruno a I'ombre de Narcisse”, Eranos—Jung Lecture, 73/2015-2016,
763779

Otto, Walter Friedrich Gustav Hermann

“Der Sinn der eleusinischen Mysterien”, 7/1939, 83-112

“Der ursprungliche Mythos im Lichte der Sympathie von Mensch und Welt”,
24/1955, 303-340

Panaino, Antonio Clemente Domenico

“Origine e teleologia della creazione divina nella tradizione religiosa iranica
preislamica”, 73/2015-2016, 485-537

Papadopoulos, Renos
“Individual Identity in the Context of Collective Strife”, 66/1997, 99-113

350



Paris, Ginette

“‘Are We, Jungians, a Bunch of Has-Beens? Or Guides to the Future?”, Eranos—
Jung Lecture, 72/2013-2014, 650-661

Pasqualotto, Giangiorgio

“Greek Philosophy and Chinese Thought—Some Experiments in Philosophical
Comparison”, 68/1999, 73—-86

Pasquino, Gianfranco

“Laliberta, le liberta (degli altri)”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019-2020-2021, 893—
908

Pavie, Xavier

“Prendre soin de soi, prendre soin des autres. L'essence des exercices spirituels”,
72/2013-2014, 523-534

Pelletier, Guy

“La quéte des origines du point de vue des astrophysiciens”, 73/2015-2016, 369—
434

“Les incessantes successions de création et de destruction des structures
cosmiques et élémentaires”, 74/2017-2018, 33-84

Pelliot, Paul

“Die Jenseitsvorstellung der Chinesen”, 7/1939, 61-82

Perulli, Paolo

“Il capitalismo tra Occidente e Oriente”, Eranos—School Seminar, 75/2019-2020—-
2021, 963-983

Peterson, Willard J.

“Some connective Concepts in China in the Fourth to Second Centuries b.c.e.”,
57/1988, 201-234

351



Petrella, Fausto

“Il dentro, il fuori, la soglia: un apologo psicoanalitico”, 71/2012, 178—-184
“Nostalgia: tema con variazioni”, Eranos—Jung Lecture, 73/2015-2016, 605-620

Pettazzoni, Raffaele

“Der babylonische Ritus des Akitu und das Gedicht der Weltschépfung”, 19/1950,
403-430

Picard, Charles

“l. Die Ephesia von Anatolien - Il. Die GroRe Mutter von Kreta bis Eleusis (mit 4
lllustrationen)”, 6/1938, 59-119

Pietschmann, Herbert

“Die Sicherheit der Naturgesetze: Polaritat von Mensch und Kosmos”, 55/1986,
85-108

“Einsteins Kritik der Gleichzeitigkeit und das Kausalitatsprinzip”, 57/1988, 145-169
Plessner, Helmuth

“Uber die Beziehung der Zeit zum Tode”, 20/1951, 349-386

Poggi, Stefano

“Nel labirinto dell'inconscio. Il peccato e la psicologia dei romantici’, 73/2015—
2016, 129-160

“L’eterno circolo della vita e la rinascita dello spirito. Germania 1880-19207,
75/2019-2020-2021, 327-355

Porkert, Manfred

“‘Anschaulichkeit, Sinnlichkeit, Bildlichkeit als Voraussetzung fir die
Integrierbarkeit wissenschaftlicher Aussagen”, 48/1979, 101-132

‘Richtung und Mal}: Medizinisches Denken in Europa und in China”, 49/1980,
149-198

“Die Bindung und Lésung unserer Erkenntnis”, 51/1982, 111-155

“Greifbarkeit und Ergriffensein: Das Korperverstandnis in der Chinesischen
Medizin”, 52/1983, 389-429

352



“‘Die Verweigerung des Kreuzes auf dem Kreuzweg. Zur Antinomie gekreuzter

Wege in Europa und in China”, 56/1987, 309-351

Portmann, Adolf

“Die Biologie und das Phanomen des Geistigen”, 14/1946, 521-567

“Das Ursprungsproblem”, 15/1947, 11-40

“Der naturforschende Mensch”, 16/1948, 461-488

“Mythisches in der Naturforschung”, 17/1949, 475-514

“Das Problem der Urbilder in biologischer Sicht”, 18/1950, 413—-432

“Riten der Tiere”, 19/1950, 357-401

“Die Zeit im Leben der Organismen”, 20/1951, 437-458

“Die Bedeutung der Bilder in der lebendigen Energiewandlung”, 21/1952, 325-357
“Die Erde als Heimat des Lebens”, 22/1953, 473—-494

“‘Metamorphose der Tiere. Die Wandlung des Individuums und des Typus”,

23/1954, 419-454

369

“‘Das Lebendige als vorbereitete Beziehung”, 24/1955, 485-506

“Erleuchtung und Erscheinung im Lebendigen”, 25/1956, 477-503

“Sinndeutung als biologisches Problem”, 26/1957, 477-510

“‘Kampf und Frieden als biologisches Problem”, 27/1958, 453—-483

“Der biologische Beitrag zu einem neuen Bild des Menschen”, 28/1959, 459-492
“Zum Gedenken an Erich Neumann”, 29/1960, 9-11

“Gestaltung als Lebensvorgang (mit 2 Tafeln und 1 Zeichnung)”, 29/1960, 327—

“Yom Sinn und Auftrag der Eranos-Tagungen (zum 80. Geburtstag von Olga

Frobe-Kapteyn)”, 30/1961, 7—-28

“‘Die Ordnungen des Lebendigen im Deutungsversuch der Biologie (mit 4

Textillustrationen)”, 30/1961, 285-332

“Vorwort”, 31/1962, 5

“Zur Erinnerung an Olga Frobe”, 31/1962, 6-8

“Freiheit und Bindung in biologischer Sicht”, 31/1962, 427-450
“Vorwort”, 32/1963, 5-6

“Utopisches in der Lebensforschung”, 32/1963, 311-344

“Vorwort”, 33/1964, 5-6

“Die Idee der Evolution als Schicksal von Charles Darwin”, 33/1964, 365-403
“Vorwort”, 34/1965, 5-6

“Gestalt als erstes und letztes Problem der Biologie”, 34/1965, 447-482
“Vorwort”, 35/1966, 5-6

“Ursprung und Entwicklung als Problem der Biologie”, 35/1966, 411-451
“Vorwort”, 36/1967, 5-6

“Dualitat der Geschlechter: Einheit und Vielfalt”, 36/1967, 443476
353



649

563

17-28

“Vorwort”, 37/1968, 56

“Im Kampf um die Auffassung vom Lebendigen”, 37/1968, 523-548

“Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 38/1969, 5-6

“Yom Urmenschenmythos zur Theorie der Menschwerdung”, 38/1969, 413-439
“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 39/1970, vii-viii

“‘Der Weg zum Wort: Stufen lebendiger Kommunikation”, 39/1970, 397-424
“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 40/1971, vii-viii

“Die Autonomie der Lebensphasen in der organischen Natur”, 40/1971, 409-442
“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 41/1972, vii—viii

“Farbensinn und Bedeutung der Farben in biologischer Sicht”, 41/1972, 465-492
“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 42/1973, vii—x

“‘Homologie und Analogie. Ein Grundproblem der Lebensdeutung”, 42/1973, 619—

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 43/1974, vii-viii
“Die biologischen Grundfragen der Typenlehren”, 43/1974, 449-473
“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 44/1975, vii—x
“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 45/1976, vii—x
“‘Das Lebendige und die Organismen”, 45/1976, 405-430
“Evolution: Das Offene des Lebens”, 46/1977, 501-517
“‘Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 46/1977, 519-520
“‘Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 47/1978, 341
“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 48/1979, 469
“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 49/1980, 429-430
“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 50/1981, 477

Post, Laurens van der

“The Creative Pattern in Primitive Africa”, 25/1956, 417-454

Potter, Ralph Benajah

“‘Love in Bits and Bytes”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 548—

Praag, Alexander van

“Towards a Conceptual Model for the Renewed Eranos”, 69/2006—2007-2008,

“Continuity and Change in Eranos”, 69/2006—2007-2008, 29-37
“Give Violence a Chance!”, 69/2006—2007-2008, 253—-270

354



Praag, John van

“Preface”, 69/2006—2007-2008, 9-16

Preetorius, Emil

“Yom Ordnungsgefuge der Kunst (mit 17 Textillustrationen)”, 30/1961, 143-172
Prete, Antonio

“‘Nel tempo-spazio dellanima: lontananza e prossimita del tu”, Eranos—Jung
Lecture, 72/2013-2014, 637-649

‘Fantasmagorie dellassenza e tempo della poesia”, Eranos—Jung Lecture,
73/2015-2016, 621-633

“Il cielo nascosto. Su alcune figure dell’interiorita”, Eranos—Jung Lecture, 74/2017—
2018, 415-430

Progoff, Ira

“The Dynamics of Hope and the Image of Utopia”, 32/1963, 89-145
“The Integrity of Life and Death”, 33/1964, 201-244
“Form, Time and Opus: The Dialectic of the Creative Psyche”, 34/1965, 259-301

“The Man who Transforms Consciousness: The Inner Myths of Martin Buber, Paul
Tillich, and C.G. Jung”, 35/1966, 99-144

Przyluski, Jean

“l. Die Erlédsung nach dem Tode in den Upanishaden und im ursprunglichen
Buddhismus - II. Der Lebendig-Erléste in dem entwickelten Buddhismus”, 5/1937, 93—
136

“Il. Urspringe und Entwicklung des Kultes der Mutter-Gottin - II. Die Mutter-Géttin
als Verbindung zwischen den Lokal-Géttern und dem Universal-Gott”, 6/1938, 11-57

Puech, Henri-Charles

“‘Der Begriff der Erldosung im Manichdismus. |. Die gnostische und die
manichaische Erldsungsvorstellung: Das Problem des Bdsen im Manichaismus - II. Die
theoretischen Grundlagen der Erlésung: der kosmologische und der anthropologische
Mythos - Ill. Die Verwirklichung und die praktischen Mittel der Erlésung”, 4/1936, 183—
286

“Alexandre Morett. Nachruf”, 5/1937, 9-11

355



“La gnose et le temps”, 20/1951, 57-113 [rpt. as La gnose et le temps, Eranos
Excerpta 6, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into English/Italian as Gnosis and Time
/ La gnosi e il tempo, ed. Giovanni Filoramo, preface by Fabio Merlini & Riccardo
Bernardini, Eranos Classics 6, Aragno*Eranos, Ascona 2023]

Pulcini, Elena

“La cura, le emozioni e il soggetto vulnerabile”, 72/2013—-2014, 478-499

Pulver, Max

“Gnostische Erfahrung und gnostisches Leben im frihen Christentum (Auf Grund
der Quellen)”, 8/1940-1941, 231-255

“‘Jesu Reigen und Kreuzigung nach den Johannes-Akten”, 9/1942, 141-177

“Die Lichterfahrung im Johannes-Evangelium, im Corpus Hermeticum, in der
Gnosis und in der Ostkirche”, 10/1943, 253-296

“Yom Spielraum gnostischer Mysterienpraxis (Barbelo-Gnosis und ewiges Gebet
in der Philokalie)”, 11/1944, 277-325

“Das Erlebnis des Pneuma bei Philon”, 13/1945, 111-132

Quaglino, Gian Piero

“Fragili a forza di lo”, 70/2009-2010-2011, 94-150

“Il Libro rosso: memoria della memoria di vivere”, Eranos—Jung Lecture, 70/2009—
2010-2011, 700-706

“A colazione con Jung” [with Romano, Augusto], Eranos—Jung Lecture, 70/2009—
2010-2011, 746-748

“Abitare la soglia?”, 71/2012, 89-142
“Sul buon uso del denaro”, 72/2013-2014, 269-382
“L’anima non abita piu qui”, Eranos—Jung Lecture, 72/2013-2014, 741-781

“In che cosa dobbiamo sperare”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019-2020-2021,
725-786

Quispel, Gilles

“La conception de 'homme dans la gnose valentinienne”, 15/1947, 249-286
“‘L’Homme gnostique (La doctrine de Basilide)”, 16/1948, 89-139

“Anima naturaliter Christiana”, 18/1950, 173-182

“Zeit und Geschichte im antiken Christentum”, 20/1951, 115-140

“Mensch und Energie im antiken Christentum”, 21/1952, 109-168

“Der gnostische Anthropos und die judische Tradition”, 22/1953, 195-234
356



“Das Lied von der Perle”, 34/1965, 9-32
“Faust: Symbol of Western Man”, 35/1966, 241-265

‘Das ewige Ebenbild des Menschen. Zur Begegnung mit dem Selbst in der
Gnosis”, 36/1967, 9-30

“C.G. Jung und die Gnosis”, 37/1968, 277-298

“Gnosis and the New Sayings of Jesus”, 38/1969, 261-296

“From Mythos to Logos”, 39/1970, 323-340

“The Birth of the Child. Some Gnostic and Jewish Aspects”, 40/1971, 285-310

Qureshi Burckhardt, Regula

“Sufi Encounters with Music and Love”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-
2010-2011, 638—-652

Radin, Paul

“The Basic Myth of the North American Indians”, 17/1949, 359-419
“The Religious Experiences of an American Indian”, 18/1950, 249-290
“The Esoteric Rituals of the North American Indians”, 19/1950, 283—349

Rahner, Hugo

“Das christliche Mysterium von Sonne und Mond”, 10/1943, 305-404
“Das christliche Mysterium und die heidnischen Mysterien”, 11/1944, 347-449

“‘Die seelenheilende Blume. Moly und Mandragore in antiker und christlicher
Symbolik. I. Moly, das seelenheilende Kraut des Hermes - Il. Mandragore, die ewige
Menschenwurzel”, 12/1945, 117-239

“Erdgeist und Himmelgeist in der patristischen Theologie”, 13/1945, 237-276
“Das Menschenbild des Origenes”, 15/1947, 197-248
“Der spielende Mensch”, 16/1948, 11-87

Raine, Kathleen

“‘Poetic Symbol as a Vehicle of Tradition: The Crisis of the Present in English
Poetry”, 37/1968, 357-409

“Mental Worlds of Blake and Yeats: Two Diagrams”, 44/1975, 133—-165

Rasche, Joerg

‘Early Love: Child-Mother-Music. A Psychoanalytical Approach to ‘Scenes of
Childhood’ by Robert Schumann, Op. 15", Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-
2011, 653-679

357



Read, Herbert

“The Dynamics of Art”, 21/1952, 255-284

“Poetic Consciousness and Creative Experience”, 25/1956, 357-389
“The Creative Nature of Humanism?”, 26/1957, 315-350

“The Flower of Peace”, 27/1958, 299-332

“Nihilism and Renewal in the Art of our Time”, 28/1959, 345-376
“The Origins of Form in Art (mit 6 Tafeln)”, 29/1960, 183—-206
“Beauty and the Beast”, 30/1961, 175-210

“The Poet and his Muse”, 31/1962, 217-248

“High Noon and Darkest Night: Some Reflections on Ortega y Gasset’s Philosophy
of Art”, 33/1964, 51-69

Reinhardt, Karl

“Prometheus”, 25/1956, 241-283
“Die Sinneskrise bei Euripides”, 26/1957, 279-313

Reis Habito, Maria

“Putting on the Armor of Great Compassion and Becoming Buddha in This Very
Body: Compassionate Love in East Asian Esoteric Tradition”, Fetzer—at—Eranos Lecture,
70/2009-2010-2011, 323-336

[Rhein-Verlag Zirich]
“Zum XX. Eranos-Jahrbuch”, 20/1951, 461-463
Rhyner, Bruno

“The Image of Healing in a Zen-Therapy”, 61/1992, 45-55
Rhys Davids, Caroline Augusta Foley

“Religidse Ubungen in Indien und der religidse Mensch. |. Jhana (oder Dhyana) im
Buddhismus - Il. Fernwirkung (Televolition) im friiheren Buddhismus - Ill. Mensch und
Kommunion”, 1/1933, 95-134

“Zur Geschichte des Rad-Symbols”, 2/1934, 153178
“Der Mensch, die Suche und Nirvana”, 3/1935, 207-230
“Erldsung in Indiens Vergangenheit und in unserer Gegenwart”, 4/1936, 135-163

358



Riedl, Peter Anselm

“Vom Orphismus zur Optical Art. Uber die aktivierung des Sehens durch die
Farbe”, 41/1972, 397-427

Rigotti, Francesca

[113

Frutto’ del denaro e denaro ‘liquido’: che cosa hanno da dirci ancora queste
antiche immagini?”, 72/2013-2014, 129-140

“La silenziosa rivincita di Pelagio e altre storie di verita e eresia”, Eranos—School
Seminar, 74/2017-2018, 597-607

Risé, Claudio

“Spontaneous Images and Divinatory Images in a Process of Sandplay Therapy”,
61/1992, 57-78

“The Dark Side of Psychoanalysis”, 65/1996, 95-108
“The Quest for Identity in Postmodern Globalism”, 66/1997, 115-127

Ritsema, Rudolf

“Vorwort”, Erganzungsband 4/1936, 7-8

“Vorwort” [with Portmann, Adolf], 38/1969, 5-6

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 39/1970, vii—viii
“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 40/1971, vii—viii
“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 41/1972, vii—viii
“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 42/1973, vii—x
“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 43/1974, vii—viii
“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 44/1975, vii—x
“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 45/1976, vii—x
“‘Nachwort” [with Portmann, Adolf], 46/1977, 519-520
“‘Nachwort” [with Portmann, Adolf], 47/1978, 341
“‘Nachwort” [with Portmann, Adolf], 48/1979, 469
“Nachwort” [with Portmann, Adolf], 49/1980, 429-430
“‘Nachwort” [with Portmann, Adolf], 50/1981, 477

“Adolf Portmann 1897 - 1982”, 51/1982, 1-6

“Gershom Scholem 1897 - 1982”, 51/1982, 7-8
“‘Nachwort”, 51/1982, 517-518

“Nachwort”, 52/1983, 497

359



“Nachwort”, 53/1984, 411
“‘Nachwort”, 54/1985, 485
“‘Nachwort”, 55/1986, 439

“The Origins and Opus of Eranos: Reflections at the 55th Conference / Eranos:
Urspringe und Werk. Eine Betrachtung anlaRlich der 55. Tagung / L'ceuvre d’Eranos et
ses origines : Réflexions a I'occasion de la 55me session”, 56/1987, vii—xIvii

“Nachwort”, 56/1987, 429

“‘Encompassing Versatility: Keystone of the Eranos Project / Allumfassende
Wendigkeit: Schlu3stein des Eranos-Projekts / Versatilité englobante: Clef de vodte du
projet Eranos”, 57/1988, vii—lvii

“Nachwort”, 57/1988, 335-336
“The Ethic of the Image”, 61/1992, 5-7

“Images of the Unknown: The Eranos | Ching Project 1989-1997” [with Sabbadini,
Shantena Augusto], 66/1997, 7-43

Robinson, Christa

“Opening Words at the Second Joint Eranos and Uehiro Round Table Session,
May 1995”, 65/1996, 7-8

Romano, Augusto

‘A colazione con Jung” [with Quaglino, Gian Piero], Eranos—Jung Lecture,
70/2009-2010-2011, 749-751

“Morte dell’eroe e occultamento del’Ombra”, 73/2015-2016, 210-256

Ronchi, Rocco

“Liberta e paura. Metafisica del populismo”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019-2020—
2021, 682-697

Rousselle, Erwin

“Seelische Fuhrung im lebenden Taoismus. I. Ju Sche ,Initiation® - 1l. Ne Ging Tu,
,Die Tafel des inneren Gewebes" - Ill. Siu Schen ,Individuation® (Hiezu vier Abbildungen
im Text und zwei Bildtafeln)”, 1/1933, 135-199

“Drache und Stute, Gestalten der mythischen Welt chinesischer Urzeit”, 2/1934,
11-33

‘Lau-Dsi’s Gang durch die Seele, Geschichte und Welt. Versuch einer Deutung”,
3/1935, 179-205

360



Rowe, Christopher

“Conceptions of Colour and Colour Symbolism in the Ancient World”, 41/1972,
327-364

“God, Man and Nature. Ancient Greek Views on the Foundation of Moral Values”,
43/1974, 255-291

“One and Many in Greek Religion”, 45/1976, 37-67
Roux, René

“Origini e sviluppo del concetto di eresia nell’antichita cristiana”, Eranos—School
Seminar, 74/2017-2018, 608-626

Rusconi, Sandro

“In memoriam Peter Anton Miescher (1923-2020). Ricordando un grande uomo di
scienza, medicina, cultura e generosita / Remembering a Great Man of Science,
Medicine, Culture, and Generosity”, 75/2019-2020-2021, 499-530

Sabbadini, Shantena Augusto

“Images of the Unknown: The Eranos | Ching Project 1989-1997” [with Ritsema,
Rudolf], 66/1997, 7-43

“The Nameless Dao: Laozi and Quantum Physics”, Eranos—Jung Lecture,
71/2012, 308-322

Sachsse, Hans

“‘Die Idee des Umwegs: Betrachtungen zur Anthropologie der Technik”, 52/1983,
157-209

Sambursky, Shmuel

‘Phanomen und Theorie. Das physikalische Denken der Antike im Licht der
modernen Physik”, 35/1966, 303—-348

“Antithetische Elemente in Natur und Naturerkenntnis”, 36/1967, 229-267

“Die Willensfreiheit im Wandel des physikalischen Weltbildes”, 38/1969, 151-193
“Wort und Begriff in der Wissenschaft”, 39/1970, 143—-182

“Von Kepler bis Einstein: Das Genie in der Naturwissenschaft’, 40/1971, 201-238

“Licht und Farbe in den physikalischen Wissenschaften und in Goethes Lehre”,
41/1972, 177-216

“Wahrnehmungen, Theorien und reale Aussenwelt”, 42/1973, 163-203
361



“‘Normative Prinzipien in der Naturwissenschaft”, 43/1974, 367-410

“Die Raumvorstellungen der Antike: Von der unendlichen Leere zur Allgegenwart
Gottes”, 44/1975, 167-198

“Erste Prinzipien und letzte Teilchen in der Erkenntnis der Natur”, 45/1976, 1-36
“Natur und Geist: Stufen der Entfremdung”, 46/1977, 249-285

“‘Das Gespenst des Verganglichen”, 47/1978, 205-237

“Leitmotive wissenschaftlicher Theorienbildung”, 48/1979, 1-33

“Uber Starres und FlieRendes”, 49/1980, 1-33

Sato, Masayuki

“Coating the Years with Meaningful Names: Reckoning Time in Sinographic
Cultures”, 67/1998, 129-141

Schabert, Tilo

“In urbe mundus: Weltspiegelungen und Weltbemachtigung in der Architektur der
Stadt”, 55/1986, 303-347

Schldr, Joachim

“At Home in Homelessness: The Meaning of Place in Jewish History”, 67/1998,
91-110

Schmidt, Karl Ludwig

“‘Das Pneuma Hagion als Persona und als Charisma. Eine lexikologische und
biblisch-theologische Studie”, 13/1945, 187-235

“Die Natur- und Geistkrafte im Paulinischen Erkennen und Glauben”, 14/1946, 87—

143
“‘Homo imago Dei im Alten und Neuen Testament”, 15/1947, 149-195
“Jerusalem als Urbild and Abbild”, 18/1950, 207-248
Schmitt, Paul
“Sol invictus. Betrachtungen zu spatrémischer Religion und Politik”, 10/1943, 169—
252

“‘Antike Mysterien in der Gesellschaft ihrer Zeit, ihre Umformung und spateste
Nachwirkung”, 11/1944, 107-144

“Archetypisches bei Augustin und Goethe”, 12/1945, 95-115

“Geist und Seele. Studie Uber Logos, Nous und Psyche bei Heraklit und Platon
und Uber einige spate Nachwirkungen dieser Begriffe”, 13/1945, 133-185

362



“Natur und Geist in Goethes Verhaltnis zu den Naturwissenschaften”, 14/1946,
332-384

“Das Urbild in der Philosophie des Nicolaus de Cusa”, 18/1950, 291-321
Schneider, Herbert W.

“Peace as Scientific Problem and as Personal Experience”, 27/1958, 333—-357
“Historical Construction and Reconstruction”, 29/1960, 243—-264

Scholem, Gershom

“Kabbalah und Mythus”, 17/1949, 287-334
“Tradition und Neuschopfung im Ritus der Kabbalisten”, 19/1950, 121-180

“Zur Entwicklungsgeschichte der Kabbalistischen Konzeption der Schechinah”,
21/1952, 45-107

“Die Vorstellung vom Golem in ihren tellurischen und magischen Beziehungen”,
22/1953, 235-289

“‘Seelenwanderung und Sympathie der Seelen in der judischen Mystik”, 24/1955,
55-118

“Schopfung aus Nichts und Selbstverschrankung Gottes”, 25/1956, 87-119
“Religidse Autoritat und Mystik”, 26/1957, 243-278

“Die Lehre vom ,Gerechten® in der judischen Mystik (Mystisches Symbol und reale
Gestalt)”, 27/1958, 237-297

“Zum Verstandnis der messianischen Idee im Judentum”, 28/1959, 193—-239

“Die mystische Gestalt der Gottheit in der Kabbala (mit 1 Zeichnung)”, 29/1960,
139-182

“Gut und Bose in der Kabbala”, 30/1961, 29-67
“Tradition und Kommentar als religiése Kategorien im Judentum”, 31/1962, 19-48

“‘Das Ringen zwischen dem biblischen Gott und dem Gott Plotins in der alten
Kabbala”, 33/1964, 9-50

“Martin Bubers Auffassung des Judentums”, 35/1966, 9-55

“Die Krise der Tradition im judischen Messianismus”, 37/1968, 9-44
“Three Types of Jewish Piety”, 38/1969, 331-348

“‘Der Name Gottes und die Sprachtheorie der Kabbala”, 39/1970, 243-299

“Farben und ihre Symbolik in der jidischen Uberlieferung und Mystik”, 41/1972,
1-49

“Der Nihilismus als religioses Phanomen”, 43/1974, 1-50
“Alchemie und Kabbala”, 46/1977, 1-96
“Identifizierung und Distanz: ein Ruckblick”, 48/1979, 463—-467

363



Schroédinger, Erwin

“‘Der Geist der Naturwissenschaft”, 14/1946, 491-520 [rpt. as Der Geist der
Naturwissenschaft, Eranos Excerpta 4, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into
English/Italian as The Spirit of Science / Lo spirito della scienza, ed. Shantena Augusto
Sabbadini, preface by Fabio Merlini & Riccardo Bernardini, Eranos Classics 4,
Aragno*Eranos, Ascona 2023]

Schwartz-Salant, Nathan
“Separating from the World Parents: A Paradox”, 67/1998, 113-127
Secret, Francois

“‘Aux portes de corne et d’ivoire de la Renaissance : mythe et songe”, 48/1979,
239-276

Sederholm, Magnus

“The Spirit of the Place and City Planning”, 66/1997, 129-139

Sedley, David

“The Creation of the World in Ancient Greek Thought”, 73/2015-2016, 435-484
Sells, Benjamin

“An Eye Grafted on the Heart”, 68/1999, 7-19

Servier, Jean

“‘Aspects et causes de la non-créativité chez quelques marginaux d’Europe”,
40/1971, 239-284

“Une ouverture sur le monde : magie et religion en Afrique du Nord. Une technique
divinatoire : la géomancie”, 46/1977, 287-339

“‘Mythes, symboles et figures divinatoires en Occident et dans les Civilisations
traditionnelles”, 48/1979, 325-372

“‘Hermes africain : les origines communes, les limites du visible et de l'invisible”,
49/1980, 199-257

“Le jeu du forgeron ou 'ombre de la création du monde”, 51/1982, 369-447
“L’harmonie dans la cite”, 53/1984, 325-369

364



“Le miroir du serpent. Une réflexion ethnologique sur la connaissance”, 55/1986,
109-145

Shayegan, Daryush

“De la pré-éternité a la post-éternité : le cycle de I'étre”, 50/1981, 103—-146

Shelemay, Kay Kaufman

Love from Afar’: Music and Longing across Time, Space, and Diaspora”, Fetzer—
at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 680-690

Shen, Heyong

“The Psychology of the Heart in China”, 67/1998, 51-59

“Psychology of the Heart—An Oriental Perspective”, 69/2006—2007-2008, 142—
157

“Occident and Orient, the Knot, the Mean, and the Heart: A Perspective from the
Psychology of the Heart”, Eranos—School Seminar, 75/2019-2020-2021, 984-1000

Slattery, Dennis Patrick

“Psychic Energy’s Portal to Presence in Myth, Poetry and Culture”, Pacifica—at—
Eranos Lecture, 69/2006—2007-2008, 435-474

Smith, Morton

“Ascent to the Heavens and the Beginning of Christianity”, 50/1981, 403—429

“Transformation by Burial (1 Cor. 15.35-49; Rom. 6.3-5 and 8.9-11)", 52/1983,
87-112

Sorge, Giovanni

“Love as Devotion: Olga Frobe-Kapteyn’s Relationship with Eranos and Jungian
Psychology”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 388-434

Speiser, Andreas

“Der Erlésungsbegriff bei Plotin”, 5/1937, 137-154

“Die platonische Lehre vom unbekannten Gott und die christliche Trinitat”, 8/1940—
1941, 11-29

365



“Platos Ideenlehre”, 12/1945, 23-31

“Geist und Mathematik”, 13/1945, 95-109

“Die Grundlagen der Mathematik von Plato bis Fichte”, 14/1946, 11-38
“Ton und Zahl”, 30/1961, 127-142

Stamm, Roger Alfred

“‘Unter der Gischt der Brandung- in der Stille des Waldes. Wandlung der
Lebensform zwischen Meer und Land”, 54/1985, 209-267

“‘Erkennen und Gestalten: Zur Stammesgeschichte des Bewusstseins”, 55/1986,
1-55

“Kampf oder Frieden mit der Natur?”, 56/1987, 179-260
Strauss-Kloebe, Sigrid

“Uber die psychologische Bedeutung des astrologischen Symbols”, 2/1934, 417—
448

Streich, Hildemarie

“Musikalische und psychologische Entsprechungen in der Atalanta fugiens von
Michael Maier”, 42/1973, 361-426

“Welten der Musik im Mittelalter”, 44/1975, 91-131

“Musikalische Temperaturen in psychologischer Sicht”, 46/1977, 205-248
“Zeit und Ewigkeit in der Musik”, 47/1978, 123-171

“Tonarten in mythologischer und psychologischer Sicht”, 48/1979, 61-99

Sullivan, Lawrence E.

“Symbols of Violence and Destruction in Myth and Ritual”’, 69/2006—2007-2008,
271-288

“Introduction to the Dialogues on the Transformative Power of Love”, Fetzer—at—
Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 247-252

“Il denaro come segno divinatorio”, 72/2013-2014, 141-165
Susanetti, Davide

“L’arrivo di Dioniso. Le Baccanti di Euripide tra iniziazione e politica”, Eranos—Jung
Lecture, 73/2015-2016, 780-800

“Contro la paura. Considerazioni platoniche e iniziatiche”, Eranos—Jung Lecture,
75/2019-2020-2021, 705-724

366



Suzuki, Daisetz Teitaro

“The Role of Nature in Zen Buddhism”, 22/1953, 291-321
“The Awakening of a New Consciousness in Zen”, 23/1954, 275-304

Tagliagambe, Silvano

“‘dung nel paese dei quanti” [with Malinconico, Angelo], Eranos—Jung Lecture,
72/2013-2014, 662—-708

“‘Dal rapporto mente-cervello al rapporto psiche-corpo”, Eranos—Jung Lecture,
72/2013-2014, 886—945

“Perseo e la Medusa: la strategia dello sguardo e I'inerzia della realta”, Eranos—
Jung Lecture, 73/2015-2016, 801-864

“L’arte di tessere il vissuto: tempo, divenire e sincronicita”, Eranos—Jung Lecture,
74/2017-2018, 506-550

“I nomi dell’Assoluto e la rottura spontanea della simmetria”, 75/2019-2020-2021,
157-269

Taleb, Mohammed

“Prendre soin de la Terre et de I'humanité. Romantisme, psychologie des
profondeurs et écopsychologie sur les chemins de 'Ame du monde”, 72/2013-2014,
415-434

Tamaru, Noriyoshi
“Images of Spirit in Japanese Religion”, 61/1992, 79-95
Tanzella-Nitti, Giuseppe

“Physical Cosmology and Christian Theology of Creation”, 73/2015-2016, 538—
562

Tarizzo, Davide

“La morale della Vita: all'incrocio di biologia e biopolitica”, 75/2019-2020-2021,
356-383

Tarnas, Richard

“The Western Legacy and Our Global Future: An Archetypal Perspective”,
69/2006-2007-2008, 111-127

367



Thanopulos, Sarantis

“Liberta e scambio paritario tra le differenze”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019—
2020-2021, 868—892

Temple, Robert

“Eranos: Past and Future”, 69/2006—-2007—-2008, 80-97
Thomas, Joél

“L’espace du héros, ou les destins croisés”, 56/1987, 133-177
Thurnwald, Richard

“Primitive Initiations- und Wiedergeburtsriten”, 7/1939, 321-398
Tillich, Paul

“Angst und Erlésung im Protestantismus. I. Angst - Il. Erlésung”, Erganzungsband
4/1936, 9-32

“‘Das neue Sein als Zentralbegriff einer christlichen Theologie”, 23/1954, 251-274

Trawny, Peter

‘Das Universale und die Vernichtung. Heideggers seinsgeschichtlicher
Antisemitismus”, Eranos—School Seminar, 73/2015-2016, 1066—1090

Trevi, Emanuele
“Dieci sogni”, 72/2013-2014, 500-522
Tsiomis, Yannis

“De la ville enchantée a la métropole désenchantée. xxe-xxie siécles”, 74/2017—-
2018, 355-382

Tu, Weiming

‘Ren as a Core Value in the Emerging Human Community”, Fetzer—at—Eranos
Lecture, 70/2009-2010-2011, 564-573

368



Tucci, Giuseppe

“Earth in India and Tibet”, 22/1953, 323-364

Ueda, Shizuteru

“Leere und Fulle: Shinyata im Mahéyana Buddhismus”, 45/1976, 135-163

“‘Die Bewegung nach oben und die Bewegung nach unten: Zen-Buddhismus im
Vergleich mit Meister Eckhart”, 50/1981, 223-272

“Die zen-buddhistische Erfahrung des Wahr-Schonen”, 53/1984, 197-240
“Der Ort des Menschen im No-Spiel”, 56/1987, 69-103

Uehiro, Eiji

“Opening Remarks”, 61/1992, 1-3

“The Practical Ethics Association and the Uehiro Foundation On Ethics and
Education”, 65/1996, 9-11

“The Renewal of Ethics in the East and West”, 67/1998, 7-9

Uexkull, Thure von

“Korperwelt: Grenze und Kommunikation”, 39/1970, 301-322

Valtolina, Amelia

“Topografie della soglia. Sulla scrittura di Yoko Tawada”, 71/2012, 162-177

“Ma per adulti, c’é / da vedere ancora una cosa speciale, il denaro che si riproduce
anatomicamente’: il dialogo di R.M. Rilke con la Filosofia del denaro di G. Simmel”,
72/2013-2014, 383—-395

“Che cosa sono mai i cervelli’. Le neuroscienze al tempo della poesia”, Eranos—
Jung Lecture, 72/2013-2014, 730-740

“‘Nuovi paesaggi nella poesia tedesca contemporanea”, 74/2017-2018, 327-354

Veer, Peter van der

“Spirituality: East and West”, 69/2006—2007-2008, 45—-61

“Body and Mind in Qi Gong and Yoga—A Comparative Perspective on India and
China”, 69/2006—2007-2008, 128-141

369



Vegetti, Matteo

“La seconda globalizzazione: spazio, tempo e potere nell'eta dell'aria”, Eranos-
Jung Lecture, 74/2017-2018, 477-486

“Il nodo di Gordio nel mondo globale”, Eranos—School Seminar, 75/2019-2020—
2021, 909-925

Vegetti Finzi, Silvia

“La forza delle donne tra potenza di generare e potere di comandare. Dalle Grandi
alle piccole Madri”, Eranos—Jung Lecture, 73/2015-2016, 899-916

“La creativita materna come promessa di futuro”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019—
2020-2021, 787-798

Végh, Sandor
“Musik als Erlebnis”, 29/1960, 309-325
Vigna, Ferruccio

“Il ritorno dellisteria. L’anima a confronto con la modernita”, Eranos—Jung Lecture,
72/2013-2014, 860-885

Virolleaud, Charles

“Die groRe Géttin in Babylonien, Agypten und Phénikien. 1. Ischtar, Isis, Astarte -
Il. Anat - Astarte”, 6/1938, 121-160

“Die Idee der Wiedergeburt bei den Phoniziern. I. Die klassische Adonislegende -
II. Der Gott Baal nach den Dichtungen von Ras-Shamra (mit 3 lllustrationen)”, 7/1939,
21-60

“Le Dieu Shamash dans I'ancienne Mésopotamie”, 10/1943, 57-79
Vitolo, Antonio

“Uno spazio per il tempio interiore”, Eranos—Jung Lecture, 74/2017-2018, 431—
453

Voegelin, Eric

“Wisdom and the Magic of the Extreme”, 46/1977, 341-409

370



Vozza, Marco

“Attualita di un pensatore inattuale: il caso Nietzsche”, Eranos—Jung Lecture,
71/2012, 323-342

Vysheslavtzeff, Boris P.

“Zwei Wege der Erlésung. Erlésung als Losung des tragischen Widerspruchs”,
4/1936, 287-329

Weidlé, Wladimir

“Yom Sinn der Mimesis”, 31/1962, 249-273

Weiss, Joseph G.

“Eine spatjudische Utopie religioser Freiheit”, 32/1963, 235-280

Weisskopf, Victor

“Science and Art: Complementary Views of Human Experience”, 53/1984, 311—
323

Werblowsky, Raphael Jehudah Zwi

“FUhre uns, Mutter: Der Weg der Vater und das Finden des Sohnes. Analyse eines
indianischen Rituals”, 31/1962, 171-197

West, W. Richard, Jr.

“The Native Art Object: Reflections on the Transformative Power of ‘Beauty’ and
‘Love”, Fetzer—at—Eranos Lecture, 70/2009-2010-2011, 460-471

Westmann, Heinz

“‘Die Erlosungsidee im Judentum. I. Das Problem der Erde - Il. Das weibliche
Prinzip - Ill. Nachwort”, Ergdnzungsband 4/1936, 33-110

Weyl, Hermann Klaus Hugo

“Wissenschaft als symbolische Konstruktion des Menschen”, 16/1948, 375-431

371



White, Victor

“Anthropologia rationalis (The Aristotelian-Thomist Conception of Man)”, 15/1947,
315-383

Whyte, Lancelot Law

“Time and the Mind-Body Problem. A Changed Scientific Concept of Process”,
20/1951, 253-270

“A Scientific View of the ‘Creative Energy’ of Man”, 21/1952, 415-446

“The Growth of Ideas, lllustrated by Man’s Changing Conception of Himself’,
23/1954, 367-388

Wilhelm, Hellmut

“Der Zeitbegriff im ,Buch der Wandlungen*”, 20/1951, 321-348

“Das schopferische Prinzip im ,Buch der Wandlungen®’, 25/1956, 455475

“Der Sinn des Geschehens nach dem ,Buch der Wandlungen®”, 26/1957, 351-386
“‘Die ,Eigene Stadt" als Schauplatz der Gestaltung”, 29/1960, 207-242

“Das Zusammenwirken von Himmel, Erde und Mensch”, 31/1962, 317-350
“Wanderungen des Geistes”, 33/1964, 177-200

“The Interplay of Image and Concept in the Book of Changes”, 36/1967, 31-58

Wili, Walter

“Die romischen Sonnengottheiten und Mithras”, 10/1943, 125-168

“Die orphischen Mysterien und der griechische Geist”, 11/1944, 61-105
“Geleitwort”, 12/1945, 9-22

“Probleme der Aristotelischen Seelenlehre. |I. Der Kampf gegen Platon - Il. Die
Nachfolge Platons”, 12/1945, 55-93

“Die Geschichte des Geistes in der Antike”, 13/1945, 49-93
Will, Maria

“Construction and the Role of Nature in Fausto Tommasina’s Paintings /
Costruzione e natura nei dipinti di Fausto Tommasina”, 70/2009-2010-2011, 241-244

Wunenburger, Jean-Jacques

“‘Résilience et dissidence : la force de la fragilité”, 70/2009-2010-2011, 151-177

“Vers une écologie monétaire. Ethique et psychologie analytique de I'argent : un
pluralisme archétypal des échanges ”, 72/2013-2014, 166-194

372



“Le rythme comme sagesse de la vie”, 75/2019-2020-2021, 448-497
Xenou, Vana

“Pourquoi Eleusis aujourd’hui ? De la mélancolie a la vision”, 75/2019—-2020-2021,
84-119

Yatiswarananda, Swami

“Flachtiger Blick auf religiose Hindu-Symbolik in ihrer Beziehung zu Geistigen
Ubungen und zur Héherentwicklung”, 2/1934, 487-528

Zaehner, Robert Charles
“Utopia and Beyond: Some Indian Views”, 32/1963, 281-309
Zahan, Dominique

“White, Red and Black: Colour Symbolism in Black Africa”, 41/1972, 365-396
“L’Univers cosmo-biologique de I'Africain”, 42/1973, 205-236

“La tour et la foudre”, 50/1981, 335-372

“‘L’inout et 'imprévu : anthropologie de l'insolite”, 54/1985, 427-454
“Carrefour de I'étre, carrefour de la vie”, 56/1987, 353—-384

Zamboni, Chiara

‘Il confine leggero tra eresia ed autorita femminile”, Eranos—School Seminar,
74/2017-2018, 627-643

Zellini, Paolo
“L’infinito del continuo e la realta del discreto”, 75/2019-2020-2021, 120-156
Zhang, Wenzhi

“Philosophy of the Yijing (Classic of Changes): A Possible Approach to Undoing
the Knot between China and the Western World”, Eranos—School Seminar, 75/2019—-
2020-2021, 1001-1065

Ziegler, Alfred J.

‘Die goldenen Fallen: Das Leben in einer wissenschaftlichen und einer
archetypischen Medizin”, 49/1980, 323-356

“Die Schonheit der Pathologie”, 53/1984, 273—-310

373



Zimmer, Heinrich

“Zur Bedeutung des indischen Tantra-Yoga (Hiezu zwei Bildtafeln)”, 1/1933, 9-94
“Indische Mythen als Symbole”, 2/1934, 97-151

“Die indische Weltmutter (mit 4 lllustrationen)”, 6/1938, 175-220

“Tod und Wiedergeburt im indischen Licht”, 7/1939, 251-289

Zoja, Luigi

“Reductionism: A Western Disease?”, 69/2006—2007-2008, 62—79

“Psychoanalysis and Cultural Orientations in the New Century”, Fetzer—at—Eranos
Lecture, 69/2006—2007-2008, 218-220

“Almachius and the Demon—On Violent Shows”, 69/2006—2007-2008, 289-306
“La paura del diverso”, Eranos—Jung Lecture, 75/2019-2020-2021, 698-704

Zuckerkandl, Victor

“Die Tongestalt (mit Notenbeispielen)”, 29/1960, 265-307

“Der singende und der sprechende Mensch”, 30/1961, 241-283

“Yom Wachstum des Kunstwerks (mit Notenbeispielen)”, 31/1962, 275-315
“Die Wahrheit des Traumes und der Traum der Wahrheit”, 32/1963, 173—-210
“Kreis und Pfeil im Werk Beethovens”, 33/1964, 285-317

374



