
 
 

 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Talvez esta seja a parte mais difícil deste trabalho: a de buscar não esquecer de 

agradecer a todas as pessoas que diretamente ou indiretamente me ajudaram, sem 

necessariamente seguir uma ordem de importância regressiva. Assim, gostaria de agradecer a 

Kelen de Carvalho, por ter me acompanhado desde o início do doutoramento até boa parte da 

elaboração deste trabalho, como minha melhor amiga, até nas mais terríveis situações, como 

grande exemplo mundial a pandemia que presenciamos. Agradeço a toda minha família, 

especialmente à minha mãe terrena e ao meu irmão, Willian Carlos Kuhn, companheiro desde o 

ventre materno, sobretudo pela sua ajuda na revisão textual. Também não poderia esquecer de 

prestar meus agradecimentos sinceros a todos meus Mestres, sejam eles acadêmicos ou 

espirituais. Primeiramente, agradeço ao meu orientador, o professor doutor Jorge Rivera pelo 

seu incentivo extraordinário em um momento decisivo de minha pesquisa, sem o qual este 

trabalho simplesmente não existiria, bem como ao professor doutor Roberto Kahlmeyer-Mertens 

que me acompanhou desde o mestrado e me incentivou nos estudos da mística, o qual se 

dedicou com afinco nas orientações. 

Mas não poderia deixar de agradecer de modo especial ao professor doutor Olivier Feron 

por me acolher academicamente em Portugal, nas minhas pesquisas iniciais em Ernst Cassirer 

(1874-1945) e de modo geral a todos os professores do departamento de Filosofia da 

Universidade de Évora pela atenção e humanidade em vários momentos. Agradeço de todo meu 

coração ao Mestre Michael por seu incentivo e assessoramento, desde minha iniciação nos 

estudos gnósticos bem como ao Mestre Galeno por seu apoio, dedicação e acolhimento durante 

as visitas e estudos antropológico-gnósticos, durante nossa estadia em Roma. Não poderia 

também esquecer de agradecer ao meu nobre amigo Roman Stalder pela ajuda na aquisição 

dos livros em alemão. De modo geral, sou grato a todas as pessoas que durante esses três anos 

cruzaram meu caminho terrenal e que de alguma forma ou de outra me ensinaram algo valioso, 

me ensinaram a ser simplesmente humano. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

Eu não creio que esteja exagerando quando afirmo que o homem moderno, em 
contraste com seu irmão do século XIX, se volta para a psique com grandes 
expectativas e o faz sem referência a qualquer credo tradicional mas, antes, com 
vistas à experiência gnóstica. [...] O homem moderno abomina a fé e as religiões 
nela baseadas. Ele as considera válidas somente na medida em que seu 
conteúdo de conhecimento parece estar de acordo com sua própria experiência 
psíquica fundamental. Ele quer conhecer-experimentar por si mesmo. 

CARL GUSTAV JUNG - Civilization in Transition, §171 1 

  

 
1 (...) “I do not believe that I am going too far when I say that modern man, in contrast to his 

nineteenth century brother, turns to the psyche with very great expectations, and does so without reference 
to any traditional creed but rather with a view to Gnostic experience. (...) Modern man abhors faith and the 
religions based upon it. He holds them valid only so far as their knowledge-content seems to accord with 
his own experience of the psychic background. He wants to know — to experience for himself.” (Jung, 
1978, p.84) 



 
 

SUMÁRIO 

Introdução ......................................................................................................... 9 

1 O CÍRCULO DE ERANOS E SEU SIGNIFICADO ........................................... 18 

1.1 O significado de Eranos ......................................................................... 18 

1.2 O surgimento de Eranos ........................................................................ 23 

1.3 A organização institucional de Eranos ................................................... 27 

1.4 Apogeu e Decadência de Eranos ........................................................... 29 

1.5 O Legado de Eranos .............................................................................. 32 

2 CRISE E CONTEMPORANEIDADE ................................................................ 35 

2.1 O contexto intelectual da Europa no início do Século XX ...................... 35 

2.2 Continuidades e Rupturas do Século XIX:                                                          
Positivismo, Historicismo e Crise dos Fundamentos ....................................... 39 

2.3 Um novo olhar para o Oriente ................................................................ 45 

2.4 O perenialismo: da crítica ao materialismo à sophia perennis ............... 48 

2.5 O Kosmikerkreis e a Schule der Weisheit .............................................. 60 

2.6 Revoluções, Crises e Guerras: A ascensão do totalitarismo .................. 63 

3 O PROBLEMA DA GNOSIS ............................................................................ 73 

3.1 O problema da gnosis e o Círculo de Eranos ......................................... 73 

3.1.1 A Religionsgeschichtlische Schule e o problema da gnosis ........ 74 

3.1.2 O surgimento da Religionswissenschaft ...................................... 81 

3.2  Acerca do pensamento gnóstico e agnóstico ......................................... 86 

3.2.1  Gnosticismo versus Agnosticismo ............................................... 86 

3.2.2 A crítica ao agnosticismo. ............................................................ 91 

3.3 Os Manuscritos de Nag Hammadi e o Codex Jung ................................ 97 

3.4 Os contributos do Colóquio de Messina ............................................... 106 

3.5 Acerca do sentido histórico e filosófico da gnosis ................................ 118 

4 A GNOSIS DE ERANOS ................................................................................ 129 

4.1 Um novo conhecimento do Humano? .................................................. 130 

4.1.1 Acerca do posicionamento do Homem no cosmos .................... 130 



 
 

4.1.2 Acerca de um novo Humanismo e de um “Humanismo Científico”
  ................................................................................................... 139 

4.1.3 O Gnosticismo, o Teriomorfismo, e a questão do Humano ....... 147 

4.1.4 O Mysterium Coniunctionis e a questão do Andrógeno ............. 161 

4.2 A Remitologização como um sintoma Gnóstico? ................................. 169 

4.2.1 A Remitologização em Eranos ................................................... 169 

4.2.2 Joseph Campbell, o Herói e a Mitologia Arquetípica ................. 174 

4.2.3 Mircea Eliade: O sagrado, o numinoso e o mito do Eterno Retorno
  ................................................................................................... 177 

4.3 Gnosis, Fenomenologia e Weltanschauung ......................................... 183 

4.3.1 Gerardus van der Leeuw e a Fenomenologia das Religiões ..... 183 

4.3.2 Gilles Quispel: A gnosis como uma Religião Universal ............. 193 

4.3.3 Acerca do conceito de Weltanschauung e de uma 
“Weltanschauung gnóstica” .................................................................. 201 

4.4 A gnosis psicológico-arquetípica de Jung ............................................ 215 

4.4.1 Jung, Freud e o surgimento da Psicologia Analítica .................. 215 

4.4.2 Elementos da Psicologia junguiana ........................................... 220 

4.4.3 A gnosis de Jung ....................................................................... 232 

4.5 A gnosis judaica em Gershom Scholem ............................................... 246 

4.5.1 A Kabbalah: A estrutura cosmológica do Judaísmo .................. 246 

4.5.2 A mística da Merkabah .............................................................. 258 

4.5.3 Acerca de uma gnosis judaica ................................................... 265 

4.6 Gnosis iraniana e o Imaginal em Henry Corbin .................................... 270 

4.6.1 Elementos da Cosmologia Gnóstica Iraniana ............................ 270 

4.6.2 Hadrat Fatima e Sophia Aeterna: O Arquétipo Eterno do Feminino?
  ................................................................................................... 286 

4.6.3 O Mundus Imaginalis e a gnosis de Corbin ............................... 291 

Conclusão ......................................................................................................... 300 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS  ............................................................ 307 

ANEXO I ........................................................................................................... 319 

Lista de conferencistas e conferências  ......................................................... 319 

 



 
 

  



 
 

RESUMO: 

O problema da gnosis no Círculo de Eranos 

 

O trabalho tem por objetivo compreender o conceito de gnosis e seus desdobramentos filosóficos 

no Círculo de Eranos   ̶ especialmente entre 1933 a 1970   ̶ e em que medida este poderia ser 

compreendido como um problema filosófico sui generis, uma vez que este parece se compor 

como um elemento decisivo na formulação de uma nova abordagem acerca do humano. Esta 

temática, que foi tratada por pensadores como Carl G. Jung, Gershom Scholem, Henry Corbin, 

Mircea Eliade, Gilles Quispel, Henry-Charles Puech, dentre outros, prolonga a investigação 

massiva no que ficou conhecido como “História Comparada das Religiões”, mediante uma atitude 

interdisciplinar, autodenominada hermenêutica e humanista, alicerçada numa fenomenologia 

das Religiões, na esteira de Gerardus Van der Leeuw. O primeiro capítulo busca apresentar uma 

breve introdução acerca do Círculo de Eranos e seu significado. O segundo capítulo apresenta 

uma contextualização histórico-filosófica do ambiente intelectual, social e político em que surgiu 

o Círculo de Eranos. O terceiro capítulo aprofunda a relevância da noção de gnosis, decisiva 

para compreender, não apenas a proposta da nova perspectiva antropológica em questão, mas 

a sua problematização, bem como a caracterização do grupo e a sua inserção epocal. 

Finalmente, o quarto capítulo atende à conceitualização da gnosis no pensamento de três de 

seus principais autores: Carl G. Jung, Gershom Scholem e Henry Corbin, de modo que se possa 

compreender o modo singular com que a gnosis e sua contraparte histórica, o Gnosticismo, são 

compreendidos organicamente por este grupo. Assim, nossa tese é a de que, o tema da gnosis, 

a partir de seu contexto problemático, passa a se constituir como um grande elemento articulador 

das discussões filosóficas travadas no Círculo de Eranos em torno da questão do humano e que 

esta problemática só pode ser compreendida adequadamente a partir da distinção entre um 

sentido histórico-factual do Gnosticismo e outro filosófico-narrativo da gnosis. 

 

PALAVRAS CHAVE: Gnosis. Conhecimento. Círculo de Eranos. Religiões Comparadas. 

  



 
 

ABSTRACT 

The problem of gnosis in the Eranos Circle 

 

This work aims to comprehend the concept of gnosis and its philosophical implications 

within the Eranos Circle - especially between 1933 and 1970   ̶ and how it could be understood 

as a philosophical problem sui generis, since it seems to constitute a decisive element in the 

formulation of a new approach to the human. This theme, which was explored by thinkers such 

as Carl G. Jung, Gershom Scholem, Henry Corbin, Mircea Eliade, Gilles Quispel, Henry-Charles 

Puech, among others, extends the massive investigation known as "Comparative History of 

Religions" through an interdisciplinary approach, self-described as hermeneutic and humanistic, 

grounded in a phenomenology of religions, following the path of Gerardus Van der Leeuw. The 

first chapter provides a brief introduction to the Eranos Circle and its significance. The second 

chapter contextualizes the historical-philosophical environment in which the intellectual, social, 

and political context of the Eranos Circle emerged. The third chapter explores the relevance of 

the notion of gnosis, crucial not only for understanding the proposal of the new anthropological 

perspective in question but also its problematization, as well as the characterization of the group 

and its epochal insertion. Finally, the fourth chapter addresses the conceptualization of gnosis in 

the thoughts of three of its main authors: Carl G. Jung, Gershom Scholem, and Henry Corbin, in 

order to understand the unique way in which gnosis and its historical counterpart, Gnosticism, are 

organically understood by this group. Therefore, our thesis is that the theme of gnosis, within its 

problematic context, becomes a major articulating element of the philosophical discussions held 

in the Eranos Circle concerning the question of the human and that this problem can only be 

adequately understood through the distinction between a historical-factual sense of Gnosticism 

and a philosophical-narrative sense of gnosis. 

 

 

KEYWORDS: Gnosis. Knowledge. Eranos Circle. Comparative Religions. 

 



 
 

LISTA DE ABREVIATURAS 

 

CE – Círculo de Eranos. 

CIC – Catecismo da Igreja Católica. 

CM – Colóquio de Messina. 

NHC – Códices de Nag Hammadi. 

Ap – Apocalipse de João. 

Ex – Livro do Êxodo. 

Ez – Livro de Ezequiel. 

Gn – Livro do Gênesis. 

Jo – Evangelho de João 

Jó – Livro de Jó 

I Cor – Primeira epístola de Paulo aos Coríntios. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

9 
 

INTRODUÇÃO  

O conceito de gnosis, na amplitude e problematicidade de seus aspectos, foi um 

dos temas centrais do denominado Círculo de Eranos,2 coletivo de personalidades 

marcantes de diversas áreas científicas  ̶  Carl G. Jung, Rudolf Otto, Henry Corbin, Mircea 

Eliade, Gershom Scholem, Gilles Quispel, Herbert Read, Joseph Campbell, Karl Löwith, 

Erwin Schrödinger, Pierre Hadot, Max Knoll, entre outros   ̶ que se reuniu regularmente 

em Ascona na Suíça, de 1933 aos anos 70.3 Por meio das obras dos seus principais 

articulistas, junto aos quais se refletem os debates e os diálogos ocorridos nesses 

encontros, é possível reconhecer a centralidade da gnosis. Este conceito, ressalte-se, 

não corresponde tout court ao sistema filosófico de nenhum autor específico senão que 

a um contexto problemático no qual parece surgir um interesse partilhado de 

reinterpretação do fenômeno do Gnosticismo, que os conduziu a uma abordagem sui 

generis do humano (alegadamente humanística e fenomenológica) centrada na 

dimensão religiosa: o homem é essencial e decisivamente homo religiosus. 

Mas em que consiste a gnosis? Em uma resposta provisória a esta questão, 

partimos da hipótese a ser testada mediante exposições que faremos ao longo deste 

trabalho, a saber, de que esta temática surge de um problema filosófico que pode ser 

dividido em dois aspectos principais: o histórico-factual e o filosófico-narrativo.4  

 
2 Este trabalho segue o Acordo Ortográfico da Língua Portuguesa (1990) em vigor desde 2009. 

Veja-se: www.portaldalinguaportuguesa.org. Quando se fizer necessário nosso comentário o faremos 
entre colchetes [  ]. Quando se tratar de comentários do autor citado utilizaremos aspas angulares «  ». 

3 O recorte cronológico que realizamos tem como critério o período de maior atuação e convergência 
entre os principais autores os quais dedicamos uma atenção maior neste trabalho. É importante notar que, 
depois de várias mudanças administrativas e até mesmo de nome, o que hoje é conhecido como Eranos 
Foundation continua atuante no mesmo local até os dias atuais. Veja-se o website oficial: 
https://eranosfoundation.org 

4 Veja-se: 4.6. 

http://www.portaldalinguaportuguesa.org/
https://eranosfoundation.org/


 
 

10 
 

De um ponto de vista histórico, a gnosis se relaciona com o problema do 

conhecimento no contexto muito singular do Helenismo, em particular, entre os séculos 

III e II a.C. Trata-se, portanto, de um movimento de grande efervescência cultural, de 

intercâmbios culturais e religiosos, em que certos grupos passam a reivindicar a posse 

de um conhecimento de natureza transcendente e soteriológica, ou seja, um 

conhecimento de salvação. Presente em várias vertentes e tradições, judaicas, 

neoplatônicas, herméticas etc., ele assume, no caso do Cristianismo, a existência de um 

conhecimento supostamente deixado pelo próprio Jesus, o Cristo, e conservado através 

de uma tradição esotérica subliminarmente presente nos textos canônicos  ̶  tanto nas 

correntes orientais, quanto no Cristianismo ocidental, que se expandiram em larga 

escala. 

Acerca desta temática, importa notar que, em 1928, portanto cinco anos antes do 

início dos encontros do Círculo de Eranos, Hans Jonas defendeu sua tese na 

Universidade de Marburg, intitulada Der Bergriff der Gnosis (Jonas, 1928) sob influência 

de Heidegger e de seu orientador, o teólogo Rudolf Bultmann. No entanto, antes deste, 

outra figura influente nos estudos da gnosis foi Adolf von Harnack e sua obra Lehrbuch 

der Dogmengeschichte (1888). Neste contexto filosófico, o Gnosticismo é definido por 

Adolf von Harnack como a “[...] aguda secularização ou helenização do Cristianismo”,5 

isto é, o Gnosticismo, para todos os efeitos, passa a ser visto como um simples 

sincretismo histórico-religioso. Harnack influenciou as interpretações da 

Religionsgeschichtlische Schule, o grupo de teólogos protestantes composto por figuras 

como Wilhelm Bousset (1865-1920) e sua famosa obra Hauptprobleme der Gnosis 

(1907), Hermann Gunkel (1862-1932) e Rudolf Otto (1869 - 1937). Otto, por sua vez, 

além de inspirar uma geração de estudiosos do fenômeno religioso com a sua publicação 

 
5 (...) “die acute Verweltlichung, resp. Hellenisirung des Christenthums” (Haknack, 1888, p.190) 



 
 

11 
 

de Das Heilige (1917),6 influenciou diretamente o grupo de Eranos, a começar pelo título, 

o qual teria sido sugerido por este. 

Ainda de um ponto de vista histórico, o problema da gnosis se referia à dificuldade 

em se rastrear as diversas vertentes ditas “Gnósticas”, isto é, os grupos religiosos que 

se declararam explicitamente como “gnósticos” (gnostikoi), aqueles que detinham uma 

gnosis, e as que, embora não se autodeclarassem assim, passam a ser consideradas 

como doutrinas pertencentes ao fenômeno do Gnosticismo. Estudiosos, ao se 

debaterem com tais correntes, acabaram por reconhecer que o próprio Cristianismo, ao 

menos em seus três primeiros séculos iniciais, não poderia ser pensado como um 

fenômeno homogêneo e linear, mas complexo, com orientações diversas e contrastantes 

e que até mesmo “[...] a seleção do material mais importante da história do cristianismo 

primitivo e da teologia bíblica é um problema grave”.7 Portanto, a própria tradição cristã 

“na verdade, representa somente uma pequena seleção de fontes específicas, 

escolhidas entre dezenas de outras.” 8 Em suma, o problema da gnosis passa a ser 

tratado como uma questão da maior relevância para a interpretação da história do 

Cristianismo. 

A circunscrição e a caracterização do Gnosticismo mantiveram-se difíceis, 

somente num colóquio realizado em Messina em 19669 foi possível alcançar algum 

consenso sobre os elementos essenciais e comuns a todas essas vertentes ditas 

gnósticas. Todavia, em virtude da descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi, e do 

Codex Jung   ̶ um conjunto de treze pergaminhos encadernados em couro, encontrados 

 
6 Veja-se: Otto, 1979 e 4.2.3. 
7 (...) “die Auswahl des wichtigsten Stoffs aus der Geschichte des Urchristenthums und der 

biblischen Theologie ein schweres Problem ist.” (Harnack, 2010, p.v) Este posicionamento também é 
defendido por Werner Jaeger, em sua obra Das frühe Christentum und die griechische Bildung (1963). 
Veja-se a bibliografia. 

8 (...) “actually represents only a small selection of specific sources, chosen from among dozens of 
others.” (Pagels, 1989, p.xxxv) 

9 Bianchi et al., 1971. [Veja-se a lista completa dos participantes e conferências em (3.4)] 



 
 

12 
 

supostamente na região de Jabal al-Tarif (Egito)  ̶  bem como das pesquisas realizadas 

e compartilhadas no Círculo de Eranos, sobretudo a partir de 1945, o fenômeno do 

Gnosticismo parece ganhar uma delimitação mais clara e passa a adquirir um sentido 

filosófico singular no seio do grupo, sustentado pelas concepções de arquétipo e 

inconsciente coletivo propostas por Carl Gustav Jung, e estabelecendo-se como uma 

espécie de Weltanschauung. Mas de que Weltanschauung se trataria? Que dimensão 

filosófica da gnosis procuraram e promoveram os pensadores e as atividades do Círculo 

de Eranos?  

Para realizar esta tarefa simultaneamente interpretativa e construtiva, teremos de 

buscar compreender (a) o contexto histórico-filosófico e cultural em que ocorreu a 

formulação da tese gnóstica neste conjunto de pensadores, (b) reconhecendo a 

construção do conceito através da presença e problematização de gnosis em três dos 

principais protagonistas do Círculo de Eranos: Carl Gustav Jung, Henry Corbin, e 

Gershom Scholem, grandes articuladores das discussões travadas neste grupo. Tal 

conduziu-nos; (c) a realizar uma análise ampla do conceito de modo a compreender seu 

sentido específico neste contexto, (d) pois ele se mostra em vários aspectos: 

cosmológico, soteriológico, escatológico, repercutindo-se na verdade, condição e destino 

humanos.  

Assim, nosso trabalho procura alcançar estes objetivos em quatro momentos ou 

capítulos. O primeiro, intitulado “O Círculo de Eranos e seu significado” se refere a um 

capítulo introdutório. O segundo, intitulado: “Crise e Contemporaneidade” procura 

possibilitar o entendimento do contexto histórico-filosófico em que surgiu Eranos, na 

Europa ocidental na primeira metade do século XX. O terceiro capítulo: “O problema da 

gnosis” pretende mostrar, por um lado, a complexidade intrínseca do conceito de gnosis, 

apontando as dimensões, tensões e questões que suscita, e rastrear, por outro, os 

eventos e os interlocutores que, de modo direto ou não, tiveram alguma contribuição 



 
 

13 
 

para o desenvolvimento da tese gnóstica em Eranos. O quarto capítulo: “A gnosis de 

Eranos”, por sua vez, atende à centralidade de gnosis nas discussões do grupo, surgindo 

como conceito articulador da questão do conhecimento humano e do humano como 

questão, ainda que ele não apareça explicitamente referido na maior parte dos títulos 

dos encontros. Neste ponto, foi decisivo o contributo dos três autores que consideramos 

principais deste grupo: Carl Gustav Jung, psicólogo analítico, Gershom Scholem, 

estudioso da mística hebraica, e Henry Corbin, especialista no pensamento islamo-

iraniano. 

Os três dos principais pensadores de Eranos, seguindo perspectivas 

gnosiológicas/epistemológicas diversas, como a Psicologia Analítica e a “Ciência das 

Religiões” (Religionswissenschaft) ou analisando âmbitos místico-religiosos distintos: a 

alquimia, a tradição hebraica ou o islamismo iraniano, convergem num comum interesse 

filosófico-antropológico.  É essa orientação que lhes permite reconhecer nas formas 

históricas do Gnosticismo a existência de uma estrutura filosoficamente gnóstica, que se 

reformula diversamente, mas se mantém idêntica. Tal se reconhece, por exemplo, na 

confluência das grandes temáticas alquímico-gnósticas desenvolvidas por Jung, 

sobretudo, a partir de seus conceitos de arquétipos e inconsciente coletivo (4.4); na tese 

acerca de um “Gnosticismo Judaico” em Scholem, bem como em seus estudos da 

doutrina da Árvore dos Sephiroth, da Kabbalah e da Merkabah judaicas (4.5) e na tese 

de uma gnosis iraniana fundamentada na noção de alam al-mithal ou mundus imaginalis 

no pensamento de Henry Corbin (4.6).  Essas investigações possibilitam uma releitura, 

não apenas do Gnosticismo histórico, mas também da experiência humana em geral, 

evidenciando nela a existência de uma dimensão do humano simultaneamente 

pneumatológica, soteriológica e escatológica. Essa abordagem antropológica singular 

parece contrastar fortemente com as diversas abordagens de forte influência naturalista, 

evolucionista, sociológica e política desta época, pois, como os próprios autores afirmam, 



 
 

14 
 

de modo geral, trata-se de uma dimensão do humano, incompreendida ou negligenciada 

pela mentalidade secular ou mesmo agnóstica, do homem contemporâneo.  

Os autores de Eranos, desse modo, ao mesmo tempo em que buscam uma 

fundamentação histórica de suas teorias, passam a encarar o problema antropológico de 

uma nova perspectiva, pois já lhes interessava compreender a experiência humana, 

assim dimensionada, a partir do pensamento gnóstico. Tal compreensão emerge dos 

estudos e dos debates dentro desse grupo, não requerendo uma revelação de um 

conhecimento estritamente esotérico ou de uma experiência mística privada, mas de um 

saber concebido a partir de uma Gesamthermeneutik assente na tradição filosófica e no 

debate interdisciplinar, que acolha, além dos ensinamentos gnósticos, elementos da 

alquimia, da fenomenologia e do existencialismo. 

A gnosis, inicialmente considerada uma espécie de conhecimento esotérico e 

revelado, que supunha uma experiência mística particular, muitas vezes incomunicável 

e quase sempre em contraste com a doutrinas ortodoxas, passa a ser desenvolvida e 

partilhada nesse grupo a partir de uma Weltanschauung singular, como uma hipótese ou 

alternativa filosófico-vivencial que surge de uma atitude histórico-comparativa e 

interpretativa resultante do encontro e da participação (Religionswissenschaft). O 

conhecimento, sobretudo o que se refere ao homo religiosus   ̶ embora seja 

compreendido a partir de seus aspectos soteriológicos, teofânicos, numinosos, 

arquetípicos   ̶ passa a ser tratado enquanto um saber do humano   ̶ que respeita sua 

singularidade, seu significado, valor e destino, bem como de seus limites cognoscitivos   ̶

alternativa, sem controvérsia, a todas as formas de reducionismo, culturalistas, 

científicas, teológicas ou filosóficas. 

Desse modo, a hipótese a ser testada ao longo deste trabalho é a de que ao 

mesmo tempo em que os principais pesquisadores de Eranos estão atualizados, em 

primeira mão, acerca das dificuldades interpretativas em torno do fenômeno do 



 
 

15 
 

Gnosticismo ou do que poderíamos nomear como “o problema da gnosis”, este é 

absorvido pelo grupo na reformulação de um novo conhecimento do humano,10 a partir 

de uma distinção entre dois aspectos fundamentais: histórico-factual e filosófico-

narrativo; sendo este último fortemente influenciado pela “filosofia narrativa” ou 

“profética” de Henry Corbin11, as investigações cabalísticas de Gershom Scholem, bem 

como a “psicologia arquetípica” de Jung. 

A investigação acerca da origem histórico-factual do fenômeno do Gnosticismo 

não parecia estar no mainstream filosófico de suas pesquisas, senão que, a busca de 

compreensão da “Weltanschauung gnóstica”  ̶ a partir das múltiplas imagens arquetípicas 

do homo religiosus – e sua utilização como uma hipótese para as teorias desenvolvidas 

no seio deste grupo.12 Assim, embora estes autores estejam a par das descobertas 

arqueológicas contemporâneas em particular dos Manuscritos de Nag Hammadi, bem 

como acerca das diversas teses acerca do Gnosticismo, eles não parecem estar 

profundamente preocupados com a origem histórico-factual deste fenômeno, senão na 

busca dos elementos filosóficos essenciais, “arquetípicos” ou “imaginais”, contidos nessa 

visão místico-religiosa tão singular que se manifestou e que, supostamente e continua a 

se manifestar historicamente, até mesmo na contemporaneidade. Dessa forma, 

podemos pensar a abordagem filosófica de Eranos como análoga à do perenialismo, a 

saber, mediante um estudo histórico e comparativo das Religiões, é possível encontrar 

um “conhecimento perene”, em termos junguianos um conhecimento “aiônico” ou 

“arquetípico”, ou seja, um conhecimento essencial e decisivo   ̶ que pode ser encontrado 

na sincronicidade das múltiplas imagens arquetípicas presentes nas mais diversas 

 
10 Na medida em que avançamos em nossa pesquisa nosso interesse se especificou acerca deste 

tópico, de modo que, não poderiamos mais pensá-lo somente como um problema filosófico mas como um 
tema amplamente desenvolvido cujas articulações filosóficas nos permitiram entender o modo singular 
com que estes autores tratam da questão do humano. 

11 Veja-se: 3.5 e 4.6. 
12 Veja-se: 4.3.3. 



 
 

16 
 

variantes culturais, nos símbolos mitológicos e oníricos. No caso do pensamento 

gnóstico, um dos maiores exemplos se refere às figuras em torno do Anthropos. Este 

conhecimento não poderia ser reduzido a certos padrões epistemológicos espaço-

temporais e, por isso, se poderia pensá-lo um “conhecimento perene”, analogicamente 

como uma “unidade imanente-transcendente” ou “arquetípica” das religiões. 

Ao longo dessa pesquisa, além de buscarmos dialogar com vários estudiosos que 

trataram do tema do Gnosticismo, tomamos igualmente em consideração os intérpretes 

recentes que estudaram o Círculo Eranos e que nos forneceram um fértil campo de 

discussão filosófica, em particular:  Hans Thomas Hakl: Der verborgene Geist von Eranos 

(2014); Steve Wasserstrom: Religion after Religion: Gershom Scholem, Mircea Eliade 

and Henry Corbin at Eranos (1999); Robert Ellwood: The Politics of Myth: A Study of C. 

G. Jung, Mircea Eliade, and Joseph Campbell (1999) e Willian McGuire: Bollingen: An 

Adventure Collecting the Past (1982). Assim, este trabalho é devedor de alguns 

estudiosos que trataram do tema do Gnosticismo   ̶ os quais iremos nos aprofundar ao 

longo deste trabalho - dos que estudaram e divulgaram o Círculo de Eranos. 

Dentre esses estudiosos, destacamos Hakl(2014), autor austríaco que nos 

fornece uma interpretação do contexto histórico, filosófico e esotérico de Eranos, e do 

percurso de alguns dos seus participantes, esclarece a relevância de alguns dos 

conceitos e do seu debate, tais como a conexão de Voegelin (1901-1985) com o 

“Gnosticismo”, com Eranos, e a interpretação filosófico-política negativista possivelmente 

decorrente deste último; a possível influência do Círculo Cósmico de Munique e a da 

Escola de Sabedoria no protótipo inicial de Eranos; o conceito de Gesamthermeneutik 

utilizado por Mircea Eliade (1907-1986)  que   ̶  via Hakl (2014) e Alberto (2013)  ̶  nos 

fornece a hipótese de que este grupo propunha uma abordagem singular ao fenômeno 

da experiência religiosa: uma “hermenêutica total e do encontro”. 



 
 

17 
 

De modo semelhante, Wasserstrom (1999), um dos primeiros comentadores a 

tratar de Eranos como um problema em si, forneceu-nos alguns temas importantes para 

nosso trabalho, como por exemplo o conceito junguiano de Ergriffenheit, importante para 

se pensar a ideia de -Wotan, a polêmica questão do Nacional-Socialismo, bem como o 

dilema metodológico com o qual certos pensadores de Eranos possivelmente se 

defrontaram, sobretudo Gershom Scholem (1897-1982), ao abordar a identificação e o 

afastamento entre o sujeito e o objeto de conhecimento: a experiência religiosa em 

tempos “apocalípticos”. Ellwood (1999), importante por contraposição, permitiu-nos 

deparar com um exemplo mais concreto - apresentado por Hakl (2014)  ̶  dos autores 

que parecem apresentar interpretações filosófico-políticas negativistas de Eranos. 

Mcguire (1982), por sua vez, nos permitiu ter referências mais precisas sobre a estrutura 

institucional do grupo   ̶  como grande exemplo o então chamado “comitê guardião de 

Eranos” ̶  bem como da importância da Fundação Boolingen para o alavancamento nas 

pesquisas do grupo   ̶ detalhes muitas vezes decisivos no destino de certas instituições 

educacionais, culturais e filantrópicas. Sem tais referências pontuais estas informações 

não passariam de meras especulações.  

Feitas essas considerações em caráter propedêutico, que não apenas 

apresentam as linhas diretrizes de nossa investigação, quanto dão um plano geral de 

trabalho, introduzindo as posições e conceitualidades prévias com as quais o leitor 

precisa estar a par para acompanhar nossa tese, passemos ao primeiro tópico de 

desenvolvimento temático. 

  



 
 

18 
 

1 O CÍRCULO DE ERANOS E SEU SIGNIFICADO 

 

O primeiro momento do nosso estudo procura responder a algumas questões 

basilares para o entendimento de Eranos: Em que condições surge, nos anos 30, o 

Círculo de Eranos? Como recebeu a sua denominação, Quais simbolismos pretendia 

transmitir? Que figuras o promoveram e quais personalidades se lhe foram associando 

nos decênios seguintes? Ou ainda: Que temas foram debatidos? Como funcionavam os 

encontros periódicos que organizava? Tinha uma direção ou organização própria? Que 

tipo de publicações patrocinou? Quais razões para o seu esquecimento intelectual? O 

que dele permanece na atualidade? 

 1.1 O SIGNIFICADO DE ERANOS 

“O paradoxo de Eranos!” foram as palavras usadas por Henry Corbin (1903 - 1978) 

em um escrito póstumo,13 para descrevê-lo ao redigir um texto in memoriam a Olga 

Fröbe. Talvez esta seja a impressão compartilhada de muitos estudiosos, tanto os que 

frequentaram os encontros em Ascona, quanto o leitor contemporâneo que se defronta 

com esse grupo tão singular. Este título foi sugerido por Rudolf Otto   ̶ o autor da famosa 

obra: Das Heilige14   ̶ cujo “[...] termo grego designava um banquete onde os convidados 

trazem o alimento,”15 mas que, igualmente à sugestão de Jung, designaria um “lugar de 

encontro entre o Oriente e o Ocidente.”16 

 
13 (...) “The paradox of Eranos!” (Corbin, 2019) [O texto foi entregue e confiado por Stella Corbin a 

Michel Cazenave.] 
14 (...) “Das Heilige: Über das Irrationale und die Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum 

Rationalen” (Otto, 1979) 
15 (...) “the Greek word for a banquet where the guests bring the food” (Hakl, 2014, p.i) 
16 (...) “Rudolf Otto’s description of Eranos as” (...) “a place of encounter between East and West.” 

(Hakl, 2014, p.8) 



 
 

19 
 

Quando Olga Fröbe foi entrevistada pelo editorial da revista Du, ao ser 

questionada: “O que é Eranos?” se recusou a apresentar “[...] uma resposta racional   ̶

por que não havia uma   ̶ ela, primeiramente, convidou seu questionador virtual a 

caminhar através deste jardim que se tornou, através das reflexões de todos os que ali 

dialogaram, um jardim da mente e do espírito.” 17 

O jardim, de fato, apresenta um cenário notavelmente simbólico, cujos 

significados de tais símbolos não poderiam ser tomados ao acaso, se queremos 

compreender o significado de Eranos. A sala de conferências da Casa Gabriela, embora 

tenha sido o local onde as conferências eram ministradas, portanto um ambiente mais 

formal, talvez não fosse o lugar que o espírito legítimo de Eranos pudesse se expressar 

livremente, senão a famosa mesa redonda, a qual Jung teria, certo dia, apontado e 

afirmado que ali estaria “o verdadeiro Eranos”.18 

A mesa redonda teria sido colocada por Fröbe muito provavelmente, em 

homenagem ao kosmiker Derleth (2.5)  ̶  o qual parece ter exercido muita influência sobre 

ela   ̶ e sua alusão aos cavaleiros da távola redonda.19 Não obstante, a mesa foi posta 

intencionalmente por Olga Fröbe para os sympósion, onde o “gênio local” poderia se 

expressar livremente. Ao investigarmos mais profundamente acerca do significado de 

Eranos e seus propósitos filosóficos e, talvez, até místico-religiosos, nos deparamos com 

um diálogo importante, citado por Hakl (2014), em que dois dos pensadores mais 

influentes de Eranos, que estavam presentes desde a sua fundação  ̶  Carl Gustav Jung, 

e Gerardus van der Leeuw   ̶ o teólogo que teria estimulado o desenvolvimento de uma 

 
17 (...) “With a rational definition - because there isn´t one - she invited her virtual questioner first of 

all to walk through this garden that has become, through the contemplations of all those who conversed 
there, a gard Mind and Spirit.” (Corbin, 2019,  p.179) 

18 (...) “der wirklische Eranos” (Hakl, 2014, p.189) 
19 Hakl, 2014, p.44. [Trata-se de questões, aparentemente muito íntimas para estes autores e que, 

por isso, e por falta de materiais a respeito preferimos resguardar o juízo] 



 
 

20 
 

fenomenologia da Religião neste grupo   ̶ refletem sobre o real sentido de Eranos, e que 

explica a origem de outro símbolo notável: 

Em 1949, C.G. Jung e o teólogo holandês e fenomenólogo da Religião, Gerardus van der Leeuw, 

chegaram à conclusão compartilhada de que por trás do fenômeno de Eranos deveria residir mais 

do que apenas um processo habitual. Este “mais” parecia-lhes um “espírito” desconhecido, a 

personificação de um arquétipo que animava o cenário dos encontros. Foi assim que o escultor 

Paul Speck criou uma estela, que foi instalada no jardim da Casa Gabriella e trazia a inscrição 

Genio loci ignoto (ao espírito desconhecido do lugar).20 

A menção ao termo “arquétipo” não pode ser tomada como fortuita, pois se trata 

de um conceito desenvolvido por Jung e que influenciou vários autores de Eranos. Não 

obstante, Hakl nos permite também saber do evento em que Olga Fröbe recorda um 

diálogo com Jung, sobre o significado da mesa redonda, momento o qual ele discorre 

sobre “um Graal, suspenso entre o céu e a terra.” 21 Mediante uma breve análise visual 

da estela de Eranos22, nota-se, além da inscrição já mencionada, um símbolo que 

recorda uma taça, ou um graal, ao mesmo tempo representando dois triângulos com as 

pontas direcionadas para ambos, mas sem se tocar. O comentador interpreta o 

simbolismo da estela da seguinte forma:  

Se olharmos mais de perto esta estela, discerniremos no meio, entre as partes superior e inferior 

da inscrição, um par de triângulos, um apontando para o outro, um de cima (céu) e outro de baixo 

(terra), sem que seus vértices estejam realmente se tocando (ainda). Supondo que continuem na 

mesma direção, convergirão e finalmente se cruzarão, formando assim a “estrela de Davi” de seis 

 
20 (...) “In 1949 C.G. Jung and the Dutch theologian and phenomenologist of religion Gerardus van 

der Leeuw came to the shared conclusion that behind the Eranos phenomenon there must lie more than 
just a habitual process. This “more” seemed to them to be an unknown “spirit,” a personification of an 
archetype that animated the setting of the meetings. Thus it was that the sculptor Paul Speck created a 
stele, which was installed in the garden of the Casa Gabriella and bore the inscription Genio loci ignoto (to 
the unknown spirit of the place). (Hakl, 2014, p.219) 

21 (...) “a Grail, suspended between heaven and earth” (Hakl, 2014, p.44) 
22 Veja-se no website oficial do Eranos Foundation: 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission


 
 

21 
 

pontas, que expressa a unidade de “Deus” e do “mundo”. O que é mostrado na estela, no entanto, 

é apenas a primeira tentativa de abordagem. Um verdadeiro “encontro” ainda não aconteceu.23 

Esse encontro, enquanto algo em potência, como iremos tratar mais adiante, pode 

ser interpretado, a partir da fenomenologia de Leeuw, como o próprio encontro com o 

poder, com o numinoso (termo de Rudolf Otto), com uma vontade superior, mas, 

também, o encontro de um humano com outro humano   ̶  considerado, em termos de 

Mircea Eliade, parafraseando Otto   ̶ como um ganz andere como um “totalmente outro”24 

(4.2.3). Nesse sentido, Alberto Filipe Araújo e Horst Bergmeier (2013) afirmam que 

Eranos apontava para um sentido mais amplo que um simples evento intelectual: 

Na sequência das muitas sessões decorridas, desde 1933 e até 1988 e sob um clima de 

interdisciplinaridade frutuosa, os membros participantes de Eranos começaram justamente a se 

interrogarem sobre o significado profundo que essas mesmas sessões continham e, 

consequentemente, sobre a sua missão. O sentido da resposta apontava para a instauração de 

um “novo humanismo” estimulado por uma hermenêutica total que muda o ser humano, visto que 

também ela deve ser encarada como uma técnica espiritual que engendra uma mudança ao nível 

do ser. (Araújo & Bergmeyer, 2013, p.105) 

Esse novo humanismo, movido por uma “hermenêutica total”, não parece se 

referir de modo algum à doutrina hermenêutica de Hans-Georg Gadamer (1900-2002) 

ou de Paul Ricoeur (1913-2005), antes, consiste em uma reformulação do conhecimento 

e interpretação do humano, no Círculo de Eranos, conhecido como 

Religionswissenschaft. Por outro lado, essa nova forma de interpretação do humano, 

 
23 (...) “If one looks more closely at this stele one discerns in the middle, between the upper and 

lower parts of the inscription, a pair of triangles pointing towards each other, one from above (heaven) and 
the other from below (earth), without their points actually touching (yet). Assuming that they continue in the 
same direction they will converge and then finally cross over each other, thus forming the six- pointed “star 
of David,” which expresses the unity of “God” and the “world.” What is shown on the stele, however, is only 
the first tentative approach. A true “meeting” has not yet taken place.” (Hakl, 2014, p.219) 

24 (...) “wholly other” (Eliade, 1961, p.3) 



 
 

22 
 

segundo Hakl (2014), poderia ser pensado, também, como um análogo ao conceito de 

tawil, que Henry Corbin encontra em uma “gnosis iraniana”.25 Assim, segundo Hakl: 

Para este tipo de “hermenêutica” Corbin usa o termo árabe tawil, que significa «conduzir algo de 

volta à sua origem, à sua realidade autêntica.» Tawil é, em tradução livre, uma forma simbólica de 

compreensão, a transformação de tudo o que é visível em símbolos e a transformação da essência 

mais íntima de algo percebido intuitivamente em uma imagem. Ou, em outras palavras, tawil se 

refere à interpretação esotérica dos escritos sagrados.26 

Partindo de elementos como os fornecidos aqui, Araújo e Bergmeyer (2013) 

parecem interpretar positivamente as contribuições de Jung e Corbin a este círculo de 

pensadores, as quais “[...] foram ao encontro do projeto interdisciplinar e de pendor 

gnóstico de Fröebe-Kapteyn.” 27 No entanto, como pretendemos defender neste trabalho, 

não foi somente Olga Fröbe a influência “gnóstica” em Eranos, mas alguns de seus 

principais autores, que, sobretudo a partir da descoberta dos manuscritos de Nag 

Hammadi (3.3) passam a se envolver ainda mais com o pensamento gnóstico, o qual 

parece influir consideravelmente acerca do significado deste grupo28 bem como incide 

diretamente nos temas de várias conferências ministradas em seus encontros.29  

Afinal, seria possível discutir sobre o sentido de Eranos, sem uma pré-disposição 

de diálogo com o esoterismo, com a mística e com a gnosis? A nossa resposta a esta 

questão é negativa, uma vez que, como pretendemos defender ao longo deste trabalho, 

 
25 Veja-se: 4.6. 
26 [Itálicos nossos] “For this type of “hermeneutics” Corbin uses the Arabic term tawil, meaning “to 

lead something back to its origin, to its authentic reality.” Tawil is, freely translated, a symbolic form of 
understanding, the transformation of everything visible into symbols and the transformation of the intuitively 
perceived innermost essence of something into na image. Or, in other words, tawil is concerned with the 
esoteric interpretation of sacred writings.” (Hakl, 2014, p.164) 

27 Araújo & Bergmeyer, 2013, p.103. 
28 Veja-se: 3.2.2. 
29 Mediante a simples pesquisa no website oficial do Eranos Foundation é possível encontrar 

durante o período de 1935 a 1973 cerca de 30 conferências ministradas cujo título menciona explicitamente 
termos como “gnosis”, “gnose”, “gnostische”, “gnostique”, “gnostizismus” e “gnostic”. 



 
 

23 
 

o tema da gnosis se apresentou com um grande elemento articulador das discussões 

realizadas neste grupo, sobretudo entre 1930 a 1970. 

1.2 O SURGIMENTO DE ERANOS 

Como buscaremos apresentar posteriormente (2.5), o projeto inicial do Círculo de 

Eranos30 parece ter se inspirado em grupos anteriores como o Kosmikerkreis e a Schule 

der Weisheit   ̶ mas talvez também no grupo homônimo em Heidelberg, fundado em 1904 

pelo teólogo Adolf Deissmann e o filólogo clássico Albrecht Dieterich.31 No entanto, 

poderíamos afirmar que os primeiros movimentos de formação de Eranos se dão a partir 

do contato inicial entre três pessoas: Olga Fröbe-Kapteyn, Carl Gustav Jung e Rudolf 

Otto. Olga, a idealizadora do projeto, já detinha um grande interesse pelas escolas de 

mistérios da antiguidade e a Sabedoria Oriental e, mais especificamente, durante os 

anos 20, ela se encontrava em um período de grande reclusão e introspecção, situação 

na qual conhece Jung. Este evento é citado com mais detalhes por Hakl (2014): 

Afirma-se que durante esse tempo ela estava muito preocupada com o estudo do Vedanta e outras 

tradições espirituais indianas até que o início de uma neurose a forçou a procurar ajuda médica e, 

então, ela foi tratada por Jung. Declaradamente, Jung concluiu que uma vida tão retraída era 

prejudicial para alguém cuja natureza era muito extrovertida, e ele a aconselhou a buscar 

amizades com pessoas que compartilhassem seu interesse pelas formas orientais de 

espiritualidade. Foi então (1928) que ela construiu a grande sala de conferências na qual as 

reuniões de Eranos mais tarde aconteceram.32 

 
30 Website oficial: http://www.eranosfoundation.org Lista de conferencistas: 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers Lista de conferências: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures 

31 Hakl, 2014, p.50. 
32 [Itálico nosso] “During this time she is said to have been mainly preoccupied with the study of 

Vedanta and other Indian spiritual paths until the onset of a neurosis forced her to seek medical help and 
she was treated by Jung. Allegedly Jung concluded that such a withdrawn life was harmful for someone of 
her rather extraverted nature, and he advised her to seek friendships with people who shared her interest 

http://www.eranosfoundation.org/
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures


 
 

24 
 

Neste mesmo período de buscas Olga Fröbe trava contato com a Escola 

Teosófica e mais pontualmente com Annie Wood Besant (1847-1933), Jiddu 

Krishnamurti (1895-1986) e Alice Ann Bailey (1880-1949). De fato, os objetivos da 

Sociedade Teosófica,33 inicialmente pareciam se coadunar com os próprios propósitos 

de Fröbe, os quais consistiam em: 

1) Formar um núcleo da Fraternidade Humana Universal, sem distinção de raça, credo, sexo, casta ou cor;  

2) Encorajar o estudo das Religiões Comparadas, Filosofia e Ciência; e 

3) Investigar as leis inexplicadas da Natureza e dos poderes latentes no homem.34  

Embora a questão acerca da data precisa do surgimento de Eranos pareça ser 

um consenso, uma vez que essa informação consta em seu website oficial,35 a saber, 

como sendo em 1933, a própria fundadora nunca admitiu isso explicitamente; ao 

contrário, ela afirma por meio de Hakl (2014) que: 

Eranos surgiu pela primeira vez em 1927, numa época em que eu estava muito preocupada com 

um estudo geométrico   ̶ um de uma série de cerca de duzentos (...) Enquanto estava neste estado 

de espírito (isto é, o estado de espírito em que se faz tais desenhos), surgiu-me a ideia de construir 

um auditório no jardim e ali realizar conferências relacionadas com os estudos que venho 

desenvolvendo há muitos anos.36 

 
in oriental forms of spirituality. It was then (1928) that she built the large conference room in which the 
Eranos meetings later took place.” (Hakl, 2014, p.25) 

33 Esta sociedade teria sido fundada por Helena Petrovna Blavatski e Henry Steel Olcott (1832-
1907) no ano de 1905 em Chennai, Índia. 

34 (...) “To form a nucleus of the Universal Brotherhood of Humanity, without distinction of race, creed, 
sex, caste or colour.To encourage the study of Comparative Religion, Philosophy and Science. To 
investigate unexplained laws of Nature and the powers latent in man.” (Teosophical Society Adyar)  

  Retrieved from: https://www.ts-adyar.org/content/mission-objects-and-freedom 
35 (Eranos Foundation) Retrieved from: 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history 
36 “Eranos first emerged in 1927, at a time when I was very much preoccupied with a geometrical 

drawing - one of a series of about two hundred (…) While in this frame of mind (that is, the frame of mind 
in which one makes such drawings), the idea came to me to build an auditorium in the garden, and to hold 
conferences there related to the studies that I have been pursuing for many years.” (Hakl, 2014, p.25) 

https://www.ts-adyar.org/content/mission-objects-and-freedom
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history


 
 

25 
 

O fato é que, inicialmente, Olga Fröbe parece ainda não ter claro o seu propósito 

como um todo, somente a ideia de uma escola de verão a partir de uma sugestão de 

Jung, ainda muito abstrata, de construir uma sala de conferências que serviria como um 

“[...] espaço de encontro entre o Oriente e o Ocidente.”37 Como iremos tratar 

posteriormente (4.1.4), nesta época, Jung já começa a se aprofundar nos estudos da 

alquimia e aumenta a sua preocupação com o que vem a chamar de um mysterium 

coniunctionis, a conjugação dos opostos da Alquimia, e, provavelmente a sua sugestão 

não tinha somente uma denotação de um simples intercâmbio cultural, mas a união de 

duas visões de mundo radicalmente contrárias: A mística oriental e a razão ocidental.  

O primeiro curso realizado no auditório foi no ano de 1930,38 que contava com a 

presença de conferencistas como a já mencionada teosofista Alice Bailey, o psicólogo 

Roberto Assagioli (1888-1974), Kuno von Hardenberg (1871-1938), bem como “[...] o 

rabino Leo Baeck, que se tornou posteriormente um dos conferencistas de Eranos.”39 

Bailey participa das primeiras conferências ministradas em Ascona até o ano de 1933:  

No último ano em que estivemos lá, o local foi invadido por professores alemães e toda a 

tonalidade e a qualidade do local foram alterados. Alguns deles eram muito indesejáveis e o ensino 

dado mudou de um plano espiritual relativamente alto para o da filosofia acadêmica e um 

esoterismo espúrio.40 

A citação dá indício de que, ao menos inicialmente, havia uma grande influência 

do pensamento esotérico e teosófico na ideia do projeto inicial em Ascona, idealizado 

por Olga Fröbe-Kapteyn, e posteriormente auxiliado por Rudolf Otto e Carl Gustav Jung. 

 
37 (...) “meeting place between East and West.” (Hakl, 2014, p.25) 
38 Hakl, 2014, p.28. 
39 Hakl, 2014, p.28. 
40 “The last year we were there the place was overrun by German professors and the whole tone 

and quality of the place altered. Some of them were most undesirable and the teaching given shifted from 
a relatively high spiritual plane to that of academic philosophy and a spurious esotericism.” (Bailey, 1979, 
p.103) 



 
 

26 
 

Da mesma forma, indica que a saída de Alice Bailey coincide com o registro oficial do 

início do Círculo de Eranos, uma vez que “[...] depois do fracasso inicial de incluir temas 

esotéricos, a decisão foi tomada em 1933 a proporcionar aos encontros um caráter 

acadêmico”.41 Como mencionado anteriormente, Olga Fröbe conhece Jung em 1930, em 

um encontro na Escola de Keyserling, somente dois anos depois do seu contato com 

Rudolf Otto (1869-1937). É aqui que parece surgir o nome desse grupo tão singular, pois: 

O nome Eranos, como a própria Fröbe reconheceu, foi sugerido pelo estudioso de Religião Rudolf 

Otto, o qual ela havia visitado em novembro de 1932 em Marburg an der Lahn para discutir sua 

intenção de organizar um tipo menos esotérico e mais acadêmico de escola de verão.42 

No ano seguinte é realizado o primeiro encontro formalmente reconhecido como 

Eranos-Tagungen, cujo objetivo teria sido fortemente sugerido por Jung: Um encontro 

entre o Oriente e o Ocidente.43 Essa motivação já parece ser indicada pelo título do 

encontro inicial: Yoga und Meditation im Osten und im Westen (1933).44  

A partir dessa configuração mais acadêmica, este grupo, ao longo dos anos, 

passou a contar com a presença de pesquisadores reconhecidos de várias áreas, 

 
41 (...) “After the initial failure to include esoteric themes, the decision was taken in 1933 to give the 

meetings an academic character.” (Hakl, 2014, p.44) 
42 (...) “The name Eranos, as Fröbe herself acknowledged, was suggested by the scholar of religion 

Rudolf Otto, whom she had visited in November 1932 at Marburg an der Lahn in order to discuss her 
intention of organizing a less esoteric and more academic type of summer school.” (Hakl, 2014, p.49) 

43  Veja-se: 2.3. 
44 Citamos a programação completa do primeiro encontro: “Fröbe-Kapteyn, Olga, “Vorwort”; Zimmer, 

Heinrich, “Zur Bedeutung des indischen Tantra-Yoga (Hiezu zwei Bildtafeln)”; Rhys Davids, Caroline 
Augusta Foley, “Religiöse Übungen in Indien und der religiöse Mensch. I. Jhāna (oder Dhyāna) im 
Buddhismus - II. Fernwirkung (Televolition) im früheren Buddhismus - III. Mensch und Kommunion”; 
Rousselle, Erwin, “Seelische Führung im lebenden Taoismus. I. Ju Sche “Initiation” - II. Ne Ging Tu, „Die 
Tafel des inneren Gewebes“ - III. Siu Schen “Individuation“ (Hiezu vier Abbildungen im Text und zwei 
Bildtafeln)”; Jung, Carl Gustav, “Zur Empirie des Individuationsprozesses (Hiezu fünf Bildtafeln); Heyer, 
Gustav-Richard, “Sinn und Bedeutung östlicher Weisheit für die abendländische Seelenführung; Heiler, 
Friedrich, “Die Kontemplation in der Christlichen Mystik. I. Die Geschichte der Kontemplation in der 
christlichen Frömmigkeit - II. Die Kontemplation in der christlichen Gemeinschaftsmystik - III. Die 
Kontemplation in der individuellen Hochmystik; Buonaiuti, Ernesto, ‘Meditation und Kontemplation in der 
römisch-katholischen Kirche’.” (Eranos Foundation) Retrieved from: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures 

 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures


 
 

27 
 

primeiramente com Jung, que já estava presente desde o encontro inaugural, mas 

também outras ilustres personalidades como o especialista nos estudos judaicos e amigo 

íntimo de Walter Benjamin (1892-1940) Gershom Gerhard Scholem (1897-1982), o 

iranólogo Henry Corbin (1903-1978), o especialista no Gnosticismo Gilles Quispel (1916-

2006), o crítico literário Herbert Read (1893-1968), um dos mais famosos historiadores 

da Religião Mircea Eliade (1907-1986), o mitólogo Joseph Campbell (1904-1987) e o 

teólogo holandês Gerardus van der Leeuw (1890 - 1950). São estes, entre outros, que 

darão feição a Eranos, prefigurando sua organização, como apresentaremos na 

sequência. Além do mais, tal grupo contou com a presença, ainda que ligeira, de 

pesquisadores e cientistas como o físico austríaco Erwin Schrödinger (1887-1961), o 

médico alemão Thure von Uexküll (1908 - 2004), o engenheiro inventor Max Knoll (1897 

- 1969), o filósofo austríaco Martin Buber (1878 - 1965), dentre outros.  

1.3 A ORGANIZAÇÃO INSTITUCIONAL DE ERANOS 

Os encontros destes pensadores desfrutaram de sucesso, tendo aumentado o 

número de ouvintes, participantes e a qualidade intelectual dos conferencistas. Nesse 

início, um dos fatores determinantes do seu sucesso  ̶  como para muitas instituições e 

associações culturais   ̶ foi o suporte econômico da Bollingen Foundation. Esta instituição 

surge pelo contato, em 1940, entre o casal filantropo   ̶ Paul Mellon (1907-1999) e Mary 

Elizabeth Mellon (1904-1946) ̶ e Carl Gustav Jung, na cidade homônima em que o 

psicólogo suíço já residia.  

Segundo Willian McGuire   ̶  editor da série Bollingen e das obras completas de 

Jung, o qual a partir de 1951, teve contato direto durante vinte anos com os participantes 

de Eranos   ̶ uma figura indispensável, nesse contexto institucional inicial foi Mary Mellon 

“[...] cujo entusiasmo impulsivo e planejamento visionário moldaram os primeiros 



 
 

28 
 

conceitos da Fundação Boolingen e seus eventuais programas de bolsas, publicações 

acadêmicas e contribuições para o aprendizado humanístico.” 45  

Além de uma estrutura econômica favorável, este grupo passa a ter um 

organização institucional, seja sob seus aspectos administrativo, executivo e filosófico, 

nomeadamente, o que poderíamos chamar de; O comitê editorial, composto por John 

Barrett (1903-1981), Carl Gustav Jung e Herbert Read;46 O subcomitê executivo, 

composto por Herbert Read, Alfred Adler (1870-1937) e Michael Fordham (1905-1995) e 

o que poderíamos chamar de “o comitê guardião de Eranos” composto por Gershom 

Scholem, Henry Corbin, Mircea Eliade, Herbert Read e Adolf Portmann (1897-1982). 47 

Outro elemento importante de se observar é que, mesmo involuntariamente, Carl 

Gustav Jung passa a assumir um papel central neste grupo o qual ficou conhecido, desde 

então, como spiritus rector ou “reitor espiritual” do Círculo de Eranos. Assim, Mircea 

Eliade afirma, por meio de Hakl (2014) que: “[...] Jung era o spiritus rector de Eranos, 

mas não se pode dizer que os palestrantes fossem exclusivamente junguianos. A maioria 

deles estavam apenas superficialmente familiarizados com os problemas da psicologia 

moderna.”48 Por sua vez, McGuire complementa que Jung “[...] tinha aversão de ser 

considerado o líder de Eranos, e certa vez escreveu a Olga Fröbe: «Eu não gostaria que 

parecesse que eu estava forçando a colaboração voluntária e independente dos outros 

participantes de modo a tenderem para linhas psicológicas, forçando Eranos ao meu 

 
45 (...) “whose impulsive enthusiasm and visionary planning molded the Early concepts of the 

Boolingen Foundation and its eventual programs of fellowships, scholarly publications, and contributions to 
humanistic learning.” (McGuire, 1982, p.4) 

46 (...) “established a so called editorial committee (Jung, Read and Barrett) to supervise everything, 
including the imployment of editors and translators, prices, formats, style, and so forth; and stablished an 
executive sub-committee (Read, Fordham and Adler to decide the contents and supervise the translation 
and the editing.” (McGuire, 1982, p.146) 

47 (...) “who formed what she [Olga Fröbe] considered her guardian committee.” (McGuire, 1982, 
p.146) 

48 (...) “Jung was the spiritus rector of Eranos, yet one cannot say that the lecturers were exclusively 
Jungians. Most of them were only superficially familiar with the problems of modern psychology.” (Eliade, 
1989, p. xiii) 



 
 

29 
 

serviço».”49 Mesmo sem as referências diretas que obtivemos e que deixam explícito o 

prestígio intelectual de Jung nos conferencistas e ouvintes dos encontros em Ascona, o 

leitor dos autores de Eranos, em inúmeras vezes pode se defrontar com conceitos que 

iremos abordar ao longo desta tese, como: Arquétipos, imagens arquetípicas, 

inconsciente coletivo, Self ou Selbst etc., o que aponta para a influência do pensador 

neste grupo e na posteridade. 

1.4 APOGEU E DECADÊNCIA DE ERANOS 

Como apresentamos anteriormente, segundo McGuire (1982), o estabelecimento 

de Eranos enquanto uma instituição cultural não poderia ser pensado sem a atuação da 

Fundação Bollingen. Nesse sentido, Hakl (2014) também defende que um dos fatores 

decisivos para o apogeu institucional de Eranos foi a referida fundação, que, dentre 

outros apoios generosos, ofereceu inúmeras bolsas de estudos para “[...] um grande 

número de autores e pesquisadores que puderam assim, livres de preocupações 

econômicas, ocupar-se de temas especializados que jamais interessariam a um editor 

puramente comercial.” 50 A fundação teve ainda, como editora oficial para o inglês a 

famosa Princeton University Press, o que provavelmente contribuiu para o prestígio 

mundial de muitos dos conferencistas. Dentre os pesquisadores beneficiados com bolsas 

de pesquisa estariam os nomes de: Olga Fröbe, Henry Corbin, Louis Massignon, Mircea 

Eliade, Heinrich Zimmer, Gilles Quispel, Gershom Scholem, D.T. Suzuki, Fritz Meier, Ira 

Progoff, Ernst Benz, Kathleen Raine, dentre outros.51  

 
49 (...) “He was averse to being thought the leader of Eranos, and he once wrote to Olga Fröbe: “I 

would not want it to appear that I was forcing the independent and voluntary collaboration of the other 
participants to flow into psychological channels, thus pressing Eranos into my service.” (McGuire, 1982, 
p.147 

50 “A large number of authors and researchers were by this means enabled, free of economic worries, 
to occupy themselves with specialized themes that would never have interested a purely commercial 
publisher.” (Hakl, 2014, p.9) 

51 McGuire, 1982. 



 
 

30 
 

Entretanto, o que poderíamos chamar de o “apogeu de Eranos” parece se iniciar 

depois do período de transição entre o protótipo inicial de Olga Fröbe, mais esotérico 

vale dizer, para um projeto mais formal ou academicamente aceitável e com a presença 

de pesquisadores de renome. Pode-se dizer que o período de alavancamento da 

instituição se dá entre 192752 a 1943, momento a partir do qual  

Olga Fröbe-Kapteyn transformou a Eranos em uma Fundação legalmente reconhecida, a qual 

estaria qualificada para financiamento público e privado. Graças à intervenção de Jung, a nova 

fundação obteve o apoio do Instituto Federal Suíço de Tecnologia (ETH), Zurique, de 1936 a 1956, 

e da Fundação Pro Helvetia,53 que contribuiu para o financiamento a partir de 1943.54 

O grupo passa a se reunir periodicamente, mais pontualmente um até dois 

encontros por ano, tendo entre dez a quinze conferencistas convidados por evento, 

sendo que estes, muitas vezes ministravam mais de uma conferência por encontro. As 

conferências passam a ser publicadas posteriormente aos encontros, em um anuário, 

sob o título de Eranos-Jahrbuch.  

Por outro lado, alguns dos elementos que julgamos como decisivos para o que 

poderíamos chamar respeitosamente de “decadência de Eranos” decorre primeiramente 

do afastamento gradual de algumas das personalidades mais influentes. No ano de 1959, 

o famoso autor e mitólogo norte-americano Joseph John Campbell (1904 - 1987) se 

apresenta pela última vez em Eranos. O afastamento presencial de Carl G. Jung dos 

 
52 Essa data corresponde ao que Olga Fröbe-Kapteyn define como o início do grupo, a partir de seu 

projeto pessoal, mas que não consta como o surgimento oficial.  
53 Essa Fundação também forneceu apoio na publicação das obras completas de Jung para o 

idioma português, pela Editora Vozes. Veja-se: (Jung, 2013) 
54 (...) “Olga Fröbe-Kapteyn transformed Eranos into a legally recognized Foundation that could 

qualify for public and private funding. Thanks to Jung’s intervention, the new foundation obtained the 
support of the Swiss Federal Institute of Technology (ETH), Zurich, from 1936 to 1956 and of the Pro 
Helvetia Foundation, which contributed to financing from 1943.” (Eranos Foundation)  

[A informação pode ser obtida pelo link do website oficial: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history] 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history


 
 

31 
 

ciclos de conferências ocorre a partir de 1952 55 e seu falecimento em 1961. No ano 

seguinte (1962), Olga Fröbe-Kapteyn   ̶ certamente uma das personalidades mais 

influentes do grupo, referida amigavelmente por alguns de seus principais membros 

como “a grande Mãe” 56   ̶  sofre um acidente vascular cerebral, ainda que não muito 

grave, mas suficiente para  impedi-la de participar ativamente.57 Dada a influência e até 

mesmo o afeto de Jung sobre vários dos participantes, sobretudo para Olga-Fröbe, não 

nos parece absurdo pensar que o falecimento do psicólogo tenha afetado drasticamente 

a idealizadora do projeto, uma vez que a morte de Jung coincide com o seu afastamento. 

Pode-se pensar em um “segundo Eranos”, delimitado pelo momento em que Olga Fröbe 

teria nomeado Adolf Portmann como seu primeiro presidente. 58 Estes eventos levam 

Henry Corbin (1903 - 1978) a dedicar uma conferência especial a ambos neste mesmo 

ano com o título Eranos: à la mémoire de C.G. Jung et Olga Fröbe.59 Mircea Eliade 

abandona as conferências em 1967, seguido por Henry Corbin (1976), Gershom 

Scholem (1979) e Adolf Portmann (1981).  

Para seu afastamento, Olga Fröbe-Kapteyn60 “colocou toda a autoridade nas mãos 

de Rudolf Ritsema (1918 - 2006) de modo que os encontros não estivessem fadados ao 

fracasso”.61 Desse modo, juntamente com Adolf Portmann, Ritsema passa a ter uma 

atuação cada vez maior no grupo, sobretudo a partir do afastamento de Portmann, o 

último dos cinco “guardiões de Eranos” (1.3), em 1981, um ano antes de seu falecimento. 

 
55 Veja-se: 4.4.1. 
56 (...) “the Great Mother” (Hakl, 2014, p.12) 
57 Hakl, 2018 p.218. 
58 (...) “second Eranos” (...) Adolf Portmann was nominated asits first president”. (Eranos 

Foundation) Veja-se no website oficial da fundação: “History”.  
59 Esta conferência foi publicada no Eranos-Jahrbuch volume XXXI (1962). Veja-se: 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures 
60 A última participação de Olga Fröbe é no ano de 1960, motivo pelo qual se nota a ausência de 

sua participação a partir desse ano nos Vorwort dos encontros.  
61 (...) “She therefore placed overall authority in the hands of Rudolf Ritsema so that the 

administration of the meetings would not break down” (Hakl, 2014, p.218) 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures


 
 

32 
 

No ano de 1980 a fundação muda seu nome para “Eranos and the Alwine von Keller 

Foundation” a qual, depois de sucessivos presidentes, no ano de 2008 retoma seu nome 

original, a saber, Eranos Foundation e, no ano seguinte, passa a ser dirigida por Fabio 

Merlini,62 seguindo ativa no mesmo local até os dias atuais.  

1.5 O LEGADO DE ERANOS 

O legado de Eranos talvez seja um tema um tanto ingrato e difícil de se discorrer 

com precisão, pois, como aponta Hans Thomas Hakl (2014): 

Não há nenhuma menção a Eranos em nenhum dos livros de referência relevantes sobre história 

da religião (incluindo a Enciclopédia de Religiões de dezesseis volumes, editada por Mircea Eliade, 

nem na segunda edição editada por Lindsay Jones), nem em obras fundamentais sobre 

antropologia, psicologia e filosofia (nem mesmo no índice da abrangente Encyclopédie 

Philosophique Universelle, publicada pela Presses Universitaires Françaises, com suas 11.000 

páginas de grande formato e suas inúmeras referências cruzadas), nem em inúmeros dicionários 

de esoterismo, simbolismo e mitologia.63  

Ora, qual seria o motivo de tamanho esquecimento? Seria o caso da irrelevância 

histórica desse grupo ou, talvez, de uma negligência quanto ao seu impacto para a 

intelectualidade, não somente do século XX, mas também para a posteridade? Não 

temos ainda condições de apresentar uma tese específica capaz de defender 

adequadamente uma resposta a esta pergunta. No entanto, temos uma hipótese 64  ̶  a 

qual somente indicaremos alguns pontos relevantes a se considerar   ̶ de que o legado 

 
62 Eranos Foundation: http://eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history 
63 “There is no reference to Eranos in any of the relevant reference books on the history of religion 

(including the sixteen- volume Encyclopedia of Religions, edited by Mircea Eliade, nor in the second edition 
edited by Lindsay Jones), nor in standard works on anthropology, psychology, and philosophy (not even in 
the index to the truly comprehensive Encyclopédie Philosophique Universelle, published by the Presses 
Universitaires Françaises, with its 11,000 large- format pages and its countless cross- references), nor in 
numerous dictionaries of esotericism, symbolism, and mythology.” (Hakl, 2014. p.8) 

64 Infelizmente a nossa hipótese acaba por fugir do escopo de nosso trabalho e somente poderá 
ser verificada a partir de trabalhos posteriores. 

http://eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history


 
 

33 
 

de Eranos converge no surgimento de uma área de estudos que ficou conhecida como 

Religiões Comparadas. 65 

Durante as viagens investigativas de Olga Fröbe-Kapteyn pela Europa e América 

do Norte   ̶ inicialmente movidas por interesses pessoais   ̶ bem como a partir das 

pesquisas realizadas no grupo foi criado o Eranos-Institut für Symbolforschung e também 

um “rico arquivo” de “representações arquetípicas” 66 presentes em várias culturas, o 

Eranos-Archiv für Symbolforschung o qual se encontra agora sob os cuidados do The 

Warburg Institut 67 junto à Universidade de Londres. O Arquivo Eranos também auxiliou 

nas publicações de alguns de seus principais autores e serviu de base para o Archive for 

Research in Archetypal Symbolism (ARAS), em Nova York, que conta atualmente com 

“cerca de 18.000 imagens artísticas, cada uma acompanhada por um comentário 

acadêmico que explora o conteúdo arquetípico e cultural do contexto da imagem em 

questão”.68  

Além do legado intelectual que deixa para a posteridade, talvez ainda não 

reconhecido   ̶ seja pelo impacto das pesquisas compartilhadas no grupo nas obras de 

 
65 Veja-se o verbete “Comparative Religion” no The Concise Oxford Dictionary of the Christian 

Church: “The branch of study which investigates by scientific and historical methods the religions of the 
world and their mutual relations. Its successful pursuit as a science rests on the universality of religion and 
the frequent recurrence of certain patterns of religious experience in widely separated ethnological and 
social groups. It studies the conditions under which these various forms of religious behaviour manifest 
themselves, the processes of their growth, and the part they play in the cultures and traditions to which they 
belong. It is not concerned with questions of ultimate validity. It has posed problems for Christian faith by 
its recognition that much that was thought to be exclusive to the Christian tradition is held in common with 
other world religions; on the other hand it has brought out the distinctiveness of some elements in 
Christianity. It has also brought to Christian apologists a deeper understanding of other religions and has 
influenced missionary methods.” Disponível em: 
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13
600831F0593DBE67CB359A815  

[Esta indicação, embora seja um elemento da tese do autor deste trabalho, escapa do escopo deste e, 
uma vez que se exigiria uma pesquisa muito específica acerca da origem deste termo, ela se apresenta 
somente como uma hipótese a ser testada futuramente]. 

66 (...) “rich archive” (...) “archetypal representations”. (Eranos Foundation)  [Consulte-se 
novamente o website do Eranos Foundation: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history] 

67 Consulte-se o Website oficial do Warburb Institute: https://warburg.sas.ac.uk/ 
68 (...) about 18.000 art images each accompanied by a schorlarly commentary that explores the 

archetypal content and cultural context of the image.” (ARAS)  Veja-se: www.aras.org 

https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=4&pagename=history
https://warburg.sas.ac.uk/
http://www.aras.org/


 
 

34 
 

seus principais interlocutores, seja pelos arquivos supramencionados, bem como pelos 

seus anuários que ficaram conhecidos como Eranos-Jahrbücher   ̶ talvez o maior legado 

do grupo seja a questão ainda enigmática acerca do significado deste 69 que, em última 

instância se refere à própria questão acerca do humano. 

Assim, refletindo sobre o significado de Eranos, sua organização institucional, de 

modo especial em referência àquilo que ficou conhecido como “o comitê guardião de 

Eranos”, poderíamos até mesmo nos utilizar do termo “eranianos” para descrever uma 

certa continuidade e comunhão de propósitos   ̶  sejam eles intelectuais, filosóficos e 

filantrópicos   ̶ entre alguns de seus principais autores, os quais destacamos neste 

trabalho, como uma estrutura de círculos concêntricos cujo critério de aproximação ou 

afastamento do “núcleo” seria o grau de afinidade do participante com as características 

singulares deste grupo, seja ele apresentador, ouvinte ou até mesmo leitor. 

  

 
69 Veja-se: 1.1 e 3.2.2. 



 
 

35 
 

2 CRISE E CONTEMPORANEIDADE 

No presente capítulo, buscaremos primeiramente (2.1) realizar breve 

contextualização histórico-filosófica da Europa do início do século XX, a partir de alguns 

de seus principais articulistas. Trataremos da crítica filosófica ao historicismo e ao 

positivismo (2.2); Analisaremos o suposto interesse filosófico demonstrado por autores 

europeus a respeito do que se convencionou chamar de pensamento oriental (2.3); 

trataremos da assim conhecida “escola perenialista” (ou tradicionalista) e de sua crítica 

ao materialismo (2.4); do surgimento do Kosmikerkreis e da Schule der Weisheit (Escola 

da Sabedoria) ̶ que são compreendidas por nós como possíveis protótipos para o 

surgimento do Círculo de Eranos. Finalmente, trataremos do tema da ascensão do 

totalitarismo (2.6) e a relação deste tema com alguns participantes do Círculo de Eranos. 

Pretendemos neste capítulo fornecer elementos para a compreensão do modo 

com este emerge a estabelecer um modo intelectual interdisciplinar e singular que 

pretende responder à crise por uma renovada dimensão antropológica   ̶  distinta de 

outras que lhe foram contemporâneas.  

2.1 O CONTEXTO INTELECTUAL DA EUROPA NO INÍCIO DO SÉCULO XX 

A primeira metade do século XX nos parece ter sido marcada por uma série de 

eventos que impactaram a realidade não só europeia como também mundial, a exemplo 

das duas grandes guerras mundiais. Contudo, o “clima” da Europa, nesse período, 

parecia já apresentar um sintoma de profundo descontentamento civilizacional e uma 

certa insegurança quanto ao destino do humano. Hans Thomas Hakl70, um dos grandes 

comentadores do Círculo de Eranos, escreve obra intitulada Der verborgene Geist von 

 
70  Doutor em Direito, autor e editor da revista Gnostika. Website particular: https://www.hthakl-

octagon.com/ 

https://www.hthakl-octagon.com/
https://www.hthakl-octagon.com/


 
 

36 
 

Eranos (2001)71, na qual sustenta a tese de que este grupo de pensadores se constitui 

como “[...] um dos mais importantes encontros de estudiosos do século XX.72  

Já se passavam quatro séculos desde que Martin Luther (1483-1546) havia 

publicado suas 95 Theses (1517)73 ̶ abrindo caminho para novas interpretações da 

experiência religiosa   ̶  quando Max Weber (1864-1920) publica sua famosa obra Die 

protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus (1904). Assim, também seu amigo, 

Ernst Troeltsch (1865-1923) publica Die Bedeutung des Protestantismus für die 

Entstehung der modernen Welt (1911), na qual, semelhantemente a Weber, o autor 

apresenta “[...] o protestantismo como um dos pais da cultura moderna”.74 No ano de 

1915, Walter Benedix Schönflies Benjamin (1892-1940), com apenas vinte e três anos 

de idade conhece o jovem Gershom Gerhard Scholem (1897-1982),75 de dezessete 

anos, amizade que se torna duradoura. Benjamin, no ano seguinte escreve o primeiro 

de seus textos maiores com o título On Language as Such and on the Language of Man 

(1915) no qual descreve a linguagem humana em termos de uma “[...] comunidade 

mágica com as coisas”.76 Considerando a grande amizade entre ambos os pensadores 

bem como o encanto pela sua religião de berço, o judaísmo, certamente houve uma 

influência de Scholem em Benjamin, sobretudo a partir dos estudos da mística judaica 

que o primeiro realizou. Segundo Hakl (2014), esse contexto europeu fértil que 

 
71 O Título completo é: Der verborgene Geist von Eranos. Unbekannte Begegnungen von 

Wissenschaft und Esoterik. Eine alternative Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts. Tivemos acesso 
somente a edição em idioma inglês. Veja-se: Hakl, 2014 

72 (...) “one of the most important gatherings of scholars in the twentieth century” (Hakl, 2014, p.i) 
73 Também conhecida como Disputatio pro declaratione virtutis indulgentiarum. Retrieved from: 

https://www.luther.de/en/95th-lat.html 
74 “den Protestantismus als an einen der Väter der modernen Kultur zu stellen haben.” (Troeltsch, 

1911, p.8) 
75 Benjamin & Scholem 1989, p.x 
76 Benjamin, 1997, p.67 

https://www.luther.de/en/95th-lat.html


 
 

37 
 

antecedeu o surgimento do Círculo de Eranos, foi marcado por um “[...] ceticismo 

generalizado em relação à noção de progresso”.77 

O ânimo desse cenário pode ser caracterizado a partir das obras publicadas neste 

período,78 dentre as quais temos Oscar Schmitz (1873-1931) e sua obra intitulada 

Psychoanalyse und Yoga (1923), na qual há capítulo inteiro dedicado ao que ele chama 

de “[...] A emergência de um novo homem.”79 Nesta mesma época Manfred Kyber (1880-

1933) publica uma obra, que seria republicada no período pós-guerra sob o título: Neues 

Menschentum (1931).80 Estes eventos parecem apontar para uma tentativa de 

ressignificação do humano diante dos desafios da contemporaneidade. Assim, o homem 

seria confrontado pela sua própria criação cultural, que o deixa diante de dois caminhos 

possíveis:  

Os humanos poderiam «se libertar» abandonando de seus laços afetivos e emocionais e dando 

importância central às conquistas científicas, ou poderiam se voltar para suas verdadeiras 

necessidades afetivo-espirituais, deixando de lado as inovações da ciência e, dessa forma, 

tornando-se livres. Uma forma era vista como «progressista» e a outra como «reacionária».81 

Observa-se na citação do autor austríaco uma interpretação em que aparece uma 

forte tensão entre o “cientificismo” ou “progressivismo” de um lado e o “espiritualismo” do 

outro, na qual a afetividade de modo geral e até mesmo qualquer interpretação de tipo 

psicológico poderiam ser contabilizadas como “suspeitas”, sobretudo tendo-se em vista 

que a Psicologia não era ainda dotada de grande reconhecimento científico. A busca 

 
77 (...) “widespread skepticism towards the notion of progress” (Hakl, 2014, p.33) 
78 Tais exemplos o próprio Hakl (2014) nos fornece.  
79 (...) “Der neue Mensch um Werden.” (Schmitz, 1923) [A partir de agora todas as citações em 

idiomas que não sejam o português iremos mantê-las no original, em nota de rodapé, e traduzi-las, sob 
nossa responsabilidade, mediante o confronto com edições em outros idiomas, quando disponíveis.] 

80 Kyber, 1931. 
81 (...) “either humans could «free» themselves by casting loose from their traditional emotional and 

religious ties and giving central importance to scientific achievements, or they could turn towards their 
«true» emotional/spiritual needs, letting go of the innovations of science and in this way making themselves 
«free.» One way was seen as «progressive» the other as «reactionary».” (Hakl, 2014, p.36) 



 
 

38 
 

pelo conhecimento e até mesmo o sentido do humano, operada pelas correntes ditas 

“românticas” e “contra iluministas” ̶ que pensavam como suspeitas as noções de 

“progresso” e de “racionalidade” ̶  passava a ser considerada como uma espécie de 

“irracionalismo e misticismo”.82 Por sua vez, Edmund Husserl (1859-1938), tendo o 

positivismo como alvo principal de sua crítica, ministra uma conferência no Wiener 

Kulturbund 83 intitulada Die  Philosophie  und  der  Krisis der europäischen Menschheit. 

Como o título sugere, o fenomenólogo discorreu sobre uma “crise da existência 

Europeia” onde a Filosofia desempenharia papel central na “luta pelo sentido do 

humano”84 ou, ainda, em termos de “uma transformação progressiva de toda a 

humanidade através da formação de ideias que se tornam efetivas nos menores 

círculos”.85  

Contudo, nos anos vinte, também passavam a se destacar filosoficamente, e de 

modo precoce, alguns pensadores como Carl Gustav Jung, Gershom Scholem, Henry 

Corbin, Mircea Eliade etc.  ̶  como aponta Steve Wasserstrom (1999)  ̶  de modo que 

estes se tornam figuras influentes “[...] nos círculos artísticos, filosóficos e políticos nas 

décadas de 1920 e 1930, formando amizades com alguns dos principais artistas e 

filósofos não apenas de seus próprios países, mas de toda a Europa.” 86 

 
82 (...) “irrationalism and mysticism” (Kneller, 2007, p.20) 
83 (Mohanty, 2011, p.387) [Trata-se de uma conferência ministrada por Husserl em 7 de maio de 

1935] 
84 (...) “crisis of European existence” (...) “struggle for the meaning of man.” (Husserl, 1970, p.14) 
85 (...) “an advancing transformation of all humanity through the formations of ideas that become 

effective in the smallest of circles” (Husserl, 1970, p.276) 
86 (...) “in artistic, philosophical, and political circles in the 1920s and 1930s, forming friendships with 

some of the leading artists and philosophers not only of their own countries but throughout Europe.” 
(Wasserstrom, 1999, p.4) 



 
 

39 
 

2.2 CONTINUIDADES E RUPTURAS DO SÉCULO XIX:  
 POSITIVISMO, HISTORICISMO E CRISE DOS FUNDAMENTOS 

Na primeira metade do século XIX, após a derrota de Napoleão na batalha de 

Waterloo (1815), na velha Paris, durante a revolução industrial, Auguste Comte (1798-

1857) inicia a publicação de seu Cours de philosophie positive (1830).87 O positivismo 

comtiano pretendia ser a realização de um novo estado social e humano no qual a 

Ciência assumiria um papel substituto definitivo da Religião. Qualquer tentativa de 

abordagem do homo religiosus parecia estar condenada a uma interpretação “positiva” 

de modo que a “filosofia positiva” deveria “[...] substituir inteiramente a filosofia teológica 

e a filosofia metafísica, mediante sua superioridade natural.”88 Essa “filosofia positiva” 

teria a sociologia como a “verdadeira ciência do homem”89 e se fundamentaria em uma 

história da “marcha progressiva do espírito humano”.90 Nessa suposta filosofia, não 

haveria mais espaço para a metafísica, nem para a “alma” humana, uma vez que “[...] O 

estudo da alma desaparecerá, porque não há mais alma (psique) do que Deus, mas 

somente a Humanidade em ação.”91 Assim, todos os fenômenos observáveis poderiam 

se reduzir a abordagens “astronômicas, físicas, químicas, fisiológicas e sociais.”92 Estes 

se constituiriam como os principais ramos de uma “filosofia natural”.93  

Neste mesmo contexto filosófico, a partir de Wilhelm Christian Ludwig Dilthey 

(1833-1911) surge a divisão entre as Ciências da Natureza (Naturwissenschaften) e as 

Ciências do Espírito (Geisteswissenschaften),94 a qual parece ter seus vestígios no que 

 
87 Comte, 1998. 

88 (…) “substituer entièrement, avec toute sa supériorité naturelle, à la philosophie théologique et à 
la philosophie métaphysique” (Comte, 1998, p.77) 

89 (...) “véritable science de l’homme” (Comte, 1998, p.34) 
90 (...) “marche progressive de l'esprit humain”. (Comte, 1998, p.60) 
91 (...) “L'étude de l’âme va disparaître, car il n’y a pas plus d’âme (psyché) que de Dieu, mais 

seulement l'Humanité au travail.” (Comte, 1998, p.34) 
92 (…) “astronomiques, physiques, chimiques, physiologiques et sociaux.” (Comte, 1998, p.77) 
93 (…) “philosophie naturelle” (Comte, 1998, p.100) 
94 Dilthey, 1990. 



 
 

40 
 

hoje se conhece mediante a distinção entre Ciências Exatas e Ciências Humanas. A 

natureza do humano passa a ser “conhecida somente na história, jamais pela 

introspecção.” 95 O homem se torna parte inseparável da história, cujo nexo fundamental 

é em si mesmo ignoto, uma vez que, para Dilthey, todos os fenômenos se reduzem ao 

próprio enigma da vida (Leben).  Para Dilthey, entre os múltiplos conceitos universais de 

sujeito que servem a essa tarefa nas ciências humanas estão conceitos como o de 

filosofia, arte, Religião, direito e economia. Seu conhecimento é condicionado pelo fato 

de que eles não expressam apenas um “estado de coisas universal” 96 que ocorre em 

uma pluralidade de sujeitos, e, de acordo com isto, algo uniforme, universal, que se 

repetiria nesses sujeitos, mas ao mesmo tempo um “nexo interno,” 97 no qual as diversas 

pessoas se acham ligadas umas às outras por meio desse estado de coisas.  

Assim, a expressão “religião” não expressa apenas um estado de coisas universal, 

por exemplo, uma relação viva do nexo psíquico com forças invisíveis: ele aponta ao 

mesmo tempo para um nexo comunitário, no qual indivíduos se veem ligados com atos 

religiosos, e no qual eles possuem uma posição diferenciada ante as realizações 

religiosas.98 Da mesma forma a filosofia não se refere a um “estado de coisas universal”, 

mas a um nexo que une esse estado de coisas: “um nexo histórico.” 99  

Neste contexto, na Alemanha, a partir do século XIX, a Metafísica perde cada vez 

mais espaço na academia, sobretudo a partir de Immanuel Kant (1724-1804) e Friedrich 

Wilhelm Nietzsche (1844-1900) e, por sua vez, a reflexão acerca do sentido da História 

e suas implicações científicas parecem tomar seu lugar. A partir de autores como os 

supramencionados Ernst Troeltsch, Karl Barth (1886-1968), Oswald Spengler (1880-

 
95 “The human being knows itself only in history, never through introspection” (Bambach, 1995, 

p.151) 
96 Dilthey, 2018, p.13. 
97 Dilthey, 2018, p.13. 
98 Dilthey, 2018, p.9. 
99 Dilthey, 2018, p.13. 



 
 

41 
 

1936), Friedrich Meinecke (1862-1954) e Ernst Bloch (1885-1977), apesar de suas 

divergências filosóficas, quanto às causas genuínas de uma crise europeia, um evento 

parecia permanecer como inquestionável: “que a crise estava no coração do aprendizado 

e da erudição no mundo pós-guerra.” 100  

Nesta época, Sigmund Freud (1868-1939) publica a sua obra Massenpsychologie 

und Ich-Analyse (1921) e, como uma resposta, no mesmo ano Ludwig Klages, membro 

do grupo que ficou conhecido como o Círculo Cósmico de Munique publica Vom Wesen 

des Bewusstsein e Edward Spranger (1882-1963) publica Lebensformen (1921), obras 

que teriam “[...] atacado a divisão freudiana de consciente e inconsciente individuais”.101 

Surge então uma série de pensadores que passam a valorizar a vivência humana 

(Erlebnis) que ficou conhecida como Lebensphilosophie e a atacar a psicanálise 

freudiana, disputas que ficam registradas posteriormente por Erich Fromm em sua obra 

Crisis of Psychoanalysis (1970), o qual teria elaborado uma retrospectiva desse contexto 

problemático.102 

Retomando contextos anteriores, nos quais tratávamos da compreensão da crise 

segundo Husserl, podemos agora afirmar que para este, tal crise das ciências e das 

abordagens historicistas e positivistas são o resultado de uma “crise radical de vida” 103 

da humanidade, sobretudo europeia. Em resposta à questão proposta por Dilthey acerca 

de um nexo histórico fundamental este se questiona:  

 
100  (…) “that crisis itself was at the heart of learning and scholarship in the postwar world.” (Bambach, 

1995, p.37) 
101 (...) “that attacked the Freudian division of individual conscious and unconscious” (Lebovic, 2013, 

p.111) 
102 (Lebovic, 2013, p.113) [Somente para citarmos alguns exemplos de obras publicadas neste 

período, Rudolf Pannwitz (1881-1969), publica: Die Krisis der europäischen Kultur (1917); Ernst Toeltsch: 
Die Krisis des Historismus (1922); Arthur Liebert: Die geistige Krisis der Gegenwart (1924) e posteriormente 
Edmund Husserl (1859-1938) escreve seu manuscrito inicial intitulado Die Krisis der europäischen 
Wissenschaften und die tranzendentale Phänomenologie (1936)] 

103 (…) “radikalen Lebenskrisis” (Husserl, 1976) 



 
 

42 
 

Mas pode o mundo, e a existência humana nele ter realmente um sentido se as ciências não 

admitem como verdadeiro se não o que é do mesmo modo objetivamente constatável, se a história 

não tem mais nada a nos ensinar de que todas as formas do mundo espiritual, os vínculos que se 

coesionaram aos homens, os ideais e normas, simplesmente se formam e se desfazem como 

ondas fugidias, que sempre foi assim, e que assim sempre será, que a razão se torna por vezes 

irracional, e a bondade em praga?104 

 É importante notar também que Karl Löwith (1897-1973), no ano de 1949 publica 

sua famosa obra Weltgeschichte und Heilsgeschehen (1949), na qual o pensador de 

Heidelberg dirige sua crítica à modernidade e sua ideia de progresso que teria culminado 

em uma secularização da escatologia cristã, que buscava retirar o humano de um destino 

fatalista de simples “eventos histórico-naturais.” 105  Três anos depois, no encontro do 

Círculo de Eranos de 1952, intitulado Mensch und Energie, Karl Löwith realiza sua 

primeira e única participação neste grupo, ministrando uma conferência intitulada Die 

Dynamik der Geschichte und der Historismus, onde apresentava sua crítica ao 

historicismo “[...] em sintonia com o típico teor anti-historicista de Eranos” 106 na qual teria 

dado seu “adeus à visão historicista.” 107 Karl Löwith, aluno de Husserl e Heidegger, sem 

dúvida, foi um dos grandes intelectuais que se apresentaram e participaram em Eranos, 

embora, assim como Hellmuth Plessner (1892-1985) e Erwin Rudolf Josef Alexander 

Schrödinger (1887-1961), tenha se apresentado somente uma vez. O motivo pelo qual 

levou estes pensadores a ter uma tão apressada participação neste grupo é interpretado 

 
104 “Kann aber die Welt und menschliches Dasein in ihr in Wahrheit einen Sinn haben, wenn die 

Wissenschaften nur in dieser Art objektiv Feststellbares als wahr gelten lassen, wenn die Geschichte nichts 
weiteres zu lehren hat, als dass alle Gestalten der geistigen Welt, alle den Menschen jeweils haltgebenden 
Lebensbindungen, Ideale, Normen wie flüchtige Wellen sich bilden und wieder auflosen, dass es so immer 
war und sein wird, dass immer wieder Vemunft zum Unsinn, Wohltat zur Plage werden muss?” (Husserl, 
1976, §2 p.25) 

105 (…) “Historiconatural events.” (Löwith, 1957, p.9) 
106 (…) “in tune with the generally anti- historicist tenor of Eranos.” (Hakl, 2014, p.193) 
107 Hakl, 2014, p.193. 



 
 

43 
 

por Hakl (2014) como resultado do “[...] clima espiritual particular de Eranos, pelo qual 

cada um se sentia atraído ou afastado, até mesmo excluído.” 108  

Pretendemos testar essa hipótese de Hakl (2014) ao longo deste trabalho, 

mediante a associação com o pensamento gnóstico, ou seja, utilizando-nos do conceito 

de gnosis como um elemento de interpretação. Os principais autores de Eranos, os quais 

daremos ênfase aqui, ao mesmo tempo em que teceram suas críticas à “modernidade”, 

ao historicismo, ao positivismo, ao materialismo e ao agnosticismo como tendências 

filosóficas limitantes  ̶  de uma compreensão integral do humano, de modo geral, e do 

homo religiosus em particular   ̶ a partir de sua tradição e métodos filosóficos singulares 

se envolveram profundamente com o tema do Gnosticismo e desenvolveram teses ou 

conceitos acordes com o pensamento gnóstico.  

Ao contrário de uma visão linear e progressista da história, os autores de Eranos 

mantiveram, mediante seus estudos comparativos da História das Religiões, uma visão 

heterogênea de tempo, que poderíamos chamar de “aiônica” ou até mesmo cíclica, de 

uma visão “meta-histórica” ou imaginal. Ao se debruçarem sobre as Religiões arcaicas e 

do homem primitivo, estes autores entenderam que se poderia compreender melhor o 

humano a partir de uma transição do sagrado ao profano, de uma vivência íntima com 

os símbolos e até mesmo do temor diante das potências cósmicas à indiferença quanto 

a um sentido mais profundo ou mistério da existência. Assim, ao contrário do homem 

primitivo que “[...] se sente indissoluvelmente conectado com o cosmos e com os ritmos 

cósmicos”, o homem contemporâneo só “[...] insiste que ele está conectado somente 

com a história.” 109 No entanto, é importante notar que, no caso específico do 

pensamento gnóstico há uma espécie de impulso de revolução cósmica, ou seja, das 

 
108 (…) “particular spiritual climate of Eranos, by which one felt either attracted or put off, even 

excluded.” (Hakl, 2014, p.3) 
109 (…)  “feels himself indissolubly connected with the Cosmos and the cosmic rhythms whereas the 

latter  insists that he is connected only with History” (Eliade, 1954, p.vii) 



 
 

44 
 

leis mecânicas, astrológicas e demiúrgicas às quais ficaram associadas ao termo 

“anticosmismo”.  

Henry Corbin (1903-1978) assim como Mircea Eliade (1907-1986) foram alguns 

dos membros do que ficou conhecido como “o comitê guardião de Eranos” (1.3), cujo 

primeiro “[...] sob os auspícios da Université Saint-Jean de Jérusalem defendeu a ideia 

de uma «cavalaria espiritual» que teria a tarefa de preservar a herança espiritual e 

religiosa da humanidade e defendê-la contra o modernismo, a secularização e a visão 

de mundo historicista.”110  

Sem se considerar estes elementos singulares apresentados por estes autores, 

se poderia incorrer em um reducionismo crasso do homo religiosus, uma vez que  ̶  tal 

como aponta Henry Corbin: “[...] a nossa visão histórica, evolucionista e linear é o 

resultado de uma estrutura mental unidimensional, que serve para determinar causas 

inerentes somente neste nível, e que explica as coisas reduzindo-as a este mesmo nível; 

está limitada a um tempo e espaço homogêneos na qual põe os eventos.”111 Em suas 

investigações acerca de uma gnosis islâmica, Corbin afirma que “[...] nós não tentamos 

produzir uma obra de simples erudição histórica, pois, de nossa parte não temos 

nenhuma inclinação a nos confinar nas perspectivas neutras e impessoais do 

historicismo.”112 Como pretendemos defender nesta tese, alguns dos principais autores 

do Círculo de Eranos, mediante as investigações da Religionswissenschaft (3.1.2), 

passaram a investigar a gnosis sob uma perspectiva singular, que buscava superar as 

 
110 [Itálico nosso. Em nossa tradução, mantivemos o nome original em francês] (…) “Under the rubric 

of the University of Saint John of Jerusalem, Corbin championed the idea of a spiritual “knighthood” which 
would have the task of preserving the spiritual and religious heritage of humanity and defending it against 
modernism, secularization, and historicist worldview.” (Hakl, 2014, p.163) 

111 (…) “For our historical, evolutionary, and linear viewpoint is the result of a one-dimensional mental 
structure, which serves for determining causes inherent in this level alone, which explains things by 
reducing them all to this same level; it is limited to a homogeneous time and space in which it places 
events.” (Corbin, 1989, p. xxvii) 

112 (…) “We did not attempt to produce a work of pure historical erudition, since, for our part, we have 
no inclination to confine ourselves within the neutral and impersonal perspectives of historicism.” (Corbin, 
1990, p.x) 



 
 

45 
 

abordagens, historicistas, positivistas, naturalistas etc., que poderiam limitar o enigma do 

humano a uma resposta ou visão unilateral. 

2.3 UM NOVO OLHAR PARA O ORIENTE  

“Ex Oriente Lux” 
Arthur Schopenhauer 

 

A afirmação de Arthur Schopenhauer (1788-1860) de que “é do Oriente que vem 

a luz” 113 talvez seja despretensiosa, sobretudo quando associada à busca do significado 

de Eranos e ao impacto do “pensamento oriental” na pesquisa desse grupo. No entanto, 

esse fenômeno em torno da busca da luz sapiencial que irradiava do Oriente já era 

verificada mais de um século antes do surgimento deste grupo. A partir da publicação da 

primeira versão latina dos Upanixades   ̶ publicada em Strasbourg nos primeiros anos do 

século XIX, por Abraham H. Anquetil-Duperron (1731-1805)  ̶  abriu-se caminho para um 

contato mais próximo entre o Oriente e o Ocidente, ou melhor, entre as tradições 

filosóficas europeias e as tradições sapienciais asiáticas, cujo escopo ainda é 

desconhecido. 

Com o exemplo de Duperron e de Schopenhauer, sendo este autor de Die Welt 

als Wille und Vorstellung (1818),114 seguiu-se uma série de autores europeus, cada vez 

mais interessados na luz filosófica que irradiava do Oriente. Contudo, o filósofo de 

Danzig, foi talvez um dos primeiros pensadores ocidentais a elaborar uma filosofia 

sistemática com o devido reconhecimento da sabedoria oriental, a ponto de afirmar que 

é no Hinduísmo que residiria a “sabedoria primordial da raça humana” 115 e a anunciar 

ainda que, esta “[...] irá retornar à Europa e trará mudanças fundamentais em nossa 

 
113 “Ex Oriente Lux.” (Schopenhauer, 1877, §6) 
114 Schopenhauer, 1977. 
115 (...)“die Urweisheit des Menschengeschlechts.” (Schopenhauer, 1977, §63) 



 
 

46 
 

forma de pensar e de saber.” 116 Segundo o filósofo, o Cristianismo em sua tentativa de 

expansão não teve êxito na Índia. Apesar das inúmeras missões de evangelização, lá 

“nossas religiões nunca criam raízes” 117 porque “[...] a sabedoria primordial da raça 

humana não pode ser deslocada pelos acontecimentos na Galileia.” 118 Friedrich Wilhelm 

Nietzsche (1844-1900), leitor de Schopenhauer, também foi buscar no Oriente a 

inspiração, sobretudo para seu personagem Zarathustra. Um pouco mais pessimista que 

Schopenhauer a respeito, em sua obra Der Antichrist (1888), pontualmente acerca do 

budismo, afirma que “ainda falta muito para que a Europa esteja madura para ele” 119 

pois, “O Budismo é uma Religião para a humanidade tardia, para raças generosas, 

pacíficas e espiritualmente elevadas.” 120 

Como Schopenhauer previu, de certo modo, quer a Europa estivesse preparada 

ou não, de fato, o contacto com o Oriente tornou-se mais estreito e, a partir do século 

XIX, aumenta-se cada vez mais a produção literária, exegética e filosófica de textos cuja 

temática principal é a sabedoria oriental. Além de Schopenhauer e Nietzsche, do 

“triunvirato perenialista” composto por René Guénon (1886-1951), Frithjof Schuon (1907-

1998) e Ananda Coomaraswamy (1877-1947), surgem grandes nomes norte-americanos 

como Henry David Thoreau (1817-1862), Ralph Waldo Emerson (1803-1882), Walt 

Whitman (1819-1892), mas não poderíamos esquecer de Max Müller (1923-1900), 

“Herder, Goethe, Schelling, Fichte, Schleiermacher, Schiller, Novalis, Schlegel” etc., 

sendo estes últimos considerados como “[...] um verdadeiro chamado do Romantismo 

 
116 (...) “Hingegen ströhmt Indische Weisheit nach Europa zurück und wird eine Grundveränderung 

in unserm Wissen und Denken hervorbringen.” (Schopenhauer, 1977, §63) 
117 (...) “unsere Religionen nie und nımmermehr Wurzel” (Schopenhauer, 1977, §63) 
118 (...) “die Urweisheit des Menschengeschlechts wird nicht von den Begebenheiten in Galıiläa 

verdrängt werden.” (Schopenhauer, 1977, §63) 
119 (...) “Europa ist noch lange nicht reif für ihn” (…) (Nietzsche, 1895, p.22) 
120 (...) “Der Buddhismus ist eine Religion für späte Menschen, für gütige, sanfte, übergeistig 

gewordne Rassen”.  (Nietzsche, 1895, §22) 



 
 

47 
 

alemão.” 121 Somente nos países de língua alemã, “[...] havia vários jornais budistas de 

alta qualidade, como exemplos: Der Buddhist, Buddhistischer, Weltspiegel, 

Buddhistische Welt, Der Pfad, Zeitschrift für Buddhismus” 122 Não é menos importante 

mencionar o fato de que no ano de 1922, Hermann Hesse (1877-1962) publica o 

romance Siddhartha (1922),123 dentre várias outras de suas obras que tinham a mesma 

temática “oriental”.  

Entretanto, o aumento progressivo do interesse pelo Oriente não ocorre 

exclusivamente mediante filosofia hindu e budista, mas também pelas vertentes chinesas 

do Taoísmo. No ano de 1923, o sinólogo e amigo de Jung, Richard Wilhelm (1873-1930), 

juntamente com o pensador suíço, publica a obra Das Geheimnis der Goldenen Blüte 

(1929).124 Após esses eventos, em uma obra posterior, Jung, em sua obra Über das 

Phänomen des Geistes in Kunst und Wissenschaft (1966), anuncia que “[...] O espírito 

do Oriente está realmente em nossa porta. Portanto, me parece que a busca pelo Tao, 

por um sentido na vida, já se tornou um fenômeno coletivo entre nós, e em uma extensão 

muito maior do que geralmente se percebe.125 

Richard Wilhelm, apesar de nunca ter participado das conferências de Eranos   ̶ 

somente seu filho Hellmut Wilhelm, que ministrou várias conferências sobre o I Ching – 

segundo Hakl (2014), teve uma importância não somente para o pensamento de Jung, 

mas para Eranos em geral, trazendo uma verdadeira cátedra ao pensamento europeu 

quanto à ordem e ao caos presentes neste mundo, pois, “[...] esta era a questão profunda 

 
121 Oldmeadow, 2011, p. 42. 
122 (...) “There were several Buddhist journals of high quality (e.g. Der Buddhist, Buddhistischer 

Weltspiegel, Buddhistische Welt, Der Pfad, Zeitschrift für Buddhismus), which continually brought out new 
translations of Far Eastern texts.” (Hakl, 2014, p.33) 

123 Hesse, 2005. 
124 Wilhelm, 1994. [Ambos publicam também uma das primeiras versões traduzidas do I Ching, obra 

a qual não tivemos acesso.]  
125 (...) “The spirit of the East is really at our gates. Therefore it seems to me that the search for tao, 

for a meaning in life, has already become a collective phenomenon among us, and to a far greater extent 
than is generally realized.” (Jung, 1983, p.79) 



 
 

48 
 

que Eranos, consciente ou inconscientemente, estava propondo   ̶  porque afinal de 

contas é a questão eterna acerca do significado da vida humana e seu lugar no cosmos 

como um todo.” 126 De fato, a reflexão constante em muitos pensadores europeus, dos 

séculos XIX e XX parece apontar para uma verdadeira missão filosófica, a saber, de um 

possível enlace entre a Sabedoria do Oriente e do Ocidente, a qual parece ter se 

esculpido no ideal do Círculo de Eranos, que já se mostra como evidente pelo título do 

primeiro encontro: Yoga und Meditation im Osten und im Westen (1933).127 

2.4 O PERENIALISMO: DA CRÍTICA AO MATERIALISMO À SOPHIA PERENNIS 

“Diante de todas as filosofias com suas infinitas variações, de 

todas as religiões ricamente diversificadas, estão   ̶  como uma 

suprema instância, talvez da verdade ou do erro   ̶  os dados 

imutáveis da alma humana.”                                            

Carl Gustav Jung  128   

 

Como buscamos defender anteriormente, as tentativas na modernidade e na 

contemporaneidade de se compreender o homem, a partir da abordagem sociológica, 

histórica, e cientificista encontraram certa resistência por pensadores europeus dos 

séculos XIX e XX. Neste sentido, também na contemporaneidade surge uma escola a 

qual se pode estabelecer uma certa analogia com o Círculo de Eranos   ̶ desde que se 

resguarde uma certa prudência interpretativa   ̶  a saber, o perenialismo ou escola 

tradicionalista.  

 
126 (...) “This was also the profound question which Eranos, consciously or unconsciously, was 

posing - for after all it is the eternal question about the meaning of human life and about its place in the 
cosmos as a whole.” (Hakl, 2014, p.41) 

127 Veja-se: 2.1. 
128 (...) “En face de toutes les philosophies aux bigarrures infinies, de toutes les religions richement 

diversifiées, se dressent, suprême instance peut-être de la vérité ou de l’erreur, les données immuables de 
l’âme humaine.” (Jung,1943, p.182) 



 
 

49 
 

O perenialismo, como o nome sugere, parte do pressuposto de que há uma 

filosofia ou sabedoria perene, cujo precursor, ao menos desta terminologia, parece ter 

sido Augustinus Steuchus (1497-1548), humanista italiano, com sua obra De perenni 

philosophia (1540). Aldous Huxley (1894-1963) por sua vez, compõe uma obra 

homônima mais recente, intitulada The Perennial Philosophy (1947) e atribui a origem do 

termo a Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716).129 Por esta filosofia o escritor inglês 

entende a metafísica, a psicologia e a ética presentes “[...] no conhecimento do 

fundamento imanente e transcendente de todo o ente”130 ou, consiste ainda na “[...] 

ciência, não do ego pessoal, mas daquele eterno Self 131 nas profundezas de «eus» 

particulares, individualizados e idênticos, ou, pelo menos semelhantes, ao Fundamento 

divino.”132 Este “eterno e imanente Self ” é comparado pelo autor inglês com o Atman da 

Filosofia Hindu, uma analogia muito comum entre os principais autores de Eranos. Não 

pretendemos aqui dispor de uma maior atenção a Aldous Huxley, mas nos pensadores 

que este parece ter se inspirado,133 tais como René Guénon, Ananda Coomaraswamy e 

Frithjof Schuon, que também ficaram associados a esta corrente de pensamento 

mediante o rótulo de “perenialistas” ou ainda “tradicionalistas,” na França do século XX. 

De modo análogo à abordagem de alguns dos principais expoentes do Círculo de 

Eranos, ou seja, com uma abordagem comparatista e arquetípica, embora sob 

características singulares, estes pensadores seguiram defendendo a tese de uma 

sabedoria perene e universal, que se manteve constante na história das formas 

 
129 Huxley, 1947, p.1. 
130 (...) “in the knowledge of the immanent and transcendent Ground of all being” (Huxley, 1947, p.1) 
131 O autor parece ter herdado o termo de Jung uma vez que cita o autor suiço e até mesmo realiza 

uma crítica ao seu conceito de “extroversão”. (Huxley, 1947, p.170) 
132 (...) “science, not of the personal ego, but of that eternal Self in the depth of particular, 

individualized selves, and identical with, or at least akin to, the divine Ground.” (Huxley, 1947, p.7) 
133 O autor inglês se utiliza explicitamente de René Guénon e Ananda Coomaraswamy - bem como 

de Daisetz Teitaro Suzuki (1870-1966), membro do Círculo de Eranos - como referências bibliográficas. 
Veja-se: (Huxley, 1947) 



 
 

50 
 

religiosas, sob vários nomes e no ensinamento de vários mestres. O termo philosophia 

perennis, explica Frithjof Schuon, “[...] utilizado desde o Renascimento e, do qual a 

neoescolástica fez muito uso, significa a totalidade das verdades primordiais e universais 

  ̶ e, portanto, dos axiomas metafísicos   ̶ cuja formulação não pertence a nenhum sistema 

particular.” 134  

Embora esse termo tenha sido utilizado pelos pensadores da escola perenialista 

ou tradicionalista francesa, se poderia falar de uma religio perennis que designa uma 

“essência de toda Religião,”135 ou de uma sophia perennis, que por sua vez, designaria 

uma “essência de todos os dogmas e expressões da sabedoria.” 136 Este posicionamento 

já teria sido antecipado por Lúcio Méstrio Plutarco (46-120), uma vez que este já entendia 

que “a diversidade das formas religiosas é somente aparente;” pois, “os simbolismos 

revelam a unidade fundamental das religiões.” 137 Entretanto, “[...] nós preferimos o termo 

Sophia ao de philosophia, pela simples razão de que o segundo termo é menos direto e 

porque, além disso, ele evoca associações de ideias com sistemas de pensamento 

completamente profanos e muitas vezes aberrantes.” 138 Desse modo, a sophia perennis 

  ̶  a sabedoria dos profetas e mestres de inúmeras escolas filosóficas ou iniciáticas   ̶ 

herdada pela tradição, não é estática, pois há sempre um “contato” entre uma civilização 

e outra e não pode ser senão mediante o contato com uma outra civilização que “este 

universalismo se atualiza”.139 É importante notar também que René Guénon, “um dos 

 
134 Oldmeadow (2010) dedica sua obra ao pensamento de Frithjof Schuon, inclusive publica um 

ensaio do autor intitulado The Perennial Philosophy. Portanto, sempre que citarmos o autor será com vistas 
de se referir diretamente a Schuon.  

135 (...) “the essence of every religion” (Oldmeadow, 2010, p.72) 
136 (...) “is the essence of all dogmas and all expressions of wisdom.” (Oldmeadow, 2010, p.312) 
137 Eliade, 2016, p.14. 
138 (...) “We prefer the term sophia to that of philosophia, for the simple reason that the second term 

is less direct and because it evokes in addition associations of ideas with a completely profane and all too 
often aberrant system of thought.” (Oldmeadow, 2010, p.312) [Como mencionamos anteriormente, trata-
se de um artigo de Schuon publicado por Harry Oldmeadow intitulado The Perennial Philosophy.] 

139 (...) “que cet universalisme s’actualise” (Schuon, 1948, p.50) 



 
 

51 
 

intelectuais mais influentes do século XX,” 140 com a ajuda de Fabre des Essarts (1848-

1917) funda a revista La Gnose em novembro de 1909, onde teria escrito seus primeiros 

artigos sob o pseudônimo de Palingenio. 141  

Nas vésperas do surgimento do Círculo de Eranos, Guénon publica La crise du 

monde moderne (1927), 142 obra a qual teceria uma série de críticas à modernidade: Ao 

individualismo, ao materialismo, àquilo que chama de “a filosofia e a ciência profanas”,143 

bem como ao contraste entre a sabedoria oriental e a civilização ocidental. O autor 

apresenta uma definição bem abrangente do materialismo, que consiste no “estado de 

espírito no qual se daria uma preponderância mais ou menos consciente às coisas da 

ordem material e às preocupações que lhes dizem respeito, quer essas preocupações 

mantenham ainda uma certa aparência especulativa ou sejam puramente práticas;”144 

Esta não seria uma situação isolada pois, corresponderia à “mentalidade da imensa 

maioria de nossos contemporâneos.”145 

De modo análogo a Guénon, Frithjof Schuon, em sua obra De l´unité 

Transcendante des Religions (1948) realiza uma crítica ao materialismo ainda que de 

modo mais subliminar: mediante a confrontação entre espírito e forma, entre esoterismo 

e exoterismo, o pensador francês retoma as escolas místicas e iniciáticas da antiguidade 

como os pitagóricos e as confrarias muçulmanas conhecidas como salikun, as quais 

seriam as herdeiras de uma tradição sapiencial. 

 
140 (...) “Voici une imposante étude de la fortune et de l’influence, comme on disait jadis, ou de la 

réception, comme on préfère dire aujourd’hui, de l’œuvre de René Guénon, le penseur de la Tradition et 
assurément un des intellectuels les plus influents du siècle XX.” (Accart, 2005, p.13) 

141 Chacornac, 2000. 
142 Guénon, 2013. 
143 (...) “la philosophie et la science «profanes»” (Guénon, 2013, p.23) 
144 “Cet état d'esprit, c'est celui qui consiste à donner plus ou moins consciemment la prépondérance 

aux choses de l'ordre matériel et aux préoccupations qui s'y rapportent, que ces préoccupations gardent 
encore une certaine apparence spéculative ou qu'elles soient purement pratiques; (Guénon, 2013, p.101) 

145 (...) “la mentalité de l'immense majorité de nos contemporains.” (Guénon, 2013, p.101) 



 
 

52 
 

Essa sabedoria é a sophia perennis, ou a gnosis, uma “filosofia” perene e 

universal, a sabedoria que se manifesta nas diversas formas religiosas. Entretanto, essa 

sabedoria se expressa   ̶ tanto em um âmbito público (exotérico) quanto sob um aspecto 

reservado (esotérico)  ̶  mediante uma “gradação da realidade universal”.146 Trata-se de 

uma doutrina praticamente inconcebível à mentalidade materialista ocidental. Partindo 

da noção védica de maya (माया), Schuon defende uma concepção ontológica de que a 

realidade se afirma por graus de manifestação do espírito, nas suas múltiplas formas, 

mas sem abandonar sua unicidade primordial: 

É a doutrina da ilusão cósmica: o mundo não é somente mais ou menos “imperfeito” e “efêmero”, 

ele simplesmente não é mesmo, de nenhum modo, em relação à realidade absoluta, pois a 

realidade do mundo limitaria a de Deus, o único que “é”; mas, o próprio Ser, que não é senão o 

Deus pessoal, acha-se por sua vez ultrapassado pela divindade impessoal ou supra pessoal, o 

Não-Ser, do qual o Deus pessoal ou o Ser não é senão a primeira determinação a partir da qual 

desenvolver-se-ão todas as determinações secundárias que constituem a Existência cósmica.147 

Embora a origem filosófica desse termo, a saber, o materialismo, ainda seja um 

pouco controversa,148 a crítica dos pensadores perenialistas ao materialismo se dirige de 

modo geral ao pensamento contemporâneo e ao Ocidente. Por outro lado, sob um 

aspecto filosófico singular, parece se fundamentar no posicionamento que parte da 

premissa de que há uma distinção entre um conhecimento esotérico ou “reservado a 

uma elite” 149 (do grego ἐσωτερικός) e um conhecimento exotérico, público; entre a 

 
146 (...) “gradation de la Réalité universelle” (Schuon, 1948, p.52) 
147 (...) C ’est la doctrine de l ’illusion cosmique: le monde n’est pas seulement plus ou moins « im 

parfait » et « éphémère », mais il n ’est même en aucune manière au regard de la Réalité absolue, puisque 
la réalité du monde limiterait celle de Dieu qui seul « est »; mais l ’Être Lui-même, qui n ’est autre que le « 
Dieu personnel », se trouve à son tour dépassé par la « Divinité impersonnelle » ou « supra-personnelle », 
le « Non-Être », dont le « Dieu personnel » ou l’Être n’est que la première détermination a partir de laquelle 
se développeront toutes les déterminations secondaires qui constituent l ’Existence cosmique.” (Schuon, 
1948. p.52) 

148 René Guénon afirma que o conceito materialismo “surge com Berkeley”. (Guénon, 2013) 
Abbagnano (2007), por sua vez, afirma que surge com Robert Boyle (1627-1691). 

149 (...) “réservée à une élite” (Schuon, 1948. p.165) 



 
 

53 
 

sabedoria oriental e o materialismo característico da civilização ocidental moderna, entre 

realidade e relatividade; entre essência e manifestação; entre Atman e Maya. Assim, 

“Atma é o «Self »; mas se pode chamá-lo «Ser»   ̶  não em um sentido restrito   ̶

dependendo do ponto de vista ou relação em questão: é cognoscível como realidade, 

mas é também conhecimento, de tudo o que é real, habitando dentro de nós.” 150 

Por sua vez, no domínio de “Maya ou relatividade, não há somente «espaço», há 

também o «tempo», falando comparativamente ou metaforicamente: não há somente 

simultaneidade e gradação, mas também mudança e sucessão; não há somente 

mundos, mas também «eras» ou «ciclos».” 151 Estamos a tratar de concepções por nada 

superficiais: o conhecimento não seria um simples produto da racionalização mecânica 

e fria, do humano lançado sem motivo algum no cosmos, o tempo não é representado 

como uma linha horizontal onde há um começo e um fim.  

O conhecimento, ou a gnosis, surge da introspecção mais profunda do humano 

que busca um ponto arquimédico de localização espacial dentro de si mesmo, 

observando o grande jogo dos ciclos cósmicos, para que, na multiplicidade e relatividade 

dos fenômenos possa extrair a sabedoria contida neles e assim se fundir com a “unidade 

primordial.”152  

De acordo com o pensamento tradicionalista, o “homem moderno” e a “ciência 

materialista” não podem admitir nem a irrealidade do mundo (maya) nem a realidade 

exclusiva do princípio ontológico primordial e divino, muito menos transcender a aparente 

aporia entre a transcendência do Não-Ser em relação ao Ser, que é Deus, uno em sua 

 
150 (...) “Atma is the “Self”; but one can also call it “Being” - not in the restrictive sense - depending 

on the point of view or relationship in question: it is knowable as Reality, but it is also the Knowledge, 
dwelling within us, of all that is real.” (Fitzgerald, 2010, p.142) 

151 (...) “In the domain of Maya or relativity, there is not only “space”, there is also “time”, to speak 
comparatively or metaphorically: there are not only simultaneity and gradation, but also change and 
succession; there are not only worlds, but also “ages” or “cycles.” (Fitzgerald, 2010, p.xxiv) 

152 (...) “primordial reality” (Fitzgerald, 2010, p.72) 



 
 

54 
 

essência e múltiplo em sua aparência formal. Parafraseando Meister Eckhart (1260-

1328), Schuon afirma: “O Espírito sopra onde quer; e, em razão de sua universalidade, 

Ele rompe a forma; contudo, Ele é obrigado a revestir-se dela no plano formal.”153 Para 

os perenialistas franceses sempre houve modos de exteriorização do conhecimento 

(exoterismo) ou da sabedoria universal, que tem um núcleo comum, uma essência que 

pertence à unicidade primordial de todas filosofias e religiões, que é a sophia perennis, 

mencionada anteriormente, ou própria gnosis.  

Contudo, de modo contrastante com essa sabedoria, para os filósofos 

tradicionalistas, a ciência desenvolvida nos últimos séculos, se apresenta como 

“profana,” 154 pois investiga somente as coisas sensíveis, reivindicando para si mesma 

tudo o que é considerado científico, portanto, monopolizando o conhecimento em 

detrimento a toda suposta ciência que não trate do que seja material e historicamente 

rastreável. Dentre os apologetas conscientes ou inconscientes do materialismo científico, 

muitos se recusariam a ser incluídos sob tal terminologia filosófica. Há outros, porém, 

que até “realizam voluntariamente uma profissão de fé religiosa cuja sinceridade não é 

duvidosa; mas sua atitude «científica» não difere notavelmente a de materialistas 

comprovados.155  

Ao contrário do materialismo filosófico, muitas vezes claramente enunciado em 

suas premissas e, portanto, prático e consciente, o real perigo do materialismo científico 

residiria na sua suposta neutralidade ou obscuridade, “porque é muito mais profundo e 

mais extenso.” 156 Seduzidos por estas correntes cientificistas, os modernos se deixariam 

 
153 (...) “L’Esprit souffle où Il veut; et, en raison de son universalité, Il brise la forme; cependant, Il est 

obligé de s’en revêtir sur le plan formel.” (Schuon, 1948, p.46) 
154 (...) “«profanes»” (Guénon, 2013, p.23) 
155 (...) “il en est même qui font volontiers une profession de foi religieuse dont la sincérité n'est pas 

douteuse; mais leur attitude « scientifique » ne diffère pas sensiblement de celle des matérialistes 
avérés.” (Guénon, 2013, p.101) 

156 (...) “parce qu'il est plus profond et plus étendu”. (Guénon, 2013, p.102) 



 
 

55 
 

conduzir por uma ciência reducionista, que dá privilégio aos aspectos puramente 

quantitativos dos fenômenos em detrimento dos seus aspectos qualitativos. Para os 

modernos “não parece existir nada fora do que se pode ser visto e tocado, ou ainda que 

admitam teoricamente que pode existir outra coisa, eles se apressam em declará-la não 

apenas desconhecida, mas “incognoscível”, o que os isenta de lidar com isso.” 157  

Em paralelo à ameaça do materialismo, para os perenialistas, encontra-se o 

fideísmo e o panteísmo. Embora, aparentemente não desenvolvam uma crítica em 

particular, senão de modo geral a estes posicionamentos filosóficos, a objeção principal 

sobre o primeiro consiste na separação entre revelação e intelecção, pois, para o fideísta, 

só a revelação é sobrenatural. Os “gnósticos” ou “pneumáticos” reconhecem a 

sacralidade da revelação, mas não se acomodam a nível intelectivo, pois ao mesmo 

tempo que a gnosis é em si mesma divina, ela exige um esforço do humano.  

Embora a intelecção pareça algo natural ao materialista ou fideísta, ele a ignora e 

a reduz à simples lógica. Toda e qualquer possibilidade de se conhecer o que é 

transcendente deve ser limitada, postergada para outra vida ou condicionada 

inteiramente a um ser superior antropomorfizado, e a fé seria o único recurso 

gnosiológico, ou melhor, a desculpa para uma intelecção fracassada. Por outro lado, o 

panteísmo se equivoca, ao “admitir uma continuidade entre o finito e o infinito”.158 

Portanto, também, ao confundir o princípio ontológico com todas as formas de 

manifestação e do próprio Ser, mediante a admissão de uma identidade substancial 

 
157 (...) “Pour les modernes, rien ne semble exister en dehors de ce qui peut se voir et se toucher, 

ou du moins, même s'ils admettent théoriquement qu'il peut exister quelque chose d'autre, ils s'empressent 
de le déclarer, non seulement inconnu, mais « inconnaissable », ce qui les dispense de s'en occuper.” 
(Guénon, 2013, p.102) 

158 (...) “à admettre ettre une continuité entre l ’ Infini et le fini” (Schuon, 1948, p.54) 



 
 

56 
 

comum entre ambos, “A consequência fatal de tal raciocínio é o materialismo puro e 

simples”,159 conclui o autor. 

Segundo Schuon (1948) a investigação acerca de uma possível “universalidade 

transcendente” em todas as Religiões requer um esforço quase inatingível para o 

acomodado materialismo contemporâneo, pois requer um esforço de toda uma vida, bem 

como o diálogo com o esoterismo, mas mais que tudo, uma busca no lugar mais 

insuspeitado: dentro do próprio homem. O autor conterrâneo de Jung defende que um 

dos maiores erros da filosofia consistiu na separação entre Ratio e Intellectus e menciona 

pontualmente o que ele chama de “a doutrina da imanência do intelecto” em Mestre 

Eckhart, autor alemão que obteve notável influência sobre Jung. Segundo Schuon, para 

o místico alemão, o intelecto é imanente ao homem, porém, em sua natureza, permanece 

“incriado e incriável”. Não obstante, se, por um lado, o intelecto não pode ser entendido 

como uma função meramente lógica, ele não se encontra totalmente inacessível: “Se 

queres o núcleo, diz Mestre Eckhart, terás de romper a casca.” 160 Essa concepção 

eckhartiana não pode ser compreendida pelas mentes materialistas, por mais que se 

revistam do escudo frágil da fé, e é por isso que o Mestre Eckhart teria sido 

posteriormente julgado pela inquisição.161 Acerca deste ponto, desde já é importante 

acentuar que este autor exerceu influência considerável sobre Jung e, de modo geral, 

nas interpretações do Gnosticismo, a partir de seu conceito de Seelenfücklein, enquanto 

uma “centelha” ou “chispa divina.” 162  

Então, diante do exposto nos surgem duas questões: 1) Qual seria uma possível 

analogia entre a escola tradicionalista e o Círculo de Eranos? 2) Quais os aspectos 

 
159 (...) “La conséquence fatale d ’un tel raisonnement est le matérialisme pur et simple” (Schuon, 

1948, p.55) 
160 (...) “Si tu veux le noyau - dit Maître Eckhart - tu dois briser l’écorce.” (Schuon, 1948, p.46) 
161 Schuon, 1948. 
162 Veja-se: 4.4.3. 



 
 

57 
 

contrastantes entre ambas? Referente à primeira questão, um primeiro ponto a se 

observar é que os três pensadores perenialistas mencionados parecem apresentar uma 

forte crítica ao materialismo concomitante à busca de uma gnosis. Em segundo lugar, 

houve um contato direto e, portanto, um possível diálogo entre alguns membros de 

ambas as escolas, como o caso de Heinrich Zimmer (1890-1943) e Ananda 

Coomaraswamy (1877-1947). Zimmer foi um dos primeiros pesquisadores acadêmicos 

convidados a se apresentar em Eranos o qual, posteriormente, obteve grande 

reconhecimento nos estudos orientalistas no círculo de pensadores de Ascona. 

Entretanto, é Ananda Coomaraswamy que parece ter servido de inspiração filosófica 

para Zimmer, sobretudo nos estudos da Religião e da arte oriental. O primeiro ainda teria 

ajudado posteriormente a Zimmer, no seu último exílio nos Estados Unidos.163 

Não obstante, além do triunvirato perenialista composto por Guénon, Schuon e 

Coomaraswamy, outro grande pensador foi Seyyed Hossein Nasr,164 “o maior porta-voz 

e contribuinte vivo desse movimento” 165 que teve contato direto com Eranos mediante 

Henry Corbin,166 o qual daremos maior atenção posteriormente.167 Em uníssono com os 

três outros pensadores do tradicionalismo francês, como afirmou Nasr, uma das suas 

grandes conquistas foi “ter permanecido, desde os seus vinte anos, fiel à perspectiva 

 
163 Hakl, 2014, p.56. 
164 Professor do Departamento de Religião no Columbian College of Arts and Sciences. Website 

institucional: https://religion.columbian.gwu.edu/seyyed-hossein-nasr 
165 (...) “Nasr is perhaps most often thought of as a philosopher of perennialism and tradition and is, 

indeed, this movement’s greatest living spokesman and contributor.”  (Nasr, 2010, p.xxi) [O comentário em 
questão é realizado na introdução da obra citada, por Terry Moore.] 

166 Ambos se conhecem no ano de 1958 quando Corbin ainda era diretor do Département 
d’iranologie de l’Institut franco-iranien de Téhéran, no Irã, e realizam um trabalho cooperativo, juntamente 
com outros estudiosos que parece ter em comum a busca de um conhecimento erfan (gnosis) no seio das 
vertentes menos populares do islamismo. 

167 Veja-se: 4.6. 

https://religion.columbian.gwu.edu/seyyed-hossein-nasr


 
 

58 
 

puramente tradicional, e não ter sido influenciado pelas ideias modernistas que são tão 

prevalentes em nossos tempos.” 168  

De modo geral, na crítica perenialista ao materialismo, em vários momentos surge 

a contraposição entre um materialismo filosófico a um materialismo científico   ̶  ambos 

como características da “modernidade” ̶  no diálogo aberto entre um exoterismo e um 

esoterismo169 entre Ocidente e Oriente, entre o resgate de uma sabedoria perene e 

universal possivelmente presente em todas as Religiões e uma salvaguarda diante da 

“ameaça materialista”.170  

Ora, a forma com que René Guénon se refere a uma certa atitude diante do 

mundo, nesse caso específico, uma atitude cientificamente “materialista,” é muito 

semelhante às críticas tanto de Carl G. Jung quanto de Henry Corbin ao agnosticismo, 

especificamente lidos a partir do conceito junguiano de Weltanschauung.171 Outro 

elemento análogo entre ambas as escolas ou círculo de pensadores consiste na busca 

de um conhecimento superlativo, uma gnosis ou uma sophia perennis que poderia ser 

encontrada como um elemento constituinte do que Frithjof Schuon chama de uma 

“unidade transcendente das religiões” 172 e que em Jung pode ser rastreada a partir de 

seus conceitos de arquétipo e inconsciente coletivo.173 

 
168 (...) “Part of his achievement, Nasr would say, is to have remained, since his twenties, faithful to 

the purely traditional perspective, and not to have been swayed by the modernist ideas that are so prevalent 
in our times.” (Nasr, 2010, p.114) 

169 Por “exoterismo” queremos nos referir a toda forma de conhecimento ou ensino público em 
contraste com os ensinamentos mais privados e focados na interioridade do humano (esoterismo) 
características comuns de escolas ou ordens iniciáticas.  

170 Embora possamos considerar como relevantes algumas críticas dos perenialistas ao 
materialismo é importante mencionar que os próprios pensadores não parecem ter em conta uma possível 
vertente do materialismo da antiga índia, o Lokayata,170 o que talvez enriqueceria a sua crítica ao 
materialismo, que obviamente, não pode ser reduzido a um fenômeno exclusivamente “ocidental.” Um bom 
exemplo é de Debiprasad Chattopadhyaya em sua obra Lokayata: Study in Ancient Indian Materialism na 
qual o autor defende que o Lokayata é uma vertente materialista muito antiga do Tantra uma vez que para 
eles o “self não era nada além do corpo” (...) “(self was nothing but the body)” (...) (Chattopadhyaya, 1992, 
p.35) 

171  Veja-se 3.2. 
172 (...) “De l’unité transcendante des Religions” (Schuon, 1948) 
173 Tais conceitos são apresentados detalhadamente por Jung em sua obra Über die Archetypen 

des kollektiven Unbewussten a qual somente tivemos acesso a sua versão no idioma inglês (Jung, 1980). 



 
 

59 
 

Finalmente, acerca da segunda questão anteriormente proposta   ̶  embora se 

possa interpretar que sejam características pontuais e comuns a ambas as escolas: a) a 

crítica ao materialismo e ao agnosticismo e, b) o interesse na compreensão da gnosis, 

de uma sophia perennis ou, ainda, o que poderíamos chamar de o “mistério de Sophia”174 

̶  podemos afirmar que há um contraste nítido entre o perenialismo e o Círculo de Eranos, 

pois, os grandes autores de Eranos progressivamente transformam o protótipo inicial 

deste grupo, de caráter teosófico ou esotérico, para um modelo mais acadêmico  ̶  a 

saber, mediante uma abertura ao diálogo com a Filosofia acadêmica, bem como no seu 

posicionamento interdisciplinar e multimodo, na busca de intercâmbio com as diversas 

áreas científicas e o pensamento contemporâneo, sendo que estes aspectos são 

comumente considerados pelos tradicionalistas como “profanos”. 175  

Não obstante, a crítica perenialista ao materialismo, parece ser relevante para o 

nosso propósito neste capítulo, sobretudo ao se considerar que esta escola nos parece 

se apresentar como uma contracorrente ao pensamento dito “moderno” ou 

contemporâneo. Esta parece ter causado uma influência sobre alguns dos 

pesquisadores do Círculo de Eranos, bem como possivelmente à intelectualidade 

europeia do século XX, em um período de crise espiritual e, ao mesmo tempo, de 

grandes descobertas no campo da História da Religiões, de modo mais específico, 

relativamente ao ressurgimento do tema da gnosis.  

  

 
174 Veja-se: Schmidt, 1978. 
175 (...) “la philosophie et la science «profanes»” (Guénon, 2013, p.23) 



 
 

60 
 

2.5 O KOSMIKERKREIS E A SCHULE DER WEISHEIT 

Neste penúltimo tópico deste segundo capítulo   ̶ que tinha como objetivo realizar 

uma breve abordagem histórico-filosófica do contexto em que surge o Círculo de Eranos 

  ̶  é importante mencionarmos dois grupos que podem ter exercido uma influência, se 

não direta, ao menos como inspiração para o projeto inicial deste grupo. Hans Thomas 

Hakl (2014) afirma que este grupo foi influenciado pelo Münchner Kosmiker ou também 

conhecido como Kosmische Runde,176 que teria sido supostamente fundado por Alfred 

Schuler (1865-1923), assim como contou com a contribuição de outros nomes como Karl 

Wolfskehl (1869-1948), Ludwig Klages (1872-1956), e os famosos escritores Thomas 

Mann (1875-1955) e Ludwig Derleth (187-1948). Em suma, o comentador austríaco, 

afirma que há “[...] uma oculta conexão entre os Cósmicos de Munique (kosmiker) até a 

fundação de Eranos em Ascona.”177 Ora, mas por que seria oculta ou não evidente esta 

conexão? Temos a suspeita de que seja devido a questões muito íntimas da vida da 

idealizadora deste grupo, Olga Fröbe Kapteyn (1881-1962) e o cósmico Derleth, bem 

como devido aos vínculos “esotéricos” e “teosóficos” que poderiam ser rastreados na 

história do surgimento de Eranos.178   

O pensamento de Derleth, segundo Nitzan Lebovic (2013)179, pode ser 

compreendido a partir de uma linha histórica traçada desde a psicologia anti-kantiana do 

século XIX até a psicologia de profundidade, isto é, desde “Carus e Bachofen, passando 

 
176 Falter, 2003, p.21. 
177 (...) “hidden threads leading from the Munich Cosmics (Kosmiker) to the foundation of Eranos in 

Ascona.” (Hakl, 2014, p.19) [Trata-se de uma referência que o autor toma de Lothar Helbig.] 
178 Essas questões, embora escapem do objetivo de nosso trabalho foram abordadas por Hakl 

(2014) e Wasserstrom (1999). O primeiro tem uma visão positiva do aspecto “esotérico” de Eranos, o que 
fica evidente pelo título de uma obra na versão original alemã, já o segundo apresenta uma crítica áspera 
ao assunto.  

179 Historiador e professor Ph.D. visitante da Universidade de Chicago. Website institucional: 
https://history.uchicago.edu/directory/nitzan-lebovic 

https://history.uchicago.edu/directory/nitzan-lebovic


 
 

61 
 

por Nietzsche, e, finalmente com Klages e Jung,”180 autores que se recusaram a aceitar 

“qualquer brecha entre ciência e vida, uma Lebensphilosophie 181 (por exemplo, a de 

Ludwig Klages) e a fenomenologia de Husserl.”182 Essa Weltanschauung  psicológica em 

questão, segundo Ash (1995) e Lebovic (2013), estaria a lidar com um “fluxo de 

interrelações entre a «totalidade da natureza humana» e o mundo que Dilthey chamou 

de [Leben] ou [Leben selbst].” 183 Embora “[...] não apresentassem uma Weltanschauung 

comum”184 esta teria sido a “designação programática” deste grupo cujas “forças e 

chispas cósmicas devem tomar forma, tocar e fertilizar a terra.” 185 No entanto, não 

podemos deixar de mencionar outra escola filosófica que exerceu influência, ao menos 

sobre o projeto inicial do Círculo de Eranos, a saber, a Schule der Weisheit, uma vez 

que: 

Foi lá que Jung e Fröbe se encontraram, seja pela primeira vez (o que parece mais provável) ou 

não, e foi lá que ela provavelmente passou a apreciar esse tipo de fórum de discussão, com sua 

atmosfera elevada e ao mesmo tempo privada e íntima, que mais tarde se tornaria típica de 

Eranos. Não foi sem razão que alguns dos conferencistas da Escola de Sabedoria também se 

apresentaram em Eranos uma década depois.186  

 
180 Lebovic, 2013, p.114. [O autor se refere às personalidades de Carl Gustav Carus (1789-1869) 

Johann Jakob Bachofen (1815-1887)] 
181 Na impossibilidade de acompanharmos este conceito e o contexto filosófico o qual este está 

inserido, uma vez que se constituiria digressão ao nosso trabalho, recomendamos a leitura de (Grosse, 
2010). 

182 (...) “would refuse to accept any rift opening between science and life, a Lebensphilosophie (e.g., 
Ludwig Klages’s) and Husserl’s phenomenology” (Lebovic, 2013, p.114) 

183 (...) “This dynamic flow of interrelationship between the «totality of human nature» and the world 
Dilthey called, simply, «life» or «life itself.»” (Ash, 1995, p.73) [Mantivemos os termos originais utilizados 
em Dilthey (1894)]  

184 (...) “keine gemeinsame Weltanschauung vertraten” (Falter, 2003, p.21) [Itálico nosso] 
185 (...) “programmatisch” (...) “kosmische Kräfte und Funken Gestalt annehmen, die Erde berühren 

und befruchten.” (Falter, 2003, p.21) [O uso do conceito alemão “Funken” parece não ser ao acaso devido 
à forte influência de Meister Eckhart na “mística alémã” e nos estudos tardios do Gnosticismo.] 

186 (…) “It was there that Jung and Fröbe met, whether for the first time (which seems most likely) or 
not, and it was there that she probably first came to appreciate this kind of discussion forum, with its 
elevated and yet private and intimate atmosphere, which was later to become typical of Eranos. It was not 
without reason that some of the lecturers at the School of Wisdom also spoke at Eranos a decade later.” 
(Hakl, 2014, p.38) 



 
 

62 
 

Dentre alguns dos participantes desta Escola estavam os futuros membros de 

Eranos, o já mencionado psicólogo Carl Gustav Jung, o teólogo Gerardus van der Leeuw 

(1890-1950), o rabino Leo Baeck (1873-1956), o sinólogo maçom Erwin Rousselle (1890-

1949) e outros grandes nomes como os de “Thomas Mann, Alfred Adler, Paul Dahlke, 

Leo Frobenius, Leopold Ziegler, Max Scheler, Ernst Troeltsch, Rabindranath Tagore, e, 

os membros do círculo de Stefan George, Rudolf Kassner e Oskar A.H. Schmitz.”187  

No ano de 1911, o conde Hermann Graf Keyserling (1880-1946) inicia sua viagem 

ao redor do mundo e posteriormente publica sua famosa obra Das Reisetagebuch eines 

Philosophen (1919);188 esta expressará conhecimento etnológico incomum para sua 

época. Embora não tivesse nenhum contato direto com a academia, o pensador, teria 

obtido reconhecimento por grandes nomes como Hermann Hesse, Carl G. Jung, Thomas 

Mann, Paul Valéry, Ortega y Gasset etc.189 O grupo teria se iniciado mediante o apoio 

econômico do grande duque de Hesse a Keyserling, o idealizador do projeto, que no dia 

23 de novembro de 1920 ministrou duas conferências inaugurais: “[...] uma acerca do 

legado indiano e chinês, e a outra acerca da sabedoria clássica e moderna.”190  

Em suma, o pensador teria buscado realizar uma espécie de “renascimento da 

Academia de Platão”191, um retorno à sabedoria filosófica primordial, de “síntese entre a 

mente e a alma”, provavelmente inspirado também em Goethe192, a qual pudesse 

conduzir o ser humano a um “estado de equilíbrio” e que pudesse “superar a sua 

fragmentação e abordagem excessivamente científica.” 193 Diferentemente de Immanuel 

Kant (1724-1804), que se conformou com a simples leitura de relatos de viagens para a 

 
187 Hakl, 2014, p.39. 
188 Keyserling, 1919. 
189 Hakl, 2014, p.39. 
190  (...) “one on the indian and Chinese legacy, the other on the wisdom of the classical and the 

modern world.”  (Hakl, 2014, p.39) 
191 (...) “rebirth of Plato’s Academy.” (Hakl, 2014, p.39) 
192 Hakl, 2014, p.39. 
193  (...) “overcome its fragmentation and excessively scientific approach” (Hakl, 2014, p.39) 



 
 

63 
 

elaboração de um esboço de Antropologia,194 Keyserling queria se entregar ao “clima 

dos trópicos, ao modo de consciência indiano, ao código de vida chinês”195 e, então, ver 

se esta viagem ao redor do mundo poderia “[...] me conduzir a mim mesmo.” 196 Os 

encontros na Schule der Weissheit prosseguiram com adesão e popularidades 

progressivas até o ano de 1933 quando, por motivo de escrita de sua obra 

Südamerikanische Meditationen (1932), dentre outros motivos particulares, passa a 

cancelar os encontros do grupo   ̶ cedendo, espaço para o surgimento de um novo grupo 

em Ascona, que, em certa medida, parece dar continuidade a projetos filosóficos 

anteriores, mas com características singulares, e que iremos tratar de apresentar, mais 

precisamente, a partir do próximo tópico. 

2.6 REVOLUÇÕES, CRISES E GUERRAS: A ASCENSÃO DO TOTALITARISMO 

No ano de 1933 vários eventos selam o destino da humanidade, da Filosofia e 

dos estudos religiosos. Após a adoção de Adolf Hitler (1889-1945) ao Deutsche 

Arbeiterpartei e sua posterior reformulação para o Nationalsozialistische Deutsche 

Arbeiterpartei (NSDAP), Hitler é nomeado chanceler da Alemanha. Neste mesmo ano, 

Hans Jonas (1903-1993), com trinta anos de idade, sob orientação de Rudolf Karl 

Bultmann (1884-1976) e Martin Heidegger (1889-1976), acaba de defender uma tese 

original na área do Gnosticismo intitulada Der Bergriff der gnosis e, depois de Heidegger 

se filiar ao partido nazista e ser, na sequência, nomeado Reitor da Universidade de 

Freiburg, Jonas é exilado. Neste momento de grande agitação, os movimentos 

antissemitas se disseminavam em grande escala na Alemanha e Europa como um todo, 

 
194  Kant, 1912. 
195 (...) “Ich will das Klima der Tropen, die indische Bewußtseinslage, die chinesische Daseinsform” 

(...) (Keyserling, 1919, p.6) 
196 (...) “mich zu mir selber führen.” (Keyserling, 1919, p.6) 



 
 

64 
 

e o exílio, para muitos pensadores, parecia ser inevitável e urgente. Neste mesmo ano 

se iniciam os encontros de um grupo de pensadores, em Ascona (Suíça) o qual ficou 

conhecido desde então como Eranos Tagungen ou simplesmente, como o Círculo de 

Eranos. 

Com a ascensão do Nacional-Socialismo ao poder, alguns participantes do grupo 

se demonstraram simpatizantes, e até mesmo alguns se tornam participantes do partido, 

como nos casos pontuais de Jakob Wilhelm Hauer (1881-1962) e Gustav Richard Heyer 

(1890-1967),197 sendo que o último “[...] foi a primeira pessoa relevante na Alemanha 

atraída pela psicologia de Jung.” 198 Após a disseminação da propaganda deste partido 

e de seus ideais conservadores qualquer iniciativa de cunho intelectual e acadêmico era 

motivo de vigilância e parecia ser só uma questão de tempo para que as ideias totalitárias 

ganhassem maior adesão, e, direta ou indiretamente nomes como Heidegger, Hauer, 

Heyer, acabam por ser associados a este fenômeno. 

Em um artigo publicado no Archaeus199 intitulado Harmless or Dangerous? The 

Eranos Conferences in the 1930´s from the Perspective of National Socialist Germany 

(2010), Horst Jüngingen (2010) nos permite saber que no mês de junho de 1936, ou seja, 

três anos após o início dos encontros em Eranos, em um memorando200 encontrado nos 

arquivos no Reichsministerium für Wissenschaft, Erziehung und Volksbildung (REM)201 

foi proferido uma recomendação de teor enfático e intolerante aos candidatos ou 

acadêmicos com o intuito de que não participassem dos encontros em Eranos no mês 

seguinte, pois, “[...] o movimento Eranos pretende se infiltrar em nossa vida cristã 

 
197 Hakl, 2014. 
198 (...) “was the first significant person in Germany to be attracted to Jung’s psychology.” (Kirsh, 

2000, p.124) 
199 Disponível em Academia.edu. Retrieved from: https://www.academia.edu/15221003/ 
200 Memorando datado de 29 de junho de 1936, disponível no Federal Archives Berlin. (Junginger, 

2010, p.41) 
201 Retrieved from: https://ns-reichsministerien.de/ 

https://www.academia.edu/15221003/
https://ns-reichsministerien.de/


 
 

65 
 

ocidental com ideias ocultistas orientais, reivindicando, dessa forma, um 

aperfeiçoamento da mesma. Penso que tivemos o suficiente para discutir estas 

influências estrangeiras no ano de 1936 e não devemos mais tolerá-las.” 202  

Neste contexto, como uma resposta ante o conservadorismo cristão esboçado 

pelo Nacional-Socialismo, surge o movimento liderado por Hauer intitulado Deutsche 

Glaubensbewegung203, um movimento ideológico que, dentre outros objetivos, exigia a 

“[...] liberdade para todas as confissões religiosas dentro do Estado, desde que não 

ponham em perigo a sua existência ou ofendam o sentimento moral da raça.” 204 Jakob 

Hauer, teria sido um “missionário pietista fracassado” na Índia 205 que regressa à Europa 

e passa a se interessar nos estudos da mística oriental. Este, encontra um ambiente 

inicialmente receptivo em Eranos, não fosse por um evento em que se posicionou a favor 

do referido partido, o qual é descrito por Willian Mcguire (1982) nos seguintes termos: 

Olga Fröbe pretendia proibir a política em Eranos, seja nas palestras ou nas discussões que se 

seguiram. Na conferência de 1934, a regra foi quebrada por J. W. Hauer, professor de Indologia 

em Tübingen, que lecionou sobre o self 206 na mística indo-ariana. Durante uma conversa informal 

com o público, ele embarcou em uma apologia do cenário político na Alemanha. Martin Buber, que 

havia palestrado sobre um aspecto do judaísmo, salvou a situação transformando-a em uma 

discussão sobre Meister Eckhart. Hauer não foi convidado novamente.”207 

 
202 (…) “Die Eranos bewegung will unser «westliches» Christenleben mit orientalischen okkulten 

Gedanken durchsetzen m.d. [mit der] Behauptung, es dadurch zu bereichern. Ich denke, wir haben mit den 
fremden Einflüsse aus den letzten 1936 Jahren genug zu kämpfen und sollten uns für weiteren Zuwachs 
bedanken.” (Junginger, 2010, p.41) 

203 “O movimento da fé alemã” ou inglês The German Faith Movement. (Hauer, 1937) 
204 (...) “freedom for all religious confessions within the State, so long as they do not imperil its 

existence or offend against the moral feeling of the race.” (Hauer et al, 1937, p.32) 
205 Hakl, 2014, p.77. 
206 [Itálico nosso. Manteremos a grafia original no inglês porque este conceito é importante neste 

trabalho, uma vez que, a partir de Jung passa a ser amplamente utilizado em Eranos.] 
207 (…) “Olga Fröbe aimed to proscribe politics at Eranos, either in the lectures or in the ensuing discussions. 
At the 1934 conference, the rule was broken by J. W. Hauer, the professor of Indology at Tübingen, who 
lectured on the self in Indo-Aryan mysticism. During an informal exchange with the audience he embarked 
on an apologia for the political scene in Germany. Martin Buber, who had lectured on an aspect of Judaism, 



 
 

66 
 

Embora, o pensador alemão tenha sido excluído do grupo, dois anos após sua 

polêmica apresentação, no ano de 1936, Jung escreve um artigo igualmente polêmico 

intitulado Wotan,208 no qual apresenta uma certa simpatia pelo autor. Por outro lado, 

Jung descreve a sua perplexidade diante do fenômeno do totalitarismo, o qual “[...] 

superou em muito todas as tentativas teocráticas anteriores”.209 Seu espanto não decorre 

dos simples elementos político-militares de tal fenômeno mas o “[...] mais espantoso, 

porém, é que num país verdadeiramente culto, que se acreditava já bem distante da 

Idade Média, um antigo deus da tormenta e da embriaguez, Wotan, que durante muito 

tempo permanecera em repouso histórico, qual vulcão extinto, pudesse redespertar.” 210 

O que estaria Jung a dizer com o redespertar de um deus germânico? Certamente que 

não se trata de algo literal, no sentido comum e antropomorfizado do termo “Deus”, mas 

em termos junguianos, de um arquétipo, como trataremos posteriormente, em (4.4). 

Segundo Jung (1990), o Deus germânico teria irrompido da “floresta originária” 

(Urwald) do “inconsciente coletivo”211 do povo alemão através de uma figura política que 

o autor posteriormente diagnosticaria como um caso de “neurose histérica”, ou, mais 

precisamente, de uma pseudologia phantastica.212 Contudo, este deus germânico teria 

atacado uma frágil presa, e por todos os lados: O Cristianismo alemão. Este forte 

elemento cultural, segundo o autor suíço, se constituiria como um contradictio in adiecto, 

e por isso, tais cristãos “[...] fariam bem melhor se passassem para o movimento da fé 

 
saved the situation by turning it into a discussion of Meister Eckhart. Hauer was not invited again.” (Mcguire, 
1982, p.26) 

208 O ensaio teria sido inicialmente publicado em Neue Schweizer Rundschau (1936) e 
posteriormente em Aufsatze Zurzeitgeschichte (1946). Curiosamente este ensaio parece ter sido excluído 
da edição das obras completas do autor publicado pela editora Vozes. Veja-se: (Jung, 2013) 

209 Jung, 1990, §371. 
210 [Itálico nosso] (Jung, 1990, §373) 
211 Jung, 1990, §474. 
212  (...) “who was also a German and also ergriffen” (Jung, 1978, §397) 



 
 

67 
 

alemã de Hauer.”213 Estamos a falar do ano de 1936, logo no início da eclosão do 

movimento totalitário alemão, cujo desfecho talvez não pudesse sequer ser imaginado. 

Mas, nesse contexto, o que parece se apresentar como o elemento mais 

problemático é o conceito utilizado por Jung para descrever este grupo: “Estas são 

pessoas decentes e bem-intencionadas que, honestamente, admitem a sua Ergriffenheit 

e tentam chegar a uma resolução a partir desse fato novo e inegável.”214 Esse “fato”, 

pressupõe um sujeito que é “ergriffen” 215 e “algo” que se apresenta como “Ergreiffer”.216 

Ora, quem seria o Ergreiffer do povo alemão segundo Hauer? Simplesmente “Deus”. 

Mas que Deus? Certamente, se não o mesmo, um Deus semelhante ao de Meister 

Eckhart (1260-1328) “[...] que também era um alemão e igualmente era um ergriffen.”217 

Contudo, tal fenômeno, já começava a se manifestar historicamente, ainda que 

sutilmente, a partir de “Nietzsche, Schuler, Stefan George e Klages” os quais já o “haviam 

pressentido”.218  

Steve Wasserstrom219, talvez um dos primeiros comentadores de língua inglesa a 

tratar do Círculo de Eranos como um tema explícito, em sua obra Religion after religion: 

Gershom Scholem, Mircea Eliade, and Henry Corbin at Eranos (1999), logo após tratar 

da “Redescoberta da gnosis”220 aborda muito brevemente o conceito de Ergriffenheit, 

que, segundo o autor norte-americano, é “certamente” um termo que “[...] tem resumido 

 
213  (...) “would do better to join Hauer's «German Faith Movement»” (Jung, 1990, §397) 
214  (...) “These are decent and well-meaning people who honestly admit their Ergriffenheit and try to 

come to terms with this new and undeniable fact.” (Jung, 1978, §397) 
215 Jung, 1978, §397. 
216 Jung, 1978, §397. 
217  (...) “who was also a German and also ergriffen.” (Jung, 1978, §397) 
218  Jung, 1990, §371. 
219 Professor do Departamento de Religião e Estudos Judaicos do Reed College. Website 

institucional: https://www.reed.edu/faculty-profiles/profiles/wasserstrom-steven.html 
220 (...) “Rediscovery of gnosis” (Wasserstrom, 1999, p.30) 

https://www.reed.edu/faculty-profiles/profiles/wasserstrom-steven.html


 
 

68 
 

a atitude221 experiencial de Eranos”.222 De modo análogo, como abordaremos em (4.3.1), 

Gerardus van der Leeuw teria desenvolvido uma fenomenologia das Religiões a qual se 

exigia uma “participação no fenômeno”,  bem como Jung incentivou o desenvolvimento 

de uma Weltanschauung dentro deste grupo. 

Não obstante, o conceito de Ergriffenheit ressurge na última conferência 

ministrada por Gershom Scholem   ̶  o especialista nos estudos judaicos de Eranos  ̶  

intitulada Identifizierung und Distanz: ein Rückblick. (1979)223 Nesta conferência, 

Scholem teria expressado uma certa “dificuldade” supostamente comum a “todos os 

participantes de Eranos”, a saber, em uma certa “[...] tensão entre a distância ao objeto 

e a identificação com que se deveria ter dele”224 mediante o encorajamento da 

idealizadora do grupo, Olga Fröbe Kapteyn (1881-1962), a saber, de que seus oradores 

se identificassem com o tema apresentado. Assim, “[...] ela chamou isso, na sua 

linguagem «Ergriffenheit»”.225 

A estudiosa responsável226 pela edição brasileira da obra de Jung, de 1990,227 em 

que o ensaio Wotan é publicado, traduz Ergriffenheit por “possessão”. Embora nos 

pareça uma alternativa aceitável preferimos manter o termo original. Independentemente 

do termo que se escolha para tal complexo conceito. Para todos os efeitos, Jung parece 

 
221 [Itálico nosso. Embora o autor não tenha se utilizado do termo attitude e sim stance, julgamos 

necessária a tradução de tal forma a apontarmos intencionalmente para uma possível relação deste 
conceito com o conceito junguiano de Weltanschauung, traduzido também como atitude.]  

222 (...) “to have summed up the Eranos experiential stance” (Wasserstrom, 1999, p.31) 
223  Pode-se consultar a lista completa dos conferencistas e das conferências ministradas nesse 

grupo no website oficial da Eranos Foudation: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers 

224 (…) “für alle Eranos-Teilnehmer” (…) “Spannung zwischen der Distanz zum Gegenstand und der 
Identifikation mit ihm sprechen su müssen” (Wasserstrom, 1999, p.32) [Apresentamos a citação em alemão 
de Scholem, realizada por Wasserstrom porque infelizmente não obtivemos acesso ao material original] 

225 (…) “Sie nannte das in ihrer Sprache “Ergriffenheit.” (Wasserstrom, 1999, p.32) 
226 Marcia Sá Cavalcante Schuback, docente no departamento de Filosofia do University College 

of Södertörn. Website institucional: https://www.sh.se/english/sodertorn-
university/contact/researchers/marcia-cavalcante.  

227 Jung, 1990. 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
https://www.sh.se/english/sodertorn-university/contact/researchers/marcia-cavalcante
https://www.sh.se/english/sodertorn-university/contact/researchers/marcia-cavalcante


 
 

69 
 

demonstrar além de muita admiração pelo autor alemão que acabamos de mencionar, 

uma certa identificação, uma vez que: 

Não se pode ler o livro de Hauer228 sem emoção, se o considerarmos o esforço trágico e realmente 

heroico de um estudioso sério que, sem saber como lhe sucedeu, foi violentamente convocado 

pela voz imperceptível do Ergreiffer e agora tenta com todas as suas forças e com todo o seu 

conhecimento e habilidade, construir uma ponte entre as forças obscuras da vida e o mundo 

brilhante das ideias históricas.229 

Assim, o surgimento de uma polêmica entorno de um suposto antissemitismo em 

Eranos pareceria inevitável, tema que é apresentado por Robert Ellwood em sua obra: 

The Politics of Myth: A Study of C. G. Jung, Mircea Eliade, and Joseph Campbell (1999). 

Em suma, nesta obra, o autor pretende “discutir um pouco mais abstratamente a filosofia 

política que parece emergir dos escritos publicados dos três sobre mitologia.” 230  

 
228 (…) “Deutsche Gottschau - Grundzüge eines deutschen Glaubens (Visão Alemã de Deus - 

Caracteristicas de uma Fé Alemã).” (Jung, 1990, §398) 
229 (…) “One cannot read Hauer's book without emotion, if one regards it as the tragic and really 

heroic effort of a conscientious scholar who, without knowing how it happened to him, was violently 
summoned by the inaudible voice of the Ergreifer and is now trying with all his might, and with all his 
knowledge and ability, to build a bridge between the dark forces of life and the shining world of historical 
ideas.” (Jung, 1978, 398) 

230 (...) “to discuss somewhat more abstractly the political philosophy that seems to emerge from the 
published writings of the three on mythology” (Elwood, 1999, p.8) 



 
 

70 
 

Por “três”, como o título deixa explícito, o autor se refere pontualmente a Carl 

Gustav Jung, Mircea Eliade e Joseph Campbell, três figuras que certamente obtiveram 

impacto decisivo nesse grupo. É possível imaginar as reações adversas acerca de tais 

afirmações de Jung, talvez até paradoxais, que, por um lado, apresentam um diagnóstico 

do totalitarismo, sobretudo o alemão, como algo patológico, e, por outro, pela admiração 

manifesta do autor pelo líder da fé alemã. Não obstante, segundo Hakl (2014), alguns 

estudiosos, como Wasserstrom (1999) e Ellwood (1999), passam a criticar os 

pensadores de Eranos devido a certas “[...] implicações políticas reais ou imaginárias 

dessas atitudes esotericamente tingidas” que o primeiro “associou com visões de mundo 

fascistas ou fascistóides.”231 No caso mais pontual de Ellwood (1999), a visão filosófico-

política de Eranos se relaciona ao que ele chama de “política do mito”, um “papel 

profundamente pessoal e intrapsíquico do mito” 232, fundado em uma pretensa 

universalidade que acaba por conduzir a nada mais que um “individualismo paralelo”.233  

Muito embora Jung tenha demonstrado uma notável simpatia por Hauer, o qual 

era membro do partido,234 em seu ensaio de 1936, “seus caminhos foram separados.”235 

Aniela Jaffé (1903-1991), secretária e amiga do psicólogo, ainda teria escrito “[...] um 

ensaio muito citado sobre Jung e o Nacional-Socialismo, no qual ela o eximiu das 

acusações de antissemitismo.” 236 Outro participante de Eranos que foi fortemente 

associado ao tema do Gnosticismo e à polêmica em torno da questão do totalitarismo foi 

Erich Hermann Wilhelm Vögelin237 (1901-1985). Em suma, a conexão de Voegelin com 

 
231 (...) “which he associated with fascist or fascistoid worldviews.” (Hakl, 2014, p.9) 
232 (...) “deeply personal, intra-psychic role for myth” (Ellwood, 1999, p.134) 
233 (...) “parallel individualism”. (Ellwood, 1999, p.134) 
234 Hakl, 2014, p.69. 
235 Mcguire, 1982, p.26. 
236 (...) “a much-quoted essay on Jung and National Socialism, in which she exonerated him from 

accusations of anti-Semitism.” (Hakl, 2014, p.231) [O autor austríaco menciona muito brevemente o 
assunto, sem, contudo, explicar detalhes sobre tais acusações.] 

237 A partir de agora iremos redigir o último nome do autor sem o Umlaut. 



 
 

71 
 

Eranos, segundo Hakl (2014)238, se inicia com a publicação de Die politischen Religionen 

(1938) que culminaria mais tarde em seus ensaios maduros: Science, Politics and 

Gnosticism (1959) e Ersatz Religion (1960).239 Como o título do último sugere, o 

pensador teria interpretado o Nacional-Socialismo como um fenômeno essencialmente 

religioso ou, em termos mais precisos, um Ersatz Religion, ipsis litteris: um substituto 

para a Religião. O pensador alemão   ̶ que participou somente uma vez nas conferências 

de Eranos   ̶ passa a incluir movimentos sociais, científicos e até mesmo políticos “[...] 

como o progressismo, o positivismo, o marxismo, a psicanálise, o comunismo, o fascismo 

e o Nacional-Socialismo” ao “movimento gnóstico”,240 o que nos parece consistir em um 

dos grandes exemplos de interpretações abusivas em torno do “Gnosticismo” na 

contemporaneidade. Neste sentido Hakl (2014) acusa Voegelin como o responsável, em 

um sentido negativo, pela divulgação do tema do Gnosticismo, pois, uma vez que sua 

concepção “gnóstica” “[...] se tornou muito influente, foi e continua sendo indiretamente 

responsável pela avaliação negativa de Eranos em certos círculos filosóficos e 

políticos.”241 Posteriormente, a partir das contribuições de Karl Löwith, Henry-Charles 

Puech e Gilles Quispel em Eranos, Voegelin retratou-se e admitiu que “[...] ele de fato se 

utilizou incorretamente do termo gnosis e que, na verdade, [com este termo] ele queria 

se referir às ideias dos movimentos revolucionários milenares.” 242  

Embora o tema do totalitarismo seja digno de maior atenção, sobretudo nos 

estudos mais específicos de Filosofia Política, não poderíamos deixar de mencioná-los 

aqui, uma vez que foram eventos marcantes desencadeados no mesmo contexto de 

 
238 Hakl, 2014, p.239. 
239 Os dois últimos ensaios foram publicados juntamente em (Voegelin, 2012).  

240 (...) “such movements as progressivism, positivism, Marxism, psychoanalysis, communism, 
fascism, and national socialism.” (Voegelin, 1997, p.57) 

241 (...) “became very influential and was (and is) indirectly responsible for the negative assessment 
of Eranos in certain philosophical and political circles.” (Hakl, 2014, p.239) 

242 (...) “he had in fact been using the term gnosis incorrectly and had meant rather the ideas of the 
millenarian revolutionary movements.” (Hakl, 2014, p.240) 



 
 

72 
 

surgimento deste grupo de pesquisadores em Ascona e que, sem dúvida seria um tema 

digno de um estudo mais pormenorizado, sobretudo a partir da polêmica interpretação 

psicológica que Jung faz do caso a partir de seus conceitos de Ergriffenheit e de Wotan.  

Finalmente, pode-se afirmar que, paralelamente a outros movimentos populares, 

políticos e filosóficos que surgem, o Círculo de Eranos parece se singularizar na medida 

que em adota uma certa neutralidade política e apresenta um renovado interesse pelo 

pensamento oriental, esotérico e gnóstico   ̶  de modo a compreender uma sophia 

perennis presente nas diversas vertentes etnológicas   ̶ ao mesmo tempo em que seus 

principais autores, como pretendemos tratar no próximo capítulo, parecem criticar o 

materialismo e o agnosticismo e apresentam um profundo interesse em atualizar-se 

frente às descobertas científicas e pesquisas compartilhadas neste grupo bem como 

parecem estar abertos ao diálogo com o pensamento contemporâneo e com a academia. 

Assim, pretendemos agora apresentar certos elementos introdutórios para se 

compreender em que medida aquilo que poderíamos chamar de “o problema da gnosis” 

parece incidir diretamente na perspectiva filosófico-antropológica singular destes autores 

e pesquisadores.  

 

  



 
 

73 
 

3 O PROBLEMA DA GNOSIS 

Neste terceiro capítulo procuraremos compreender o que poderíamos chamar de 

“o problema da gnosis” e como este acaba por ser absorvido e desenvolvido no Círculo 

de Eranos. Portanto, em um primeiro momento, (3.1) abordaremos esta problemática e 

seu rastro interpretativo desde a Religionsgeschichtlische Schule à abordagem filosófica 

singular deste grupo, a qual poderíamos chamar de Religionswissenschaft. Em um 

segundo momento, (3.2) trataremos de contrapor o “pensamento gnóstico” ao que 

poderia ser considerado como seu contrário: o “pensamento agnóstico” ou Agnosticismo. 

Em um terceiro momento (3.3), abordaremos brevemente o surgimento dos manuscritos 

de Nag Hammadi, bem como o primeiro de seus manuscritos, designado “Codex Jung”. 

A seguir, (3.4) trataremos do problema da gnosis a partir do colóquio realizado em 

Messina em 1966 e, finalmente (3.5), iremos propor a tese de uma distinção necessária 

entre uma concepção histórico-factual do Gnosticismo e uma concepção filosófica de 

gnosis, a partir dos contributos dos principais autores de Eranos.     

3.1 O PROBLEMA DA GNOSIS E O CÍRCULO DE ERANOS  

Para respondermos à pergunta, acerca da natureza do Gnosticismo e sua relação 

com o significado de Eranos, colocada anteriormente, é necessário apresentarmos uma 

exposição suficiente do que poderíamos chamar de “o problema da gnosis”. Muitos 

pensadores já escreveram sobre este tema ou este problema filosófico. No entanto, 

iremos buscar reformulá-lo resumidamente, de modo a apresentar em que consistiria tal 

problema, mediante uma breve contextualização temática a fim de entendermos como o 

tema da gnosis parece chegar até o Círculo de Eranos. Por isso, julgamos importante 

apresentar a distinção entre duas tradições filosóficas que trataram desta problemática: 



 
 

74 
 

A Religionsgeschichtlische Schule e o que ficou conhecido posteriormente no grupo de 

Ascona como Religionswissenschaft. 

3.1.1 A Religionsgeschichtlische Schule e o problema da gnosis 

Um dos registros acadêmicos mais notáveis acerca do problema da gnosis é a 

obra de Adolf Harnack (1851-1930), intitulada Lehrbuch der Dogmengeschichte (1888), 

assim como a obra posterior, de seu ex-aluno, Wilhelm Bousset (1865-1920), intitulada 

Hauptprobleme der gnosis (1907), cujo nome ficou associado a uma, talvez, das mais 

famosas escolas teológicas europeias que já se dedicaram ao tema do Gnosticismo: A 

Religionsgeschichtlische Schule ou a Escola da História das Religiões. Posteriormente, 

as pesquisas desses autores acabam por servir de base para a polêmica obra de 

Bousset intitulada Kyrios Christos (1970), cuja introdução da tradução para o inglês é 

realizada pelo teólogo da Universidade de Göttingen e orientador de Hans Jonas (1903-

1993), a saber, Rudolf Bultmann (1884-1976). Algo que não se deve ignorar, neste 

contexto, é que, já na introdução, o pensador apresenta esta obra como 

“indispensável”243, e a qual indicava aos seus alunos neste mesmo critério axiológico, 

um indício da continuidade da preocupação filosófico-teológica desta problemática.  

Em tais obras, os autores se debruçam sobre inúmeras questões acerca da 

natureza do Cristianismo que, sobretudo nos seus primeiros três séculos, se encontrava 

em uma situação frágil, diante de uma infinidade de vertentes de interpretações dos 

ensinamentos supostamente deixados por Jesus, conhecido como o “Cristo”, o “filho do 

homem” ou, em termos de Bousset o “Kyrios Christos” paulino.244 É importante notar que 

tais pesquisadores vinham de uma tradição teológico-exegética protestante, e, portanto, 

 
243 Bousset, 1970, p.7. 
244 (...) “Κύριος Χριστός” (Bousset, 1970, p.153) 



 
 

75 
 

sua preocupação fundamental era a interpretação evangélica, seja do velho quanto do 

novo testamento, bem como de compreender o culto escatológico atribuído à figura de 

Jesus ao longos dos séculos, em um contexto histórico complexo que, desde Gustav 

Droysen (1808-1884) vem sendo atribuído o título de “Helenismo”245. 

Adolf von Harnack (1851), embora não pertencesse propriamente à escola da 

Religionsgeschichtlische Schule   ̶  que, como afirmamos anteriormente, foi uma das 

escolas que se dedicou consideravelmente ao tema do Gnosticismo, sobretudo na 

transição do século XIX para XX   ̶ a partir de suas investigações, define o Gnosticismo 

como a “[...] aguda secularização ou helenização do Cristianismo.”246 Este foi um dos 

autores mais conhecidos e citados da escola alemã, e sua tese Gnóstica irá permanecer 

como referência por um bom tempo, sendo superada somente a partir de Hans Jonas e 

pelos pensadores de Eranos, com sua abordagem filosófica singular. O pensador de 

Heidelberg, como vários pesquisadores posteriores, compreende o Cristianismo a partir 

do fenômeno do helenismo, e, portanto, como um fenômeno essencialmente 

problemático, uma vez que: 

A parte mais difícil da história do dogma é o seu início, não só porque contém os germes de todos 

os desenvolvimentos posteriores e, portanto, um erro de observação aqui põe em perigo a 

legitimidade de toda a apresentação posterior, mas também porque a seleção do material mais 

importante da história do cristianismo primitivo e da teologia bíblica é um problema grave.247  

Estamos a falar do ano de 1894, cujos materiais sobre o Gnosticismo ainda eram 

muito escassos. Portanto, os estudiosos da época só tinham como referências os relatos 

 
245 Jonas, 2001, p.12. 
246 (...) “die acute Verweltlichung, resp. Hellenisirung des Christenthums” (Haknack, 1888, p.190) 
247 (...) “Der schwierigste Teil der Dogmengeschichte ist ihr Anfang, nicht nur weil in dem Anfang die 

Keine fur alle späteren Entwickelungen liegen, und daher ein Beobachtungsfehler beim Beginn die 
Richtigkeit der ganzen folgenden Darstellung bedroht, sondern auch desshalb, weil die Auswahl des 
wichtigsten Stoffs aus der Geschichte des Urchristenthums und der biblischen Theologie ein schweres 
Problem ist. (Harnack, 2010, p.v) 



 
 

76 
 

dos historiadores, como Flavio Josefo (38-100), os padres heresiólogos e alguns poucos 

manuscritos que haviam surgido até a época, como o Codex Brucianus (1769) e o 

famoso Codex Askew (1795), no qual continha o famoso texto Gnóstico: Pistis Sophia.248  

Na obra supracitada, o teólogo alemão consegue identificar algumas características 

essenciais do que ele compreende pelo fenômeno do Gnosticismo. Inicialmente, ele 

identifica que a “[...] A gnosis parte do grande problema deste mundo, mas se ocupa de 

um mundo superior, e não pretende ser uma filosofia exata, mas uma filosofia da 

Religião.” 249 O que diferenciaria os gnósticos dos “crentes” cristãos, fundados somente 

no dogma, é sua herança filosófica e mitológica do helenismo, que se resumiria em cinco 

aspectos principais: 

1) A natureza suprema, indeterminada e infinita do ser divino primordial; 

2) A matéria como oposta ao Ser divino como fundamento do mal; 

3) A plenitude [pleroma] dos poderes divinos, concebidos em parte como forças, em parte 

como ideias reais, em parte como seres relativamente independentes, na forma de 

gradações que representam o desdobramento e a revelação da divindade, mas ao 

mesmo tempo, devem tornar possível a transição do superior para o inferior; 

4) O mundo sensível como uma mistura de matéria com centelhas divinas, que surgiu de 

uma descida deste último no primeiro, ou, do empreendimento perverso de um espírito 

subordinado, [Demiurgo] ou que é meramente tolerado pela divindade; 

5) A liberação dos elementos espirituais de sua união com a matéria, ou a separação do 

bem do mundo sensível através do conhecimento, ascetismo e a consagração mística 

(...) 250 

 
248 Schmidt, 1978. 
249 (...) “Die Gnosis geht von dem grossen Problem dieser Welt aus, aber sie bezieht sich auf eine 

höhere Welt und will nicht exacte Philosophie, sondern Religionsphilosophie sein.” (Harnack, 1888, p.195) 
250 [Colchetes nosso.] (...) “1) die über alles Denken erhabene, bestimmungslose und unendliche 

Natur des göttlichen Urwesens, 2) die dem göttlichen Wesen entgegengesetzte Materie als Grund des 
Bösen, 3) die Fülle göttlicher Potenzen, die theils als Kräfte, theils als reale Ideen, theils als relativ 
selbständige Wesen gedacht, in der Form von Abstufungen die Entfaltung und Offenbarung der Gottheit 
darstellen, aber zugleich den Uebergang des Oberen in das Untere ermöglichen sollen, 4) die sinnliche 
Welt als eine Mischung der Materie mit göttlichen Funken, entstanden aus einem Herabsinken dieser in 
jene, resp. aus dem verwerflichen oder doch von der Gottheit bloss geduldeten Unternehmen eines 



 
 

77 
 

A tese “helenístico-gnóstica” de Harnack parece ter permanecido como 

inquestionada até Hans Jonas (1958),251 que foi um dos pensadores pioneiros em julgá-

la como insuficiente, de modo mais assertivo, a começar pelos próprios rótulos como 

“helenização” e “cristianismo”, pois o primeiro, “[...] trata o Gnosticismo como um 

fenômeno exclusivamente cristão enquanto pesquisas subsequentes estabeleceram seu 

alcance mais amplo.” 252 Entretanto, a formulação harnackiana, citada anteriormente, 

acerca dos aspectos supostamente essenciais do Gnosticismo, parecem ter sua 

continuidade na Religionsgeschichtlische Schule. Seus pesquisadores-teólogos, em sua 

maioria protestantes, começam a dar um passo decisivo, a saber, ao pesquisar acerca 

do fenômeno do Gnosticismo a partir de uma abordagem comparativa, isto é, tratando 

de compreender esse complexo fenômeno   ̶ entendido, a princípio, como exclusivamente 

“helênico-cristão” ̶  confrontando-o com outras religiões. Assim, os primeiros germes de 

uma abordagem “arquetípica” da gnosis já estavam semeados. Segundo Henry-Charles 

Puech (1902-1986), um dos especialistas em Gnosticismo do Círculo de Eranos, esta 

escola apresentou importantes contribuições nos estudos ditos “gnósticos,” a saber:    

[...] primeiramente, que certos sistemas Gnósticos denunciados pelos heresiólogos foram, na 

realidade, cristianizados apenas na superfície e em seu estrato mais recente, sendo que o seu 

núcleo original era puramente pagão; e segundo, que todas as Gnoses do período em questão, 

cristãs ou não, empregavam um corpo idêntico de figuras   ̶  imagens e temas míticos   ̶  cujas 

origens vão muito além do primeiro século de nossa era [...] 253 

 
untergeordneten Geistes, 5) die Befreiung der geistigen Elemente aus ihrer Vereinigung mit der Materie 
oder die Ausscheidung des Guten aus der Welt der Sinnlichkeit durch Erkenntniss, Askese und heilige 
Weihen (...)” (Harnack, 1888, p.195) 

251  Trata-se da primeira publicação da obra The Gnostic Religion. Veja-se: (Jonas, 2001). 
252 (...)“It treats Gnosticism as a solely Christian phenomenon, whereas subsequent research has 

established its wider range.” (Jonas, 2001, p.36) 
253 “(...) first, that certain Gnostic systems denounced by the heresiologists were actually 

Christianized only on the surface and in their most recent stratum, the original core being purely pagan; 
and second, that all the Gnoses of the period in question, Christian or not, employed an identical body of 
figures—images and mythical themes – whose origins go back far beyond the first century of our era (...)” 
(Eranos Yearbooks, 1958, p.55) 



 
 

78 
 

Não obstante, Hans Jonas parece ter sido, um dos primeiros pensadores 

contemporâneos a romper com a tradição meramente “evangélica” de interpretação do 

Gnosticismo, dialogando com o existencialismo. Como abordaremos posteriormente 

(3.4), ele foi um dos especialistas convidados para se apresentar do Colóquio de Messina 

(1966), ocorrido na cidade homônima italiana, que tinha, como objetivo principal, 

justamente, debater sobre “[...] a questão da origem (e da definição) do gnosticismo”.254 

Como expõe Ugo Bianchi, o organizador do evento: “agora, este problema superou a 

alternativa entre a teoria “heresiológica” e aquela “religionsgeschichtlich” (...)” 255 Os 

pesquisadores contemporâneos interessados na gnosis passam a ter novos recursos e 

materiais interpretativos desse complexo fenômeno, bem como um renovado interesse 

de diálogo com o pensamento corrente. Segundo o historiador romeno das Religiões, 

Ioan Petru Culianu (1950-1991), um dos maiores críticos do assunto e amigo de Mircea 

Eliade (1907-1986), poderia se elencar, resumidamente, algumas posições 

fundamentais assumidas em torno do problema da gnosis, sobretudo sob uma 

perspectiva de sua origem histórica: 

1) A tese que se fundamenta na origem Egípcia e Babilônica do gnosticismo.  

2) A posição acerca da fundamentação iraniana pré-cristã e não-cristã do gnosticismo.  

3) Acerca de uma gnosis judaica, cuja maior difusão foi entre os séculos XIX e XX;  

4) A rejeição de uma origem judaica da gnosis e a defesa de uma origem samaritana do 

gnosticismo [...] 

5) A tese da origem greco-helenística da gnosis.256 

 
254 (...) “la questione delle origini (e della definizione) dello gnosticismo” (Bianchi, 1970, p.v)   
255 [Itálico nosso] (...) “questa problematica abbia superato ormai l´alternativa tra la teoria 

‘eresiologica’ e quella ‘religionsgeschichtlich’ (...)” (Bianchi, 1970, p.v)   
256 Culianu, 2006, p.32. 



 
 

79 
 

Segundo Culianu (2006), a primeira tese, nomeadamente a Egípcia ou Babilônica, 

é a de “menor importância” na estrutura geral do Gnosticismo. 257 Por sua vez, a tese 

iraniana e pré-cristã tem seus principais defensores na Religionsgeschichtlische Schule, 

sobretudo a partir de Bousset e Richard Reitzenstein (1861-1931).258 O terceiro 

posicionamento, acerca da tese de uma gnosis judaica, Culianu não parece atribuir a 

algum pensador específico, mas, menciona Gershom Scholem em uma de suas obras 

mais famosas259 acerca de uma gnosis judaica. A tese de que o Gnosticismo provém de 

origem samaritana é atribuída, principalmente, a Hans Jonas, mediante a figura bíblica260 

polêmica de Simão, o mago, ou, conhecido também como “Simão de Samaria”.261 Por 

sua vez, a tese de origem helenística, que parece ter sido a mais difundida entre todas, 

foi, sobretudo, devido a Adolf Harnack.262  

Fundamentado na crítica anterior de Culianu, Michael Williams (1996) busca 

desconstruir o Gnosticismo enquanto “categoria” uma vez que, segundo ele “[...] Não há 

nenhum verdadeiro consenso acerca da definição da categoria “gnosticismo,” entre os 

especialistas nas religiões do mundo greco-romano, muito embora não haja razão para 

que, categorias como tais, deveriam ser difíceis de se definir.”263 Segundo o historiador 

norte-americano, não há uma evidência concreta de escritos originalmente “gnósticos” 

uma vez que “[...] aparentemente não temos evidência direta de um único escritor assim 

chamado gnóstico utilizando a autodesignação gnostikos!” 264 O autor parte do 

 
257 Culianu, 2006, p.32. 
258 Culianu, 2006, p.32. 
259 Scholem, 1941. Dedicaremos um tópico inteiramente a tese gnóstica deste pensador em (3.5). 
260 Atos 8:9-24. 
261 (...) “Simon din Samaria” (Culianu, 2006, p.35) 
262 Culianu, 2006, p.33. 
263 “There is no true consensus even among specialists in the religions of the Greco-Roman world 

on a definition of the category “gnosticism,” even though there is no reason why categories as such should 
be difficult to define.” (Williams, 1996, p.4)  

264 Itálico nosso. (...) “apparently do not have direct evidence of a single so-called gnostic writer using 
the self-designation gnostikos!” (Williams, 1996, p.32) 



 
 

80 
 

pressuposto de que a falta dessa autodesignação deslegitima a realidade e utilidade 

deste conceito, seja de um ponto de vista histórico-factual  ̶  dos movimentos religiosos 

bem como dos documentos encontrados   ̶  quanto de um ponto de vista filosófico-

narrativo, a saber, de uma atitude filosófico-religiosa fundada no conhecimento em 

oposição a simples fé ou dogma. 

A tese de Williams não é modesta, pois, ao sugerir uma “categoria” substituta para 

o Gnosticismo, a saber, “demiurgia bíblica,”265 pretende “[...] emitir uma nova convocação 

de massa, e concentrar a atenção coletiva no desenvolvimento não apenas de um 

programa de reembalagem, mas de um modelo totalmente novo.” 266 No entanto, se 

tomamos em conta a tese de Harnack (1921) 267 retomada por Elaine Pagels (1989) de 

que o Cristianismo católico é construído como defesa contra a “heresia gnóstica”  ̶ porque 

surge como uma “apropriação” desta 268   ̶  e de que o dogma monoteísta é erigido ao 

mesmo tempo em que surge a necessidade de se estabelecer “um só bispo”,269 se a 

sugestão de Williams (1996) realmente fosse levada a cabo não deveríamos ter uma 

verdadeira inquisição terminológica, não somente contra os hereges mas também frente 

ao dogma do Cristianismo pensado enquanto uma unidade homogênea? 

Como pretendemos defender posteriormente (3.5), embora nos pareça que o uso 

exacerbado do termo “Gnosticismo” pode ter aberto margem para inúmeras 

incompreensões, bem como da associação negativa de Eranos a visões totalitárias (2.6) 

 ̶ não cremos que seja sábia a atitude de simplesmente suprimi-lo. Ao contrário, 

sobretudo no caso específico do Círculo de Eranos, julgamos que é necessária uma 

 
265 (...) “biblical demiurgical” (Williams, 1996, p.51) 
266 (...) “to issue a massive recall, and to focus collective attention on developing not merely a 

repackaging program but a new model altogether. (Williams, 1996, p.266) 
267 Trata-se da obra intitulada originalmente: Marcion: Das Evangelium vom fremden Gott. 

publicada em Leipzig, em 1921. Entretanto, somente tivemos acesso a edição inglesa. Veja-se (Harnack, 
1990) 

268 Harnack, 1990, p.ix. 
269 (...) “one bishop” (Pagels, 1989) 



 
 

81 
 

atitude interpretativa singular, a partir de uma distinção essencial entre uma definição 

meramente histórica do Gnosticismo e uma concepção filosófico-narrativa de gnosis 

característica deste grupo, de caráter “arquetípico” e comparativo. 

3.1.2 O surgimento da Religionswissenschaft 

Como buscamos apresentar anteriormente (1.2), a partir do ano de 1933 passam 

a se reunir em Ascona um grupo de pensadores dispostos a tratar, sob uma abordagem 

muito singular, os mais diversos temas filosóficos. Não estando ainda muito claro o 

sentido essencial desse grupo, senão que se apresentava inicialmente como uma 

espécie de synposion filosófico, um lugar de encontro entre o Ocidente e o Oriente   ̶ 

muito menos se tinha delimitado os temas específicos dos seus encontros  ̶  como 

pretendemos defender nesse trabalho, as evidências apontavam para um sentido de 

conjugação entre perspectivas disciplinares muito diversas num modo de saber 

superlativo, uma gnosis, que possibilitasse superar o reducionismo positivista, 

historicista, bem como, de modo geral, a fragmentação contemporânea dos saberes, 

proporcionando uma renovada consideração da história, do tempo, significado e valor do 

humano. O interesse de diálogo com o esoterismo, a mitologia, o Gnosticismo, com a 

mística etc., prolongava a atenção e os métodos de uma disciplina intelectual que estava 

a surgir e que, de alguma forma buscava compreender o homo religiosus, sem, contudo, 

se reduzir a uma abordagem “religionsgeschichtlich,” parafraseando Bianchi (1970). 

Esta nova disciplina ou abordagem filosófica passou a ser conhecida pelo termo: 

Religionswissenschaft. Analisando livremente esse termo, parece se tratar de um caso 

de difícil tradução, pois sua raiz etimológica aponta para uma sabedoria (wissen), 

fundada em uma certa convicção, mediante uma possível analogia com o termo 

Gewissheit, mas, que aponta para um conhecimento ou uma “ciência,” (wissenschaft) 



 
 

82 
 

não limitada a um aspecto meramente técnico. No entanto, como seu objeto de estudo 

é a Religião, parece se apresentar de antemão uma certa dificuldade quanto à sua 

natureza “gnosiológica”: Como compreender a experiência religiosa? Que classe de 

“conhecimento” ou “ciência” estaríamos a nos referir? A Religião não seria objeto 

exclusivo da fé? 

Acerca do surgimento histórico dessa disciplina tão singular, Mircea Eliade, um 

dos membros do comitê guardião de Eranos (1.3) e considerado “[...] um dos estudiosos 

da religião mais influentes do século XX”,270 remete-se, como um evento marcante, ao 

primeiro Congresso Internacional das “ciências das religiões” realizado em Estocolmo 

em 1897, seguido pelo evento parisiense intitulado: Congrès d´Histoire des Religions 

(1900), bem como ao surgimento de várias revistas sobre o assunto. Contudo, o 

pensador romeno atribui, propriamente, a definição de Religionswissenschaft   ̶  

compreendida enquanto “ciência das religiões” ou “ciência comparada das religiões” ̶  a 

Max Müller, em sua obra Chips from a German Workshop (1867)271 sendo que sua 

primeira formulação enquanto cátedra universitária teria sido instituída em Genebra, em 

1873, seguida por países como Holanda (1876), Paris (1879), no College de France, 

seguido por Bruxelas (1884), pela École des Hautes Études da Sorbonne (1885) e, por 

fim, pela Alemanha, em Berlim (1910).  

  

 
270 (...) “one of the most influential scholars of religion of the 20th century” (Encyclopædia Britannica, 

2023) Retrieved from: https://www.britannica.com/biography/Mircea-Eliade 
271 Eliade, 2016, p.11. 

https://www.britannica.com/biography/Mircea-Eliade


 
 

83 
 

Hans Thomas Hakl (2014) ainda nos permite ter uma referência muito precisa a 

esse respeito, a partir de Mircea Eliade, em seu ensaio Krisis und Erneuerung der 

Religionswissenschaft (1968), publicado no polêmico jornal Antaios:272 

O estudo da Religião [Religionswissenschaft] não é somente uma disciplina histórica como, por 

exemplo, arqueologia ou numismática. É Gesamthermeneutik (próximo a uma abordagem 

hermenêutica abrangente ou total; uma ênfase original). Sua missão é decifrar e interpretar cada 

forma do encontro do humano com o divino, da pré-história aos dias atuais. Sem modéstia alguma, 

ou talvez de uma ansiedade excessiva, os pesquisadores em Religião demonstram-se tímidos em 

apresentar os resultados de suas pesquisas à luz de sua própria cultura.273 

Essa formulação eliadiana parece corroborar com a afirmação anterior (1.1) de 

Alberto (2013) acerca de uma “concepção hermenêutica singular”, ou seja, análoga à 

ideia de um novo humanismo no Círculo de Eranos. Como pretendemos tratar 

posteriormente (4.3), essa nova “hermenêutica do encontro” é inspirada fortemente por 

uma fenomenologia das Religiões muito singular, atribuída inicialmente a Gerardus van 

de Leeuw, que obteve influência mais evidente em Mircea Eliade.  

Por outro lado, segundo referências de Steve Wasserstrom (1999)  ̶  talvez um 

dos primeiros comentadores a tentar documentar filosoficamente os pensadores dos 

Círculo de Eranos como um tema principal  ̶  no ano de 1968, Gershom Scholem teria 

realizado uma conferência de abertura em um evento sobre História das Religiões em 

Jerusalém e, quando questionado acerca da natureza de uma fenomenologia da 

Religião, teria afirmado que “[...] enquanto Religionswissenschaftler, para se utilizar de 

 
272 Trata-se, segundo Hans Thomas Hakl de uma revista “esotérica” criada por Mircea Eliade e Erns 

Jünger. Veja-se: (Hakl, 2014, p.126) 
273 [Acréscimo em colchetes e itálico nosso.] “The study of religion is not just a historical discipline 

like, for example, archaeology or numismatics. It is a Gesamthermeneutik (roughly, a total or all- embracing 
hermeneutic approach; original emphasis). Its mission is to decipher and interpret every form of human 
encounter with the holy, from prehistory to the present day. Out of modesty, or perhaps out of excessive 
anxiety, scholars of religion shy Away from placing the results of their researches in their proper cultural 
light.” (Hakl, 2014, p.185) 



 
 

84 
 

um termo comumente aceito, se pratica a grande virtude da reserva de julgamento”,274 

no entanto,  

[...] entrando na esfera da pesquisa acadêmica acerca dos fenômenos da Religião, todos nós 

concordamos que as declarações sobre verdades últimas ou o valor de um dado sistema ou séries 

de fatos não são do nosso interesse. A tentativa de descrever ou compreender os fenômenos da 

Religião pode ser uma coisa muito modesta comparada às aspirações ambíguas daqueles que 

afirmam ter uma mensagem, seja como teólogos ou como testemunhas da Verdade.275 

A partir do que apresentamos até aqui, bem como das inúmeras referências que 

se pode encontrar dos pensadores do Eranos acerca de sua concepção de 

Religionswissenschaft  ̶  as quais tornariam nosso trabalho ainda mais extenso  ̶  seja 

qual for a forma com que traduzimos esse termo, é possível concluir que se tratava de 

uma tentativa de reorganizar um estudo mediante uma disciplina intelectual, de certa 

forma florescente, em um contexto histórico conturbado  ̶   isto é, no período entre guerras 

 ̶  e que propunha uma espécie de síntese entre uma História Comparada das Religiões 

e uma atitude alegadamente fenomenológica e hermenêutica ou interpretativa, contudo, 

sem se vincular estritamente a nenhuma outra vertente ou doutrina filosófica qualquer, 

seja a historicista, a fenomenológica ou hermenêutica. 

Logo, os pensadores de Eranos, embora tivessem uma grande preocupação de 

se fundamentar e compreender historicamente o homo religiosus, não nos parecem tratar 

da origem material-histórica do Gnosticismo como uma condição sine qua non para se 

compreender esse fenômeno, senão, que buscavam compreender os elementos 

 
274 (...) “as Religionswissenschaftler, to use the commonly accepted term, they practise the great 

virtue of reserving their judgment.” (Wasserstrom, 1999, p.26) 
275 (...) “entering the sphere of scholarly research in the phenomena of religion, we all agree that 

statements regarding ultimate truths or the value of a given system or series of facts are not of our concern. 
Trying to describe or to understand the phenomena of religion may be a very modest thing compared to 
the ambiguous aspirations of those who claim to have a message, be it as teologians or as witnesses to 
the Truth.” (Wasserstrom, 1999, p.26) 



 
 

85 
 

arquetípicos ou analogáveis contidos nessa Weltanschauung que se manifestou e, 

supostamente, continuava a se manifestar em seu próprio tempo. Trata-se de uma visão 

filosófica semelhante ao perenialismo francês: existe um conhecimento ou uma 

sabedoria (Sophia) perene e universal ao longo da História das Religiões, e esse 

conhecimento pode ser compreendido, em termos junguianos, mediante as imagens 

arquetípicas que se prefiguram nestes grupos, desde os tempos mais remotos.  

Como iremos apresentar posteriormente (4.2.2), Joseph Campbell irá encontrar 

esta estrutura arquetípica na Mitologia. Mircea Eliade de forma semelhante, irá 

desenvolver um Mito do Eterno Retorno, sob uma visão cíclica do tempo, e, mediante 

uma abordagem histórica e fenomenológica, fundada em Gerardus van der Leeuw, 

realizará uma análise das diversas formas de manifestação do sagrado e do numinoso, 

conceitos cunhados por Rudolf Otto, encontrando nessas concepções antigas uma visão 

cosmológica (espaço-temporal) heterogênea e multidimensional. 

  



 
 

86 
 

3.2  ACERCA DO PENSAMENTO GNÓSTICO E AGNÓSTICO 

Pretendemos, neste momento, realizar uma reflexão filosófica a partir da 

confrontação entre o que poderíamos chamar de o “pensamento gnóstico” e o que seria 

a sua antítese lógica: o “pensamento agnóstico” ou simplesmente o “agnosticismo”.276 

Embora reconheçamos que, de um ponto de vista histórico o Gnosticismo não possa ser 

considerado um ponto pacífico, ao menos até o ano de 1966,277 senão um problema 

filosófico complexo  ̶  o qual, como acabamos de expor, poderíamos nomear como o 

“problema da gnosis” ̶  partimos da premissa de que, de um ponto de vista etimológico, 

ambos os conceitos estão correlacionados, uma vez que são contrários, e, portanto, 

mediante a confrontação de seu sentido filosófico se poderia esclarecer a ambos. O 

motivo principal dessa distinção consiste em nossa busca de compreender o 

posicionamento filosófico de alguns dos principais pensadores de Eranos que, ao mesmo 

tempo em que dedicam uma grande atenção para se compreender o “pensamento 

gnóstico” enquanto um complexo fenômeno histórico, filosófico ou cultural, também 

apresentam críticas ao agnosticismo. 

3.2.1  Gnosticismo versus Agnosticismo 

Sob um ponto de vista estritamente histórico, Henry-Charles Puech, pesquisador 

de Eranos especialista em Gnosticismo, entendia por esse termo “[...] um movimento 

herético   ̶ portanto, um movimento posterior e interior ao cristianismo  ̶ ativo, 

 
276 Teremos o cuidado de redigir estes conceitos de forma distinta. Quando se tratar de um uso 

histórico preciso nos utilizaremos de inicial maiúscula, como no caso específico do Gnosticismo. Quando 
for o caso de um sentido filosófico mais amplo usaremos inicial minúscula, ambos em itálico. 

277 Como pretendemos apresentar em (3.4) é a tese de Bianchi (1970) de que no Colóquio de 
Messina houve um consenso entre os aspectos essenciais do Gnosticismo.  



 
 

87 
 

principalmente no segundo século,” 278 cujos principais representantes são os nomes já 

conhecidos como “[...] Basilides, Valentino, Marcião, talvez também Bardesanes, que 

eram considerados mais ou menos como os sucessores de Simão, o Mago e Saturnino 

de Antioquia,”279 e de grupos conhecidos como “Ophitas ou Naasenos, “Gnósticos” em 

senso estrito, Sethianos, Arcônticos, Audianos etc.” Nesse sentido, tendo-se em conta a 

influência de seus principais representantes se poderia contabilizar os grupos dos 

“Basilidianos, Valentinianos, Marcionitas e Bardesanitas”.280 Nota-se, pela definição do 

estudioso, que tal movimento, ao mesmo tempo, é amplo, a partir das variações de 

vertentes ditas gnósticas, e restrito, sob uma perspectiva histórica, cujo momento de 

maior expressividade teria sido o segundo século da Era Comum. Como pretendemos 

tratar mais adiante (3.4; 3.5), houve uma série de discussões em torno da definição de 

Gnosticismo e de seus elementos essenciais dos quais poderíamos enfatizar o 

conhecimento (gnosis) como um elemento soteriológico. 

A gnosis e Gnosticismo tratados pelos primeiros padres da igreja como heresias, 

na contemporaneidade são sistematicamente excluídos do catecismo Católico281 mas, 

ironicamente, seu contrário, o agnosticismo é utilizado para expressar uma atitude 

filosófica indiferente: “[...] uma fuga perante a questão última da existência e uma 

preguiça da consciência moral.” 282 Embora se admita, nessa perspectiva teológica 

contemporânea “uma certa busca por Deus,” o agnosticismo, em última instância, 

 
278 (...) “a heretical movement - hence a movement posterior and interior to Christianity—particularly 

active in the second century.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53) 
279 (...) “Basilides, Valentinus, Marcion, perhaps also Bardesanes, who were regarded more or less 

as the successors of Simon Magus and Saturnilus of Antioch” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53) 
280 (...) “Ophites or Naassenes, "Gnostics" in the strict sense, Sethians, Archontics, Audians—and it 

goes without saying, Basilidians, Valentinians, Marcionites, and Bardesanites.” (Eranos Yearbooks, 1958, 
p.54) 

281 Nos referimos ao Catecismo da Igreja Católica (CIC). Retrieved from: 
https://www.vatican.va/archive/ccc/index_po.htm 

282 CIC, §2128. 

https://www.vatican.va/archive/ccc/index_po.htm


 
 

88 
 

“equivale a um ateísmo prático”.283 Isso significa que, embora na doutrina Católica ainda 

não se tenha espaço para o pensamento gnóstico, por outro lado, o termo “agnosticismo” 

é expresso de modo a significar uma atitude filosófico-científica equiparável ao ateísmo 

e, ironicamente, útil para combatê-lo. O que nos importa aqui é referir que, ao longo da 

história, vários pesquisadores se debruçaram na catalogação destas inúmeras vertentes 

ditas gnósticas, e identificar as características essenciais do pensamento gnóstico. No 

entanto, inicialmente, o que se sabia sobre os gnósticos tinha como fonte principal os 

relatos de seus opositores, os padres da igreja. Somente muitos séculos depois é que, 

a partir dos documentos que iam surgindo quase que misteriosamente, surgia também a 

possibilidade de se ouvir os gnósticos por eles mesmos.  

Na medida em que tais documentos284 passam a ser traduzidos e publicados, 

sobretudo a partir de 1785, a leitura e a interpretação destes causou um impacto, ainda 

mais em certos grupos de estudiosos protestantes, como buscamos apresentar 

anteriormente (3.1.1), na forma com que o Cristianismo passa a ser reinterpretado, e, 

por consequência, trazendo consigo a necessidade de se compreender em que consistia 

o “pensamento gnóstico” ou o Gnosticismo e suas implicações para o pensamento 

contemporâneo. 

Em contraposição a esse fenômeno complexo que surgia, de renovado interesse 

pelo pensamento gnóstico, certos autores contemporâneos, que, embora não 

detivessem nenhuma relação direta com o Círculo de Eranos, passam a expressar um 

ponto de vista filosófico-científico “neutro” ou “indiferente,” que não se adequava ao 

teísmo nem ao ateísmo: o que ficou conhecido desde então como agnosticismo.285 

 
283 CIC, §2128. 
284 Nos referimos aos manuscritos e códices que surgiram a partir de 1785, ou seja, o Codex Askew, 

o Codex Jung, os Manuscritos de Nag Hammadi etc.  
285 Citamos abaixo três exemplos contemporâneos do uso do termo agnosticismo. Primeiramente, 

o Oxford English Dictionary apresenta a seguinte definição de agnosticismo: The doctrine or tenets of 
agnostics with regard to the existence of anything beyond and behind material phenomena or to knowledge 
of a First Cause or God; relating to the belief that the existence of anything beyond and behind material 



 
 

89 
 

O termo agnosticismo teria sido “[...] criado pelo naturalista inglês Thomas Huxley, 

em 1869, para indicar a atitude de quem se recusa a admitir soluções para os problemas 

que não podem ser tratados com os métodos da ciência positiva, sobretudo os problemas 

metafísicos e religiosos.” 286 De modo geral, poderia se entender que se trataria de uma 

posição filosófica neutra ou até mesmo indiferente, pois, afinal, poderíamos chamar de 

posicionamento uma atitude filosófica que não afirma nem nega algo? 287 

Embora, ainda não tenhamos realizado uma pesquisa específica sobre este 

assunto, a saber, o agnosticismo, não podemos afirmar que há um reconhecimento 

acadêmico generalizado do agnosticismo como uma firme e válida posição filosófica 

devido a sua suposta neutralidade. No entanto, nossa hipótese a respeito é a de que o 

agnosticismo, compreendido enquanto um posicionamento filosófico consciente ou 

voluntário surge como um constructo contemporâneo, como uma reação ao Gnosticismo 

ou ao pensamento gnóstico.288 Isso nos leva a formular  ̶ ainda que para fins 

 
phenomena is unknown and (as far as can be judged) unknowable. Veja-se: 
https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&q=agnosticism. [A mesma definição é citada 
também a partir do link: https://libguides.evergreen.edu/c.php?g=794864&p=8941383]  

Por sua vez, Robin Le Poidevin, professor de Metafísica e Filosofia da Religião na Universidade de 
Leeds, Reino Unido, em sua obra Agnosticism: A very short introduction (2010) Se questiona: Onde estaria 
o agnosticismo no espectro de crenças sobre Deus?  O autor compreende por esse conceito “[...] a posição 
de «não saber» acerca da existência de Deus, e, portanto, é um compromisso entre o teísmo e o ateísmo, 
um titubear entre ambos.” (Poidevin, 2010, p.8) Entretanto, o autor questiona a validade desse suposto 
posicionamento filosófico acerca da existência de Deus, uma vez que, ao contrário do teísmo e do ateísmo, 
que apresentam uma resposta afirmativa e negativa para esta questão, o fato de que o agnóstico responda 
“não sei” “[...] é a admissão de que não se tem uma resposta.” (Poidevin, 2010, p.8) Por outro lado, trata-
se de um “comentário ou uma atitude em relação ao debate entre teístas e ateus.” [Itálico nosso] (Poidevin, 
2010, p.8).  

Por sua vez Bertrand Russell (1872-1970), em um artigo publicado na revista Look, em novembro 
de 1953 (Russell, 2002) define o agnóstico como “um homem que pensa que é impossível conhecer a 
verdade em assuntos como Deus e uma vida futura às quais a religião Cristã e outras religiões se referem.”  
(Russell, 2002, p.41) Bertrand Russell, talvez um pouco mais otimista quanto a este assunto, afirma que 
a atitude agnóstica pode ser vista como análoga a que um “filósofo cuidadoso teria para com os deuses 
da Grécia antiga” (Russell, 2002, p.41), a saber, “[...] O agnóstico suspende o juízo, dizendo que não há 
motivos suficientes para afirmar ou negar.” (Russell, 2002, p.42) O filósofo britânico passa a se identificar 
como agnóstico e, provavelmente, devido a sua influência filosófica ajudou a disseminar o uso desse 
termo. 

286 Abbagnano, 2007, p.22. 
287 Le Poidevin, 2010. 
288 Por fugir muito do escopo deste trabalho esta afirmação apenas permanece como uma hipótese 

que pode ser testa em trabalhos posteriores. 

https://www.oed.com/search/dictionary/?scope=Entries&q=agnosticism
https://libguides.evergreen.edu/c.php?g=794864&p=8941383


 
 

90 
 

argumentativos específicos de nosso trabalho  ̶  que o agnosticismo pode ser pensado 

como uma atitude intermediária entre a afirmação e a negação da existência de Deus ou 

“entidades metafísicas”, e que, portanto, o agnóstico ao se abster de afirmar a 

possibilidade de conhecimento ou prova argumentativa de Deus etc., opõe-se ao 

gnóstico, que coloca sua ênfase afirmativa no conhecimento, seja sob seus aspectos: 

cosmológico, pneumatológico, soteriológico, escatológico. 

Retornando, ainda, ao conceito de Gnosticismo, Lindsay Jones, em seu 

Encyclopedia of Religion (2005), uma segunda edição ampliada de uma versão anterior, 

editada por Mircea Eliade,289 afirma que: 

O termo tem sido há muito tempo utilizado nas religiões comparadas para indicar uma corrente da 

antiguidade que enfatizava a consciência dos mistérios divinos. Acreditava-se que este poderia 

ser obtido pela experiência direta da revelação ou pela iniciação nos segredos, nas tradições 

esotéricas de tais revelações.290 

Como abordaremos mais adiante,291 a partir de Carl G. Jung, Gershom Scholem 

e Henry Corbin, ao longo da história sempre houve uma grande tensão entre as tradições 

religiosas ortodoxas e populares e as vertentes “esotéricas,” com enfoque na experiência 

mística direta, sobretudo no Gnosticismo, na alquimia, no judaísmo e no islamismo. O 

que pretendemos enfatizar acerca deste tópico é que há um renovado interesse na 

intelectualidade do século XX em se compreender filosoficamente o que seria um 

conhecimento comum entre as vertentes referenciadas como “esotéricas” ou “gnósticas”, 

ou seja, uma gnosis, mediante um estudo comparado das Religiões. Estes pensadores 

ao mesmo tempo em que se utilizam do termo “gnosis” para expressar essa classe de 

 
289 Veja-se (Hakl, 2014, p.399) 
290 “The term has long been used in comparative religion to indicate a current of antiquity that 

stressed awareness of the divine mysteries. This was held to be obtained either by direct experience of a 
revelation or by initiation into the secret, esoteric tradition of such revelations.” (Jones, 2005, p.3507) 

291 Mas pontualmente em: 4.4, 4.5 e 4.6. 



 
 

91 
 

conhecimento ou sabedoria vinculadas à experiência religiosa, passam a criticar o 

materialismo e o agnosticismo e é sobre este último aspecto que trataremos agora.  

3.2.2 A crítica ao agnosticismo.  

Henry Corbin, um dos mais famosos iranólogos europeus já conhecidos, oito anos 

antes da publicação de uma de suas obras mais conhecidas, intitulada originalmente  

Terre celeste et corps de resurrection: de l'lran mazdeen a l'lran shi'ite,292 na parte 

introdutória de um artigo publicado nos anuários de Eranos referente ao encontro 

realizado no ano anterior, intitulado: Mensch und Zeit (1951),293 ao propor uma reflexão 

sobre o sentido de Eranos, faz uma analogia com os gnósticos, apresentados, ali, não 

somente como uma referência histórica no contexto das religiões, mas como um factum 

e condição sine qua non para a compreensão do sentido profundo deste grupo de 

pensadores. Assim, segundo Corbin (1958), apesar da tentativa de um hipotético 

historiador futuro em mapear epistemologicamente esse complexo fenômeno intelectual 

de Ascona 

(...) ele não decifraria que o real problema teria sido o de descobrir não o que explica Eranos, mas 

o que Eranos ex-plica em virtude do que im-plica: por exemplo, a ideia de uma verdadeira 

comunidade, reunindo palestrantes e ouvintes, uma comunidade tão paradoxal que não exibe 

nenhuma das características que preocupam a estatística e a sociologia.294  

Quais seriam as correntes e influências de Eranos? Qual seria seu significado 

derradeiro ou sua “razão seminal”? Responde o pensador: “Pela mesma razão, por 

 
292 Corbin, 1989. 
293 Veja-se: Eranos Yearbook (1958).  
294 (...) “But he will not have divined that the real problem would have been to discover not what 

explains Eranos, but what Eranos ex-plains by virtue of what it im-plies: for example, the idea of a true 
community, bringing together speakers and listeners, a community so paradoxical that it displays none of 
the characteristics that are of concern to statistics and sociology.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.xiii) 



 
 

92 
 

exemplo, que a primeira e última explicação sobre as várias famílias gnósticas referidas 

neste livro são os gnósticos por si mesmos.” 295 Ora, teria algum sentido tal provocação 

filosófica se o pensamento gnóstico não fosse um elemento interno e importante para a 

compreensão do significado deste grupo?  

Por outro lado, na obra supracitada do autor, o leitor se depara com a intrigante 

afirmação de que “[...] Foi com a perda da imaginatio vera e do mundus imaginalis que 

surgiram o niilismo e o agnosticismo”.296 Nesse contexto, o guardião de Eranos realiza 

uma crítica aos teólogos contemporâneos que, munidos de um pretenso “realismo”, 

acabam por realizar certas “concessões necessárias” de modo a “adaptar-se aos 

tempos”.297  

Mas, na verdade, houve uma grande destruição de esperanças no Ocidente, e não há como dizer 

onde isso terminará. Seu sintoma mais alarmante é o agnosticismo pio que está paralisando 

magníficas mentes e inspirando nelas um terror de pânico diante de tudo o que cheire a “gnosis”.298 

O autor faz uma breve menção aos “teólogos contemporâneos”299, como uma 

possível referência indireta às interpretações teológicas de cunho protestante, tanto da 

Religionsgeschichtlische Schule, bem como do projeto de desmitologização300 de Rudolf 

Butmann que, dentre outras coisas pretendia apresentar uma interpretação evangélica 

compatível com uma “visão de mundo moderna” 301 e a partir do diálogo com o 

existencialismo heideggeriano. Para o pensador francês não temos mais a capacidade 

 
295  “For the same reason, for example, that the first and last explanation of the various gnostic 

families referred to in the present book is those gnostics themselves.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.xiv) 
296 (...) “With the loss of the imaginatio vera and of the mundus imaginalis nihilism and agnosticism 

begin.” (Corbin, 1989, p.xii) 
297 Corbin, 1989. 
298 “For in truth there has been a great destruction of hopes in the West, and there is no telling where 

this will end. Its most alarming symptom is the pious agnosticism that is paralyzing excellent minds and 
inspiring in them a panic terror before everything with the suspect aroma of “gnosis.” (Corbin, 1989, p.xxii) 

299 (...) “contemporary theologians” (Corbin, 1989, p.xxii) 
300 Voltaremos a este conceito posteriormente, mais pontualmente em (3.2). 
301 (...) “modem world-view” (Bultmann, 1958, p.35) 



 
 

93 
 

de interpretar corretamente os textos sagrados, seja da Bíblia cristã, do Koran etc., 

porque, de certo modo, nós estamos “cegos e surdos” para captar o “sentido espiritual”302 

por trás destes textos e que há um verdadeiro “continente perdido”, que jamais poderá 

ser encontrado geograficamente. Por outro lado, os antigos místicos e profetas, eram 

capazes de descrever suas experiências teofânicas mediante supostas visões de anjos, 

cujo exemplo judaico-cristão mais famoso, talvez seja o de Moisés e o anjo na sarça 

ardente.303 Para o autor, esse “sentido espiritual” só pode ser resgatado mediante uma 

“hermenêutica de símbolos”, mencionada anteriormente e fundada em uma “imaginação 

ativa”,304 termo que parece se remeter, ao método psicológico desenvolvido por Jung 

(4.4).  

Carl Gustav Jung, o spiritus rector de Eranos, em uma se suas obras mais 

controversas: Antwort auf Hiob (1963)305 dedica um tópico a este assunto adotando um 

posicionamento semelhante ao de Henry Corbin. Remetendo-se ao livro do Apocalipse 

do evangelista João, o pensador desenvolve uma reflexão acerca das diversas atitudes 

humanas diante de certos “objetos numinosos”. 306 De um lado apresenta o teísmo ou a 

crença em Deus, e o iluminismo e agnosticismo307 de outro. Inicialmente, o que inquieta 

sobremaneira o autor é o “aspecto duplo de Deus”,308 mediante o contraste das figuras 

antagônicas entre o Cristo e o Anticristo, bem como da figura terrível de Lucifer, descrito 

como “[...] Um mar da graça que se encontra com um lago de fogo resplandecente e a 

 
302 Corbin, 1989, p.53. 
303 Ex 1:2. 
304 (...) “active Imagination” (Corbin, 1989, p.11) 
305 (Jung, 1967) Inicialmente o texto teria sido publicado sob o título Zur Psychologie westlicher und 

östlicher Religion. 
306 (...) “numinosen Gegenständen” (Jung, 1967, p.103) 
307 Os termos originais utilizados pelo autor são respectivamente: “Aufklärung” e “Agnostizismus.” 

(Jung, 1967, p.103) 
308 (...) “Doppelaspekt Gottes” (Jung, 1967, p.103) 



 
 

94 
 

luz do amor que paira sobre uma brasa escura.” 309 Esse caráter numinoso e 

“enantiodrômico”310 tanto do “gênio da humanidade” 311 quanto de Deus  ̶  ou seja, de que 

ele pode ser amado e ao mesmo tempo deve ser temido312  ̶  mostra-se como uma 

característica essencial da experiência religiosa. No entanto, não é só isso que inquieta 

o autor, mas a negligência e a indiferença de muitas pessoas diante da complexidade e 

importância de tais fenômenos. Cito Jung: 

É alarmante o quão pouco se verifica o contato com objetos numinosos e quão árduo é esse 

confronto uma vez que se atreva a fazê-lo. A numinosidade do objeto dificulta o raciocínio sobre 

ele, pois é a afetividade que está sempre em questão. O sujeito está envolvido pro et contra de 

modo que, a “objetividade absoluta” é ainda mais difícil de se alcançar nesse caso do que em 

quaisquer outros.313 

Diante de fenômenos numinosos o humano é confrontado com elementos 

psíquicos que condicionam suas atitudes perante a interpretação de tais objetos ou dos 

enunciados que se referem a estes, sejam eles físicos ou “metafísicos.” Assim, por um 

lado, “[...] Quando alguém tem concepções religiosas positivas, ou seja, se simplesmente 

«acredita», então, para ele, a sensação de dúvida pode ser muito desagradável e 

temível. Por esta razão, se prefere a fuga da análise do objeto de crença.” 314 No entanto, 

“[...] Quando alguém não tem intuições religiosas, também não quer admitir o seu 

sentimento de déficit, mas ainda se gaba de sua iluminação, ou, ao menos, de seu nobre 

 
309 (...) “ein Meer der Gnade stößt an einen glühenden Feuersee, und das Licht der Liebe überstrahlt 

eine dunkle Glut” (Jung, 1967, p.102) 
310 Trataremos destes conceitos posteriormente, respectivamente em (4.2.3) e (4.4.2). 
311 (...) “Genius der Menschheit” (Jung, 1967, p.103) 
312 (...) “man kann Gott lieben und muß ihn fürchten.” (Jung, 1967, p.102) 
313 [Itálico nosso]. “Es ist überhaupt erstaunlich, wie wenig man sich mit numinosen Gegenständen 

auseinandersetzt und wie mühsam die Auseinandersetzung ist, wenn man sich einmal daran wagt. Die 
Numinosität des Gegenstandes erschwert dessen denkerische Behandlung, indem die Affektivität immer 
mit in Frage kommt. Man ist pro et contra beteiligt, und «absolute Objektivität» ist hier noch seltener zu 
erreichen als anderswo.” (Jung, 1967, p.103, §735)  

314 (...) “Hat man positive religiöse Überzeugungen, d. h. «glaubt» man, so empfindet man den 
Zweifel als sehr unangenehm und fürchtet ihn auch. Aus diesem Grunde analysiert man den Gegenstand 
des Glaubens lieber nicht.” (Jung, 1967, p.103, §735) 



 
 

95 
 

e humilde Agnosticismo.” 315 Pois bem, “O agnosticismo afirma não ter nenhum 

conhecimento de Deus ou de qualquer outra crença metafísica, mas ignora que ninguém 

jamais tem uma crença metafísica, mas é ela que o possui.” 316 Nesse sentido, segundo 

Jung, certas posições filosóficas, científicas, ou religiosas poderiam conter certos 

elementos afetivos que conduzem o sujeito a uma pretensa objetividade e 

unilateralidade, “pois pode haver a infeliz possibilidade de ser abalado na sua crença no 

esclarecimento ou no agnosticismo”.317 Não parece se tratar do caso do evangelista e 

visionário bíblico, que “justamente porque João amava a Deus e fez o possível para amar 

os seus semelhantes, recebeu a «Gnosis», isto é, o conhecimento de Deus.” 318 No 

entanto, conclui Jung: 

O único fato indubitável é que existem enunciados metafísicos que são afirmados e negados 

mediante grande carga afetiva devido ao seu caráter numinoso. Este fato é o único fundamento 

empírico seguro do qual se deve partir pois é objetivo e real enquanto fenômeno psíquico. 

Naturalmente, nesta constatação estão incluídos todos os enunciados conflitantes que foram ou 

ainda serão considerados numinosos. Deve-se levar em consideração a totalidade dos 

testemunhos religiosos.319 

 
315 [Itálicos nossos.] (...) “Hat man keine religiösen Anschauungen, so gibt man sich das Gefühl des 

Defizites nicht gerne zu, sondern pocht vernehmlich auf seine Aufgeklärtheit oder deutet wenigstens den 
edlen Freimut seines Agnostizismus an.” (Jung, 1967, p.103, §735)  

316 (...) “Der Agnostizismus behauptet, keine Gottes- noch irgendwelche andere metaphysische 
Erkenntnis zu besitzen und übersieht, daß man eine metaphysische Überzeugung niemals besitzt, sondern 
daß man von ihr besessen ist.” (Jung, 1967, p.103, §735) [Excepcionalmente neste caso referenciamos 
tanto a paginação da obra de Jung (1967) em questão quanto o parágrafo, uma vez que se trata de uma 
edição antiga.]  

317 [Itálicos nossos.] (...) “denn es könnte unangenehmerweise die Möglichkeit eintreten, daß man 
im Glauben an die Aufklärung oder an den Agnostizismus erschülttert würde” (Jung, 1967, p.103, §735) 

318 (...) “eben weil Johannes Gott liebte und sein Möglichstes tat, auch seine Mitmenschen zu lieben, 
sei ihm die «Gnosis», die Gotteserkenntnis” (Jung, 1967, p.101, §735) 

319 “Unzweifelhaft ist nur die Tatsache, daß es metaphysische Aussagen gibt, welche eben um ihrer 
Numinosität willen affektvoll behauptet und bestritten werden. Diese Tatsache bildet die sichere empirische 
Grundlage, von der man auszugehen hat. Sie ist objektiv real als psychisches Phänomen. In dieser 
Konstatierung sind natürlich schlechthin alle, auch die widerstreitendstell Behauptungen, die jemals 
numinos waren oder es noch sind, einbegriffen. Man wird die Gesamtheit aller religiösen Aussagen zu 
berücksichtigen haben.” (Jung, 1967, §735) 



 
 

96 
 

Tal experiência pode ocorrer mediante o contato onírico do sujeito com certos 

conteúdos “compensadores” ou até a irrupção de “psicoses graves.”320 O mais 

desagradável para o agnóstico diante do numinoso talvez seja seu aspecto dual   ̶  ou 

seja, ao mesmo tempo terrível e atraente 321, consciente e inconsciente   ̶ o qual impede 

o sujeito de qualquer tentativa de descrição puramente racional, mecânica e unilateral, 

características comuns no “estado de subconsciência” cotidiano. Podemos refletir com 

Jung que, por detrás de toda pretensa objetividade intelectual ou até mesmo da forte 

convicção religiosa fundada na fé, podem haver outros fatores inerentes à natureza 

interna do humano que condicionam tais atitudes inconscientes, sejam elas de afirmação 

ou negação, exemplificados pela provocativa afirmação junguiana de que é possível até 

mesmo uma “crença no Iluminismo ou no Agnosticismo”,322 e que, por isso, Jung 

incentivava a formulação de uma Weltanschauung consciente (4.3.3) bem como o 

contato com as imagens arquetípicas presentes nas diversas manifestações mitológico-

religiosas que possibilitam a ponte entre o consciente e o inconsciente.  

Os grandes pensadores de Eranos buscaram compreender o homo religiosus 

mediante uma atitude filosófica singular que parece superar o agnosticismo, no sentido 

de que  ̶  mais pontualmente Jung, Corbin, Quispel, Eliade, Leeuw etc.  ̶  não se 

contentavam com a abstenção de juízo, mas que, ao mesmo tempo, respeitando os 

limites cognoscitivos do humano buscaram conhecer e enunciar o numinoso. Como 

pretendemos tratar posteriormente (4.4.3) Jung desenvolveu uma “psicologia 

arquetípica” e ao mesmo tempo alegadamente empírica, bem como uma teoria de tipos 

psicológicos com base no pensamento gnóstico. Nesse contexto, termos como sensação 

(Empfinden), sentimento (Fühlen) e pensamento (Denken) não podem ser tomados 

 
320 (...) “kompensierende” (...) “schwere Psychose” (Jung, 2013, p.101, §731) 

321 Trata-se do conceito de “das Numinose” desenvolvido por Rudolf Otto (1979) o qual era descrito 
como o Mysterium tremendum e Fascinans, dentre outros aspectos.  

322 (...) “Glauben an die Aufklärung oder an den Agnostizismus” (Jung, 1967, p.103) 



 
 

97 
 

aleatoriamente uma vez que anunciam uma interpretação mais profunda do Gnosticismo 

e do humano, o que parece exigir um trabalho muito mais extenso somente para este 

assunto, que não corresponde a nós.   

3.3 OS MANUSCRITOS DE NAG HAMMADI E O CODEX JUNG 

Depois de décadas de terror e angústia, o ano de 1945 marca o início de um novo 

ciclo na história da humanidade em geral e do estudo do Gnosticismo em particular: O 

fim da Segunda Guerra Mundial e a descoberta dos Códices ou Manuscritos de Nag 

Hammadi.323 A descoberta de tais manuscritos parece ter contribuído significativamente 

para a disseminação do fenômeno histórico e filosófico associado ao termo Gnosticismo, 

bem como para o significado do Círculo de Eranos e do reconhecimento acadêmico de 

seus pesquisadores.  

A história da descoberta deste manuscrito é de um cenário dramático e acaba por 

envolver duas figuras importantes de Eranos: Gilles Quispel e Henry-Charles Puech. 

Elaine Pagels (2006),324 a qual também teve a oportunidade de realizar pesquisas 

históricas a partir destes manuscritos, narra com detalhes o seu surgimento:  

Em dezembro do ano de 1945, um agricultor árabe fez uma descoberta arqueológica 

surpreendente no Alto Egito. Rumores obscureceram as circunstâncias deste achado  ̶  talvez 

porque a descoberta foi acidental, e sua venda no mercado negro era ilegal. Durante anos, até 

mesmo a identidade do descobridor permaneceu oculta. Um boato dizia que ele era um vingador 

sanguinolento, outro, que ele havia feito a descoberta perto da cidade de Naj Hammadi no Jabal 

al-Tarif, uma montanha adornada com mais de 150 cavernas. Originalmente natural, algumas 

 
323 De modo a tornar menos cansativo ao leitor poderemos nos referir de forma abreviada como 

“Manuscritos”, em itálico, ou pela sigla NHC.  
324 Doutora em Religião pela Universidade de Harvard e professora do departamento de Religião 

da Princeton University. Website institucional: https://religion.princeton.edu/people/elaine-pagels. Website 
pessoal: https://www.elaine-pagels.com/. 

https://religion.princeton.edu/people/elaine-pagels
https://www.elaine-pagels.com/


 
 

98 
 

dessas cavernas foram cortadas, pintadas e usadas como túmulos já na sexta dinastia, há uns 

4.300 anos.325 

A pesquisadora norte-americana que, vale dizer, teve contato direto com Gilles 

Quispel, relata que após aproximadamente trinta anos, Muhammad Ali, o suposto 

descobridor dos manuscritos, confessa com detalhes, que de fato sua família estava 

envolvida em um ato criminoso, de vingança, e que, por esse motivo, se desencadearam 

outras circunstâncias: 

Temendo que a polícia, investigando o assassinato, poderia fazer uma busca em sua casa e 

descobrir os livros, Muhammad “Ali pediu ao sacerdote Al-Qummus Basiliyus Abd Al-Masih, 

guardasse um ou mais com ele. Durante o tempo em que ele e seus irmãos estavam sendo 

interrogados pelo assassinato, Raghib, um professor local de história, viu um dos livros e suspeitou 

que ele tinha muito valor. Tendo recebido um dos livros do sacerdote, Raghib o enviou ao seu 

amigo no Cairo para análise. Vendidos no mercado negro por traficantes de antiguidades no Cairo, 

os manuscritos logo atraíram a atenção dos oficiais do governo egípcio. Mediante circunstâncias 

extremamente dramáticas, como se pode ver, eles compraram um e confiscaram os dez livros 

restantes encadernados em couro, chamados códices, e os depositaram no Museu Copta do 

Cairo.326 (Pagels, 1989, p.xiv) 

 
325 [Itálicos nossos.] “In December 1945 an Arab peasant made an astonishing archeological 

discovery in Upper Egypt. Rumors obscured the circumstances of this find - perhaps because the discovery 
was  accidental, and its sale on the black market illegal. For years even the identity of the discoverer 
remained unknown. One rumor held that he was a blood avenger; another, that he had made the find near 
the town of Naj ‘Hammadi at the Jabal al-Tarif, a mountain honeycombed with more than 150 caves. 
Originally natural, some of these caves were cut and painted and used as grave sites as early as the sixth 
dynasty, some 4,300 years ago.” (Pagels, 1989, p.xiii) 

326 “Fearing that the police investigating the murder would search his house and discover the books, 
Muhammad ‘Ali asked the priest, alQummus Basiliyus Abd al-Masih, to keep one or more for him. During 
the time that Muhammad ‘Ali and his brothers were being interrogated for murder, Raghib, a local history 
teacher, had seen one of the books, and suspected that it had value. Having received one from al-Qummus 
Basiliyus, Raghib sent it to a friend in Cairo to find out its worth. Sold on the black market through antiquities 
dealers in Cairo, the manuscripts soon attracted the attention of officials of the Egyptian government. 
Through circumstances of high drama, as we shall see, they bought one and confiscated ten and a half of 
the thirteen  leather bound books, called codices, and deposited them in the Coptic Museum in Cairo.” 
(Pagels, 1989, p.xiv) 



 
 

99 
 

Nesse contexto quase cinematográfico, surgem dois “hereges”327 

contemporâneos que se somam ao drama circunstancial da descoberta – Gilles Quispel 

e Henry-Charles Puech. Neste cenário, também surge outro tema importante para a 

nossa temática: O Codex Jung. Ainda, segundo Pagels (1989), Gilles Quispel, um dos 

grandes pesquisadores de Eranos, que nesta época já passa a ser reconhecido como 

um pesquisador na Universidade de Utrecht, toma conhecimento do códice, 

provavelmente aquele que ainda não havia sido confiscado pelo governo egípcio,328 e, 

assim, “empolgado com a descoberta, Quispel recomendou enfaticamente à Fundação 

Jung329 de Zurique a comprar o códice.” 330 Gilles Quispel  ̶  como outros pesquisadores 

de Eranos, nesta época  ̶  obtinha o apoio da Fundação Boolingen,331 a qual, em 1950, 

já havia financiado os custos de uma pesquisa de um ano em Roma.332 Este apoio 

certamente facilitara muito sua pesquisa. Assim,  

(...) quando conseguiu descobrir que algumas páginas estavam faltando, ele voou para o Egito, 

na primavera de 1955, para tentar encontrá-las no Museu Copta. Chegando ao Cairo, ele se 

deslocou imediatamente ao Museu, tirou fotos de alguns dos textos e voltou rapidamente ao seu 

hotel para decifrá-los. Traçando a primeira linha, Quispel ficou surpreso, depois incrédulo, ao ler: 

«Estas são as palavras secretas que o Jesus vivo falou e que seu irmão gêmeo, Judas Tomé, 

escreveu.»333 

 
327 Nos utilizamos deste termo em sentido figurado, propondo uma analogia entre “Gnósticos” 

primitivos e os pesquisadores contemporâneos do Gnosticismo em questão. 
328 Trata-se uma hipótese nossa, o que infelizmente, não nos parece, que se tenha deixado claro 

pelos comentadores os pormenores da aquisição.  
329 [Itálico nosso]. C.G. Jung Foundation Zurich. Website oficial: https://jungfoundationzurich.org/ 
330 (...) “Excited by the discovery, Quispel urged the Jung Foundation in Zurich to buy the codex.” 

(Pagels, 1989, p.xiv) 
331 Veja-se: 1.3. 
332 Hakl, 2014, p.143. 
333 (...) “discovering, when he succeeded, that some pages were missing, he flew to Egypt in the 

spring of 1955 to try to find them in the Coptic Museum. Arriving in Cairo, he went at once to the Coptic 
Museum, borrowed photographs of some of the texts, and hurried back to his hotel to decipher them. 
Tracing out the first line, Quispel was startled, then incredulous, to read: «These are the secret words which 
the living Jesus spoke, and which the twin, Judas Thomas, wrote down.»” (Pagels, 1989, p.xiv) 

https://jungfoundationzurich.org/


 
 

100 
 

Segundo Pagels (1989), Quispel já sabia por meio de Henry-Charles Puech, que, 

com a ajuda de Jean Doresse, “[...] havia identificado as primeiras linhas com fragmentos 

gregos do Evangelho de Tomé, descoberto em 1890.” 334 Puech e Doresse se ajudam 

mutuamente em suas pesquisas bem como compartilham reflexões, de modo que, o 

primeiro, entende que essa descoberta superava todas as anteriores. O autor releva a 

sua insatisfação com o monopólio que supostamente já havia ocorrido anteriormente, 

uma vez que “[...] o papiro de Nag Hammadi é mais rico do que o papiro de Berlim,335 

que foi mantido em segredo, muito cobiçosamente, pelo falecido Carl Schmidt, pelo qual 

vamos nos vingar muito bem e imediatamente.”336 Então, no dia 10 de maio de 1952, a 

revanche foi vitoriosa, quando o manuscrito foi adquirido em nome da Jung Foundation, 

graças ao incentivo de Jung e seu “patrocinador George H. Page, de Wallisellen.”337 

Puech e Quispel se envolvem com o estudo do manuscrito o qual ainda não era de 

conhecimento público. No ano seguinte:  

Quando a descoberta e aquisição do Códice Jung deveria ser anunciada em 1953, várias mulheres 

de seu entorno tentaram convencê-lo a não comparecer à reunião na qual a apresentação 

ocorreria. Elas temiam que Jung fosse rotulado de gnóstico, ao passo que queriam apresentar seu 

herói como um estudioso e cientista meticuloso. Felizmente, Jung teve a sabedoria de 

compreender o grande valor dos textos gnósticos, que ele generosamente ajudou a adquirir.338 

 
334 Itálico nosso. (...) “had identified the opening lines with fragments of a Greek Gospel of Thomas 

discovered in the 1890's.” (Pagels, 1989, p.xv) 
335 Não confundir o Papyrus Berolinensis (8502) ou Codex Berlin (1986) com o Codex Askew (1785). 
336 [Citado por James M. Robinson] (...) “the papyrus of Nag Hammadi is richer than the papyrus of 

Berlin, which has been guarded too jealously by the late Carl] Schmidt, in a secrecy for which we are going 
to take good and prompt revenge.” (Robinson, 2014, p.192) 

337 Hakl, 2014, p.331. 
338 “When the discovery and acquisition of the Codex Jung was to be announced in 1953, a number 

of women in his entourage tried to persuade him not to attend the meeting where the presentation was to 
take place. They feared Jung would be branded a gnostic, whereas they wanted to present their hero as a 
meticulous scholar and scientist. Fortunately, Jung had the wisdom to understand the great value of the 
gnostic texts, which he had generously helped to acquire.” (Quispel, 2008, p.151) 



 
 

101 
 

Apesar do desconforto por parte de algumas pessoas ao verem o nome de Jung 

ser associado a textos tão polêmicos, como iremos apresentar posteriormente (4.4), a 

obra do autor suíço já estava suficientemente envolvida com o pensamento gnóstico, 

ainda que com interesses filosófico-psicológicos. Para todos os efeitos, segundo Gilles 

Quispel (2008), o Jung Codex deveria conter cinco escritos supostamente Valentinianos: 

1) A Prece do Apóstolo Paulo;  

2) O Apócrifo de Tiago; 

3) O Evangelho da Verdade; 

4) A Epístola a Reghinos acerca da Ressureição; 

5) Tratado Tripartido.339 

Segundo relata o pesquisador holandês, quando o Evangelho da Verdade foi 

publicado, no ano de 1956, os pesquisadores responsáveis chegaram à conclusão de 

que o texto datava por volta do ano de 150 da Era Comum, e seria de origem 

valentiniana. Esta tese foi amplamente aceita, exceto na Alemanha, uma vez que “[...] 

Schenke presumiu que este, «então chamado Evangelho da Verdade» não era 

Valentiniano mas pertencia à seita gnóstica que também compôs os Provérbios de 

Salomão.” 340 Os debates prosseguem em torno de inúmeras outras questões que tais 

Manuscritos suscitavam, de modo que, no de 1966, vários especialistas se reúnem em 

um dos maiores eventos já realizados sobre o fenômeno do Gnosticismo, que ficou 

conhecido como o Colóquio de Messina, o qual iremos abordar a seguir.  

É importante notar, neste contexto que logo após a descobertas dos manuscritos, 

e a intervenção acadêmica e política de inúmeras personalidades ilustres, ainda no ano 

 
339 [Tradução nossa. Redigimos no formato de lista para se tornar mais visualizável ao leitor.] 

(Quispel, 2008) 
340 (...) “Schenke presumed that this «so called Gospel of Truth» was not Valentinian but belonged 

to the gnostic sect which also produced the Odes of Solomon.” (Quispel, 2008, p.151) 



 
 

102 
 

de 1947, Julian Huxley, “[...] o primeiro Diretor Geral da UNESCO, decidiu se assessorar 

com um grupo de especialistas de diferentes países para investigar como a UNESCO 

poderia cumprir com seus deveres estabelecidos pela sua constituição no domínio dos 

estudos humanísticos” e assim surgiu o International Council for Philosophy and 

Humanistic Studies (CIPSH).341 Posteriormente, mediante parceria do governo do Egito 

e a UNESCO é fundado o International Committee for the Nag Hammadi Codices (1970) 

para assessorar os procedimentos de investigação e tradução dos textos, de modo que 

James McConkey Robinson (1924-2016) é nomeado o secretário do comitê.  

Finalmente, segundo Robinson (2014), a história dos NHC não pode ser 

considerada “[...] uma história de pesquisa no sentido usual,” 342 senão, uma grande 

“narrativa sócio-histórica” devido aos elementos extraordinários que contabilizam nada 

menos que trinta e dois anos, desde a sua descoberta, o seu “tráfico inicial”, suas 

tentativas de “monopólio”, a celebração de “batismo” do primeiro de seus treze 

manuscritos como “Codex Jung”, as intervenções político-diplomáticas da Suíça, da 

França e de Holanda, até a intervenção final da UNESCO e sua “[...] primeira publicação 

completa traduzida para o inglês, em 1977.” 343 Após este evento notável, os treze 

códices passam a ser catalogados a partir de uma unidade estrutural comum, sendo que 

o Codex Jung (NHC I) passa a ser contabilizado como o primeiro livro da coleção. 

Citamos a lista completa abaixo:  

  

 
341 (...) “Julian Huxley, the first Director-General of UNESCO, decided to ask a group of experts from 

different countries and from different fields of knowledge to investigate how UNESCO could comply with 
the duties laid down by its constitution in the domain of humanistic studies.” Retrieved from: 
http://www.cipsh.one/htm/ 

342 (...) “a history of research in the usual sense.” (Robinson, 2014, p.xiii) 
343 (...) “first complete publication in English translation in 1977.” (Robinson, 2014, p.xxvi) 

http://www.cipsh.one/htm/


 
 

103 
 

NHC I, 1 - A Oração do Apóstolo Paulo  

NHC I, 2 - O Apócrifo de Tiago 

NHC I, 3 - O Evangelho da Verdade 

NHC I, 4 - O Tratado acerca da Ressureição 

NHC I, 5 - O Tratado Tripartido  

NHC II, 1 - O Apócrifo de João  

NHC II, 2 - O Evangelho de Tomé 

NHC II, 3 - O Evangelho de Felipe 

NHC II, 4 - A Hipóstase dos Arcontes 

NHC II, 5 - Sobre a Origem do Mundo 

NHC II, 6 - A Exegese da Alma 

NHC II, 7 - O Livro de Tomé 

NHC III, 1 - O Apócrifo de João  

NHC III, 2 - O Livro Sagrado do Grande Espírito Invisível  

NHC III, 3 - Eugnostos o abençoado 

NHC III, 4 - A Sophia de Jesus Cristo 

NHC III, 5 - O Diálogo do Salvador 

NHC IV, 1 - O Apócrifo de João 

NHC IV, 2 - O Livro Sagrado do Grande Espírito Invisível 

NHC V, 1 - Eugnostos o abençoado 

NHC V, 2 - O Apocalipse de Paulo 

NHC V, 3 - O [Primeiro] Apocalipse de Tiago 

NHC V, 4 - O [Segundo] Apocalipse de Tiago 

NHC V, 5 - O Apocalipse de Adão 

NHC VI, 1 - Os Atos de Pedro e os Doze Apóstolos 

NHC VI, 2 - Trovão: A Mente Perfeita 

NHC VI, 3 - Ensinamento Autoritário 

NHC VI, 4 - O Conceito de nossa Grande Potência 

NHC VI, 5 - Excerto da República de Platão  

NHC VI, 6 - O Discurso da Octóada e a Enéada 

NHC VI, 7 - A Oração de Ação de Graças 



 
 

104 
 

NHC VI, 8 – Excerto do Discurso Perfeito (Esculápio) 

NHC VII, 1 - A Paráfrase de Shem  

NHC VII, 2 - O Segundo Tratado do Grande Seth 

NHC VII, 3 - O Apocalipse de Pedro 

NHC VII, 4 - Os Ensinamentos de Silvano 

NHC VII, 5 - As três Estelas de Seth 

NHC VIII, 1 - Zostrianos 

NHC VIII, 2 - A Carta de Pedro a Felipe 

NHC IX, 1 - Melquisedeque 

NHC IX, 2 - O Pensamento de Norea 

NHC IX, 3 - O Testemunho da Verdade 

NHC X - Marsanes 

NHC XI, 1 - A Interpretação do Conhecimento 

NHC XI, 2 - Uma Exposição Valentiniana 

NHC XI, 2a - Acerca da Unção 

NHC XI, 2b - Acerca do Batismo A  

NHC XI, 2c - Acerca do Batismo B 

NHC XI, 2d - Acerca da Eucaristia A 

NHC XI, 2e - Acerca da Eucaristia B 

NHC XI, 3 – Alógenes o Estrangeiro 

NHC XI, 4 - Hipsifrone 

NHC XII, 1 - As Sentenças de Sexto 

NHC XII, 2 - O Evangelho da Verdade 

NHC XII, 3 - Fragmentos 

NHC XIII, 1 - As 3 Formas do Primeiro Pensamento 

NHC XIII, 2 - Acerca da Origem do Mundo 

NHC BG 8502, 1 - O Evangelho de Maria 

NHC BG 8502, 2 - O Apócrifo de João  

NHC BG 8502, 3 - A Sophia de Jesus Cristo 

NHC BG 8502, 4 - Os Atos de Pedro 

Tchacos 1 - A Carta de Pedro a Felipe 



 
 

105 
 

Tchacos 2 - O Primeiro Apocalipse de Tiago 

Tchacos 3 – O Evangelho de Judas 

Tchacos 4 – O Livro de Alógenes 344 

O conteúdo desses manuscritos, muito provavelmente trouxe um grande 

desconforto para a maioria dos cristãos, tendo-se em vista que, para além daquilo que 

se conhecia e ainda se reconhece como os quatro evangelhos   ̶  a saber: Mateus, 

Marcos, Lucas e João 345  ̶  surgem agora outros supostos evangelhos como o Evangelho 

da Verdade (NHC I, 3; NHC XII, 2), o Evangelho de Tomé (NHC II, 2), o Evangelho de 

Felipe (NHC II, 3), O Evangelho dos Egípcios (NHC III, 2; NHC IV, 2) e até mesmo o 

Evangelho de Maria (BG 8502, 1) que, segundo Robinson, só passa a ser conhecido por 

Puech em 1938.346 

Quanto ao ocultamento inicial dos manuscritos, Elaine Pagels (1989) endossa a 

tese já levantada anteriormente por Frederik Wisse (1978)347, de que é “[...] muito 

provável que os códices foram produzidos por monges pacomianos ao invés de 

sectários”,348 e, que estes os mantinham em suas “bibliotecas devocionais” até a ordem 

inquisidora do bispo Atanásio de Alexandria de “[...] se purgar de todos os «livros 

apócrifos» com tendências «heréticas»”349 

 
344 Tradução nossa. (Meyer, 2007) 
345 Segundo Elaine Pagels (1989), a justificativa da ortodoxia cristã para se manter a tradição de 

que “não há mais do que quatro evangelhos no novo testamento” se fundamenta no argumento do bispo 
Irineu de Lião, de que se trata da doutrina apostólica original, como se de fato tivessem sido os próprios 
evangelistas ou discípulos a terem escrito os evangelhos. Segundo a autora esta já é uma tese pouco 
aceita. (Pagels, 1989, p.21) 

346  Robinson, 2014, p.192 
347 Trata-se do artigo publicado por Wisse, no ano de 1976, intitulado Gnosticism and Early 

Monasticism in Egypt e publicado em 1978 na obra Gnosis:Festschrift für Hans Jonas, a qual citamos a 
seguir.  

348 (...) “very probable that the codices were produced by Pachomian monks rather than sectarians.” 
(Aland, 1978, p.433) 

349 (...) “purge all «apocryphal books» with «heretical» tendencies.” (Pagels, 1989, p.120) 



 
 

106 
 

Finalmente, a descoberta destes novos textos, parecem surgir como uma “boa 

nova” para o conhecimento do humano, tornando-se o objeto de estudo e um tema 

disseminado em inúmeras obras e conferências dos autores de Eranos. Nesse sentido, 

um aspecto de nossa tese é, a saber, de que aquilo que poderíamos nomear como “o 

problema da gnosis” se constituiu como um grande elemento articulador das discussões 

interdisciplinares e de cunho “humanístico” no Círculo de Eranos, sendo que a 

descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi e, pontualmente, do que ficou conhecido 

como Codex Jung (NHC I), parecem ter impulsionado a produção filosófica e literária 

destes autores, parafraseando Jung (1967), em uma época notavelmente “apocalíptica,” 

o tempo da consumação do Aion piscis mas, também de um tempo de “revelação”. 

3.4 OS CONTRIBUTOS DO COLÓQUIO DE MESSINA 

Os estudos contemporâneos da gnosis nos parecem ter dois grandes marcos 

históricos: a descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi (1945) e o Colóquio de 

Messina350 (1966). Ocorrido em cidade homônima, mediante suporte da International 

Association for the History of Religions351 e da Societa italiana di storia delle religioni352 

de Messina, o evento reuniu grandes estudiosos especialistas no assunto, que devido 

aos descobertos relativamente recentes, pareciam já não se conformar com as 

interpretações teológicas, sejam elas católicas ou protestantes, uma vez “[...] que este 

problema já superou a alternativa entre a teoria «heresiológica» e a 

 
350 A partir de agora iremos nos referir a este evento como simplesmente Colóquio, em itálico ou 

mediante a sigla CM. 
351 Iremos nos referir a esta instituição, a partir de agora, pela sigla IAHR. Website oficial: 

https://www.iahrweb.org/ 
352 Robinson, 2014, p.985. [A partir de agora iremos nos referir a esta sociedade pela sigla SISR. É 

importante notar essa sociedade foi fundada no ano de 1951, por um dos membros de Eranos, Raffaele 
Pettazzoni (1883-1959), um ano após sua primeira e última apresentação em formal neste grupo.] Website 
oficial: https://sisr.unime.it/ 

https://www.iahrweb.org/
https://sisr.unime.it/


 
 

107 
 

«religionsgeschichtlich».”353 Depois da descoberta dos NHC, as expectativas aumentam 

consideravelmente, pois “[...] pela primeira vez, os heréticos poderiam falar por si 

mesmos.” 354 

No Colóquio, dentre os quarenta e oito especialistas convidados, os quais 

mencionaremos somente alguns, estava como presidente do evento e representante da 

SISR, o estudioso italiano Ugo Bianchi (1922-1995) e, como presidente e representante 

do IAHR, o iranologista sueco Geo Widengren (1907-1996). Os pesquisadores que 

estiveram diretamente envolvidos com o Manuscritos foram Jan Zandee (1914-1991), 

Alexander Böhlig (1912-1996) e os participantes de Eranos, Gilles Quispel (1916-2006) 

e o padre jesuíta Jean Daniélou (1905-1974). Citamos, abaixo, a lista completa das 

conferências ministradas no evento e publicadas posteriormente:  

Ugo Bianchi - Le problème des origines du gnosticisme 

Geo Widengren - Les origines du gnosticisme et l'histoire des religions 

Martin Krause - Der Stand der Veröffentlichung der Nag Hammadi-Texte 

Hans Jonas - Delimitation of the gnostic phenomenon - typological and historical 

Alexander Böhlig - Der jüdische und judenchristliche Hintergrund in gnostischen Texten              

von Nag Hammadi 

Robert M. Grant - Les êtres intermédiaires dans le judaïsme tardif 

Robert Haardt - Bemerkungen zu den Methoden der Ursprungsbestimmung von gnosis 

Th. P. van Baaren - Towards a definition of Gnosticism 

Sasagu Arai - Zur Definition der gnosis in Rücksicht auf die Frage nach ihrem Ursprung 

Werner Foerster - Die “ersten Gnostiker” Simon und Menander 

J. H. Frickel - Die Apophasis Megale, eine Grundschrift der gnosis? 

J. Zandee - Die Person der Sophia in der vierten Schrift des Codex Jung 

H. I. Marrou - La théologie de l”histoire dans la gnose valentinienne 

 
353 (...) “che questa problematica abbia superato ormai l´alternativa tra la teoria «eresiologica» e 

quella «religionsgeschichtlich»” (...) (Bianchi et al., 1970, p.v) 
354 (...) “for the first time, the heretics can speak for themselves.” (Pagels, 1989, p.xxxv) 



 
 

108 
 

C. J. Bleeker - The Egyptian Background of Gnosticism 

L. Kákosy - Gnosis und ägyptische Religion 

Alessandro Bausani - Letture iraniche per l”origine e la definizione tipologica di gnosi 

Arlois Closs - Erlösendes Wissen: Ein kritischer Rückblick von Manis d”nyšn zu                                      

Zarathustras čisti 

G. Gnoli - La gnosi iranica Per una impostazione nuova del problema 

A. Adam - Ist die gnosis in aramäischen Weisheitsschulen entstanden? 

Kurt Rudolph - Zum Problem: Mesopotamien (Babylonien) und Gnostizismus 

H. J. W. Drijvers - Bardaiṣan, die Bardaiṣaniten und die Ursprünge des Gnostizismus 

Endre v. Ivánka - Religion, Philosophie und gnosis: Grenzfälle und Pseudomorphosen in der 

Spätantike 

Roland Crahay - Éléments d”une mythopée gnostique dans la Grèce classique 

Pierre Boyancé - Dieu Cosmique et Dualisme: Les archontes et Platon 

Marcel Simon - Éléments gnostiques chez Philon 

Helmer Ringgren - Qumran and gnosticism 

Menahem Mansoor - The nature of gnosticism in Qumran 

Marc Philonenko - Essénisme et gnose chez le Pseudo-Philon: Le symbolisme de la lumière clans 

le Liber Antiquitatum Biblicarum 

Giorgio Jossa - Considerazioni sulle origini dello gnosticismo in relazione al giudaismo  

Carsten Colpe - Die “Himmelsreise der Seele” Ausserhalb und Innerhalb der gnosis 

Jean Daniélou - Le mauvais gouvernement du monde d”après le gnosticisme 

Simone Pétrement - Le mythe des sept archontes créateurs peut-il s'expliquer a partir du   

christianisme? 

Yvonne Janssens - Le thème de la fornication des anges 

George Macrae - Sleep and awakening in gnostic texts 

R. Mc.L. Wilson - Gnosis, Gnosticism and the New Testament 

H. J. Schoeps - Judenchristentum und gnosis 

Stanislas Lyonnet - Saint Paul et le gnosticisme: L”épître aux Colossiens 

Torgny Sӓve-Söderbergh - Gnostic and canonical gospel traditions (with special    

reference to the Gospel of Thomas) 

K. H. Rengstorf - Urchristliches Kerygma und “gnostische” Interpretation in einigen     



 
 

109 
 

Sprüchen des Thomasevangeliums 

A. F. J. Klijn - Early Syriac Christianity - gnostic? 

Kurt Rudolph - Probleme einer Entwicklungsgeschichte der mandäischen Religion 

Francesco S. Pericoli Ridolfini - Il salterio manicheo e la gnosi giudaico-cristiana 

Author: L. J. R. Ort – Mani´s conception of gnosis 

Julien Ries - La gnose dans les textes liturgiques manichéens coptes 

Gilles Quispel - Makarius und das Lied von der Perle 

Giorgio Raimondo Cardona - Sur le gnosticisme en Arménie: les livres d”Adam 

Edward Conze - Buddhism and gnosis 

E. Michael Mendelson - Some notes on a sociological approach to Gnosticism 

Günter Lanczkowski - Elemente gnostischer Religiosität in altamerikanischen Religionen 

R. Mcl. Wilson - Addenda et Postscripta 

Ugo Bianchi - Perspectives de la recherche sur les origines du gnosticisme 355 

Como se pode notar na lista acima, o evento contou com a presença de Hans 

Jonas, o autor célebre da obra em versão inglesa: The Gnostic Religion: The message 

of the alien God and the beginnings of Christianity (1958).356 O filósofo, ex-discípulo de 

Heidegger e Rudolf Bultmann, fora convidado pelo próprio Ugo Bianchi (1922-1995) e 

apresentou uma conferência intitulada Delimitation of the gnostic phenomenon - 

typological and historical.357 Além das conferências e das discussões ministradas 

durante o evento, o CM contou também com dois grandes contributos para os estudos 

do Gnosticismo: a intervenção acerca da publicação da versão completa dos Manuscritos 

e a formação de um comitê com a finalidade de discutir os aspectos essenciais das 

inúmeras vertentes ditas gnósticas. Segundo Robinson (2014), até a realização do 

evento, a solicitação de publicação, junto à UNESCO - que já havia sido realizada 

 
355 Bianchi et al., 1971. 
356 Jonas, 2001. 
357 Bianchi et al., 1970, pp.90-108. 



 
 

110 
 

anteriormente, no ano de 1961,358 não havia surtido efeito uma vez que, até então, o 

único progresso teria sido o da obtenção de fotografias dos Manuscritos. No entanto, 

durante o evento, foi composto um telegrama que seria enviado à UNESCO, o qual é 

descrito com mais detalhes pelo autor:  

O telegrama foi escolhido como um pedido formal da International Association for the History of 

Religions e da Società italiana di storia delle religioni, as quais patrocinaram a realização do 

Colóquio, e foi assinado por Ugo Bianchi como Presidente do Colóquio e Geo Widengren como 

Presidente da International Association for the History of Religions. Foi enviado por Bianchi à 

UNESCO, com a qual Widengren também mantinha contato pessoal (...)359 

Embora Williams (1996) pareça nos contrariar nesse ponto, cremos que a 

segunda grande contribuição do Colóquio foi a distinção entre os termos gnosis e 

Gnosticismo, bem como a discussão acerca de certos elementos supostamente 

essenciais do último. Em suma, a ideia consistiu na elaboração de um “comitê ad hoc” - 

de modo a formular uma “hipótese de trabalho”,360 formado por Geo Widengren, Hans 

Jonas, Jean Daniélou, Carsten Colpe e Ugo Bianchi - que elaborou “[...] um texto relativo 

à «Proposta concernente ao uso científico dos termos gnosis, gnosticismo etc.» e o 

apresentou para discussão na sessão final.” 361 Segundo recomendação proposta pelos 

membros do comitê, seria necessária a distinção entre estes dois termos, de modo a “[...] 

evitar um uso indiferenciado dos termos gnosis e Gnosticismo”.362 Partiu-se do consenso 

 
358 Robinson, 2014, p.985. 
359 “The telegram was adopted as a formal request of the International Association for the History of 

Religions and the Societa italiana di storia delle religioni, under whose auspices the Colloquium was held, 
and was signed by Ugo Bianchi as President of the Colloquium and Geo Widengren as President of the 
International Association for the History of Religions. It was sent by Bianchi to UNESCO, with which 
Widengren was also in personal contact (...)” (Robinson, 2014, p.987) 

360 (...) “working hypothesis” (Bianchi et al., 1970, p.xxvi) 
361 (...) “Un comitato ad hoc (...) un texto relativo a “Proposte concernenti l´uso scientifico dei termini 

gnosi, gnosticismo etc.” e l´ha presentato alla discussione nella seduta finale.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvi) 
362 (...) “In order to avoid an undifferentiated use of the terms gnosis and Gnosticism” (...) (Bianchi et 

al., 1970, p.xxvi) 



 
 

111 
 

de que há um “fato concreto” que pode ser identificado pelo “[...] uso combinado dos 

métodos históricos e tipológicos” 363, provavelmente uma sugestão pontual de Hans 

Jonas, tendo-se em vista o título de sua apresentação no evento. Esse “fato histórico” 

refere-se pontualmente a “um certo grupo de sistemas do segundo século d.C.”,364 

definição já defendida por Henry-Charles Puech no mínimo quinze anos antes da 

realização do evento. Por outro lado, mediante o termo “gnosis” se deveria compreender 

como um “[...] conhecimento dos mistérios divinos reservados a uma elite.” 365 Observa-

se, desde já, uma preocupação dos pesquisadores, quanto a possíveis equívocos, que, 

se já não estavam a ocorrer, poderiam ocorrer em um futuro próximo, dada a 

complexidade do “fenômeno gnóstico” e à popularidade que este passava a adquirir com 

o tempo, sobretudo a partir da descoberta dos Manuscritos. Assim, os pesquisadores 

identificam cinco aspectos essenciais do pensamento gnóstico, os quais buscaremos 

resumir: 

I - O Gnosticismo passa a ser a visto como um fenômeno histórico, restrito ao 

século II d.C., e que envolve “uma série coerente de características” 366 que se resumem 

na ideia de uma centelha divina no homem 367 em estado de inércia, e que, portanto, 

precisa ser “despertada” pela “[...] contraparte divina do self de modo a ser 

reintegrada.”368 Contudo, essa centelha divina se “[...] fundamenta ontologicamente em 

uma concepção de um movimento descendente” 369 de uma hierarquia vertical 

 
363 (...) “combined use of the historical and the typological methods” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxvi) 
364 (...) “a certain group of systems of the Second Century A.D” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxvi) 
365 (...) “knowledge of the divine mysteries reserved for an élite.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvi) 
366 (...) “una serie coerente di caratteristiche.” (Bianchi et al., 1970, p.xx) 
367 “divine spark in man,” ou na tradução alemã “göttlichen Funkens im Menschen” (Bianchi et al., 

1970, p.xx) 
368 (...) “awakened” (...) “by the divine counterpart of the self in order to be finally reintegrated.” 

(Bianchi et al., 1970, p.xx) 
369 (...) “devolution” (...) “this idea is based ontologically on the conception of a downward movement.” 

(Bianchi et al., 1970, p.xx) 



 
 

112 
 

“devolutiva” que pode ser encontrada também em outras vertentes do pensamento 

antigo.  

II - Partindo-se da premissa acordada de que há uma distinção essencial entre 

uma gnosis e o Gnosticismo se poderia inferir que todo Gnosticismo histórico contém 

uma gnosis, mas “nem toda gnosis é Gnosticismo”,370 somente aquela que contém a 

“ideia da consubstancialidade divina da centelha”371 e que se encontra submetida pelos 

“fundamentos ontológicos, teológicos e antropológicos” indicados no ponto anterior, mas 

que necessariamente implica na “identidade divina” entre o conhecedor (gnostikos), o 

conhecido, “a divina substância do self transcendente”372 e pelo modo pelo qual se 

conhece, ou seja, mediante uma “faculdade divina a ser despertada e atualizada”373 

III - Levanta-se a questão acerca da possibilidade de que o “gnosticismo clássico” 

tenha derivado de um “pré-gnosticismo”, ou ainda, um “proto-gnosticismo.” A ideia de um 

“pré-gnosticismo” geralmente se encontra associada à possibilidade de derivação 

egípcia ou mesopotâmica, ao “apocalipticismo judaico, Qumran ou o farisaísmo”.374 Se 

é o caso de um “proto-gnosticismo” então, a essência do Gnosticismo, poderia ser 

encontrada fora do contexto do cristianismo, no contexto indo-irânico ou ainda no 

platonismo, pitagorismo ou orfismo.  

IV - Poderia se pensar o Gnosticismo a partir de uma Weltgeschichte375 - ou seja, 

a partir de um contexto mundial comum, seja mediante a influência dos Upanixades, do 

pitagorismo, catarismo e até mesmo mediante a influência de um “Gnosticismo iazidi e 

 
370 “Not every gnosis is Gnosticism (...)” (Bianchi et al., 1970, p.xx) 
371 (...) “idea of the divine consubstantiality of the spark” (Bianchi et al., 1970, p.xxvii) 
372 (...) “the divine substance of one’s transcendent self.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvii) [Mantivemos 

o termo da versão inglesa “self” porque, como pretendemos tratar posteriormente (4.4), é um termo 
adequado ao conceito junguiano de Selbst ou Self, mas que não pode ser confundido com o “ego” ou o 
“eu” empírico e cotidiano.] 

373 (...) “divine faculty is to be awakened and actualized.” (Bianchi et al., 1970, p.xxvii) 
374 (...) Jewish apocalypticism, Qumran, or Pharisaism (...)” (Bianchi et al., 1970, p.xxvii) 
375 (...) “Weltgeschichte” (Bianchi et al., 1970, p.xxviii) 



 
 

113 
 

ismaelita”376 etc., desde que se reserve a distinção anterior de um “conceito mais geral 

de gnosis”377.  

V - Acerca do termo frequentemente utilizado para se caracterizar o Gnosticismo, 

o “dualismo”, recomenda-se a reserva do uso somente para casos em que se observa 

uma “drástica separação ou oposição”378 entre os princípios que fundamentam a 

existência e que se encontram no mundo, e que pode ser compreendido mediante três 

aspectos principais:  

a) “O dualismo anticósmico” - que interpreta o mundo como substancialmente mal.  

b) “O dualismo zoroástrico” - de aspecto híbrido e mais favorável ao cosmos. 

c) “O dualismo metafísico” - de caráter “dialético”, no sentido do platonismo, no qual pressupõe 

a existência de “dois princípios irredutíveis e complementares”. 379 

É importante notar que, acerca do tópico I, como pretendemos tratar mais adiante 

(4.5), as contribuições de Gershom Scholem no Círculo de Eranos possibilitaram 

identificar um esquema cosmológico vertical e “multidimensional” na Kabbalah. Acerca 

do tópico V, por sua vez, nota-se que a obra de Hans Jonas obteve impacto duradouro 

na intepretação do Gnosticismo, sobretudo a partir da identificação já realizada 

anteriormente pelo pensador judeu de certos elementos “dualistas” da cosmovisão 

gnóstica. A respeito disso, segundo Bianchi (1970), o autor alemão “[...] nos deu um 

quadro dificilmente contestável do Gnosticismo, de sua Weltanschauung, de sua 

essência, de sua voz, de seu espírito, de seu caráter dualista e anticósmico, que depois 

de muito tempo foi identificado como típico do Gnosticismo”.380  

 
376 (...) “Yezidi and Ismaili Gnosticism” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii) 
377 (...) “more general concept of gnosis” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii) 
378 (...) “drastic separation, or opposition” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii) 
379 (...) “two irreducible and complementary principles.” (Bianchi et al., 1970, p.xxix) 
380 (...) “nous a donné un cadre difficilement contestable da gnosticisme, de sa Weltanschauung, de 

son essence, de as Voix, de son esprit, de son caractère dualiste et anticosmique, qui depuis longtemps a 
été identifié comme typique du gnosticisme” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii) 



 
 

114 
 

Em referência a essa visão dualista e anticósmica, comumente atribuída ao 

pensamento gnóstico, sem uma certa prudência interpretativa, poder-se-ia culminar em 

uma generalização apressada, a saber, de que o Gnosticismo como um todo, 

supostamente consistiria em um pessimismo ou ódio ao mundo. Não parece ser o caso 

dos pensadores de Eranos, pois, como bem aponta Hakl (2014), no pensamento de 

Puech, por exemplo, “[...] não há vestígios de uma visão profundamente negativa do 

mundo que muitos outros estudiosos como Hans Jonas ou Eric Voegelin perceberam no 

gnosticismo.” 381 Apesar de certos elementos radicais e talvez até mesmo paradoxais 

contidos no pensamento gnóstico, a aplicação de termos como “dualismo” e 

“anticosmismo”, assim como a tendência de se interpretar literalmente certos elementos 

próprios da cosmologia, soteriologia e escatologia ditas gnósticas, poderia incorrer em 

um reducionismo filosófico e impedir uma interpretação mais abrangente acerca desta 

Weltanschauung tão complexa. 

Nossa hipótese a respeito é a de que, de modo geral, a concepção de “dualismo 

gnóstico”, em seus vários aspectos, possivelmente foi reabsorvida pelos pesquisadores 

de Eranos não como algo depreciativo ou pessimista, de negação do mundo, mas em 

termos das noções junguianas de enantiodromia, sizígia e do Mysterium Coniuntionis, 

conceitos os quais pretendemos tratar mais adiante. 

 Hans Thomas Hakl (2014), ainda aponta para outra grande suposta contribuição 

do Colóquio de Messina a qual, de certa forma, impunha uma reinterpretação do 

Gnosticismo: 

O gnosticismo faz menção constante de deuses e demônios, seres espirituais que são mantidos 

como escravos dos poderes do mundo inferior. No entanto, desde o revolucionário congresso de 

Gnosis de 1966 em Messina, provavelmente não podemos mais considerar esses seres 

 
381 (...) “there is no trace of the profoundly negative view of the world that many other scholars (such 

as Hans Jonas or Eric Voegelin) have perceived in Gnosticism.” (Hakl, 2014, p.105) 



 
 

115 
 

literalmente. Foi neste congresso que o famoso estudioso do gnosticismo Carsten Colpe 

argumentou de forma convincente que os nomes desses seres denotavam não deuses, mas sim 

diferentes aspectos da “alma” (em linguagem psicológica, vários aspectos da consciência ou do 

“self”).382 

A citação anterior se refere a uma conferência ministrada por Carsten Colpe 

(1929-2009), no Colóquio de Messina, intitulada Die ‘Himmelsreise der Seele’ ausserhalb 

und innerhalb der Gnosis. Em suma, o pensador alemão defende a tese de que tanto 

“dentro” do Gnosticismo quanto “fora”, se poderia identificar inúmeras representações 

para aquilo que em nosso vocabulário “nada mais se oferece do que a palavra 

«alma».”383 Portanto, no contexto inicial do cristianismo, a “alma” era vista como dotada 

necessariamente de várias partes, superiores e inferiores e que podem ser pensadas a 

partir da “especulação macrocosmos-microcosmos”.384 Assim, figuras do panteão 

gnóstico como o Anthropos, o “filho do homem” joanino, Adamas, Sophia, Nous etc., 

narram um mesmo drama escatológico em que “[...] a parte superior da alma se torna a 

redentora da parte inferior”.385 A evidência maior, e o que inquieta o autor, é a figura do 

Salvator-Salvandus, o “salvador redimido”. Ora, se pensamos a partir do cristianismo 

popular na figura do Cristo como uma representação antropomorfizada, como o filho de 

Deus, e, portanto, como um aspecto tripartido do próprio Deus, por que um redentor 

precisaria ser redimido se não fosse já um aspecto superior e imanente à própria alma 

 
382 “Gnosticism speaks repeatedly of gods and demons, spiritual beings that are held in thrall by the 

powers of the lower world. However, since the groundbreaking Gnosis congress of 1966 in Messina, we 
can probably no longer regard these beings literally. It was at this congress that the famous scholar of 
Gnosticism Carsten Colpe argued convincingly that the names of these beings denoted not gods but rather 
different aspects of the “soul” (in psychological language, various aspects of consciousness or of the “self 
”). The scholar of religion Hans Kippenberg considered this discovery to be one of Colpe’s greatest 
achievements in his academic life and was convinced that the linguistically wellversed Colpe had been able 
to prove his point philologically as well.” (Hakl, 2014, p.265) 

383 (...) “kein anderes anbietet als das Wort “Seele”.” (Bianchi et al., 1970, p.430) 
384 (...) “Makrokosmos-Mikrokosmos-Spekulation” (Bianchi et al., 1970, p.437) 
385 (...) “wird der obere Teil der Seele zum Erlöser des unteren Teils.” (Bianchi et al., 1970, p.439) 



 
 

116 
 

humana? Assim, segundo Colpe (1970), o mito da “viagem celestial da alma”386 é a 

própria narrativa escatológica humana, onde a figura do redentor (Der obere Mensch) se 

encontra dentro do próprio humano (innere/untere Mensch). Desse modo, segundo 

Kippenberg (2009): 

O ser espiritual oprimido representa o self humano; o mito não está contando uma história sobre 

um redentor redimido, mas sobre um self humano não redimido. Em uma conferência em Messina 

(...) ele conseguiu convencer seus colegas a revisar a definição de Gnosticismo de acordo com 

isso e colocar em seu centro a necessidade de cada um reconhecer em si mesmo, a sua origem 

transcendente e os meios de revelação.387 

A partir desses comentadores e referências apresentadas poderíamos inferir que 

o Colóquio de Messina apresentou importantes e novas interpretações acerca do 

pensamento gnóstico às quais pareciam dialogar com as leituras até mesmo psicológicas 

de tal fenômeno. Entretanto, poderíamos nos questionar: em que consistiria, a menção 

de Hakl (2014) a uma “linguagem psicológica” no pensamento de Colpe? Não seria uma 

referência pontual à Psicologia junguiana? Embora Carsten Colpe não cite Jung, nem 

propriamente a psicologia, senão que faz uma menção muito breve à “[...] pesquisa 

moderna da alma e representações espirituais de salvação”388, ele segue as inúmeras 

“pistas” já deixadas anteriormente por Jung e pelos pesquisadores de Eranos acerca do 

aspecto simbólico e psicológico contido no pensamento gnóstico, a começar pelo 

conceito de Anthropos, o “filho do homem” ou “salvator”, que, como iremos apresentar 

 
386 (...) “Himmelsreise der Seele” (Bianchi et al., 1970, p.443) 
387 “The subdued spiritual being represents the human self; the myth is not telling a story about a 

redeemed redeemer but about an unredeemed human self. At a conference in Messina (...) he was able 
do convince his colleagues to revise the definition of Gnosticism accordingly and to place at its centre the 
need to recognize oneself, one´s transcendent origin, and the means of revelation.” (Kippenberg, 2009, 
p.3) 

388 (...) “modernen Erforschung der Seelen- und spirituellen Erlösungsvortellungen” (Bianchi et al., 
1970, p.430) 



 
 

117 
 

posteriormente, Jung, já no ao de 1951,389 quinze anos antes do Colóquio de Messina, 

interpreta como análogo ao seu conceito de Selbst (3.4). 

Entretanto, uma grande questão que Hans Jonas (2001) parece ter deixado em 

aberto  ̶  sem ao menos mencionar no Colóquio de Messina  ̶  era acerca da possibilidade 

de que a filosofia encontrasse uma “terceira via [...] pela qual o abismo dualista pudesse 

ser evitado e que ainda conservasse um dualismo suficiente pelo qual pudesse sustentar 

a humanidade do homem.” 390 Ora, essa “terceira alternativa” não poderíamos encontrar 

no Círculo de Eranos? Embora Jonas talvez não admitisse isso, devido ao seu aparente 

rechaço às “correntes modernas do pensamento Gnóstico”,391 como pretendemos 

defender, os principais articulistas de Eranos  ̶  sobretudo, a partir da influência direta de 

Carl G. Jung   ̶ dialogaram com inúmeras vertentes filosóficas e científicas, sem, contudo, 

se restringir a nenhuma delas, e, ao mesmo tempo em que se confrontam com o 

problema da gnosis parecem desenvolver um novo conhecimento do humano, um novo 

“humanismo,” que pudesse superar todas as formas de reducionismo e dualismo, 

mediante o resgate de uma certa tradição gnóstico-alquímica: O mysterium 

coniunctionis, elementos os quais trataremos posteriormente (4.1.4). 

  

 
389 Trata-se do ano que Jung publica: Aion: Untersuchungen zur Symbolgeschichte. Veja-se 

(Jung,1958). 
390 (...) “one by which the dualistic rift can be avoided and yet enough of the dualistic insight saved 

to uphold the humanity of man - philosophy must find out.” (Jonas, 2001, p.340) 
391 (...) “modern Gnostic currents of thought” (Hakl, 2014, p.265) 



 
 

118 
 

3.5 ACERCA DO SENTIDO HISTÓRICO E FILOSÓFICO DA GNOSIS                                         

Em um artigo intitulado Gnosticism, Gilles Quispel, o filólogo de Eranos, um dos 

poucos especialistas que trabalharam diretamente com os NHC, convidado para se 

apresentar no Colóquio de Messina afirma que “[...] Desde o congresso sobre as origens 

do Gnosticismo realizado em Messina, Itália, em 1966, os estudiosos têm feito uma 

distinção entre gnosis e Gnosticismo.” 392 Essa sugestão enfática, como mencionamos, 

tinha o objetivo de “[...] se evitar um uso indiferenciado dos termos gnosis e 

Gnosticismo”393 de modo que, pelo último se referiria estritamente a “um certo grupo de 

sistemas do segundo século II d.C.,” 394  ̶  portanto, com um sentido e um recorte histórico 

supostamente muito precisos  ̶  e “um conceito mais geral de gnosis.” 395 Isso nos leva a 

inferir que, se concordamos com a necessidade de tal distinção, como é o caso de nossa 

tese, necessariamente deve haver, ao longo da tradição do estudo da gnosis, a distinção 

entre uma interpretação estritamente histórico-factual do fenômeno complexo que ficou 

conhecido como Gnosticismo e uma interpretação filosófica distinta e mais ampla do 

conceito de gnosis, e que, a interpretação acerca de tais conceitos e suas últimas 

consequências variam de acordo com a ênfase e o sentido dado: histórico-factual ou 

filosófico-narrativo, bem como à idiossincrasia do pensamento de cada autor.  

Ao longo deste trabalho buscamos fazer este uso diferenciado entre gnosis e 

Gnosticismo justamente por perceber as características singulares com que os autores 

de Eranos tratam do problema da gnosis   ̶  a saber, de forte aceno antropológico, 

humanístico e autodenominado fenomenológico como trataremos a seguir   ̶ e por 

 
392 “Ever since the congress on the origins of Gnosticism held at Messina, Italy, in 1966, scholars 

have made a distinction between gnosis and Gnosticism.” (Quispel, 2008, p.156) 
393 (...) “to avoid an undifferentiated use of the terms gnosis and Gnosticism” (...) (Bianchi et al., 

1970, p.xxvi) 
394 (...) “a certain group of systems of the Second Century A.D” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxvi) 
395 (...) “more general concept of gnosis” (...) (Bianchi et al., 1970, p.xxviii) 



 
 

119 
 

perceber intuitivamente que ao longo da tradição filosófica contemporânea há um certo 

abuso do termo “Gnosticismo”.396 Como apresentamos anteriormente (3.2), ao mesmo 

tempo em que este fenômeno supostamente ressurge na contemporaneidade surge o 

agnosticismo como uma posicionamento filosófico mais neutro ou até mesmo indiferente. 

O pensamento gnóstico, para todos os efeitos, passa a ser uma forte referência não mais 

somente no campo confessional-religioso, mas também filosófico, a partir de sua raiz 

etimológica característica, isto é, o conhecimento (gnosis). 

Como também buscamos expor anteriormente (2.6), o uso do termo “gnosticismo” 

a partir de Eric Voegelin  ̶  juntamente com as personalidades talvez controversas de 

Jakob Wilhelm Hauer (1881-1962) e Gustav Richard Heyer (1890-1967)  ̶  parece ter 

causado uma série incalculável de equívocos e prejuízos, a saber, das associações das 

amplas pesquisas em Eranos a visões totalitárias e “fascistóides”. 397 Nesse sentido, 

defendemos que o uso imprudente desse termo “gnosticismo” causou algumas 

imprecisões e até mesmo contradições, motivo pelo qual o emprego deste, em um 

sentido filosófico mais amplo não deve ser recomendado.  

Mas, como se poderia pensar o posicionamento filosófico de um gnóstico ou de 

um agnóstico? Quando Eric Voegelin (1901-1985) afirma que a “essência da 

modernidade é o Gnosticismo”398 ou quando Robert Ellwood (1999) atribui uma 

“sabedoria conhecida como gnosticismo”399 ao Círculo de Eranos, eles estariam a se 

referir a um sentido histórico-factual ou filosófico? Ademais, eles estariam a se 

 
396 Entendemos que o modo com que os autores de Eranos tratam do “pensamento gnóstico” é 

singular na medida em que, ao mesmo tempo que buscam uma fundamentação histórica para suas 
pesquisas ele mantém uma certa “atitude fenomenológica” e uma interpretação “arquetípica.” Nos 
utilizamos do termo “intuitivamente” porque durante a pesquisa inicial deste tema, antes mesmo de se 
defrontar com a sugestão de distinção entre ambos os termos, o autor deste trabalho já havia se defrontado 
com esta problemática, a saber, de perceber um certo abuso no uso do termo “Gnosticismo”. 

397 Hakl, 2014, p.9. 
398 (...) “essence of modernity is Gnosticism” (Voegelin, 2012, p.vii) 
399 (...) “wisdom known as gnosticism” (Ellwood, 1999, p.17) 



 
 

120 
 

pronunciar desde um ponto de vista ateu, agnóstico ou gnóstico? As interpretações de 

cunho político do fenômeno do “gnosticismo” teriam uma certa predisposição a uma 

“Weltanschauung agnóstica”? 

Somente para citarmos alguns exemplos iniciais do modo singular com que os 

autores de Eranos tratam do pensamento gnóstico iremos trazer a discussão algumas 

concepções que têm a gnosis como um tema articulador. Henry Corbin, como 

apresentamos anteriormente (3.2), vê o agnosticismo como uma “ameaça mental” uma 

vez que instigaria uma espécie de aversão a tudo o que se relacione à gnosis, e, ao 

mesmo tempo, de modo análogo a Jung parece se identificar com pensamento gnóstico. 

Não obstante, independente das convicções particulares desses autores, eles 

desenvolvem um profundo interesse filosófico em compreender o homo religiosus, isto 

é, compreender a essência da experiência religiosa humana, sem, contudo, reduzi-la a 

nenhuma forma de pensamento, seja teológica, sociológica, histórica ou científica. 

Para se ter outro exemplo que mostra a amplitude das possíveis articulações 

filosóficas que o termo gnosis detinha neste grupo de pensadores basta investigar o que 

Jung compreendia por um mundus archetypus400 ou o que Corbin entendia pelo seu 

mundus imaginalis 401 ou por sua “filosofia profética”.402 Em suma, Jung menciona um 

“mundo arquetípico”, o qual o humano é observado não somente como um corpo 

orgânico. No entanto, esse “mundo” consiste em um estado de inconsciência 403 ou 

agnosia404, na qual são confrontados “[...] a consciência finita com seu fundamento 

 
400 Jung, 1988, p.191. 
401 Veja-se 4.6. 
402 (...) “philosophie prophétique” (Corbin, 2014, p.109) 
403 (...) “Unbewusstheit” (Jung, 2021, §119) 
404 [Jung toma consciência deste conceito por meio de Gilles Quispel.] 



 
 

121 
 

primordial e o eu mortal com o eterno Selbst, o Anthropos, Purusha, Atman, ou quaisquer 

que sejam os nomes que a especulação humana tenha dado a esta.” 405 

Tal como os Gnósticos pensavam o humano, como dotado do “spinther, a 

fagulha”406 ou os renascentistas a partir de uma imago Dei no interior do homem,407 de 

um ponto de vista psicológico-pneumatológico, poderia se pensar o humano como 

dotado de uma “força ativa”408 e dinâmica, análoga ao Selbst, Atman ou ainda, em termos 

corbinianos, como um “corpo espiritual.” 409 Henry Corbin   ̶  autor que daremos uma 

ênfase especial posteriormente (4.6)  ̶  pelo termo “filosofia profética”, refere-se a “uma 

«filosofia narrativa», absolvida do dilema que obceca aqueles que se questionam: é mito 

ou é história? Em outras palavras: é real ou é irreal? É ficção ou é verdade?” 410 A 

descoberta dessa “filosofia” consiste no resgate de uma tradição muito antiga, de uma 

“gnosis mística” (irfan) 411 cujos eventos jamais poderão ser encontrados em uma história 

e uma geografia materialistas, uma vez que “[...] Os eventos que descreve não são nem 

mito nem história no sentido comum das palavras. É a história de Malakut, o que 

chamaremos de história imaginal.” 412 Trata-se de uma tentativa de reestabelecimento 

da imaginação no conhecimento humano, enquanto uma faculdade capaz de acessar 

um mundo intermediário entre o material e o espiritual, mas que “[...] nunca mais deve 

ser confundida com o imaginário.” 413 

 
405 [Itálicos nossos] (...) “das endliche Bewußtsein seiner Vorbedingung und das sterbliche Ich dem 

ewigen Selbst, dem Anthropos, Purusha, Atman, und was sonst für Namen menschliche Spekulation (...) 
je gegeben hat, gegenüber.” (Jung, 1988, §210) 

406 (...) “des spinther, des Funkens” (Jung, 2021, §344) 
407 Veja-se: 4.1.1. 
408 (...) “eine wirkende Kraft” (Jung, 2021, §411) 
409 (...) “spiritual body” (Corbin, 1989) 
410 (...) “a «narrative philosophy,» absolved of the dilemma which obsesses those who ask: is it myth 

or is it history? In other words: is it real or is it unreal? Is it fiction or is it true?” (Corbin, 1989, p.xii) 
411 Corbin, 1989, p.xxv. 
412 (...) “The events which it describes are neither myth nor history in the ordinary sense of the words. 

It is the history of the Malakut what we shall call imaginal history.” (Corbin, 1989, p.xii) 
413 (…) “no more to be confused with imaginary” (Corbin, 1989, p.294) 



 
 

122 
 

Mas o que seria uma história de Malakut? Seria o mesmo conceito cabalístico de 

Malkhut enquanto uma Sephirot da Kabbalah judaica? Os estudos realizados por 

Gershom Scholem em Eranos teriam auxiliado esses pensadores a desenvolver uma 

gnosis? Considerada a partir de uma perspectiva filosófica e soteriológica, a gnosis é, 

talvez, o que mais cativa os pensadores de Eranos e que a torna mais distinta das 

vertentes religiosas “fideístas”: o conhecimento e o autoconhecimento são a condição 

sine qua non da libertação do humano de seus opressores, sejam estes externos ou 

internos. Desse modo, a salvação pode ser dada mediante a figura de um “salvador” que 

traz uma nova mensagem e novos ensinamentos, mas que estes, bem como seu 

personagem jamais podem ser interpretados literalmente, ou seja, tomados mediante 

uma representação antropomórfica e reducionista que coloca a ênfase em um elemento 

histórico-salvífico exterior.  

Assim como Cristo é, para os Gnósticos, o salvador, o “filho do homem,” ou seja, 

o “filho de “Anthropos”,414 ele corresponde ao Zarathustra ou o Saoshyant irânicos, como 

símbolos do “homem espiritual interior” 415, ou ainda, o mistério que envolve o “começo, 

o meio e o fim do Homem e do mundo” 416 O Apocalipse também não pode ser 

interpretado literalmente, como a destruição absoluta do mundo, senão, da revelação 

prefigurada pelos profetas e visionários de um “fim dos tempos”, no caso específico do 

Cristianismo, da era ou Aion piscis, mediante a parousía do Cristo e o aparecimento de 

sua antítese, o Anticristo.417 Esse salvador, traz uma mensagem de “pantas pantachon 

metanoein” 418 a qual é reduzida posteriormente, pelos padres da igreja, a uma simples 

“remissão dos pecados” (poenitentiam agere). Nesse contexto, se queremos pensar em 

 
414 (...) “that is, Son of Anthropos” (Pagels, 1989, p.123) 
415 (...) “innere, geistige Mensch” (Jung, 2021, §312) 
416 (...) “beginning, the middle, and the end of Man and of the world.” (Corbin, 1989, p.48) 
417 Jung, 2021. 
418 Jung, 2021, §299. 



 
 

123 
 

termos de “pecado ou culpa”, o pecado primordial que o humano deve se arrepender é 

a “[...] agnoia, respectivamente, a agnosia, a inconsciência.” 419 Assim, Jung nos permite 

pensar que a tomada de consciência destes arquétipos é o que permite a transição de 

um estado humano de inconsciência para um estado de autoconsciência, da transição 

da agnosia para a gnosis.  

A escatologia gnóstica, por sua vez, como pretendemos defender posteriormente 

(4.5) é entendida pelos pesquisadores de Eranos a partir de uma visão espaço-temporal 

cabalística ou “aiônica” muito complexa, como o último nome sugere, e se encontra 

fundamentada na noção gnóstica de αἰών.420 Sobretudo, a partir de seus elementos 

“judaizantes”, a nossa hipótese421 é a de que a visão cosmológica gnóstica parece estar 

mesclada com a sua soteriologia, a partir de uma representação de espaço-tempo não 

lineares e não literais, ou seja, parece se tratar de uma visão espaço-temporal 

multifacetada ou multidimensional que jamais poderia ser compreendida a partir de uma 

Weltanschauung materialista. 

Logo, a partir das especulações em torno da gnosis, embora possamos concordar 

que os cristãos primitivos detinham uma visão fortemente influenciada pela cultura 

helênica, a saber, de um posicionamento filosófico-religioso anti-determinista do humano 

diante do cosmos, bem como uma visão antitética   ̶ de uma “cosmovisão” expressa ao 

longo da história da filosofia por termos como “anticosmismo” ou “dualismo” ̶  podemos 

afirmar com os pensadores de Eranos,  aos quais demos atenção especial neste trabalho 

 
419 (...) “die agnoia beziehungsweise die agnosia, die Unbewusstheit.” (Jung, 2021, §299) 
420 Trata-se de um termo muito frequente no Codex Askew ou simplesmente Pistis Sophia 

(Schmidt,1978) bem como na obra antes referida de Jung (2021).  
421 Embora nosso trabalho tenha de lidar com estas noções complexas de modo a ilustrar o 

problema da gnosis, assumimos que não é possível no momento defender consistentemente tais 
hipóteses, uma vez que parecem escapar em magnitude o escopo deste, as quais poderão ser defendidas 
em trabalhos posteriores. 



 
 

124 
 

que, de nenhuma forma estes podem ofuscar ou reduzir a riqueza dessa 

Weltanschauung, sejam quaisquer os termos que optemos por utilizar para descrevê-la.  

Embora possamos entender o humano sob diversas perspectivas antropológicas 

(linguagem, cultura, técnica), o que privilegiamos neste trabalho foi seu aspecto religioso 

(homo religiosus), por entendermos que seria o mais adequado para se compreender o 

problema da gnosis e seu desenvolvimento neste círculo de pensadores. Assim, como o 

Gnosticismo pode ser compreendido mediante aspectos distintos  ̶  a saber, cosmológico, 

pneumatológico, soteriológico, escatológico   ̶  estes pensadores nos parecem manter 

uma prudência interpretativa diante de qualquer possível reducionismo histórico-

filosófico, como ocorrido nos casos de utilização de termos como “sincretismo”, 

“anticosmismo”, “dualismo” etc., ainda que estes pensadores se expressem em termos 

de uma “unidade arquetípica” coerente que poderia ser encontrada a partir de um estudo 

comparativo das Religiões. 

Nossa tese é, assim, a de que, ao mesmo tempo que os autores de Eranos 

parecem estar muito bem atualizados acerca das dificuldades interpretativas em torno 

do Gnosticismo, bem como do que nomeamos como “o problema da gnosis”, este passa 

a ser assumido pelo grupo na reformulação de um novo conhecimento do humano, a 

partir de uma distinção entre dois aspectos fundamentais: histórico-factual e filosófico-

narrativo; sendo este último fortemente influenciado pela “filosofia narrativa” ou 

“profética” de Henry Corbin, bem como da psicologia “arquetípica” junguiana. Assim, 

embora estes autores estejam bem atualizados acerca dos documentos que surgem, 

sobretudo os NHC, eles não parecem estar profundamente preocupados com a origem 

histórica deste fenômeno, senão na busca dos elementos filosóficos essenciais, 

“arquetípicos” ou “imaginais”, contidos nessa Weltanschauung tão singular que se 

manifestou e que, possivelmente, continuava a se manifestar historicamente.  



 
 

125 
 

Dessa forma, podemos pensar a abordagem filosófica de Eranos como análoga à 

do perenialismo, a saber, mediante um estudo histórico e comparativo das Religiões, é 

possível encontrar um conhecimento “perene” ou “arquetípico”, ou seja, um 

conhecimento essencial e decisivo, que não pode ser reduzido a certos padrões 

epistemológicos espaço-temporais, e que, por isso se poderia pensá-lo analogicamente 

como uma “unidade arquetípica” das Religiões. Trata-se de um conhecimento essencial, 

pois se encontra na interioridade e singularidade do humano, este visto analogamente 

com o pensamento gnóstico como uma “chispa” (Atman ou o Selbst junguiano) que 

guarda em seu interior todas as potencialidades de individuação. Decisivo, no sentido de 

que, a descoberta de uma gnosis coincide com possibilidade de libertação do humano 

diante de seus opressores, sejam eles internos ou externos. 

Esse conhecimento pode ser compreendido, em termos junguianos, mediante as 

múltiplas e coerentes imagens arquetípicas e das sizígias que se prefiguram desde os 

tempos mais remotos. Obviamente, não se trata de um conhecimento epistêmico 

fundamentado em “deduções silogísticas”, mas em um sentido mais próximo aos pré-

socráticos, que preferiam a utilização de termos como “sophia, gnome ou gnosis.” 422 

Assim, não somente Jung, mas os grandes conferencistas do grupo de Ascona, cujo 

pensamento de alguns trataremos de apresentar ao longo deste trabalho, confrontados 

com o problema da gnosis, passam a investigar nas diferentes vertentes gnósticas uma 

estrutura analogável (se não idêntica) e, a partir dessas pesquisas interdisciplinares 

desenvolvem teses acerca da gnosis. Jung rompe com Freud e desenvolve uma 

Psicologia Analítica (4.4.1) a partir das grandes temáticas “alquímico-gnósticas,” 

fundamentando-se em seus conceitos de arquétipos e inconsciente coletivo (4.4); 

Gershom Scholem encontra um Gnosticismo judaico nas doutrinas da Kabbalah e da 

 
422 (...) “syllogistic deductions” (...) “sophia, gnome, or gnosis.” (Preus, 2007, p.105) 



 
 

126 
 

Merkabah (4.5), bem como Henry Corbin desenvolve a noção de uma gnosis iraniana a 

partir do conceito de alam al-mital ou mundus imaginalis (4.6) etc.  

Contudo, tais pensadores, embora tenham se preocupado com uma 

fundamentação histórica e comparatista de tais concepções, sustentam-nas sob 

fundamentos que escapam à visão filosófica materialista.423 Esta estrutura dinâmica e 

“aiônica” somente se torna compreensível mediante as inúmeras analogias cabalísticas 

e arquetípicas compartilhadas nas conferências e tertúlias deste grupo. Desse modo, os 

estudos históricos do Gnosticismo, estimulados pela descoberta dos NHC e do Codex 

Jung, serviram como um forte elemento articulador das questões mais profundas acerca 

da natureza humana e do autoconhecimento. Assim, os pensadores de Eranos não estão 

interessados no historicismo ou em determinar a “historicidade fática”, de autoria, de 

influências de textos e documentos etc., senão compreender os elementos 

correspondentes a um “mundo arquetípico ou imaginal”.  

O que talvez é difícil para um leitor desacostumado com a abordagem singular 

dos autores em questão como Jung, Scholem, Corbin, Eliade etc., é que, como 

buscamos tratar anteriormente (3.1.2), estes desenvolvem amplas pesquisas na História 

das Religiões (Religionswissenschaft), portanto, conhecem em primeira mão os 

materiais históricos originais (como no caso dos NHC) e, ao mesmo tempo, desenvolvem 

um tratamento das questões acerca do humano a partir de uma nova perspectiva 

filosófica que integra, conjuga e supera essa informação histórica. Trata-se de um caso 

raro da intelectualidade do Século XX, que embora estivesse aberta ao diálogo com a 

espiritualidade oriental e ocidental, com o esoterismo etc., está a se fundamentar em um 

estudo metodologicamente rigoroso, alegadamente “humanista” (4.1.2), 

 
423 Pelo termo “materialismo” entendemos aqui como uma visão filosófica que parte da premissa, 

seja consciente ou inconsciente - semelhante ao conceito de junguiano de Weltanschauung - de que o 
critério decisivo para compreensão da “realidade” é físico-material, e portanto, como oposto ao imaginal, 
espiritual etc.  



 
 

127 
 

“fenomenológico” (4.3.1) e “empírico”, neste último caso, algo mais específico da 

Psicologia junguiana. Por outro lado, eles também não se isolam do diálogo com o 

pensamento de sua própria época, como os tradicionalistas ou perenialistas, que 

detinham uma visão muito fundamentalista ou negativista da contemporaneidade e que, 

por isso, acabavam por se “refugiar” nas tradições sapienciais antigas. 

Embora detenham certas semelhanças com os perenialistas, mediante a 

influência de Jung, estes pensadores não compreendem os temas metafísicos como 

Deus, o espírito, a gnosis etc., de modo “objetificado” senão mediante uma visão 

filosófica arquetípica e energética 424 que contrasta radicalmente com qualquer tentativa 

de abordagem meramente mecanicista de tais fenômenos. Assim, a gnosis em Eranos 

parece surgir como uma espécie de vitalidade intelectual e espiritual que permite que no 

interior de cada consciência possa haver uma experiência “apocalíptica” ou revelacional 

e de compreensão de uma figura do humano aberta à imanência-transcendência. 

A analogia de Corbin (4.3) de um hipotético historiador futuro em sua tentativa 

frustrada de identificar epistemologicamente as correntes e influências de Eranos, bem 

como uma possível rejeição a esta atitude filosófica singular do grupo acerca de assuntos 

ditos metafísicos, esotéricos ou espirituais, seria bem compreensível, uma vez que,  

o argumento dos gnósticos encontrou pouca aceitação na história, porque a intangibilidade da 

ideia de Deus corresponde obviamente a uma necessidade vital diante da qual qualquer lógica 

empalidece. (É claro, aqui não falamos de Deus como uma coisa em si, mas somente de uma 

concepção humana que, como tal, é um objeto legítimo da Ciência.)425 

Como se pode observar, a partir da citação acima, bem como da atitude filosófica 

geral dos grandes autores de Eranos, estes propunham a formulação de uma legítima 

 
424 Em Jung, 2002 o autor apresenta o energeticismo como um posicionamento filosófico-

psicológico contrário ao mecanicismo e assume o primeiro posicionamento em detrimento do segundo.  
425 Jung, 2002, §102. 



 
 

128 
 

gnosis que pudesse salvar o homem de qualquer reducionismo epistemológico, mas que, 

ao mesmo tempo, respeitasse também seus limites cognoscitivos de modo a não incorrer 

em conceitos metafísicos vazios sem alguma fundamentação na experiência direta. Esta 

experiência é a do humano que está aberto ao encontro com o outro, com o estranho, 

com o numinoso, o qual está também disposto a reconhecer que o verdadeiro mal reside 

em seu próprio interior. 

Nesse sentido, podemos afirmar que os grandes pensadores de Eranos, a partir 

da vivência terrificante de um período entreguerras, mas mais que isso, da experiência 

direta da guerra e da ascensão do totalitarismo (2.6), da confrontação com o tema da 

gnosis  ̶  pesquisas às quais foram impulsionadas pela descoberta dos Manuscritos de 

Nag Hammadi   ̶ sentiram a necessidade da formulação filosófica de um novo 

conhecimento do humano, não como uma pretensão metafísica e esotérica, mas 

inspirados em um ideal filosófico sui generis, a saber, mediante uma atitude 

fenomenológica,426 histórica e humanística  ̶  que pudesse transcender os estreitos 

limites acadêmicos e cientificistas de sua época. Por esses motivos, poderíamos 

caracterizar filosoficamente este conhecimento como uma gnosis. Desdobramentos 

dessa intuição é o que teremos no próximo capítulo. 

Embora nos pareça que o uso do termo “Gnosticismo” foi exacerbado, o que abriu 

margem para possíveis incompreensões, não cremos que seja sábia a atitude de 

simplesmente suprimi-lo. Ao contrário, sobretudo no caso específico das interpretações 

dos autores de Eranos acerca desse fenômeno, julgamos que é necessário um 

posicionamento interpretativo singular, a partir de uma distinção essencial entre uma 

concepção estritamente histórico-factual do Gnosticismo e uma noção filosófico-narrativa 

da gnosis   ̶ de caráter “arquetípico” e comparativo    ̶ característica deste grupo. 

 
426 Veja-se: 4.3. 



 
 

129 
 

4 A GNOSIS DE ERANOS 

Neste último capítulo buscaremos apresentar o que poderíamos chamar de a 

gnosis de Eranos. Em um primeiro momento (4.1), a tarefa será reconstruir o panorama 

conceitual que permite pensar a questão do humano a partir de certas noções 

renascentistas bem como do projeto de um “novo humanismo,” a partir dos autores em 

questão. Num segundo momento, (4.2) trataremos da questão do renascimento do 

pensamento mitológico em Eranos, propondo-o como uma possível resposta ao 

movimento de desmitologização, proposto por Rudolf Bultmann, e como um sintoma do 

retorno do pensamento gnóstico na contemporaneidade. Em um terceiro momento(4.3), 

realizaremos uma aproximação entre a noção eraniana de fenomenologia das Religiões, 

o Gnosticismo, e o que poderíamos chamar de uma Weltanschauung gnóstica. No quarto 

tópico deste último capítulo (4.4), abordaremos o conceito de gnosis desenvolvido por 

Jung no âmbito de sua psicologia arquetípica, a temática recorrente da gnosis em seu 

pensamento e sua consequente absorção no Círculo de Eranos.  A noção de uma gnosis 

judaica em Gershom Scholem será tratada no quinto tópico (4.5), bem como iremos tratar 

das concepções de “gnosis iraniana” e de imaginal em Henry Corbin no sexto tópico 

(4.6). 

  



 
 

130 
 

4.1 UM NOVO CONHECIMENTO DO HUMANO? 

A tarefa presente é reconstruir o contexto filosófico que inspirou o 

desenvolvimento do que pensadores passaram a chamar de um novo humanismo em 

Eranos. Este contexto é o Renascimento, no qual ressurge uma grande quantidade de 

temas que, até então, eram considerados irrelevantes de atenção filosófica, sobretudo 

para a teologia medieval. Inspirados por um espírito interdisciplinar, os autores de Eranos 

pareciam buscar devolver ao humano a sua dignidade filosófica, assim como devolver 

ao conhecimento o espaço que outrora somente a fé teria lugar.  

4.1.1 Acerca do posicionamento do Homem no cosmos 

Ao movimento comumente designado como “Renascimento,” na Itália, por volta 

dos séculos XIV a XVI, se convencionou chamar de um Humanismo, porque, em vez do 

teocentrismo do pensamento cristão medieval, pode-se reconhecer que houve uma 

busca progressiva do papel de destaque do homem diante do cosmos, um enaltecimento 

de sua natureza mediante expressões na Arte, na Filosofia, na Ciência, e na Religião. 

Comumente dividido em três fases, conhecidas como: Trecento (séc. XIV), Quatrocento 

(séc. XV) e Cinquecento (séc. XVI), tal movimento supostamente se inicia na Península 

Itálica, por intelectuais que detinham um renovado interesse no estudo da cultura greco-

romana e no reavivamento de certos ideais de exaltação do ser humano e seus atributos, 

tais como a razão, a liberdade, etc. Todavia, o Humanismo, considerado de um ponto de 

vista histórico, assim como o Gnosticismo, não pode ser considerado como um fenômeno 

absolutamente homogêneo e, portanto, não é isento de crítica, ao menos acerca de sua 



 
 

131 
 

terminologia, pois, se refere a “[...] uma ideologia desconhecida antes do iluminismo” 

cujos representantes “nunca se utilizaram desta palavra” para assim se autodesignar.427 

Resguardada uma certa prudência filosófica, esse fenômeno complexo parece 

apresentar certas características essenciais, como um novo despertar de ideais, já 

presentes em autores da Antiguidade Clássica, onde ao ser humano é resguardado um 

papel de importância filosófica, tendo-se em vista a sua relação com o cosmos. Esta 

virada antropológica se realiza mediante a tentativa de refutação do paradigma da 

miseria hominisl  ̶  instaurada a partir da obra publicada em latim, pelo Papa Inocêncio 

III, intitulada: De Miseria Humane Conditionis (1195) 428  ̶  e, por consequência lógica, o 

reconhecimento progressivo de uma dignitas hominis. A miséria do ser humano aparece, 

então, “[...] como uma possibilidade da existência humana, e não como a característica 

principal dela.”429 

O humano, a partir de então, passa a ser visto como um grande milagre (magnum 

miraculum) e esta fórmula serviria como “[...] o slogan, que expressam todos os 

humanistas do Renascimento para celebrar a dignidade do ser humano.” 430 Dentre os 

vários críticos da miséria humana estaria Giannozzo Manetti (1396-1459), que acaba por 

levantar objeções aos filósofos clássicos como Aristóteles, Séneca e Cícero por terem 

“introduzido um dualismo entre alma e corpo, de modo que este último seja definido como 

uma parte inferior e desprezível da natureza humana.” 431 O “milagre humano”, para os 

 
427 (…) “an ideology unknown before the Enlightenment” (…) “who never used the word.” 

(Copenhaver, 2019, p.153) 
428 O texto pode ser acessado online: http://www.thelatinlibrary.com/innocent1.html 
429 (...) “como una posibilidad de la existencia humana, y no como la característica principal de 

aquélla.” (Pele, 2012, p.29) 
430 (...) “Esta última fórmula, (…) es el lema, el ‘eslogan’, que expresan todos los humanistas del 

Renacimiento para celebrar la dignidad del ser humano.” (Pele, 2012, p.29) 
431 (...) “En relación con el cuerpo, Manetti critica (y a veces injustamente) por haber introducido un 

dualismo entre el alma y el cuerpo, de modo que este último sea definido como una parte inferior y 
despreciable de la naturaleza humana.” (Pele, 2012, p.31) 

http://www.thelatinlibrary.com/innocent1.html


 
 

132 
 

renascentistas italianos, parece consistir no reconhecimento, já presente nos antigos, de 

uma imago Dei no interior do homem, a qual logo iremos tratar mais detalhadamente.  

Entretanto, sobre a possibilidade condicional entre uma miseria e uma dignitas, 

em Pico della Mirandola (2014), mais pontualmente em sua Oratio de hominis 

dignitate,432 esta surge a partir de uma aporia primordial. De modo análogo ao mito de 

Prometeu e Epimeteu, o excelente artífice (optimus opifex) do mundo, ao se ver 

defrontado com a ausência de um arquétipo433 (Verum nec erat in archetipis) para tal 

estirpe, nem “sequer um lugar próprio, nem um rosto adequado, nem qualquer talento 

especial,” 434 a tal espécie chamou Adam: “ Nem celeste nem terreno, nem mortal nem 

imortal” e a colocou  no centro do mundo435 para que pudesse contemplá-la e, de acordo 

com a vontade de seu ânimo, escolher seu lugar no cosmos e moldar-se a si mesmo, 

seja sob um aspecto inferior, grosseiro e animalesco, ou a se regenerar como um ser 

superior e divino. Assim, por exemplo, a origem do humano descrita no livro do Genesis, 

passa a ser revisto pelos principais autores de Eranos sob uma perspectiva ampla, ou 

seja, não mais mediante uma interpretação cosmogônica literal, mas como a narrativa 

“arquetípica” ou “imaginal” do homem primordial (Anthropos).436 

Retomando a célebre e talvez incompreendida frase mosaica, poderíamos 

encontrar uma das motivações fundamentais do humanismo renascentista: “E Deus 

[Elohim] disse: façamos o homem à nossa imagem e semelhança.”437 Pico della 

Mirandola (1463-1494), assim como a maioria dos renascentistas italianos, retira tais 

 
432  Mirandola, Discorso sulla dignità dell'uomo (2014). Versão bilingue Italiano-Latim.  
433 Nos aprofundaremos acerca deste conceito a partir de Jung (4.4). Entretanto, nesse contexto se 

pode entender como um “modelo primordial”.  
434 (...) “Nec certam sedem, nec propriam faciem, nec munus ullum peculiare” (Mirandola, 2014, p.8) 
435 (...) “Nec te celestem neque terrenum, neque mortalem neque immortalem" (…) “Medium te 

mundi” (Mirandola, 2014, p.10) 
436 Veja-se (Jung, 2021) e (Corbin, 1989). 
437 [Adição nossa em colchetes e em itálico.] (...) “Then God [Elohim] said: Let us make man in our 

image, after our likeness (...)” [Trata-se do trecho em (Gn 1:26)] 



 
 

133 
 

motivações cosmogônicas e antropogênicas do Timeu de Platão, do Gênesis de Moisés, 

e das interpretações cabalísticas, herméticas e neoplatônicas que provêm dessas 

discussões iniciais. Estes pensadores, por vezes, representavam a alma humana sob 

uma forma redonda, com suas motivações astrológicas: o homem como um microcosmo, 

que contém em si a imago Dei, entretanto, é uma cópia da imagem arquetípica e, 

portanto, participa  ̶  como imagem refletida do universo (anima mundi) e seus ciclos  ̶  do 

macrocosmo, de Deus.  

Essa visão cosmológica, de certa forma otimista dos humanistas, parece 

contrastar nitidamente à visão anticósmica, que passou a ser atribuída ao pensamento 

gnóstico, presente, por exemplo na Pistis Sophia, uma vez que “[...] as forças planetárias 

demoníacas são os verdadeiros inimigos do gnóstico, nelas toma corpo o poder do 

destino, o poder da Heimarmene (εἱμαρμένη) da qual ele procura libertar-se.” 438 

Entretanto, essa interpretação anticósmica de Cassirer (2010),439 popularizada 

sobretudo a partir de Hans Jonas (1928), parece ter se tornado antiquada, sobretudo a 

partir do colóquio de Messina (1966), uma vez que não se deveria mais tratar literalmente 

esses elementos da cosmologia gnóstica como seres antropomorfizados, mas como 

“aspectos da alma humana”, como tratamos em (3.4), e sua relação com o 

macrocosmos, recomendação esta que nos parece ter sido seguida pelos mais influentes 

autores de Eranos.440 

Através do intellectus, ou do Nous se poderia realizar o religare, o objetivo final da 

Religião, a reconexão com Deus. Desse modo, os humanistas poderiam exclamar com 

 
438 (…) “Später kehrt diese Dämonisierung der Planeten besonders in der gnosis wieder: Die 

dämonischen Planetenmächte sind die eigentlichen Feinde des Gnostikers, in ihnen verkörpert sich die 
Macht des Schicksals, die Macht der εἱμαρμένη, von der er Erlösung sucht.” (Cassirer, 2010, p.164) 

439 Embora Ernst Cassirer não tenha nenhuma relação ou influência imediata no Círculo de Eranos 
foi um filosófico importante, na contemporaneidade, cujo impacto na cultura europeia não deve ser 
negligenciado. 

440 Trata-se de uma hipótese à qual o autor considera plausível. No entanto, por fugir do escopo 
deste trabalho essa hipótese somente poderá ser corroborada adequadamente por trabalhos posteriores.  



 
 

134 
 

Santo Agostinho “[...] onde está o intelecto, onde está a mente, onde está a razão, à qual 

compete investigar a verdade” [...] “aí Deus tem a sua imagem.” 441 Essa imagem, 

entretanto, não pode ser encontrada no corpo, mas na alma.442 Portanto, a alma possuía 

um papel intermediário entre o material e o espiritual, e somente ela poderia contemplar, 

tanto o elemento humano quanto o divino do conhecimento. Esse mesmo esquema 

encontramos nas especulações acerca de uma gnosis neoplatônica ou hermetista, no 

seio do helenismo, cujo expoente máximo é o Corpus Hermeticum, e nos primeiros 

escritos das Enneadas de Plotino, acerca do conceito de Nous.443  

Essa imago Dei, que os humanistas retomam dos antigos, cujo cenário favorece 

as especulações de motivação gnóstica, é uma imagem da imagem, portanto, no 

Cristianismo a imagem verdadeira ou arquetípica é o próprio Cristo, o salvador invisível, 

que reside no interior do homem.444 Tais questões suscitariam, no mínimo, duas 

interpretações contrastantes acerca da própria figura do Cristo, ou seja, resumidamente, 

de uma interpretação literal  ̶  portanto, de uma redução antropomórfica da ideia de Deus 

ou do filho do Homem  ̶  e de uma interpretação simbólica de tal arquétipo. O confronto 

problemático que daí decorre entre sujeito e objeto, entre a criatura e o criador, entre o 

finito e o infinito, segundo Ernst Cassirer (1927), nos parece reposicionar o estatuto do 

humano em relação ao cosmos, e, desse modo, também a alma passa a “ser tomada 

como sujeito do conhecimento.” 445 Mas não se trata mais de um conhecimento 

 
441 (...) “ubi est intellectus, ubi est mens, ubi ratio investigandae veritatis (...) ibi habet Deu 

imaginem suam.” (Enarrationes in Psalmos, XLVIII, sermo II) Retrieved from: 
https://www.augustinus.it/latino/esposizioni_salmi/index2.htm 

442 (...) “Imago Dei intus, est, non est in corpore” (Sl XLII, 6) [Mesma fonte anterior] 
443 Bazán, 2017. 
444 “Imago autem Dei invisibilis salvator.” (Jung, 2021, §70) 
445 (...) “der menschlichen Seele selbst zugesprochen.” (Cassirer, 1927, p.201) 

https://www.augustinus.it/latino/esposizioni_salmi/index2.htm


 
 

135 
 

puramente lógico, discursivo ou escolástico, mas, de uma “convicção intuitiva” 446 que 

surge do “fundamento vital do eu.” 447  

O caminho para a redescoberta contemporânea de uma gnosis ou, de uma 

autognosis, já estava aberto, bastava que surgisse o cenário filosófico propício, uma área 

do conhecimento humano que estivesse redirecionada para seu próprio sujeito 

cognoscente. Nesse sentido, é importante mencionar que Immanuel Kant (1724-1804), 

antes de Cassirer, já havia realizado uma tentativa de sistematização do estudo do 

homem (Beobachtungslehre), o esboço de uma Antropologia. Em suas aulas de Lógica, 

retomou a questão filosófica do humano ao defender que a Filosofia pode ser dividida 

em quatro questões essenciais:  

1) O que posso conhecer?  

2) O que devo fazer?  

3) O que devo esperar?  

4) O que é o Homem? 448 

Segundo o pensador alemão, a primeira questão deve ser respondida pela 

Metafísica; a segunda, pela Moral; a terceira, pela Religião e, por fim, a quarta pela 

Antropologia. No entanto, afirma o pensador, inevitavelmente, tais questões se resumem 

à última porque “[...] as três primeiras perguntas se relacionam com a última.” 449 Ao 

longo do desenvolvimento de sua filosofia crítica, Kant buscou responder a estas 

questões. Entretanto, ao tratar da última questão, realiza uma divisão antropológica 

estratégica: a Antropologia é seccionada sob uma perspectiva fisiológica 

 
446 (...) “eine intuitive Gewißheit.” (Cassirer, 1927, p.201) 
447 (...) “Lebensgrund des Ich.” (Cassirer, 1927, p.201) Mario Domandi (2000), por sua vez, traduz 

para o inglês como “vital principle of the ego.”  
448 (...) “Das Feld der Philosophie (…) lässt sich auf folgende Fragen bringen: 1) Was kann ich 

wissen? 2) Was soll ich thun? 3) Was darf ich hoffen? 4) Was ist der Mensch?” (Kant, 1923, p.25) 
449 (…) “Im Gründe könnte man aber alles dieses zur Anthropologie rechnen, weil sich die drei ersten 

Fragen auf die letzte beziehen.” (Kant, 1923, p.25) 



 
 

136 
 

(physiologischer), que observa o homem a partir de seu lado passivo diante da natureza, 

e pragmática (pragmatischer), a partir de seu lado ativo, livre e consciente. O pensador 

de Königsberg pretende desenvolver uma Antropologia pragmática, sob um ideal 

cosmopolita e humanístico, ou seja, que sirva para o cidadão do mundo (Weltbürger) e 

que tenha, portanto, o humano como um fim em si mesmo. Entretanto, é uma 

Antropologia que só observa o humano a partir de seu aspecto consciente e, 

aparentemente livre, deixando de lado a sombra aterradora do inconsciente.  

Apesar de Kant nunca ter deixado a cidade de Königsberg, e, portanto, ter se 

contentado com as leituras dos relatos de viagens para compor o esboço de uma 

Antropologia  ̶  mas, também pelo fato de que, em seu tempo, ainda não existia uma 

ciência legítima e amplamente reconhecida, como é o caso da Psicologia 

contemporânea, muito menos uma instância autônoma da psiquê, que hoje conhecemos 

como inconsciente  ̶  ele parece ter se esquivado de lidar com questões tão profundas 

da natureza humana, sob o tema das representações obscuras ou inconscientes, as 

quais parecem ainda pouco exploradas em seu pensamento.450  

Em suma, a questão do humano parece reemergir nas diversas variantes 

culturais, seja mediante uma formulação de um sistema filosófico ou sob a roupagem de 

uma narrativa mitológica-simbólica, que, embora não enunciada explicitamente, 

apresenta-se como uma questão per se ou um enigma. Não obstante, o humano, este 

desconhecido para si mesmo, tem de ser posto à prova e de se confrontar com o outro, 

com o ameaçador, com o animal, e, nesse confronto, que muitas vezes não é literal, o 

herói é forjado, ou então, o humano é transfigurado e, por isso, passa a ser chamado 

como “o filho do homem.”451 

 
450 Em um de seus últimos trabalhos apresentados (Rohden, 2009), Valério Rohden chama a 

atenção para essa questão.  
451 (…) “υιός του ανθρώπου” (Jo, 3:14) 



 
 

137 
 

Assim como Nicolau de Cusa (1401-1464) desenvolve um humanismo fundado 

em uma filosofia alquímica (complexio oppositorum), Jacob Böhme (1575-1624), 

considerado o primeiro filósofo alemão,452 segundo Jung, também influenciado pela 

Alquimia e pela Kabbalah, traçou uma imagem paradoxal de Deus, imagem na qual a 

natureza divina possui uma natureza ambivalente, ou seja, o bem e o mal.453 No 

pensamento de Jung essa atitude psicológica unilateral presente tanto no monoteísmo 

cristão tardio quando na ortodoxia mosaico-judaica conduziu a um esvaziamento 

semântico das imagens arquetípicas primordiais que, outrora, somente os místicos em 

geral, e os gnósticos em particular, conseguiam representar mediante suas narrativas 

mitológicas: a polaridade cósmica tão necessária para a psiquê humana. Nesse sentido, 

“[...] a dialética por excelência, por assim dizer, era a da gnosis. Jung insistia que sua 

abordagem gnóstica era psicologicamente empírica, que ele estava estudando uma 

realidade. Ele defendia que a gnosis, como um “conhecimento” válido, apreendia a 

realidade arquetípica como tal.” 454 Jung, ao realizar um trabalho de extensa 

documentação conceitual gnóstico-cristã e alquímica, buscou compreender o significado 

profundo de tais símbolos, muitas vezes apresentados em um contexto representacional 

mitológico e teriomórfico complexo, e, a partir deles, desenvolver seus conceitos centrais. 

Tais formulações junguianas serviriam como ferramentas interpretativas que 

permitissem desvendar a natureza da psiquê humana. Nesse sentido, como buscamos 

apresentar anteriormente (1.3), Jung como spiritus rector do Círculo de Eranos, exerceu 

influência inequívoca nas pesquisas deste grupo. 

 
452 Muratori, 2016. 
453 Jung, 2021, §111. 
454 “For the analyst Carl Jung, the ultimate dialectic, so to speak, was that of gnosis. Jung insisted 

that his gnostic approach was psychologically empirical, that he was studying a reality. He claimed that 
gnosis, as valid “knowledge,” apprehended archetypal reality as such.” (Wasserstrom, 1999, p.30) 

 

 



 
 

138 
 

Scholem, Corbin, Eliade e outros grandes pensadores de Eranos, pertencentes a 

várias áreas do conhecimento, mediante um estudo histórico, mitológico, comparativo, 

etc., desenvolveram e compartilharam um novo conhecimento do humano  ̶  em um 

período de tensão entre guerras   ̶ que permitisse combater a nova onda do materialismo, 

do agnosticismo, do positivismo, e, até mesmo do totalitarismo, que, de alguma forma, 

se apresentavam como obstáculos na confrontação do homem europeu do século XX 

consigo mesmo. Tais questões, pensadas como essenciais para estes autores, surgem 

de sua relação cognoscitiva consigo mesmo (autoconhecimento) e com o cosmos, que 

já estava inscrita desde os primórdios da Filosofia, no frontispício do templo de Apolo em 

Delfos.  

Dito isto, agora iremos buscar nos aprofundar em como a questão do humano 

detinha uma grande importância para os autores deste grupo, partindo da ideia de um 

“novo humanismo” em Mircea Eliade, para, então, tratar de entender como essa questão 

poderia ser pensada a partir da confrontação com pensamento “gnóstico-cristão”, 

mediante o simbolismo teriomórfico, mitológico e alquímico. Como buscaremos 

defender, os pensadores de Eranos buscaram responder à questão acerca do humano 

mediante uma interpretação sui generis que, por um lado, fosse independente das 

interpretações teológico-religiosas fundadas no dogma, e, por outro, não se curvasse 

ante o veredito reducionista do historicismo e do cientificismo contemporâneo. Como 

pretendemos defender em nossas considerações finais, este cenário filosófico em 

questão é a Religionswissenschaft de Eranos e esse conhecimento superlativo é uma 

gnosis, desenvolvida, por um lado, de forma independente em cada autor, mas, por 

outro, fundamentada em certos elementos da Psicologia Analítica fundada por Jung, no 

renascimento mitológico e “humanístico”, compartilhado pelos grandes representantes 

de Eranos. 

  



 
 

139 
 

4.1.2 Acerca de um novo Humanismo e de um “Humanismo Científico” 

De modo análogo aos renascentistas italianos, os pensadores de Eranos também 

buscaram restaurar a dignidade filosófica do humano, porém, em um contexto histórico 

diferente. Desta vez, a “ameaça” parecia ser o positivismo científico, o historicismo e o 

materialismo, em um período de crises e do terror entre duas grandes guerras mundiais, 

cujas marcas ficaram expressas nas produções literárias e filosóficas deste período, que 

foi, certamente, propício para um renascimento filosófico. Retomando o que 

apresentamos em (1.1), podemos defender com Araújo e Bergmeyer (2013) que, a partir 

da reflexão dos próprios membros de Eranos, acerca da questão do significado profundo 

desse grupo, “[...] O sentido da resposta apontava para a instauração de um «novo 

humanismo» estimulado por uma hermenêutica total que muda o ser humano, visto que 

também ela deve ser encarada como uma técnica espiritual que engendra uma mudança 

ao nível do ser.” 455 

Ousamos afirmar que essa técnica, ou melhor, essa metodologia ou didática 

filosófica única de Eranos, de caráter interdisciplinar e humanista, foi fundamentada em 

certos elementos da Psicologia Analítica de Jung  ̶  os quais iremos tratar mais adiante 

(4.4.1)  ̶  mediante as investigações filosóficas em torno da gnosis e do fenômeno 

histórico complexo do Gnosticismo. Como mencionamos anteriormente (3.1), referente 

à abordagem filosófica singular destes pensadores (Religionswissenschaft), podemos 

chamá-la de “Ciência das Religiões”, “História Comparada das Religiões” ou 

simplesmente “Religiões Comparadas”. 

  

 
455 Araújo & Bergmeyer, 2013, p.105. 



 
 

140 
 

A preocupação destes autores com a questão do humano  ̶  embora pudesse ser 

vivenciada de modo imediato na experiência vivencial das conferências e tertúlias 

filosóficas em volta da mesa redonda, diante do Lago Maggiore  ̶  é observável pelo título 

de uma série de dezenove (19) encontros realizados, quase ininterruptamente, entre o 

período de 1947 a 1970 que tem o humano como um tema central. Citamos a lista abaixo:  

Der Mensch (Erste Folge) (1947) 

Der Mensch (Zweite Folge) (1948) 

Der Mensch und die mythische Welt (1949) 

Mensch und Ritus (1950) 

Mensch und Zeit (1951) 

Mensch und Energie (1952) 

Mensch und Erde (1953) 

Mensch und Wandlung (1954) 

Der Mensch und die Sympathie aller Dinge (1955) 

Der Mensch und das Schöpferische (1956) 

Mensch und Sinn (1957) 

Mensch und Frieden (1958) 

Die Erneuerung des Menschen (1959) 

Mensch und Gestaltung (1960) 

Der Mensch im Spannungsfeld der Ordnungen (1961) 

Der Mensch, Führer und Geführter im Werk (1962) 

Das menschliche Drama in der Welt der Ideen (1964) 

Sinn und Wandlungen des Menschenbildes (1969) 

Mensch und Wort (1970) 456 

  

 
456 Eranos Foundation. Retrieved from: 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures


 
 

141 
 

Essa preocupação filosófica com a questão do humano fica ainda mais evidente 

com a publicação do artigo de Mircea Eliade intitulado: History of Religions and a new 

Humanism (1961), o qual pretendemos tratar agora. Segundo o filósofo romeno, apesar 

dos grandes avanços na História das Religiões e consequentemente, da disponibilidade 

de materiais, “[...] é cada vez mais difícil acompanhar os avanços em todos os 

departamentos da História das Religiões. Por isso, é progressivamente mais difícil se 

tornar um historiador das religiões.” 457 Essa teria sido uma das motivações do autor na 

criação do periódico intitulado History of Religions, bem como a de promover uma 

“orientação” e “[...] estimulação de troca de pontos de vista” acerca de “certos problemas 

chave da história das religiões”. 458  

Os estudiosos exegetas, entretanto, preocupados em coletar dados e interpretá-

los corretamente, às vezes “[...] são negligentes quanto ao estudo do seu próprio 

significado.” 459 Esse não parece ser o caso dos estudiosos de Eranos, que elaboraram 

profundas reflexões acerca de seu sentido essencial do humano, com vistas a 

compreender a essência da experiência religiosa bem como a assunção de certos 

posicionamentos do homem ao longo da história. Pontualmente a partir do contato do 

homem ocidental com o oriental, há uma revalorização cultural e existencial daqueles 

que, devido ao uso de um poder e autoridade arbitrários, seja político, militar ou religioso, 

não puderam escrever a história.  

Mediante esse reencontro do Ocidente com o Oriente, que não pode ser encarado 

de forma unilateralmente geográfica, senão simbólica, o homem europeu se ilumina, se 

humaniza. Mais do que um simples diálogo cultural ou intelectual, “[...] o historiador das 

 
457 (...) “it is progressively more difficult to keep up with the advances being made in all departments 

of the History of Religions. Hence it is progressively more difficult to become a historian of religions.” 
(Eliade, 1961, p.1) 

458 (...) “Such an orientation and exchange of views will” (...) “concerning certain key problems in the 
History” (Eliade, 1961, p.1) 

459 (...) “scholars have sometimes neglected to study their meaning.” (Eliade, 1961, p.2) 



 
 

142 
 

religiões, na tentativa de entender as situações existenciais, expressas pelos 

documentos que estuda, irá inevitavelmente obter um conhecimento mais profundo do 

homem.”460 O estudo das religiões arcaicas da humanidade, assim como no caso 

específico do Gnosticismo, é uma tarefa difícil, uma vez que se tem de compreender a 

cosmovisão humana destes grupos, a partir dos documentos estudados, muitas vezes 

por meio de fragmentos de manuscritos. No entanto,  

somente na medida em que realizar essa tarefa  ̶  particularmente, por tornar os significados dos 

documentos religiosos inteligíveis para a mente do homem moderno é que, a ciência das religiões 

cumprirá sua verdadeira função cultural. Por qualquer que tenha sido seu papel no passado, o 

estudo comparativo das religiões está destinado a assumir um papel cultural de primeira 

importância em um futuro próximo.461 

Daqui se depreende que o avanço nas pesquisas da História comparada das 

Religiões, “não poderia nem ser imaginado quinze anos atrás.”462 Eliade está a falar no 

ano de 1961, quinze anos após a confrontação com eventos históricos de grande 

proporção, a nível mundial, isto é, um momento histórico que coincidiu com o fim de duas 

grandes guerras mundiais, com o descobrimento dos Manuscritos de Nag Hammadi (3.3) 

e com a fundação da United Nations for Educational, Scientific and Cultural Organization 

(UNESCO). 

O sonho de concretização do ideal humanístico parecia estar prestes a ser 

realizado, com a constituição assinada por trinta e sete países, em 16 de novembro 

 
460 (...) “by attempting to understand the existencial situations expressed by the documents he is 

studying, the historian of religions will inevitably attain to a deeper knowledge of man. (Eliade, 1961, p.3) 
461 (...) “It is solely insofar as it will perform this task-particularly by making the meanings of religious 

documents intelligible to the mind of modern man-that the science of religions will fulfil its true cultural 
function. For whatever its role has been in the past, the comparative study of religions is destined to assume 
a cultural role of the first importance in the near future” (Eliade, 1961, p.2) 

462 (...) “that could not even have been imagined fifty years ago” (Eliade, 1961, p.2) 



 
 

143 
 

(1945), em Londres, 463 tendo como uma de suas premissas a criação de “[...] 

oportunidades plenas e iguais de educação para todos, na busca irrestrita da verdade 

objetiva, e no livre intercâmbio de ideias e conhecimento.”464 Então, após três anos, é 

elaborada a Declaração Universal dos Direitos Humanos,465 que também continha 

resoluções essenciais acerca de um “reconhecimento da dignidade inerente e dos iguais 

e inalienáveis direitos de todos os membros da família humana como fundamento da 

liberdade, justiça e paz no mundo.” 466 Entretanto, a tentativa de implementação de um 

ideal humanístico a nível internacional, aparentemente tão nobre e neutro, de um ponto 

de vista político, não tardaria a receber certas críticas, sobretudo, a partir da criação da 

UNESCO e ao que se poderia chamar, de acordo com Herbert Read, (2011) de um 

humanismo científico. 

Sir Herbert Read, estudioso da Arte, crítico literário e posterior membro do comitê 

guardião e editorial do Círculo de Eranos (1.3), também “viu em Eranos o surgimento de 

um novo humanismo”.467 Como um dos grandes defensores da educação pela Arte, 

publica uma obra homônima em 1943.468 Após alguns anos, publica outra obra intitulada 

Education for Peace (1950) 469, na qual teceria sua crítica pontual ao que chamou de 

“humanismo científico.” 470 Para o autor inglês, primeiramente, há uma tendência 

 
463 (...)  “The United Nations Educational, Scientific and Cultural Organization (UNESCO) was born 

on 16 November 1945.” Retrieved form: https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-
educational-scientific-and-cultural-organization 

464 (...) “the States Parties to this Constitution, believing in full and equal opportunities for education 
for all, in the unrestricted pursuit of objective truth, and in the free exchange of ideas and knowledge.” 
(UNESCO, 1945) 

465 Universal Declaration of Human Rights - UDHR” (1948) 
466 (...) “Whereas recognition of the inherent dignity and of the equal and inalienable rights of all 

members of the human family is the foundation of freedom, justice and peace in the world” (United Nations, 
1948) 

467 (...) “Art historian, writer, publisher, and critic Sir Herbert Read for his part saw in Eranos the 
upsurge of a ‘new humanism” (Hakl, 2014, p.7) 

468 Veja-se: Read, 1955. 
469 Read, 2011. 
470 (...) “scientific humanism” (Read, 2011, p.47) 

https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-educational-scientific-and-cultural-organization
https://www.un.org/youthenvoy/2013/08/unesco-united-nations-educational-scientific-and-cultural-organization


 
 

144 
 

generalizada de se “confundir cultura com aprendizado, e educação com propaganda.”471 

Ora, a assunção da premissa da UNESCO de que “[...] as guerras começam nas mentes 

dos homens, e é nas mentes dos homens que as defesas da paz devem ser construídas,” 

472 não passa de ato de “propaganda intelectual” que não pode assegurar, de nenhuma 

forma, a “revolução moral” 473 e a tão desejada paz entre os povos. Se há algum lugar 

onde se possa identificar a origem das guerras, segundo o pensador britânico, não é 

somente na mente do homem moderno, mas no “inconsciente coletivo da 

humanidade,”474 palavras que mostram que, desde 1950 o autor já havia absorvido 

grande influência de Eranos.  

A tão aclamada “busca irrestrita da verdade objetiva”475 da UNESCO “[...] é uma 

só coisa  ̶  a famosa objetividade da ciência, um positivismo lógico ao qual todas as 

nações, raças e credos devem, se comprometidos com os ideais do humanismo 

científico, dar seu consentimento.”476 Ao contrário do que alguns marxistas poderiam 

arguir, as guerras não são originadas de simples conflitos filosófico-políticos, de lutas de 

classes ou do imperialismo capitalista em si, mas são sintomas de um “niilismo moral” 

do homem civilizado que “[...] só podem ser impedidos por uma revolução no fundamento 

social da consciência humana.” 477 Essa revolução moral só poderia ser realizada 

mediante uma visão integral e arquetípica do humano, em um sentido pedagógico mais 

profundo “[...] na qual homens brancos e negros, chineses e esquimós, capitalistas e 

 
471 (...) “to confuse culture with learning, and education with propaganda.” (Read, 2011, p.47) 
472 (...) “wars begin in the minds of men, it is in the minds of men that the defences of peace must be 

constructed” (Unesco, 1945) 
473 (...) “This moral revolution cannot be secured by intellectual propaganda addressed to minds 

already corrupted beyond redemption” (Read, 2011, p.52) 
474 (...) “collective unconscious of mankind” (Read, 2011, p.52) 
475 (...) “The unrestricted pursuit of objective truth” (Unesco, 1945) 
476 (...) “is one thing - that is the famous objectivity of science, a logical positivism to which all nations, 

races and creeds must, if committed to the ideals of scientific humanism, give their assent.” 
477 (...) “only be prevented by a revolution in the social basis of human consciousness” (Read, 2011, 

p.52) 



 
 

145 
 

comunistas, cristãos e budistas, racionalistas e místicos participassem abertamente.” 478 

Conclui Read: “esse não é um projeto no âmbito da UNESCO!” 

Por outro lado, a menção de Herbert Read a uma eventual concretização do ideal 

humanista de paz, cooperação e tolerância universal, poderia parecer totalmente 

utópico, se este autor não tivesse participado de um grupo tal como o do Círculo de 

Eranos, um grupo, de tão “humano”, que permitiu Corbin defini-lo como um verdadeiro 

“paradoxo” (1.1). Embora o trabalho seja muito desgastante para o educador de Ensino 

Religioso,479 podemos afirmar com Eliade que “[...] é somente através da compreensão 

de tais situações não familiares ou “exóticas” que o provincialismo cultural é 

transcendido.” 480  

Retomando a associação que Eliade faz entre um novo humanismo e a História 

das Religiões, Robert Ellwood (1999) argumentou que o autor a fez “[...] porque ele viu 

nela uma oportunidade de um prospecto de transcendência da tirania da História.481 Mas, 

poderíamos ir ainda mais longe ao afirmar que, o posicionamento do estudioso das 

Religiões é, ao mesmo tempo “fenomenológico” e “humanista”, pois ele “acessa 

internamente” e não externamente “[...] sob seu contexto meramente sociológico, 

econômico e político.” 482  

Esse novo conhecimento do humano, entretanto, é mais do que somente uma 

abertura de horizonte, de uma soma meramente quantitativa, estática e epistemológica 

do conhecimento “[...] é um encontro com os “outros” ̶  com seres humanos pertencentes 

 
478 (...) “in which white man and black man, Chinese and Eskimos, capitalists and Communists, 

Christians and Buddhists, rationalists and mystics freely participate” (Read, 2011, p.52) 
479 Trata-se de uma disciplina do Ensino básico, que fez parte da experiência curricular do autor 

desta tese, ainda no Brasil. 
480 (...) “It is through an understanding of such unfamiliar, "exotic" situations that cultural provincialism 

is transcended.” (Eliade, 1961, p.3) 
481 (...) “because he saw it as offering the prospect of transcending the tyranny of history” (Ellwood, 

1999, p.84) 
482 (...) “approaches it from within” (...) “not merely in its sociological, economic, and political contexts” 

(Eliade, 1961, p.3) 



 
 

146 
 

a vários e exóticos tipos de sociedades  ̶  que é culturalmente estimulante e fértil.”483 É, 

pois, mediante o choque cultural e existencial inevitável  ̶  bem como mediante a força 

de resistência, muitas vezes calorosa, por parte do conformismo e do provincialismo, 

seja educacional, filosófico ou religioso  ̶  que o humano pode ser confrontado com o 

outro, parafraseando Rudolf Otto,484 ̶  como um ganz andere; como um “totalmente outro” 

485 e, assim, humanizar-se.  

No Círculo de Eranos, ocorre da mesma forma, com o caso específico do 

Gnosticismo: o estudioso ou simples leitor interessado se confronta com o estrangeiro, 

com o desconhecido, com um dualismo ou pluralismo de forças cósmicas, 

aparentemente inerente ao mundo, mas, também, consigo mesmo, como uma chispa 

divina capaz de divinizar-se, isto é, de ver a si mesmo a partir de uma perspectiva 

totalmente outra, e, assim, reconhecer a sua dignidade cósmica. Desse modo, também, 

mediante a tomada de consciência da correspondência entre o homem e o cosmos, de 

sua finitude e dignidade é que, por um lado, se revela a existência trágica da vida, diante 

de poderes que estão além de seu controle. Por outro lado, permite ao humano o 

confronto com o aspecto paradoxalmente mortal e absoluto de sua própria existência, de 

seu lado mais sombrio, mas também, de seu aspecto mais sublime ou numinoso, de seu 

Selbst. Diante do exposto, poderíamos corroborar com Jonas de que, apesar de toda a 

problematicidade em torno deste conceito, “certamente há algo no Gnosticismo que 

ajuda a entender a humanidade melhor do que alguém poderia entendê-la se nunca 

tivesse o conhecido.”486 

  

 
483 (...) “It is the meeting with the "others"-with human beings belonging to various types of archaic 

and exotic societies-that is culturally stimulating and fertile.” (Eliade, 1961, p.3) 
484 Voltaremos a tratar deste conceito mais adiante, em (3.2.3). 
485 (...) “wholly other” (Eliade, 1961, p.3) 
486 (…) “there is certainly something in Gnosticism that helps one to understand humanity better than 

one would understand it if one had never known of Gnosticism.” (Jonas, 2001, p.xxv) 



 
 

147 
 

4.1.3 O Gnosticismo, o Teriomorfismo, e a questão do Humano    

Como apresentamos anteriormente, ainda neste capítulo, na busca de uma 

revalorização do estudo da História das Religiões, e ao que poderíamos chamar de um 

“novo humanismo”, os grandes pensadores de Eranos como: Jung, Corbin, Scholem, 

Quispel, Eliade, Puech, Campbell, etc., opondo-se às interpretações historicistas e 

cientificistas de sua época (2.2)  ̶ embora também se afastando das abordagens 

neokantianas de Marburg, de modo semelhante aos pensadores renascentistas, 

buscaram suas fontes filosóficas de inspiração nos antigos, na mitologia, no estudo dos 

símbolos, etc. Nesta busca, encontraram um simbolismo recorrente, uma constante 

estrutura arquetípica que só poderia ser elucidada mediante o confrontamento entre os 

diversos mitos, as fábulas e o esoterismo religioso, mediante uma experiência vivencial 

com tais símbolos. Isso permitiu aos pensadores de Eranos uma compreensão do 

antagonismo trágico, aparentemente inerente à própria condição humana, bem como da 

constante representação dualista, seja do humano e do animal, do bem e do mal, etc., 

como uma condição sine qua non da natureza enigmática do humano e como análoga à 

ideia gnóstica valentiniana de Sizygia, retomada por Jung.487 

 Nesse conflito mitológico-simbólico, perfeitamente representado no pensamento 

gnóstico e alquímico, Jung encontra um significado psicológico profundo e, a partir da 

sua influência como spiritus rector de Eranos, contribui sobremaneira nas pesquisas 

deste grupo. Para entendermos como a questão do humano é levada a sério pelos 

grandes pensadores de Eranos, é necessário realizarmos uma exposição introdutória 

acerca de seu aspecto mitológico-gnóstico, em um sentido filosófico mais amplo.  

 
487 Jung, 1980, §41. 



 
 

148 
 

Em suma, podemos afirmar que a questão, ou melhor, o enigma do humano é 

recorrente na mitologia mediante vários aspectos. Este aparece muitas vezes na 

confrontação aterradora do mortal ou semideus com a fera, que, mediante sua vitória, 

conduz à glória dos heróis. De modo análogo, mediante o enigma lançado pela Esfinge, 

e sua posterior resolução é que faz de Édipo um Rei. Da mesma forma, desde os 

primórdios da anunciação do salvator mundi são reveladas as aparições da besta 

apocalíptica, do Behemoth, do Leviathan, às quais são necessárias uma sabedoria 

(Sophia) especial para se calcular tais “números teriomórficos”.488 Essa sabedoria ou 

conhecimento superlativo, Gershom Scholem encontra nas doutrinas da Kabbalah e da 

Merkabah judaicas, assunto que iremos tratar mais adiante, em (4.5). 

Assim como a visão hierofânica da figura animal como algo aterrador permite ao 

místico contemplar a “face de Deus”, da mesma forma na “cosmologia gnóstica”, é da 

tomada de consciência de Pistis Sophia, de sua queda à região do caos, e, mediante a 

ajuda de Cristo, que lhe é permitida, mediante vários arrependimentos, se libertar do 

poder Rosto de Leão, da opressão de Adamas, dos Arcontes de Heimarmene 489 e se 

elevar ao Aion treze. Para os antigos, a questão do humano é representada mediante a 

narrativa mitológica, sob o simbolismo teriomórfico. Se os egípcios, de um modo geral 

representavam suas divindades com faces de animais, de modo análogo, na visão bíblica 

de Ezequiel aparece o trono ou carruagem de deus (Merkabah) com as faces de animais. 

Por sua vez, os gnósticos viam no demiurgo Ialdabaoth 490 a figura de uma serpente com 

face de leão, ou ainda IAO-Abraxas, como uma figura híbrida de um galo, humano e 

serpente. 

 
488 Veja-se por exemplo no Apocalipse de João no qual é utilizado o termo “αριθμόν του θηρίου”, 

normalmente traduzido como “número da besta”. (Ap. 13:18) 
489 Schmidt, 1978, p.29. 
490 Do hebraico yalda bahut (ילדא בהות) “Filho do caos.” (Gieseler, 1857, p.136) 



 
 

149 
 

Entretanto, o mito de Édipo e a Esfinge talvez seja o exemplo mais famoso, para 

compreendermos o interesse, sobretudo de Jung, pelo simbolismo animal, e seu 

significado psicológico profundo. A Esfinge, depois de aterrorizar as pessoas da região 

de Tebas com seu enigma, se defronta com um herói, a quem questiona: “[...] Qual é o 

animal que tem quatro pés de manhã, dois ao meio-dia e três ao entardecer?” 491 Ora, “é 

o Homem”, responde o herói, “[...] que engatinha na manhã, que caminha ereto durante 

a tarde e que se utiliza de uma bengala na velhice.”492 Desse modo, o herói 

aparentemente derrota a Esfinge. Então, “[...] a esfinge ficou tão mortificada com a 

solução de seu enigma que se jogou da pedra e se extinguiu.” 493 Depois de certo tempo, 

Tebas é afligida pela peste e pela fome, então, pelo oráculo, se descobre o duplo crime 

de Édipo, a saber, de ter matado seu próprio pai e se desposado de sua mãe. Segundo 

Pierre Weil (1924-2008), a Esfinge não é exclusiva ao pensamento greco-romano, pois, 

ao ser pensada como uma formulação sapiencial dos antigos da estrutura enigmática 

que compõe o próprio homem  ̶  seja ela sob sua vertente judaica, babilônica, egípcia, 

etc.   ̶ pode ser considerada como um complexo simbólico muito mais recorrente.494   

Segundo Jung, o termo “[...] «esfinge» sugere «enigma», uma criatura enigmática 

que propõe um dilema, como a Esfinge de Édipo, e fica no limiar do destino do homem 

como se anunciasse simbolicamente o inevitável.” 495 Este enigma, contudo   ̶ longe de 

ser uma criação imaginária subjetiva, ou seja, desprovida de qualquer “objetividade” ̶  

 
491 (…) “The Sphinx asked him, “What animal is that which in the morning goes on four feet, at noon 

on two, and in the evening upon three?" Edipus replied, “Man, who in childhood creeps on hands and 
knees, in manhood walks erect, and in old age with the aid of a staff." The Sphinx was so mortified at the 
solving of her riddle that she cast herself down from the rock and perished.” (Bulfinch, 1934, p.125) 

492 (...) “Man, who in childhood creeps on hands and knees, in manhood walks erect, and in old age 
with the aid of a staff.” (Bulfinch, 1934, p.125) 

493 “The Sphinx was so mortified at the solving of her riddle that she cast herself down from the rock 
and perished.” (Bulfinch, 1934, p.125) 

494 Weil, 1976. 
495 (...) “The word «sphinx» suggests «enigma», an enigmatic creature who propounds riddles, like 

the Sphinx of Oedipus, and stands on the threshold of man's fate as though symbolically announcing the 
inevitable. (Jung, 1976, p.179)  



 
 

150 
 

pode ser proposto ao homem através de seus sonhos, mediante o simbolismo 

teriomórfico, uma vez que os “[...] símbolos teriomórficos são muito comuns em sonhos 

e em outras manifestações do inconsciente,” 496 e que, indicam “gradações no estado de 

inconsciência.” 497 Nesse sentido, segundo Jung, tais símbolos podem servir como um 

rico material para o autoconhecimento, se os soubermos interpretá-los corretamente. 

Embora, neste momento, ainda não seja nosso objetivo nos aprofundar nos elementos 

que compõem a Psicologia Analítica de Jung, é importante observarmos que, para o 

pensador suíço, os símbolos teriomórficos, em geral, expressam a natureza instintiva 

humana, adaptados ao drama familiar de cada um. Nesse contexto, uma vivência 

simbólica, bem como a figura do Pai e a figura da Mãe são imprescindíveis para 

constituição de uma psiquê saudável. A Esfinge, por exemplo, pode ser “[...] uma 

representação semi-teriomórfica da mãe-imago, ou melhor, da Mãe Terrível, que deixou 

inúmeros traços na mitologia.” 498 

De modo contrastante à interpretação eraniana do homo religiosus Giorgio 

Agamben, em sua obra: L´aperto: l´uomo e l´animale (2002), também se volta para a 

questão do teriomorfismo e sua relação com o Gnosticismo, pontualmente, a partir do 

tema do teriomorfismo, e sua possível relação com o Gnosticismo ressurge  ̶  embora 

não exclusivamente   ̶ a partir de um texto hebraico do século XIII.499 Esta obra, analisada 

por pensadores contemporâneos,500 apresenta três figuras, com vários símbolos 

animais, muito semelhante com a experiência hierofânica de Ezequiel; a saber, dos 

quatro símbolos: humano, boi, leão, águia  ̶  com exceção do último, que, nesse caso é 

 
496 “Theriomorphe Symbole sind in Träumen und anderen Manifestationen des Unbewussten sehr 

häufig.” (Jung, 2021, §291) 
497 (...) “Grade der Unbewusstheit” (Jung, 2021, §291) 
498 (...) “The Sphinx is a semitheriomorphic representation of the mother-imago, or rather of the 

Terrible Mother, who has left numerous traces in mythology.” (Jung, 1976, p.179) 
499 Veja-se: https://www.stilearte.it/wp-content/uploads/2015/04/02.jpg 
500 Ameisenowa (1949) e Agamben (2002). 

https://www.stilearte.it/wp-content/uploads/2015/04/02.jpg


 
 

151 
 

substituída pelo galo.  Em outra figura aparece o pássaro Ziz (Grifo), o Behemoth (boi) e 

Leviathan (peixe), símbolos que, sem dúvida, são muito complexos. Mas, a figura que 

mais nos interessa aqui é a que representa um banquete dos justos, nos tempos 

“apocalípticos”. Em suma, a questão intrigante é que tais justos, não são totalmente 

humanos, senão, são representados ali com coroas, mas com a cabeça de animais.501 

E, nesse contexto, não aparecem somente os clássicos animais escatológicos 

mencionados anteriormente, mas, também, alguns traços que lembram asno, pantera e 

macaco. Ora, “[...] Por que os representantes da humanidade autorrealizada estão 

representados com cabeças de animal?” 502 Essa questão, segundo o autor italiano, 

ainda não foi respondida pelos estudiosos, embora algumas alternativas tenham sido 

propostas. Zofia Ameisenowa (1949) sugere a hipótese de se aplicar à mística judaica 

os métodos da escola de Warburg “[...] através da doutrina gnóstica segundo a qual, os 

corpos dos justos (ou melhor, dos espirituais) 503 ascendendo aos céus depois da morte, 

se transformam em estrelas e se identificam com as potências que governam cada 

céu.”504 

Nesse contexto, algumas vertentes gnósticas, sobretudo aquelas que admitem 

em sua cosmologia as figuras dos Decanos e dos Arcontes, estão perfeitamente 

conectadas com a visão judaica das hierarquias angélicas. Portanto, as figuras dos sete 

arcanjos presentes na cosmologia judaica, segundo Zofia (1949), se tornam as potências 

astrológicas dos sete arcontes, nesse caso, sob a forma animal-humana: “Ialdabaoth, 

 
501 Agamben, 2002, p.11. 
502 (...) “Perché i rappresentanti dell’umanità compiuta sono raffigurati con teste di animali? 

(Agamben, 2002, p.11) 
503 Agamben provavelmente se refere aos pneumatikoi. Veja-se (4.3.3). 
504 (...) “attraverso la dottrina gnostica secondo cui i corpi dei giusti (o, meglio, degli spirituali), 

risalendo dopo la morte attraverso i cieli,  

si trasformano in stelle e si identificano con le potenze che governano ciascun cielo.” (Agamben, 
2002, p.11) 



 
 

152 
 

Iao, Sabaoth, Adonai, Eloaios, Oraios, Astaphaios.” 505 No entanto, essa temática 

teriomórfica reincidente parece passar despercebida para o autor em outros textos 

gnósticos, bem como na mitologia grega. No Apócrifo de João, por exemplo, várias 

dessas representações reaparecem, também relacionados com os arcontes planetários:  

Estes são os nomes corporais (dos arcontes planetários): o primeiro é Atoth, que tem aspecto de 

carneiro. O segundo é Eloseo, que tem aspecto de asno. O terceiro é Astafeo, com aspecto de 

hiena. O quarto é Iao, com aspecto de serpente de sete cabeças. O quinto é Sabaoth, com aspecto 

de dragão. O sexto é Adonin, com aspecto de macaco. O sétimo é Sabbede, com aspecto de fogo 

centilhante.506 

Da mesma forma com que os gnósticos primitivos representavam a ascensão dos 

justos sob uma forma animal-humana e sua consequente fusão ou identificação com o 

macrocosmo e seus corpos celestes, na mitologia grega, sempre há a representação de 

um herói, que, depois de viver seu drama existencial, é fusionado a uma constelação 

zodiacal. Um bom exemplo é Quíron, o grande mestre dos heróis, e mais sábio dos 

centauros que, depois de sua morte, é catasterizado à constelação de Sagitário507; do 

mesmo modo, Pan se associa à constelação de Capricórnio, Castor e Pólux à de 

Gêmeos, etc. No entanto, ao invés de serem vistos como seres bondosos, segundo estes  

estudiosos, tais decanos e arcontes são a fonte de todo o mal no mundo. Do mesmo 

modo, poderíamos encontrar vários elementos teriomórficos nas divindades conhecidas 

como fravartis ou fravashis, nos cultos mitraicos, na antiga Pérsia, e, portanto, em 

relação ao que poderíamos chamar de uma gnosis iraniana (4.6).  

 
505 Ameisenowa, 1949, p.24. 
506 [Itálicos nossos] (...) “Estos son los nombres corporales (de los arcontes planetarios): el primero 

es Atot, que tiene aspecto de carnero. El segundo es Eloseo, que tiene aspecto de asno. El tercero es 
Astafeo, com aspecto de hiena. El cuarto es Yaó, con aspecto de serpiente de siete cabezas. El quinto es 
Sabaot, con aspecto de dragón. El sexto es Adonín, con aspecto de mono. El séptimo es Sabbede, com 
aspecto de fuego centelleante.” (Piñero, 2009, p.451) 

507 Bulfinch, 1942, p.129. 



 
 

153 
 

Agamben tem como tema central de sua obra o conceito de aberto (offen) em 

Heidegger,508 a partir do qual irá apresentar a dicotomia humano-animal em relação ao 

que chama de Mysterium disiunctionis. O autor dialoga com vários pensadores: 

Aristóteles, Tomás de Aquino, Pico della Mirandolla, Walter Benjamin, Jakob von Uexküll, 

Henry-Charles Puech etc., sendo os dois últimos membros de Eranos. Entretanto, apesar 

de dedicar um capítulo inteiro ao seu Mysterium disiunctionis e de concluir sua obra com 

uma crítica acerca da concepção de humano no Mysterium Coniunctionis  ̶  portanto, em 

referência indireta a Jung  ̶  coroa sua obra sem mencionar explicitamente o pensador, 

apelando para uma obscuridade literária para, então, submeter o enigma do humano - 

representado nos símbolos gnósticos, alquímicos, oníricos  ̶  ao que ele chama de 

mistério prático-político da separação.509 O autor defende que tal irônico Mysterium, se 

inicia a partir de Aristóteles, no De anima510, no qual este, além de “[...] não definir de 

modo algum o que seja a vida, limita-se a decompô-la a partir do isolamento da função 

nutritiva, para depois voltar a articulá-la numa série de potências ou faculdades distintas 

e correlatas (nutrição, sensação, pensamento)”. 511 Posteriormente, segundo Agamben, 

essa imprecisão teria sua sequência no renascimento italiano, sobretudo a partir de Picco 

della Mirandola, que teria formulado a concepção de uma “máquina antropológica”, 

assim como sua derivação igualmente irônica: o humanismo, pois, “[...] se a separação 

entre o humano e o animal passa sobretudo no interior do homem, então é a própria 

questão do humano  ̶  e do «humanismo»   ̶ que deve ser colocada de um modo novo.”512  

 
508 Heidegger, 1983, p.368. 
509 (...) “mistero pratico-politico della separazione.” (Agamben, 2002, p.91) 
510 Agamben se utiliza como referência a versão francesa de 1980. Em nosso caso, nos utilizamos 

de uma versão bilingue mais antiga. (Aristote, 1966) 
511 (...) “non definisce in alcun modo che cosa sia la vita: egli si limita a scomporla 

grazieall’isolamento della funzione nutritiva, per poi riarticolarla in una serie di potenze o facoltà distinte e 
correlate (nutrizione, sensazione, pensiero)” (Agamben, 2002, p.21)  

512 (...) “se la cesura fra l’umano e l’animale passa innanzi tutto all’interno dell’uomo, allora è la 
questione stessa dell’uomo - e dell’«umanesimo» - che dev’essere posta in modo nuovo.” (Agamben, 2002, 
p.23) 



 
 

154 
 

O fato é que, para o autor italiano, não lhe interessa “[...] investigar o mistério 

metafísico da conjunção, mas aquele prático e político da separação,” 513 e, nesse 

sentido, parece interpretar a questão do humano em direção totalmente oposta à de Jung 

e dos principais autores Círculo de Eranos. Não pretendemos aqui, nos aprofundar em 

que consistem tais mistérios agambinianos nem heideggerianos, mas entender como a 

questão do humano, neste grupo, aponta para a possibilidade de um conhecimento que 

não pode ser compreendido em termos epistêmicos convencionais, e sim como uma 

gnosis. Agamben nos importa aqui somente como um autor contemporâneo que dialogou 

com Jung e com a questão do humano, ainda que não explicitamente, e que tenha 

seguido um rumo interpretativo distinto. Como pretendemos defender neste trabalho, 

para os autores de Eranos, a gnosis não deve ser interpretada como exclusiva de um 

período histórico ou a uma só cultura originária. Esta permite compreender a 

multiplicidade simbólica dos povos não como um sincretismo cultural arbitrário ou de uma 

simples “helenização do Cristianismo”, mas, como uma produção muito rica e complexa 

da psiquê coletiva, o que Jung chamou de inconsciente coletivo. 

O mesmo se aplica ao simbolismo animal, o qual não deve ser interpretado como 

uma representação inferior, senão de um ponto de vista simbólico e psicológico 

igualmente relevante, que contém em si uma sabedoria ou um conhecimento 

psicológico-soteriológico singular. O simbolismo teriomórfico presente nas diversas 

narrativas mitológicas, segundo Jung, tem alguma relação com os estágios do 

desenvolvimento da consciência e nesse contexto simbólico o humano é representado 

ao lado de tais símbolos, ou, mesclado a estes, como elementos da natureza. O 

Cristianismo, com todo seu arsenal simbólico, não poderia fugir à regra.  

 
513 (...) “investigare non il mistero metafisico della congiunzione, ma quello pratico e politico della 

separazione.” (Agamben, 2002, p.24) 



 
 

155 
 

O peixe (ἰχθύς) o símbolo mais popular do Cristianismo  ̶  que pode até mesmo 

ser considerado um acróstico,514 um recurso simbólico muito utilizado pelos alquimistas 

 ̶  teria sido prefigurado desde seus primórdios como um símbolo soteriológico, cuja 

associação astrológica ao Aion piscis 515 não poderia mais ser negligenciado. 

Resumidamente, para Jung, “[...] o símbolo do peixe se apresenta como uma recepção 

espontânea da figura do Cristo do Evangelho e também um sintoma que mostra de que 

modo e com que significado ele foi assimilado pelo inconsciente.”516 Tais 

correspondências simbólicas entre o peixe, o esperado messias, a pessoa de Yeshua, o 

Anthropos, o filho do homem etc., não são facilmente compreendidas nem aceitas pelos 

cristãos e pelos judeus ortodoxos, mas, podem ser perfeitamente compreensíveis no 

imaginal 517 gnóstico.  

O pensador suíço, em sua obra Aion (2021), tomando como referência principal 

Hipólito de Roma (170-236), analisa as diferentes variantes simbólicas dos gnósticos: 

Dos Naasenos, dos Peratas, dos Setianos etc. Nos primeiros, a doutrina do salvador do 

mundo é representada pelo elemento água e sua força magnética: Ele é a aqua doctrinae 

“[...] que completa a individualidade de toda criatura, assim também confere a totalidade 

ao homem, dando-lhe um certo poder magnético para atrair o que lhe pertence e de 

integrá-lo.”518 Por sua vez, os Naasenos, como o próprio nome pressupõe, em sua 

 
514 (...) “ἸΧΘΥΣ: Iησοῦς Χριστὸς Θεοῦ Υἱὸς Σωτήρ” (Jesus Cristo filho de Deus Salvador) (Bull, 2012, 

p.327) 
515 Termos que Jung se utiliza como uma analogia do signo astrológico de peixes com a ideia 

gnóstica de Aion. Veja-se (4.4).  
516 (...) “das Fischsymbol eine spontane Rezeption der Christusgestalt des Evangeliums und damit 

sozusagen ein Symptom darstellt, welches anzeigt, in welcher Weise und mit welcher Bedeutung es vom 
Unbewussten aufgenommen wurde.” (Jung, 2021, §285) 

517 Itálico nosso. Utilizamos o termo imaginal para evitar o termo imaginário. O termo “imaginal” faz 
jus ao mundus imaginalis de Henry Corbin e, que está em harmonia com a compreensão psicológico-
arquetípica de Jung.  

518 (...) “welche jedes Geschöpf zu seiner Individualität vervollständigt, also auch de Menschen 
ganzmacht, und zwar dadurch, dass es ihm gewissermassen eine magnetische Kraft verleiht, das zu ihm 
Gehörige und ihm Eigentümliche anzuziehen und sich zu integrieren.” (Jung, 2021, §289) 



 
 

156 
 

etimologia (נחש - nahash),519 cultuavam mais explicitamente o símbolo da serpente, 

frequentemente atribuído ao Cristo, os processos de transformação psíquica e seus 

efeitos aterradores-redentores:  

É por isso que eles tão frequentemente se expressavam através de motivações de animais. A 

comparação de Cristo com a serpente é mais autêntica do que com o peixe, no entanto, era menos 

popular nos primeiros círculos cristãos. [A serpente] era recomendada aos gnósticos como um 

símbolo muito conhecido o qual era atribuído ao auspicioso gênio local, o Agathodaimon, bem 

como para o seu amado Nous.520 

De modo análogo, na doutrina dos Peratas, certos elementos se mantêm em 

comum com o Cristianismo ortodoxo, como exemplo, a função escatológica exclusiva do 

filho do homem. Mas, nesse caso, não se trata de uma representação antropomórfica do 

salvator, ou seja, atrelada necessariamente à personalidade de Jesus, mas com o 

símbolo complexo da serpente: é o filho, que traz consigo os símbolos do Pai (patrikoi 

charakteres)521 e os recolhe novamente aos mais altos Aions, mas, somente depois de 

estes signos terem sidos despertados. Para os Setianos, de modo análogo, a salvação 

só pode vir do filho do homem, da serpente, mas, este tem uma contraparte 

psicofisiológica no humano, uma vez que “os Setianos comparavam o “Pai” com o 

cérebro (enkephalon) e o “Filho” com o cerebelo e com a medula espinhal (parenke phalis 

drakontoeides).” 522 Em suma, o peixe e a serpente são símbolos teriomórficos populares 

e eram comumente utilizados no Cristianismo primitivo “[...] para designar movimentos 

 
519 Rudolph, 1987, p.84. 
520 [Colchetes nosso.] (...) “Daher sind sie auch so oft durch das Motiv der hilfreichen Tiere 

ausgedrückt. Der Vergleich Christi mit der Schlange ist authentischer als der mit dem Fisch, und trotzdem 
weniger populär in den urchristlichen Kreisen. Den Gnostikern empfahl sie sich als altbekanntes 
Vulgärsymbol für den günstigen lokalen Genius, den Agathodaimon sowie für den ihnen am Herzen 
liegenden Nous.”  (Jung, 2021, p.186)  

521 Jung, 2021, §291. 
522 Jung, 2021, §291. 



 
 

157 
 

ou experiências psíquicas que emergem de forma surpreendente, assustadora ou 

salvadora, do fundo do inconsciente.” 523  

No entanto, esses símbolos emergem seguindo uma correspondência alquímica 

dualista, mediante pares de contrários (Sizygias) que precisam ser reconciliados, e que 

trataremos mais adiante (4.1.4), ou, mediante uma duplicação, que mostra níveis 

semânticos de um mesmo símbolo. Os exemplos mais intrigantes que Jung faz uso e 

que mostram sua sagacidade interpretativa referem-se à enigmática figura do Leviatã. 

Mencionado somente seis vezes no antigo testamento, essa figura mitológica, composta 

originalmente por cinco letras ( לויתן - lewiathan)   ̶ é representado, de modo geral, como 

uma grande figura marinha, a qual se relaciona com as criaturas descritas em Genesis 

pela palavra tannin 524 e que teria correspondência com a grande baleia do livro de Jó,525 

motivo de polêmicas investigações em Jung. O trecho que o autor se utiliza para sua 

interpretação deste símbolo complexo refere-se ao quarto livro de Esdras, considerado 

um apócrifo no qual “a figura homem sai do Mar como um vento.” 526 Citamos aqui, um 

trecho mais extenso em que Jung analisa este simbolismo: 

O peixe tirado do fundo tem uma ligação misteriosa com Leviatã: é a isca com que se atrai e se 

pesca Leviatã. Este peixe deriva provavelmente de uma duplicação do grande peixe, e representa 

o seu aspecto pneumático. Que Leviatã possua um aspecto deste gênero, decorre do fato de ser 

alimento eucarístico. Que nessa duplicação se trate de um ato de tomada de consciência conclui-

se de Jó 26:12, onde se lê que YHVH abate Raab com sua “inteligência” ( תבונה - tebuna). Raab, 

o monstro marinho, corresponde a Tiamat, a qual Marduk encheu com o imhullu, o vento norte, 

que a despedaça. Tebuna vem do hebraico bin = separar, dividir, apartar, e implica discriminação 

que é por excelência a característica da tomada de consciência. Neste sentido, Leviatã e 

 
523 (...) “zur Bezeichnung von psychischen Bewegungen oder Erlebnissen, die überraschend, 

erschreckend oder erlösend aus dem Unbewussten auftauchen.” (Jung, 2021, §291) 
524 Veja-se: https://www.bibleandscience.com/bible/books/genesis/genesis1_leviathan.htm 
525 Jó, 3:8. 
526 (...) “der Mensch wie ein Wind aus dem Meere” (Jung, 2021, §185) 

https://www.bibleandscience.com/bible/books/genesis/genesis1_leviathan.htm


 
 

158 
 

particularmente Behemot representam estágios do desenvolvimento da consciência e, portanto, 

de uma assimilação do homem.527 

Seria simplesmente inexplicável a capacidade interpretativa de Jung diante da 

complexidade de tais símbolos e do rigor exegético do idioma hebraico se não 

tivéssemos em conta o caráter interdisciplinar das conferências de Eranos e o nível de 

erudição de seus participantes, elementos os quais tornaram compreensíveis tais 

façanhas filosóficas. Gershom Scholem, pensador judeu e cabalista de Eranos, ao qual 

dedicaremos uma atenção especial em um tópico posterior (4.5), pode ter contribuído 

neste sentido.  

O simbolismo teriomórfico amplamente presente nas doutrinas ditas gnósticas, 

herméticas ou simplesmente no pensamento mitológico, quando vivenciado diretamente 

mediante uma experiência hierofânica, parafraseando Rudolf Otto, pode ser 

experimentado como um Mysterium tremendum, que, apesar de seu aspecto aterrador, 

de um ponto de vista psicológico, segundo Jung, é uma experiência enriquecedora. 

Nesse sentido, apesar do Cristianismo ortodoxo ter fornecido uma educação moral à 

civilização ocidental, segundo Jung, ele foi responsável por um certo afastamento entre 

o consciente e o inconsciente, sobretudo a partir da doutrina da privatio boni,528 “[...] que 

 
527 (...) “Der Fisch, der «aus der Tiefe emporgehoben» wird, steht in geheimer Beziehung zum 

Leviathan: er ist der Köder, mit dem Leviathan angelockt und gefangen wird. Dieser Fisch entstammt 
wahrscheinlich einer Verdoppelung des grossen Fisches und steht dessen pneumatischen Aspekt besitzt, 
geht aus der Tatsache hervor, dass er, wie der Ichtys, eucharistische Speise ist. Dass es sich bei dieser 
Verdoppelung um einen Akt der Bewusstwerdung handelt, erhellt aus Hiob 26, 12. Er heisst dort das Jahwe 
die Rahab durch seine ‘Einsicht’ (tebuna) niederschlage. Rahab, das Meerungeheuer, bildet die 
Entsprechung zur Tiamat, die von Marduk mit dem imhullu, dem Nordwind, erfüllt und von ihm gespalten 
wurde. Tebuna kommt von bin = trennen, spalten, scheiden, das heisst Diskriminierung, welche das 
Charakteristikum der Bewusstwerdung par excellence darstellt. In diesem Sinne sind Lewiathan und 
insbesondere  Behemoth Stufen einer Entwicklung zum Bewusstsein hin, also zu einer Assimilation an der 
Menschen.” (Jung, 2021, §185) 

528 A doutrina da “privação do mal”. Jung (2021) parece atribuí-la a Orígenes de Alexandria (185-
253). 



 
 

159 
 

se expandiu perigosamente até a desorientação na visão de mundo [weltanschaulichen] 

atual.” 529   

Segundo Jung, esse estado de “desorientação” é a condição geral do homem 

contemporâneo e o inconsciente coletivo, de modo a compensar certos posicionamentos 

unilaterais, busca constantemente encontrar símbolos para expressar a totalidade 

psíquica. Estes símbolos irão compor todo um conjunto de fábulas, narrativas mitológicas 

e até mesmo de tradições religiosas para assegurar a saúde espiritual humana. Nesse 

sentido, para Jung, “foram os gnósticos os que fizeram as mais frutuosas tentativas de 

encontrar designações simbólicas adequadas do Selbst.” 530 Referente ao homo 

religiosus, o que se viu ao longo da história foi um conflito entre o dogma eclesiástico, 

estabelecido por um consenso de uma maioria, mediante concílios episcopais e, por 

outro lado, da vivência simbólica direta e profunda de uma minoria de místicos e, ao 

mesmo tempo, de teólogos como Valentino e Basílides, os quais, “[...] ao contrário da 

ortodoxia, deixaram-se influenciar muito pela experiência interior natural.”531 Jung se viu 

muito atraído pela riqueza dos conteúdos filosóficos e psicológicos destas experiências 

em seu anseio de compreender o humano mas, também, de compreender as suas 

próprias experiências oníricas particulares. 

Buscamos, neste tópico, avançar acerca da questão do humano dialogando com 

temas mitológico-gnósticos em Jung e Agamben, mais pontualmente acerca do que 

poderíamos chamar de o “problema da forma animal” ou simplesmente do 

“teriomorfismo”. Diante do exposto, poderíamos afirmar que o autor italiano não é o mais 

 
529 (...) “allmählich in gefährlicher Weise bis zur weltanschaulichen Desorientiertheit erweitert hat.” 

(Jung, 2021, §428) [poderíamos traduzir “weltanschaulichen Desorientiertheit” como “desorientação 
ideológica.” Entretanto, como trataremos em (4.3) o conceito de Weltanschauung parece ter uma 
importância maior que o termo usado no senso comum. Portanto, evitaremos associar este conceito a 
termos como simplesmente “crença” ou “ideologia”.] 

530 “Weitaus die fruchtbarsten Versuche aber, passende symbolische Ausdrücke für das Selbst zu 
finden, haben die Gnostiker gemacht.” (Jung, 2021, §428) 

531 (...) “im Unterchied zur Orthodoxie, in hohem Masse von dernatürlichen inneren Erfahrung 
beeiflussen liessen.” (Jung, 2021, §428) 



 
 

160 
 

indicado para se compreender Jung, muito menos para representar o ideal filosófico de 

Eranos, exceto pelo único elemento em comum, a saber, o interesse em compreender o 

enigma do humano e a gnosis. Carl Gustav Jung jamais reduziria o enigma humano a 

uma abordagem prático-política, muito menos o fez mediante uma investigação 

“metafísica abstrata” como o autor italiano deixa a entender. 

Ao contrário, como buscaremos apresentar mais adiante em (4.4), mediante seu 

ofício de médico, Jung buscou desvendar os enigmas da natureza e da psiquê humana 

a partir da experiência clínica e, ao mesmo tempo, mediante uma postura alegadamente 

“apriorista”, ou ainda arquetípica.532 Nesse sentido, Giorgio Agamben  ̶  com sua obra 

supracitada e sua crítica indireta   ̶ serve como um dos exemplos de autores 

contemporâneos que retomaram os estudos da gnosis sob um contexto muito específico, 

que é caso do simbolismo animal, e que, de alguma maneira são devedores do Círculo 

de Eranos  ̶  muitos, sem sequer saber da existência desse grupo e talvez outros 

negligenciando-o completamente. 

Retomando o mito de Édipo, poderíamos refletir com Jung que, apesar do 

protagonista mítico ter respondido corretamente à Esfinge, e, aparentemente, ter 

derrotado o monstro antropomórfico, os males no mundo ainda não cessam de aparecer, 

pois talvez a solução do enigma proposto pela esfinge não se reduza a uma simples 

resposta racional, aparentemente consciente, muito menos a uma fuga intelectual 

obscuramente elegante. É bem provável que a ameaça teriomórfica derradeira para o 

humano e para o não-humano seja o próprio homem, independente do nome que o 

queiramos dar. Buscaremos agora tratar do Mysterium Coniunctionis ou do “mistério da 

conjunção dos opostos” em Jung. 

 
532 Em sua obra Aion Jung afirma que o arquétipo existe “a priori” (Jung, 2021, §34) 



 
 

161 
 

4.1.4 O Mysterium Coniunctionis e a questão do Andrógeno  

O conceito de mysterium coniunctionis, muito distante de um simples devaneio 

metafísico, como insinua Agamben (2002), é um elemento articulador de vários temas e 

conceitos da Psicologia junguiana, que pretendia se fundamentar em “fatos 

psicológicos”,533 e está presente no pensamento de outros autores que, de maneira 

direta ou indireta, tiveram influência de Carl G. Jung, no Círculo de Eranos. Além do mais, 

permite ver a amplitude do conceito de humano neste círculo de pensadores, em relação 

a um tema também muito desenvolvido no Renascimento: a Alquimia. O interesse de 

Jung pela alquimia se inicia de modo mais consistente por volta do ano de 1929, 

expresso em seu comentário ao Segredo da Flor de Ouro, de Richard Wilhelm, obra 

mencionada anteriormente (2.3), e que, desde então, passa a investigar a emergência 

de certas motivações arquetípicas comuns na Alquimia e presentes nos sonhos do 

homem contemporâneo “sem nenhum conhecimento de literatura alquímica.”534 A leitura 

de Jakob Böhme (1575-1624), Gerhard Dorn (1530-1584) e Heinrich Khunrath (1560-

1605) impacta de forma considerável seu pensamento, de modo que, em 1944, estes 

temas já aparecem melhor sistematizados em sua obra Psicologia e Alquimia, e, ainda 

de um modo mais maduro, pontualmente na obra de 1955, intitulada originalmente 

“Mysterium Coniunctionis: Untersuchung über die Trennung und Zusammensetzung der 

seelischen Gegensätze in der Alchemie (1955)”.535 

Para Jung, as descrições alquímicas correspondem simbolicamente às 

experiências que resultam da relação, operação e interação concomitantes do alquimista 

com o microcosmos e os macrocosmos, ou seja, mediante a relação com o mundo 

 
533 (...) “psychological facts” (Jung, 1980, §190) 
534 (...) “who have no knowledge of alchemical literature.” (Jung, 1977, p.18) 
535 (Jung, 1977) O título da obra pode ser traduzido nos seguintes termos: “O mistério da 

conjugação: Investigação acerca da separação e da composição dos opostos anímicos na Alquimia.” 



 
 

162 
 

exterior (com o laboratorium) e o mundo interior (sua psiquê) consigo mesmo, cujo 

resultado final seria a individuação. Para Jung, o processo de individuação pode ser 

interpretado de modo análogo ao opus alchymicum, pois consiste na reprodução do 

grande drama cosmogônico representado originalmente no Gênesis judaico-cristão e no 

Apocalipse de João. Neste sentido, para os alquimistas, a própria “[...] opus era uma 

analogia com a obra divina da criação.”536  

Para os pensadores medievais e renascentistas, como mencionamos ainda neste 

capítulo, o humano, a partir de uma conexão psicológica e simbólica com a imago Dei, é 

considerado como um microcosmo. Porém, Jung reflete, não é o homem empírico “[...] 

que constitui a correspondência com o mundo, como pensavam na Idade Média, mas a 

incomensurável totalidade do homem anímico ou espiritual, que não pode ser descrita 

integralmente, porque o homem é composto pela consciência e pela extensão 

indeterminável do inconsciente.537 Essa descrição do homem como um microcosmos, 

portanto, como uma miniatura simbólica do universo e dos corpos celestes, corresponde 

ao surgimento do homem enquanto totalidade (Selbst) ou do Anthropos: “o homem 

espiritual, interior e completo.” 538 Para se chegar a esse estado de completude interior 

era necessária a realização da grande obra alquímica, vivenciada psicologicamente pelo 

filósofo-alquimista mediante vários estágios ou fases de desenvolvimento.  

O primeiro estágio da grande obra alquímica (Magnum opus) se inicia com a 

Filosofia, mediante a disposição anímica pelo conhecimento e pela verdade, momento 

em que o filósofo começa a sofrer um embate entre o consciente e o inconsciente, uma 

defrontação do alquimista com sua própria obscuridade psíquica, com sua Sombra 

 
536 (...) “the opus was an analogy of the creation of the world.” (Jung, 1980, §550) 
537 [Itálico nosso.] (...) “It is not the empirical man that forms the "correspondentia" to the world, as 

the medievalists thought, but rather the indescribable totality of the psychic or spiritual man, who cannot be 
described because he is compounded of consciousness as well as of the indeterminable extent of the 
unconscious.” (Jung, 1980, §550) 

538 (...) “the Anthropos, the spiritual, inner and complete man.” (Jung, 1980, §529) 



 
 

163 
 

(Schatten). De modo a “[...] entender tais pressões de nosso próprio inconsciente, e 

assim evitar que o elemento «irracional» saísse do controle, Jung se preocupou tão 

intensamente com a alquimia e a gnosis, pois era lá que o lado obscuro era claramente 

discernível.” 539 Neste primeiro estágio alquímico: “[...] Tudo se torna duvidoso, motivo 

pelo qual os alquimistas o chamavam de nigredo, tenebrositas, chaos, melancholia,” 540 

sendo o último muito bem representado por Albrecht Dürer (1471-1528) em sua pintura 

intitulada Melencolia I.541  

Ainda na primeira fase alquímica ocorre “[...] um entrelaçamento inextricável da 

alma com o corpo, que juntos formavam uma unidade obscura (a unio naturalis).”542 

Desta união psicossomática caótica e primordial, o filósofo alquimista deve libertar a alma 

mediante o procedimento da separatio, mediante um firme posicionamento: espiritual, 

racional e consciente   ̶ e, provar-se “imune às influências do corpo.” 543 Para o filósofo 

alquimista, este primeiro estágio alquímico ocorre como reflexo dos fenômenos naturais 

reproduzidos no laboratório. Desse modo, da mesma forma que as coisas naturais estão 

condicionadas da putrefação à solução (ad solutionem) e, pela solução, os corpos são 

dissolvidos (sulvuntur), então, “[...] pelo conhecimento, as dúvidas dos filósofos são 

resolvidas (resolvuntur).” 544 O segundo estágio é uma consequência do primeiro, uma 

vez que é “[...] das trevas do inconsciente que vem a luz da iluminação, a albedo.” 545 

 
539 [Itálico nosso.] (...) “in order to understand such pressures from our own unconscious, and thus 

to avoid the “irrational” element from getting out of hand, that Jung preoccupied himself so intensively with 
alchemy and gnosis, for it was there that the dark side was clearly discernible.” (Hakl, 2014, p.302) 

540 (...) “Everything becomes doubtful, which is why the alchemists called this stage nigredo, 
tenebrositas, chaos, melancholia.” (Jung, 1977, §708) 

541 Veja-se: https://www.metmuseum.org/pt/art/collection/search/336228. 
542 (...) inextricable interweaving of the soul with the body, which together formed a dark unity (the 

unio naturalis)” (Jung, 1977, §696) 
543 (...) “An inextricable interweaving of the soul with the body, which together formed a dark unity 

(the unio naturalis).” (...) “immune to the influences of the body.” (Jung, 1977, §696) 
544 (...) “To this is compared philosophical knowledge, for as by solution bodies are dissolved 

[solvuntur], so by knowledge are the doubts of the philosophers resolved [resolvuntur]. (Jung, 1977, §363) 
545 (...) “From the darkness of the unconscious comes the light of illumination, the albedo.” (Jung, 

1977, §220) 

https://www.metmuseum.org/pt/art/collection/search/336228


 
 

164 
 

Este, por sua vez, “[...] ocorre da união mental, isto é, quando a unidade do espírito e da 

alma, é conjugada com o corpo”,546 representado pela ave fênix, como símbolo de 

transformação e renascimento.  

Desse modo, o mysterium coniunctionis é o resultado de um longo, doloroso e 

vivificante processo espiritual e psíquico em que diversos pares de opostos devem ser 

conjugados sob uma união e muitas vezes numinosa, representada pelo hieros gamos: 

as bodas do Rei e a Rainha, do sol e a lua, do enxofre e o mercúrio dos alquimistas, 

Adão e Eva, as duas oliveiras do cristianismo primitivo, o bem e o mal, o Yang e o Yin 

do Tao chinês, ou ainda Shiva e Shakti “[...] que constitui o nirdvandva da Filosofia hindu, 

embora não seja literalmente um desenvolvimento filosófico, mas sim psicológico.” 547 

Entretanto, a consumação do mysterium coniunctionis, que constitui a rubedo, a terceira 

e última fase alquímica “[...] pode ser esperada somente quando é realizada a unificação 

do espírito, alma e corpo com o unus mundus original.”548 O unus mundus é “[...] a 

unidade original e indiferenciada do mundo e do Ser; a agnosia (αγνωσια) dos Gnósticos, 

o inconsciente primordial.” 549 É do inconsciente primordial que surge uma série de pares 

de opostos, a qual, parafraseando os gnósticos, Jung chama de Sizígias 550 e que servirá 

de fundamento para sua concepção de Animus-Anima.551   

Esse terceiro estágio alquímico no qual a coniunctio é realizada plenamente, 

mediante o hieros gamos, tem sua versão cristã no simbolismo da “Assunção e coroação 

 
546 (...) “is reached when the mental union, that is, the unity of spirit and soul, is conjoined with the 

body. (Jung, 1977, §664) 
547 (...) “This is the “liberation from opposites,” the nirdvandva of Hindu philosophy, though it is not 

really a philosophical but rather a psychological development.” (Jung, 1977, §296) 
548 (...) “can be expected only when the unity of spirit, soul, and body is made one with the original 

unus mundus.” (Jung, 1977, §664) 
549 (...) “The original, non-differentiated unity of the world or of Being; the of the Gnostics, the 

primordial unconsciousness.” (Jung, 1977, §664) 
550 Jung, 1980, §41. 
551 Veja-se: 4.4. 



 
 

165 
 

da Virgem”.552 Esse matrimônio alquímico  ̶  muitas vezes interpretado literalmente como 

um incesto, como no famoso exemplo mitológico de Édipo  ̶  surge com a “[...] unio 

mentalis intrapsíquica do intelecto ou da razão com Eros.” 553 Tal operação interior é 

muito significativa para o humano, “[...] pois traz um aumento considerável de 

autoconhecimento e de amadurecimento pessoal, mas sua realidade é meramente 

potencial e somente validada pela união com o mundo físico do corpo.” 554 Para Jung, o 

dogma da Assunção de Maria apresenta as mesmas características fundamentais que o 

mysterium coniunctionis, embora com um simbolismo diferente. Da mesma forma como 

os padres da igreja acreditavam “[...] na elevação literal do corpo físico aos céus”, os 

alquimistas “[...] acreditavam na possibilidade ou, até mesmo na existência efetiva da 

sua pedra e do seu ouro filosofal.” 555 De modo análogo a Jung, como iremos tratar mais 

adiante, Henry Corbin encontra uma gnosis iraniana, na qual se permite repensar o 

dogma da assunção ou ressureição mediante a ideia de caro espiritualis ou corpo 

espiritual. Assim como para os alquimistas europeus há uma distinção entre corpo, alma 

e espírito, e a opus é realizada plenamente a partir do mistério de sua conjunção, para 

os alquimistas xiitas da linhagem de Suhrawardi, há a distinção entre corpo carnal 

(yasad), corpo espiritual ou imaginal (yism mitali) e espírito (ruh).556  

O Anthropos, o arquétipo do homem completo, simbolicamente representado 

pelos cabalistas como o “Adão primordial” (Adam Kadmon, קדמון  como uma ,(אדם 

 
552 (...) “Assumption and Coronation of the Virgin” (Jung, 1977, §237) 
553 (...) “intra-psychic unio mentalis of intellect or reason with Eros. (Jung, 1977, §664) 
554 (...) “since it brings a considerable increase of self-knowledge as well as of personal maturity, but 

its reality is merely potential and is validated only by a union with the physical world of the body.” (Jung, 
1977, §664) 

555 (...) “on the literal taking up of the physical body into heaven, so the alchemists believed in the 
possibility, or even in the actual existence, of their stone or of the philosophical gold.” (Jung, 1977, §664) 

556 (Corbin, 1977, p.180) É importante também notar que o termo árabe utilizado por Corbin (ruh) 
nos recorda o termo hebraico Ruach (רוח) utilizado no Genesis, também para designar o espírito.     



 
 

166 
 

emanação de Ain Soph (סוף  também teria sido associado ao eidos platônico.557 ,(אין 

Entretanto, a ideia cristã do andrógino, “[...] evidentemente derivada da doutrina gnóstica 

do homem hermafrodita primordial,” 558 é uma imagem arquetípica muito mais recorrente 

do que se poderia pensar, pois, também estaria presente no hinduísmo, mais 

pontualmente, na “[...] unidade andrógena de Shiva e Shakti, a qual é representada na 

iconografia tântrica em união sexual permanente.” 559  

O Adão primordial que originalmente continha em si o elemento feminino (ou Eva), 

dele separado, passa a ter seu símbolo máximo em Cristo. Entretanto, devido às 

tendências monoteístas e patriarcalistas do homem medieval, a imagem arquetípica do 

andrógino, e sua contraparte feminina reprimida, neste contexto, é assimilada de uma 

nova forma, “[...] uma vez que Adão era o protótipo de Cristo, e Eva foi retirada de seu 

lado, que é a Igreja, é compreensível que uma representação de Cristo tenha notáveis 

aspectos femininos.” 560 Assim, da mesma forma que para os Gnósticos o Cristo é 

emanado do pleroma com sua contraparte feminina (Sophia), esta Sizígia será 

reassumida no Cristianismo pela representação da pessoa de Jesus e a Igreja como sua 

esposa. 

Tais ambíguas representações de Cristo estariam presentes no seio do 

Cristianismo até hoje, assim como a representação andrógena da pedra filosofal dos 

alquimistas, sob uma forma oculta. Por isso, elas revelam “uma afinidade maior com a 

visão dos Gnósticos.” 561 Essa representação do humano primordial em seu aspecto 

 
557 Como dissemos anteriormente, estes conceitos que compõem a cosmologia judaica iremos tratar 

mais adiante (4.5.1), a partir de Gershom Scholem. 
558 (...) “evidently deriving from the Gnostic doctrine of the hermaphroditic Primordial Man” (Jung, 

1977, §526) 
559 (...) “The androgynous unity of Shiva and Shakti is depicted in Tantric iconography as permanent 

cohabitation.” (Jung, 1977, §580) 
560 “since Adam was the prototype of Christ, and Eve, sprung from his side, that of the Church, it is 

understandable that a picture of Christ should develop showing distinctly feminine features.” (Jung, 1977, 
§526) 

561 (...) “which in this respect has more affinity with the views of the Gnostics.” (Jung, 1977, §526) 



 
 

167 
 

feminino e masculino, para Jung, “[...] expressa um ato de tomada de consciência. Ela 

gera um par de opostos da qual surge a possibilidade de se chegar à consciência,” 562 

da mesma forma mencionada anteriormente, com que YHVH vence Raab, o monstro 

marinho com sua capacidade de discernimento ou inteligência (תבונת, tebunah). 

Para Jung, a elevação da figura humana às representações alquímicas de um Rei, 

ou de uma divindade, bem como, por outro lado, ao aparente rebaixamento da 

superioridade humana mediante inúmeras representações teriomórficas, são indicações 

da existência de um par de opostos que estão atuantes a um nível psíquico profundo, e 

a compreensão desse par “[...] constitui a fenomenologia de um Selbst paradoxal, da 

totalidade do humano.” 563 Compreender a totalidade do humano é estar disposto a 

investigar profundamente o significado de tais imagens arquetípicas que insistem em vir 

à superfície, como é caso do Anthropos, o andrógeno primordial, do mistério de sua 

separação, mas, mais que tudo, do mistério empírico e vivo de sua possível conjunção. 

Segundo Joseph Campbell (1904-1987), grande mitólogo de Eranos, o tema da 

androginia ou do hermafroditismo é recorrente na mitologia. O exemplo mais claro é a 

figura que dá sua origem etimológica: Hermaphroditus “[...] filho de Hermes e Afrodite, 

mas também Eros, a divindade do Amor (o primeiro dos deuses, de acordo com Platão), 

eram de ambos os sexos, feminino e masculino.” 564 De forma semelhante a Jung, 

Campbell vê a importância simbólica e interpretativa da questão da androginia do 

humano e da “queda original”, não só na mitologia grega, mas também, para os gnósticos 

primitivos e cabalistas medievais. O contato direto com a divindade criadora (Elohim), 

 
562 (...) “The splitting of the Original Man into husband and wife expresses an act of nascent 

consciousness; it gives birth to a pair of opposites, thereby making consciousness possible. (Jung, 2021, 
§526) 

563 (...) “constitute the phenomenology of the paradoxical self, man’s totality.” (Jung, 1977, §4) 
564 (...) “And among the Greeks, not only Hermaphrodite (the child of Hermes and Aphrodite), but 

Eros too, the divinity of love (the first of the gods, according to Plato), were in sex both female and male.” 
(Campbell, 2004, p.141) 



 
 

168 
 

possível somente antes da separação dos sexos, seguido pelo pecado original, e a 

consequente tomada de conhecimento do bem e do mal “[...] constituem a coincidência 

de opostos pela qual o humano (agora homem e mulher) é separado, não somente da 

visão, mas, até mesmo da lembrança da imagem de Deus.” 565 Não se pode ignorar o 

fato de que Campbell se utiliza justamente do mysterium coniunctionis junguiano para 

interpretar a questão mitológica do humano. Tal referência de Campbell é só um de 

muitos exemplos que se poderia fornecer para demonstrar a continuidade de certos 

conceitos fundamentais no seio deste círculo de pensadores, bem como de seu interesse 

pela gnosis.  

Finalmente, para Jung, o mysterium coniunctionis é inerente à questão do 

humano. Enquanto mistério não pode ser desvelado de uma perspectiva meramente 

intelectual, senão, mediante um conhecimento superlativo voltado para o próprio homem, 

um autoconhecimento. Enquanto spiritus rector de Eranos, este autor exerceu influência 

inequívoca sobre o modus operandi desta comunidade filosófica, sem autoritarismo e 

respeitando a singularidade de cada pensador. Como mencionamos anteriormente, os 

pensadores de Eranos, inspirados nos grandes autores renascentistas, buscaram 

devolver ao homem a sua dignidade filosófica mediante um estudo interdisciplinar das 

grandes áreas do saber humano: a ciência, a filosofia, a arte e a Religião. Como 

afirmamos anteriormente, estes pensadores desenvolveram um estudo comparado da 

História das Religiões (Religionswissenschaft) como uma alternativa ao historicismo e ao 

positivismo, a partir de uma Weltanschuung 566 tão singular e complexa que é difícil de 

ser resumida ou traduzida sem complicações, mas que, devido à natureza e recorrência 

de temas, pode ser chamada de gnóstica. Este conhecimento (gnosis) é desenvolvido 

 
565 (...) “constituted of the "coincidence of opposites," by which Man (now man and woman) is cut off 

from not only the vision but even the recollection of the image of God.” (Campbell, 2004, p.141) 
566 Trataremos deste tema ainda nesse capítulo. Veja-se: (4.3.3). 



 
 

169 
 

por esta elite, não de pseudo-esoteristas new age, senão de intelectuais altamente 

qualificados academicamente, os quais, dentre outros feitos, buscaram compreender o 

enigma do humano sob uma perspectiva mais ampla do que até então se tinha realizado. 

Partiremos agora para uma abordagem acerca da importância do pensamento mitológico 

para o Círculo de Eranos, a fim de verificar em que medida este pode ser interpretado 

como uma resposta à tentativa de desmitologização de Bultmann e como sintoma 

gnóstico em Eranos.  

4.2 A REMITOLOGIZAÇÃO COMO UM SINTOMA GNÓSTICO? 

Neste tópico, iremos tratar da importância do pensamento mitológico para o 

Círculo de Eranos, sobretudo, a partir de Mircea Eliade e Joseph Campbell, e verificar 

em que medida este movimento mitológico  ̶  contraposto ao projeto de desmitologização 

(Entmythologisierung) de Rudolf Bultmann, pode ser considerado como um sintoma 

gnóstico em Eranos.  

4.2.1 A Remitologização em Eranos  

A relação entre o Círculo de Eranos e o pensamento mitológico-gnóstico pode ser 

constatada desde seus primeiros encontros, por um lado, mediante o interesse particular 

de Jung pelas imagens arquetípicas presentes em várias narrativas mitológicas e, por 

outro lado, de modo geral, pelas conferências ministradas, desde o princípio, acerca do 

simbolismo e das Religiões Comparadas.567 O interesse nesse campo de pesquisa se 

torna ainda mais explícito a partir da adesão de mitologistas como Károly Kerényi (1897-

1973), com sua conferência intitulada: Mythologie und gnosis (1940), e Walter Otto com 

 
567 Como citamos anteriormente, a lista completa com as conferências ministradas por este grupo 

pode ser acessada mediante o site oficial da Fundação Eranos: 
http://www.Eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures 

http://www./
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=12&pagename=lectures


 
 

170 
 

Der ursprüngliche Mythos im Lichte der Sympathie von Mensch und Welt (1955). 

Entretanto, é a partir do aparecimento de Mircea Eliade e do famoso mitólogo Joseph 

Campbell que a temática mitológica iria ganhar maior visibilidade.  

Como buscamos apresentar anteriormente (4.1.2), o que poderíamos chamar de 

um novo humanismo em Eranos coincide com o desenvolvimento de uma metodologia 

singular da Religionswissenschaft, a saber, a de “[...] tornar os significados dos 

documentos religiosos inteligíveis para a mente do homem moderno.”568 Ora, esse 

posicionamento de Eranos, enunciado por Eliade, poderia se pensar, é muito semelhante 

à tentativa de desmitologização (Entmythologisierung, Entmythisierung) de Bultmann 

(3.1), que visava “deixar claro o significado da mitologia em geral,” 569 e do Cristianismo, 

do novo testamento, em específico.  

Para o existencialismo de Bultmann  ̶  que obteve influência sobre Hans Jonas   ̶ 

as representações da Weltanschauung, mitológica e escatológica, “[...] já estão 

superadas e carecem de valor,” 570 sobretudo “[...] para o homem moderno, cujo 

pensamento tem sido modelado pela ciência e já não tem mais nada de mitológico.” 571 

Para Jung, é o projeto de desmitologização de Bultmann que está ultrapassado, uma vez 

que ainda permitia pensar o humano como uma “criatura homogênea” de tal modo que 

“[...] nenhuma força estranha possa interferir em nossa vida, como o novo testamento 

supõe.” 572 Assombrado diante de tal afirmação, Jung se questiona: “[...] Mas o que 

poderíamos pretender em uma época em que até os representantes oficiais do 

Cristianismo anunciam publicamente a sua incapacidade de compreender os 

 
568 (...) “by making the meanings of religious documents intelligible to the mind of modern man” 

(Eliade, 1961, p.2) 
569 (...) “make clear the meaning of mythology in general.” (Bultmann, 1958, p.18) 
570 (...) “are over and done with.” (Bultmann, 1958, p.17) 
571 (...) “whose thinking has been shaped by science and is therefore no longer mythological.” 

(Bultmann, 1958, p.36) 
572 (...) “homogeneous creatures who are not so peculiarly divided that alien forces can intervene in 

our inner life, as the New Testament supposes.” (Jung, 1980, §190) 



 
 

171 
 

fundamentos da experiência religiosa?” 573 Como Jung pôde constatar, mediante uma 

longa análise clínica de pacientes com casos graves de neurose, esquizofrenia, etc., 

longe de se constituir em uma unidade homogênea, a psiquê humana “[...] é um caldeirão 

efervescente de impulsos, inibições e afetos contraditórios, e para muitas pessoas o 

conflito entre eles é tão insuportável que eles até desejam a libertação pregada pelos 

teólogos.”574  

Mediante uma crítica ainda mais enérgica, Jung afirma que “[...] os teólogos fariam 

melhor se levassem em conta, pelo menos uma vez, esses fatos psicológicos do que ir 

«desmitologizando-os» com explicações racionalistas que estão cem anos atrasadas”.575 

Não é de se admirar tal posicionamento por parte de um médico que, desde seus 

primeiros estudos acadêmicos investigou acerca dos fenômenos dito ocultos,576 

mitologia, astrologia, alquimia e todos os assuntos que poderiam ser ditos “não-

científicos”, em termos agnósticos. 

Segundo Eliade e Kitagawa (1986), o método apregoado por Bultmann pretende 

“[...] uma eliminação da história, e supõe que as afirmações cristãs da Encarnação, a 

Ressurreição e a Parousia  ̶  são a expressão mítica da relação homem-Deus.” 577 Mítico, 

nesse contexto, é sinônimo de inútil, ao menos para a pregação existencialista ao homem 

moderno. Para Eliade, não se pode simplesmente isolar o homo religiosus de seu 

contexto histórico e espacial, ao contrário, deve-se compreender o humano a partir de 

 
573 (...) “But what can one expect in an age when the official spokesmen of Christianity publicly 

announce their inability to understand the foundations of religious experience!” (Jung, 1980, §190) 
574 (...) “is a boiling cauldron of contradictory impulses, inhibitions, and affects, and for many people 

the conflict between them is so insupportable that they even wish for the deliverance preached by 
theologians.” (Jung, 1980, §190) 

575 (...) “Theologians would do better to take account for once of these psychological facts than to go 
on "demythologizing" them with rationalistic explanations that are a hundred years behind the times. (Jung, 
1980, §190)  

576 Nos referimos mais enfaticamente a tese de doutoramento de Jung: Zur Psychologie und 
Pathologie sogenannter occulter Phänomene (1902). 

577 (...) “una eliminación de la historia, y que supone que las afirmaciones cristianas  la Encarnación, 
la Resurreción, la Parousia— son la expresión mítica de la relación hombre-Dios.” (Eliade & Kitagawa, 
1965, p.105) 



 
 

172 
 

uma hierohistória, uma hierogeografia, de uma hierofania, ou seja, uma reconstrução 

fenomenológica da história sagrada, de espaços, tempos e manifestações do sagrado, 

que contrasta fortemente com a visão profana do homem “moderno”. Assim, “[...] nós 

buscamos realizar uma desmistificação ao contrário; ou seja, temos que desmistificar os 

mundos e linguagens aparentemente profanos da literatura, das artes plásticas e do 

cinema para revelar seus elementos sagrados, embora seja, é claro, um sagrado 

ignorado, camuflado ou degradado.” 578 

Segundo Robert Ellwod, em sua obra The Politics of Myth: A Study of Carl G. Jung, 

Mircea Eliade, and Joseph Campbell (1999), tanto Jung, quanto Eliade e Campbell, como 

os românticos do século XIX, “[...] gastaram incontáveis palavras para contar tanto as 

histórias quanto os significados.” 579 Não se tratava de uma mera busca intelectual, ou 

seja, mediante a separação entre um suposto sujeito contemporâneo esclarecido e um 

objeto de conhecimento retrógrado ou ilógico, enunciado pelo termo “mítico ou 

mitológico” ̶  mas “[...] eles acreditavam que a verdade primeira e última estava localizada 

em um passado distante, ou nas profundezas do [Selbst].” 580 Ellwood tem em vista a 

influência de Jung nos pensadores de Eranos a partir de seu conceito de Selbst, o qual 

parece surgir mais pontualmente em sua obra: Psychologische Typen (1921). 

O homem civilizado contemporâneo, com suas crises existenciais e anseios 

metafísicos ou religiosos, ainda que reprimidos, já não poderia encontrar as respostas 

para suas questões em seu próprio mundo, na ciência materialista, para isso seria 

necessário recorrer a um conhecimento de tipo superior, uma sabedoria escatológica: 

 
578 [Itálicos nossos] (...) “In our case, we have to attempt a demystification in reverse; that is to say, 

we have to “demystify the apparently profane worlds and languages of literature, plastic arts, and cinema 
in order to disclose their “sacred” elements, although it is, of course, an ignored, camouflaged, or degraded 
“sacred.” (Eliade, 1984, p.126) 

579 (...) “Jung, Eliade, and Campbell, however, spent countless words in the telling both of the stories 
and the meanings.” (Ellwood, 1999, p.17) 

580 (...) “they believed first and final truth to be located in the Distant and the Past, or in the depths of 
the self.” (Ellwood, 1999, p.17) [Itálico nosso] 



 
 

173 
 

“[...] Esse é o tipo de sabedoria conhecida como gnosticismo: uma sabedoria salvadora 

que conta um segredo de relevância universal.”581 Ainda segundo o autor, para Jung, 

Eliade e Campbell, o mito não teria somente uma função meramente estética ou lúdica, 

mas terapêutica, pois “[...] eles inevitavelmente apontavam para doenças da alma 

contemporânea que poderiam muito bem ser diagnosticadas e aliviadas através do 

recurso ao conhecimento do mito.” 582  

Analisando mais cuidadosamente os termos com que Ellwood procura designar a 

“sabedoria de Eranos”, chega-se à conclusão de que é mais adequado o termo gnosis 

ao invés de Gnosticismo, pois, como tratamos anteriormente, este era um termo que 

expressava para os principais autores de Eranos um conceito histórico muito específico, 

enquanto o primeiro possuía um sentido filosófico mais amplo. Finalmente, a abordagem 

mitológica de Eranos nos parece ser bem enunciada pelas palavras de Joseph Campbell, 

quando afirma que os “mitos são pistas para as potencialidades espirituais da vida 

humana”,583 que podem ser entendidas a partir da noção junguiana de arquétipos, que 

podem ser acessados a partir de uma rica vida simbólica e de autoconhecimento. Longe 

de se apresentar como um simples escapismo diante da dura realidade do mundo 

entreguerras, o pensamento mitológico de Eranos parece se apresentar como uma 

busca do sentido da existência que respeita tanto a singularidade e a totalidade do 

humano quanto investiga a possibilidade de certos padrões universais e ciclos cósmicos. 

 
581 (...) “This is the kind of wisdom known as Gnosticism: a saving wisdom telling a universally 

important secret (...)” (Ellwood, 1999, p.17) Como buscamos apresentar anteriormente (2.6) Ellwood 
poderia ser contabilizado como um dos responsáveis contemporâneos pelas críticas relacionadas ao 
abuso do termo Gnosticismo, pois claramente se utiliza mal de tal termo, confundido a gnosis, enquanto 
sabedoria ou conhecimento, em um sentido mais amplo, com o Gnosticismo histórico. Certamente, não se 
trata do autor mais recomendado para representar o espírito de Eranos e seu interesse pela gnosis. 

582 (...) “They inevitably pointed to sicknesses of the contemporary soul that could well be diagnosed 
and alleviated through recourse to the lore of myth.” (Ellwood, 1999, p.13). 

583 (...) “Myths are clues to the spiritual potentialities of the human life” (Campbell, 1991, p.12) 



 
 

174 
 

4.2.2 Joseph Campbell, o Herói e a Mitologia Arquetípica  

Joseph Campbell ministrou somente duas conferências em Eranos: The Symbol 

without Meaning (1957) e Renewal Myths and Rites of the Primitive Hunters and Planters 

(1959). Mas, além de ter se tornado um famoso mitólogo, também assumiu o trabalho 

como “[...] editor das versões em língua inglesa de uma série de conferências de 

Eranos.”584 Em uma de suas obras mais famosas: The Hero with a thousand faces 

(1949)585, descreve uma série de estágios que compõem o drama recorrente do herói: o 

seu chamado à aventura ou desafio, a sua recusa e posterior aceitação, a sua partida, 

sua iniciação, seu retorno e sua libertação. A famosa frase de Nietzsche  ̶  que inspirou 

tanto a Campbell como a Jung, em sua obra Psicologie und Religion (1937),586 de que  ̶  

“[...] em nosso sono e em nossos sonhos, nós passamos por todo o pensamento da 

humanidade anterior,”587 é referenciada novamente por Campbell para descrever a 

estrutura mitológica que ele chama de “arquetípica” e que, segundo o próprio Jung, na 

pesquisa Mitológica corresponde a certas “motivações” ou “motifs”.588 

O autor em vários momentos se vale de termos como “archetype” ou “archetypal,” 

deixando claro, desde o início, que assume o conceito junguiano de arquétipo, o qual é 

definido pelo autor suíço como “[...] Formas ou imagens de uma natureza coletiva que 

ocorre praticamente em todo o mundo, como constituintes dos mitos e ao mesmo tempo 

como produtos autóctones e individuais de natureza inconsciente.” 589 Ora, poderíamos 

nos questionar, afinal, em que se constitui o arquétipo do herói? Responde Campbell: 

 
584 (...) “was to edit the English-language version of a series of Eranos lectures.” (Hakl, 2014, p.129)  
585 Campbell, 2004. 
586 Jung, 1962. 
587 (...) “im Schlaf und Traum machen wir das Pensum früheren Menschenthums noch einmal durch” 

(Nietzsche, 1984, p.30) 
588 (...) “Mythological research calls them “motifs”.” (Jung, 1980, p.42) 
589 (...) “Formen oder Bilder kollektiver Natur, welche ungefähr auf der ganzen Erde als Konstituenten 

der Mythen und gleichzeitig als autochthone, individuelle Produkte unbewußten Ursprungs vorkommen.” 
(Jung, 1962, p.62) 



 
 

175 
 

“[...] O herói é o homem autorrealizado mediante uma submissão. Mas submissão a quê? 

Esse é precisamente o enigma que hoje temos que nos propor, e, que é, em todos os 

lugares, a virtude primária e feito histórico do herói a serem decifrados.” 590 Para o autor 

estadunidense, a primeira tarefa do herói é:   

Se retirar do cenário do mundo de efeitos secundários para aquelas zonas causais da psiquê onde 

as dificuldades realmente residem, e aí para esclarecer as dificuldades, erradicá-los em seu 

próprio caso (ou seja, batalhar contra os demônios do berçário de sua cultura local) e descobrir 

mediante a experiência direta e a assimilação daquilo que C. G. Jung chamou de imagens 

arquetípicas. 591 

O que torna o herói como distinto do simples mortal é análogo à relação do 

gnóstico com o homem “profano”, a saber, o reconhecimento de que, na interioridade do 

humano reside a “chispa divina”, e pela sua assunção mítica do destino. Assim, o herói 

se forja mediante “a submissão aos aspectos inevitáveis do destino.” 592 O herói é a 

presença viva e consciente do Ser, não da recordação de um simples feito histórico 

remoto. Desse modo, os eventos da vida cotidiana passam a ser pensados 

mitologicamente como a reprodução ou recorrência de um grande drama cósmico. 

Grandes personagens históricos como o Cristo, Buda, Krishna, Zoroastro, Maomé, não 

foram simplesmente figuras político-religiosas, mas seres humanos dotados de uma 

supraconsciência e integridade moral: “[...] O herói é o patrono das coisas que estão se 

 
590 (...) “The hero is the man of self-achieved submission. But submission to what? That precisely is 

the riddle that today we have to ask ourselves and that it is everywhere the primary virtue and historic deed 
of the hero to have solved.” (Campbell, 2004. p15) 

591 (...) “In a word: to retreat from the world scene of secondary effects to those causal zones of the 
psyche where the difficulties really reside, and there to clarify the difficulties, eradicate them in his own case 
(i.e., give battle to the nursery demons of his local culture) and break through to the undistorted, direct 
experience and assimilation of what C. G. Jung has called the archetypal images.” (Campbell, 2004. p.16) 

592 Campbell, 2004. p15. 



 
 

176 
 

tornando, e não das coisas que se tornaram, pois ele é: antes de Abraão existir, eu 

sou.”593 

A atitude do herói se destaca, não só pela integridade em relação a si mesmo, 

mas, também é demonstrada pelo reconhecimento e nobreza do herói com o outro herói, 

o herói que habita no íntimo de cada Ser, exemplificado por Campbell, quando Indra, um 

dos deuses supremos do panteão hindu, depois de reconhecer Krishna como o Ser 

primordial, “[...] ao vê-lo pastoreando as vacas, tocando música em sua flauta, o Rei do 

Céu apeou de seu grande elefante branco, Airavata, caiu prostrado aos pés do rapaz 

sorridente e se submeteu a ele.” 594 De modo análogo a Cristo, que ensinava que com a 

fé (pistis) do tamanho de um grão de mostarda se poderia mover uma montanha, o herói 

hindu levantou o monte Govardham com um só dedo, preenchendo a si mesmo com a 

plenitude do universo. Ora, conclui Campbell, o poderoso herói “[...] é cada um de nós: 

não o eu físico, que podemos ver no espelho, mas o Rei íntimo,” [...] “o Selbst que reside 

no coração de todas as criaturas.” 595  

Segundo Wasserstrom (1999), “[...] o Herói de mil faces de Joseph Campbell 

popularizou, talvez como nenhum outro livro, a visão de mundo de Eranos.596 Entretanto, 

como toda cultura popular, corre-se o risco de cair nas interpretações superficiais do 

senso comum. Longe disso, com um gênio literário inspirador, e ao mesmo tempo com 

uma dose moderada da terminologia acadêmica, Campbell conseguiu retirar da Mitologia 

exemplos de caráter universal, que, ao apresentar o homem como um grande 

 
593 Campbell se refere à passagem bíblica de Jo 8:58.  
594 (...) “to graze the cows, playing music on his flute, the King of Heaven came down on his great 

white elephant, Airavata, fell on his face at the feet of the smiling lad, and made submission.” (Campbell, 
2004, p.304) 

595 (...) “is each of us: not the physical self visible in the mirror, but the king within” (...) “the Self, 
seated in the hearts of all creatures.” (Campbell, 2004, p.337) [Como se pode notar, Campbell se utiliza do 
termo inglês “Self”. Entretanto, como se trata de um conceito muito singular em Jung iremos manter na 
medida do possível o termo original alemão.] 

596 (...) “Joseph Campbell’s Hero with a Thousand Faces popularized, as perhaps did no other book, 
the Eranos worldview.” (Wasserstrom, 1999, p.140) [Entenda-se pelo termo “worldview” como um análogo 
ao conceito de Weltanschauung.] 



 
 

177 
 

monomito597, o eleva como um herói capaz de transcender as suas “[...] limitações 

históricas pessoais e locais e alcançar formas universalmente válidas, humanas.” 598 

Mediante o contato com os mitos, o humano é capaz de contemplar os grandes e 

recorrentes dramas, ciclos e poderes cósmicos e ter a coragem de submeter-se ao 

inevitável e ao terrível do destino, e assim, reescrever sua própria história cósmica.  

4.2.3 Mircea Eliade: O sagrado, o numinoso e o mito do Eterno Retorno  

“Rio Grande, berro de touro, quatro patas de cavalo. Quem não viveu este tempo 
vive este tempo ao cantá-lo e eu canto porque me agrada, neste meu timbre de 
galo. (...) Não esqueça de outra parte, para honrar a descendência, que tudo 
aquilo que muda, muda só nas aparências e até num bronze de praça vive a raiz 
da querência.”  

Pedro Ortaça 
 

Mircea Eliade ministrou treze conferências formais em Eranos,599 entre 1950 e 

1967, no período em que Jung, por motivo de idade, acabou por se afastar dos encontros 

presenciais em Ascona. Sua iniciação em Eranos coincide com a partida de Karoly 

Kerényi, outro grande mitólogo atuante nos primeiros anos de Eranos. O historiador da 

Romênia se torna mundialmente conhecido a partir da publicação de sua obra: Das 

Heilige und das Profane: Vom Wesen des Religiösen (1957).600  

 
597 Esse conceito, Campbell retira de James Joyce. Veja-se: (Joyce, 1939, p.581) 
598 (...) “his personal and local historical limitations to the generally valid, normally human forms.” 

(Campbell, 2004, p.18) 
599 (1950) Psychologie et histoire des religions: A propos du symbolisme du « centre »; (1951) Le 

temps et l’éternité dans la pensée indienne; (1952) Puissance et sacralité dans l’histoire des religions; 
(1953) La Terre-Mère et les hiérogamies cosmique; (1954) Mystère et régénération spirituelle dans les 
religions extra-européennes; (1956) La vertu créatrice du mythe; (1957) Significations de la « lumière 
intérieure »; (1958) La coincidentia oppositorum et le mystère de la totalité; (1959) Dimensions religieuses 
du renouvellement cosmique; (1960) Mythes et symboles de la corde; (1961) Le Créateur et son « ombre 
»; (1963) Paradis et utopie: Géographie mythique et eschatologie; (1967) Mythes de combat et du repos: 
Dyades et polarités. 

Retrieved from: http://www.Eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers 
600 Eliade,1987. 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers


 
 

178 
 

O autor sofre uma notável influência de Rudolf Otto, verificável já pelo título, 

praticamente homônimo, da publicação anterior de Otto, Das Heilige: Über das Irrationale 

und die Idee des Göttlichen und sein Verhältnis zum Rationalen (1979)601 e, de modo 

mais profundo, a partir de seu conceito de numinoso. Este termo cunhado por Otto (das 

Numinose), derivado do latim (numen, Deus),602 como o próprio autor afirma, trata-se de 

uma categoria “[...] não definível em sentido rigoroso, mas apenas de natureza 

discutível.”603 Este conceito, formulado intencionalmente com uma característica 

genérica, é utilizado por Otto para designar características de fenômenos ou 

experiências religiosas autênticas, como algo sagrado (Heilige), não em um sentido 

moral, mas como um totalmente outro (ganz andere) como um mysterium, que pode ser 

fascinante (fascinans) e/ou terrível (tremendum).  

Mircea Eliade assume este conceito de forma muito semelhante, ao afirmar que: 

“O numinoso se apresenta como algo “totalmente outro” (ganz andere), algo fundamentalmente e 

totalmente diferente. É como algo nada humano ou cósmico; que, confrontado com ele, o humano 

sente a sua nulidade profunda, como uma simples criatura, ou, nas palavras de Abraão, 

direcionadas ao Senhor, nada além de pó e cinzas.”604  

Inspirado em Rudolf Otto, uma das primeiras influências filosóficas em Eranos, 

mas trilhando seu próprio caminho filosófico e literário, Mircea Eliade realiza uma análise 

do fenômeno do sagrado, não a partir de seu aspecto irracional, como Otto (1979) deixa 

explícito no título de sua obra, mas a partir de si mesmo, de sua essência, da totalidade 

de seus modos de manifestação, o que chama de hierofania.605 Ao contrário do homem 

 
601 Otto, 1979. 
602 Eliade, 1987, p.9. 
603 (...) “nicht definibel im strengen Sinne sondern nur erörterbar.” (Otto, 1979, p.7) 
604 (...) “The numinous presents itself as something «wholly other» (ganz andere), something 

basically and totally different. It is like nothing human or cosmic; confronted with it, man senses his profound 
nothing - ness, feels that he is only a creature, or, in the words in which Abraham addressed the Lord, is 
but dust and ashes.” (Eliade, 1987, p.9) 

605 (...) “hierophany.” (Eliade, 1987, p.11) 



 
 

179 
 

“profano” ou “materialista” 606  ̶  que se escandalizaria na possibilidade de se representar 

uma pedra ou uma árvore como algo sagrado, ou, simplesmente rotular pejorativamente 

como um misticismo ou panteísmo  ̶ para certa classe de humanos e para o 

fenomenólogo das Religiões é uma experiência possível e legítima, mas já não se trata 

de uma pedra enquanto simples pedra, de uma árvore enquanto árvore, mas como um 

ganz andere, um totalmente outro.  

Muito além de um simples procedimento ou rito mecânico, realizado por um 

funcionário de uma instituição religiosa, o sagrado, juntamente com seu contrário lógico, 

o profano, se constituem como dois modos da existência humana. São os diferentes 

posicionamentos que o humano assumiu diante do cosmos ao longo das suas 

existências, sendo o segundo, um modo de ser característico do homem 

contemporâneo. Para o homo religiosus, não há uma homogeneidade do espaço e do 

tempo, há uma ruptura radical entre o sagrado e o profano. Como pretendemos tratar 

mais adiante, a partir de Henry Corbin (4.6), para se compreender as múltiplas 

hierofanias que derivam desta visão filosófica singular é necessária uma abertura para 

uma visão cosmológica, a uma cronologia, cosmologia ou ainda, uma geografia imaginal.  

O espaço sagrado, que em si é profundamente significativo e real, se constitui 

como o axis mundi, “[...] que ao mesmo tempo conecta e sustenta o céu e a terra e cuja 

base está fixada no mundo inferior (as regiões infernais)”. 607 A concepção do sagrado, 

para Eliade, primeiramente impõe uma heterogeneidade espacial, a qual permite a “[...] 

passagem de uma região cósmica para outra”608 bem como a possível comunicação 

entre elas. O homem somente se torna integral, mediante a transição do sagrado ao 

 
606 Eliade propõe o “sagrado” e o “profano” como modos de ser distintos, sendo o último uma 

característica da contemporaneidade. Assim, utilizamos o termo “materialista” nesse sentido análogo, 
como contrário a uma visão “espiritualista”.  

607 (...) “which at once connects and supports heaven and earth and whose base is fixed in the world 
below (the infernal regions)” (Eliade, 1987, p.36) 

608 (...) “passage from one cosmic region to another (...)” (Eliade, 1987, p.37) 



 
 

180 
 

profano, e ela se realiza “[...] através de uma série de «ritos de passagens», 

resumidamente, por sucessivas iniciações que marcam as passagens “[...] de um estado 

imperfeito, embriônico, a um estado perfeito, adulto,” 609 A heterogeneidade do espaço 

para o homo religiosus pressupõe, também, uma divisão similar do tempo, entre um 

tempo profano e um tempo sagrado: “[...] uma duração evanescente, e uma sequência 

de eternidades, recuperáveis periodicamente durante as festas que constituem o 

calendário sagrado.” 610  

É nesse contexto que uma série de temas mitológicos são ressignificados, tanto 

por Eliade quanto por Campbell, como pertencentes ao mito do eterno retorno ou ao ciclo 

cosmogônico, respectivamente. O tempo, para o homem religioso não é linear, é cíclico. 

O ato litúrgico obedece a um tempo litúrgico, uma repetição cosmogônica mediante a 

obra dos deuses (Teurgia). O homem profano inconscientemente descende do homo 

religiosus, pois, em vários de seus “ritos profanos”, há um resquício de sacralidade, tal 

como observamos nas festas do ano novo. Podemos nos questionar, assim como Eliade: 

Qual seria o sentido de celebrar um novo ano se o tempo não fosse cíclico? 

A resposta para esta questão pode ser encontrada se compreendermos que para 

o homem “consagrado”, a cada ano novo “[...] a cosmogonia é reiterada, o mundo é 

recriado, e fazer isso é também criar o tempo  ̶ isto é, regenerá-lo iniciando-o 

novamente.” 611 Os ritos marcam passagens do profano ao sagrado, do Caos ao cosmos, 

do imanifestado ao manifestado. Pela reatualização de seus mitos particulares, o homem 

 
609 Citamos aqui uma passagem um pouco mais extensa: “All these rituals and symbolisms of 

passage, we must add, express a particular conception of human existence: when brought to birth, man is 
not yet completed; he must be born a second time, spiritually; he becomes complete man by passing from 
na imperfect, embryonic state to a perfect, adult state. In a word, it may be said that human existence 
attains completion through a series of “passage rites,” in short, by successive initiations.” (Eliade, 1987, 
p.181) 

610 (...) “an evanescent duration, the other a “succession of eternities,” periodically recoverable during 
the festivals that made up the sacred calendar.” (Eliade, 1987, p.104) 

611 (...) “the cosmogony is reiterated, the world re-created, and to do this is also to create time - that 
is, to regenerate it by beginning it a new.” (Eliade, 1987, p.105) 



 
 

181 
 

religioso, “[...] esforça-se por se aproximar dos Deuses e participar do Ser; a imitação 

dos modelos arquetípicos divinos exprime, ao mesmo tempo, o seu desejo de santidade 

e a sua nostalgia ontológica.” 612 O estudioso das Religiões, embora tenha de exercer, 

em grande medida, seu poder intelectual e analítico para decifrar os cenários iniciáticos, 

mitológicos, muito frequentemente pode revelar “[...] uma certa nostalgia por uma 

experiência equivalente”. 613 Wassertrom (1999) enfatiza essa nostalgia autodeclarada, 

“[...] na última entrevista que ele deu, alguns meses antes da sua morte, em 1986, Eliade 

reiterou sua visão do passado nostalgicamente” 614 quando, por exemplo, este começou 

a estudar Kaballah e a ler Picco della Mirandola. Tanto Eliade quanto Jung e Campbell 

buscaram, com o estudo da mitologia, uma reatualização de seus mitos particulares, 

mediante uma rica vivência simbólica e onírica. Mas, isto posto, poderíamos nos 

questionar, acerca do título deste tópico: Afinal, qual seria o sentido de uma 

remitologização ou do desenvolvimento de uma “mitologia arquetípica” em Eranos? Seria 

um sintoma gnóstico? 

Em suma, segundo Ellwood (1999), a visão destes autores acerca do mito, “[...] 

pode ser chamada de gnóstica (não no sentido de Voegelin).” 615 A associação feita por 

Ellwood parece ter como referência as interpretações políticas que Voegelin fez a partir 

de sua visão pessoal do Círculo de Eranos, mas que, como mencionamos anteriormente 

(2.6), acabou por se retratar devido ao mal uso do termo “gnosis”. Por outro lado, parece 

adotar as definições de Hans Jonas, as quais caracterizariam bem o gnóstico, a saber: 

o “individualismo intelectual”, a “fértil imaginação mitológica”, o “inconformismo” e a “[...] 

 
612 (...) “In short, through the reactualization of his myths, religious man attempts to approach the 

gods and to participate in being; the imitation of paradigmatic divine models expresses at once his desire 
for sanctity and his ontological nostalgia.” (Eliade, 1987, p.106) 

613 (...) “a certain nostalgia for an equivalent experience.” (Eliade, 1984, p.126) 
614 (...) “Finally, in the last interview he granted, just months before his death in 1986, Eliade 

reiterated this view of his past nostalgically.” (Wasserstrom, 1999, p.43) 
615 (...) “might be called a gnostic view (in the non-Voegelin sense)” (Ellwood, 1999, p.36) 



 
 

182 
 

soberania do espírito como uma fonte de conhecimento direto e iluminação.” 616 

Certamente, podemos concordar a respeito da atribuição da maioria desses aspectos 

aos autores de Eranos, exceto o primeiro que, devido aos relatos que temos destes 

autores e desse grupo parecia se tratar mais de uma espécie de “fraternidade intelectual” 

do que um “individualismo”. Quanto a um possível impacto das produções literárias e dos 

estudos mitológicos destes autores nas produções cinematográficas contemporâneas e 

no que se convém chamar de “imaginário” popular, ainda nos parece algo não avaliado. 

Entretanto, vale questionar: O que faz com que grandes produções cinematográficas 

como exemplos de Star Wars, Matrix, Avatar, sigam cativando a “imaginação profana” 

do homem contemporâneo, senão a presença de certas “imagens arquetípicas” que 

reproduzem na tela os grandes dramas cíclicos humanos e cósmicos? Certamente para 

os grandes autores de Eranos, o estudo dos mitos não se tratava de um mero 

entretenimento lúdico-imaginário, ao contrário, “[...] os mitólogos gnósticos, reiterariam o 

quão poderosas são as forças primordiais que estão se desencadeando.” 617 

Se tomarmos como válidas as indicações de Jonas, acerca das características 

fundamentais de um gnóstico, talvez possamos concordar com Ellwood de que a 

abordagem mitológica de Eranos é um sintoma gnóstico, em um sentido filosófico e 

gnosiológico mais amplo  ̶  que enfatiza o conhecimento ao invés da fé cega, que 

demonstra um profundo interesse pela história dos povos, pela cultura e pela ciência, 

mas, ao mesmo tempo revela atitudes anti-historicistas, anti-positivistas, e talvez até 

"apocalípticas", no sentido de que coloca a ênfase maior na singularidade do humano, e 

não nas coletividades ativistas e partidárias. Por esses e outros motivos é que o Círculo 

 
616 (...) “The leading Gnostics displayed pronounced intellectual individualism, and the mythological 

imagination of the whole movement was incessantly fertile. Non-conformism was almost a principle of the 
gnostic mind and was closely connected with the doctrine of the sovereign «spirit» as a source of direct 
knowledge and illumination.” (Jonas, 2001, p.42) 

617 (...) “the gnostic mythologists would insist, of how powerful are the primordial forces they are 
unleashing.” (Ellwood, 1999, p.36) 



 
 

183 
 

de Eranos não deixa de se apresentar como um grande enigma sociológico e uma 

verdadeira utopia filosófica.  

4.3 GNOSIS, FENOMENOLOGIA E WELTANSCHAUUNG 

     No presente tópico buscaremos apresentar a possível aproximação entre a 

gnosis, a fenomenologia das Religiões e o conceito de Weltanschauung a partir do 

diálogo entre Gerardus van der Leeuw, Gilles Quispel, Henry-Charles Puech e Carl 

Gustav Jung. Esta abordagem se faz necessária para o nosso trabalho uma vez que 

estes autores tiveram um contributo decisivo para o estudo da gnosis na posteridade e, 

especificamente, para os estudos da Religionswissenschaft de Eranos. No entanto, ao 

mesmo tempo em que fazem referência a uma fenomenologia das Religiões e se 

dispõem a compreender a Weltanschauung gnóstica, incentivados por Jung, esboçam o 

desenvolvimento de uma Weltanschauung neste grupo que toma o materialismo e o 

agnosticismo como ameaças. 

4.3.1 Gerardus van der Leeuw e a Fenomenologia das Religiões 

Gerardus van der Leeuw esteve presente no ato simbólico fundacional de Eranos 

 ̶  juntamente com Carl Gustav Jung e Olga Fröbe-Kapteyn,618 a fundadora do círculo   ̶ 

momento no qual foi erigida uma estela em homenagem ao daimon do lugar (4.4.2). Este 

fenômeno indica, desde já, a singularidade do grupo, que, dentre outros aspectos, 

buscava compreender filosoficamente o homo religiosus, mas que, por outro lado, 

também mostrava uma expressão espiritual, sem, contudo, se reduzir a um 

confessionismo ou a procedimentos litúrgicos. Como mencionamos anteriormente (3.1), 

 
618 Hakl, 2014, p.2. 



 
 

184 
 

os pensadores de Eranos buscaram desenvolver uma abordagem histórico comparativa 

da experiência religiosa inspirados em uma “hermenêutica conjunta” 

(Gesamthermeneutik) a que poderíamos chamar de Religionswissenschaft. Contudo, 

estes pensadores também pretendiam certa atitude fenomenológica inspirada em dois 

autores fundamentais: Rudolf Otto (1869-1937) e Gerardus van der Leeuw (1890-1950).  

O primeiro, como tratamos anteriormente, desenvolve os conceitos de sagrado 

(Heilige), em sua obra homônima e de numinoso (Numinose), como aspectos essenciais 

da experiência religiosa, os quais exercem notável influência em Mircea Eliade. Leeuw, 

por sua vez, realizou a apresentação de três conferências formais em Eranos: L’Homme 

et la civilisation (1948), Urzeit und Endzeit (1949) e Unsterblichkeit (1950).619 Entretanto, 

no mesmo ano em que se iniciam formalmente os encontros em Eranos, publica uma 

obra intitulada: Phänomenologie der Religion (1933), que exerce discreta influência 

sobre os pensadores posteriores de Eranos.  

Nesta altura, Edmund Husserl, o iniciador da pesquisa fenomenológica, depois de 

uma extensa jornada acadêmica, se aposenta, assim como Heidegger, já tinha publicado 

Sein und Zeit (1927), obtém prestígio internacional nos estudos de fenomenologia. De 

modo independente, tanto da fenomenologia de Husserl quanto de Heidegger, os 

autores de Eranos, sob influência de Leeuw e, posteriormente de Jung, Neumann, Corbin 

e Quispel, mediante uma abordagem histórica e uma atitude declaradamente 

“fenomenológica”, em um sentido singular, passam a investigar uma “[...] estrutura 

fundamental da apercepção religiosa.” 620 Essa estrutura, como pretendemos tratar mais 

adiante, segundo Quispel, é a própria gnosis pensada enquanto uma “religião universal”, 

não entendida enquanto instituição arbitrária e sincrética de crenças ou dogmas, mas, 

em termos junguianos, nas inúmeras “imagens arquetípicas” e símbolos que brotam do 

 
619 Eranos Foundation: http://www.Eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers 
620 (...) “Grundstruktur der religiösen Apperzeption.” (Quispel, 1951, p.19) 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers


 
 

185 
 

inconsciente coletivo e que podem ser encontrados nas mais diversas culturas e tempos 

históricos.  

O teólogo holandês já havia publicado uma obra introdutória em fenomenologia, 

intitulado Einführung in die Phänomenologie der Religion (1925), mas como bem aponta 

Friedrich Heiler em seu prólogo, “[...] fenomenologia não no sentido utilizado na Filosofia 

de Husserl e Scheler, mas no sentido utilizado pelos historiadores comparativos de 

religiões como Tiele, Chantepie de la Saussaye, Edvard Lehmann.”621 Em suma, para 

este autor, a fenomenologia parte do pressuposto lógico de que há um fenômeno que 

aparece a um sujeito mediante três níveis de fenomenalidade:  

1) sua ocultação (relativa);  

2) sua revelação gradual;  

3) sua transparência (relativa).622  

Estes três níveis de manifestação, por sua vez, estão correlacionados com três 

aspectos da vida: 

1) Experiência;  

2) Compreensão;  

3) Testemunho.623 

As duas últimas atitudes “[...] quando desenvolvidas sistematicamente ou 

cientificamente, constituem o procedimento da fenomenologia.”624 Gerardus van der 

Leeuw não via nenhuma contradição entre testemunho ou profissão de fé e a atitude 

 
621 (...) “Phänomenologie nicht im Sinne der Philosophie von Husserl und Scheler gebraucht, 

sondern im Sinn der vergleichenden Religionshistoriker wie Tiele, Chantepie de la Saussaye, Edvard 
Lehmann”, (...) (Leeuw, 1925)   

622 (...)“(1) its (relative) concealment; (2) its gradually becoming revealed, (3) its (relative) 
transparency.” (Leeuw, 2014, p.671) 

623 (...) “1) Experience·. (2) Understanding: (3) Testimony.” (Leeuw, 2014, p.671) 
624 (...) “when systematically or scientifically employed, constitute the procedure of phenomenology.” 

(Leeuw, 2014, p.671) 



 
 

186 
 

fenomenológica uma vez que “[...] fé e suspensão intelectual (a epoché) não excluem 

uma à outra.”625 O teólogo holandês entendia que o objetivo da fenomenologia é a de se 

compreender a “essência do fenômeno” (Wesen der Phänomene)626 ou sua “forma 

original” (ursprüngliche Gestalt), mas não em um passado sombrio senão no ambiente 

imediato do pesquisador.627 Isso não quer dizer que o fenomenólogo estivesse impedido 

de investigar a história das Religiões, muito pelo contrário, mas a ênfase aqui é posta no 

humano, na experiência individual imediata e, portanto, na intuição (Anschauung). Desse 

modo, “[...]Cada experiência individual, portanto, já é conexão, e toda conexão 

permanece sempre como experiência; é isso que queremos dizer ao falar de tipos, 

juntamente com estruturas.” 628  

Com vistas a isso, tanto para Leeuw quanto para Quispel não se pode e não se 

deve, de um ponto de vista filosófico e fenomenológico, buscar compreender a 

experiência religiosa com algo totalmente isolado do sujeito, como um comprador de 

perfumes a tentar decifrar o aroma de seu perfume francês, e saciar seu apetite 

meramente estético, pois “[...] a Weltanschauung religiosa nunca é somente um “ponto 

de vista”, mas é sempre uma participação.” 629 O aspirante a fenomenólogo das Religiões 

precisa compreender essa premissa fundamental, antes de iniciar seu trabalho filosófico. 

Ora, para se compreender a Weltanschauung religiosa é necessário solicitar sua 

participação mediante uma atitude mental adequada: “[...] Essa atitude mental, portanto, 

que nem disseca nem abstrai, nem infere nem analisa, mas se relaciona com o todo, 

 
625 (...) “faith and intellectual suspense (the epoche)1 do not exclude each other.” (Leeuw, 1986, 

p.683) 
626 Todos os termos alemães utilizados por Leeuw que citaremos neste tópico, são referentes a sua 

obra Einführung in die Phänomenologie der Religion (1925). 
627 (...) “in der unmittelbaren Umgebung des Forschers.” (Leeuw, 1925, p.5) 
628 (...) “Every individual experience,therefore,is already connection; and every connection remains  

always experience; this is what we mean by speaking of types, together with structures.” (Leew, p.673) 
629 (...) «religious Weltanschauung» is never merely a «point of view», but is always a participation, 

a sharing.” (Leeuw, 2014, p.543) 



 
 

187 
 

apreende-o concretamente, conecta o seu essencial e vivencia a participação, é nossa 

atitude hoje tanto quanto é a do homem primitivo.” 630 Essa noção de participação em 

Leeuw nos parece ter alguma conexão com o conceito de Ergriffenheit, apresentado 

anteriormente (2.6), bem como com a noção alquímica junguiana de uma unio mystica 

que, segundo o autor suíço, se constitui como “[...] a experiência fundamental de todas 

as religiões” [...] “ainda não degeneradas em um mero confessionismo.”631 

No entanto, no que se refere à experiência religiosa autêntica, essa atitude 

fenomenológica necessária, indica, desde já, a participação com algo que transcende 

nossa compreensão estritamente causal dos fenômenos. Aqui, é necessário tratarmos, 

ainda que resumidamente, uma das maiores contribuições do autor: o conceito de mana. 

Para o autor, todos os fenômenos religiosos, de algum modo se referem a um “encontro 

com uma vontade superior,” 632 encontro com o poder. Todas as tentativas de se explicar 

a Deus ou a experiência legitimamente religiosa, até hoje, se devem à natureza abstrata 

deste conceito e, portanto, pela falta da descrição de suas características essenciais. 

Esse fenômeno nos aparece como algo totalmente distinto: “[...] É o sagrado de Rudolf 

Otto, o numinoso, algo surpreendentemente outro, que cada um deve experienciar 

através da introspecção sistemática. Este poder permeia nossa vida e encontra sua 

expressão particular em eros e na morte.”633 

O conceito de mana já havia se popularizado com Adorno e Horkheimer em sua 

Dialetik der Aufklärung (1940-1950),634 mas de modo indireto, em um sentido pejorativo, 

 
630 (...) “This mental attitude, therefore, which neither dissects nor abstracts, neither infers nor 

analyses, but deals with the whole, grasps it concretely, connects together its essentials and experiences 
"participation", is ours to-day just as much as it is that of primitive man.” (Leeuw, 2014, p.544) 

631 (...) the fundamental experience of all religions (...) not yet degenerated into confessionalism 
(Jung, 1977, §208) [Embora tenhamos apontado para essa possível conexão trata-se somente de uma 
suposição, a qual exigiria um trabalho mais extenso para fundamentá-la adequadamente] 

632 (...) “encounter with a superior will” (Leeuw, 2014, p.150) 
633 “It is the “holy” of Rudolf Otto, the “numinous,” something strikingly “other,” which one has to 

experience through systematic introspection. This “power” pervades our life and finds its particular 
expression in eros and in death.” (Hakl, 2014, p153) 

634 Adorno & Horkheimer, 2002. 



 
 

188 
 

a partir da crítica destes autores ao iluminismo ou esclarecimento. Neste contexto, para 

os pensadores da escola de Frankfurt, como aponta Wasserstrom (1999),635 mana é 

interpretado no âmbito de uma “tautologia do terror,”636 fenômeno mediante o qual, a 

humanidade, em suas diversas expressões míticas, foi conduzida no “caminho da 

desmitologização”,637 cujo resultado é o iluminismo filosófico como um 

“desencantamento do mundo,”638 ou ainda um “medo mitológico radicalizado.” 639   

Gerardus van der Leeuw  ̶  bem como a maior parte dos integrantes de Eranos   ̶ 

se recusa a seguir o método de desmitologização da Religião, muito menos a reduzir 

certos fenômenos à sua esfera social, histórica, psicológica ou científica, bem como não 

se reapropria da teoria animista; ao contrário, retoma o conceito de Mana em um 

contexto fenomenológico muito singular. Para este autor, não se trata de um conceito 

que tenha uma só definição, mas é certo que a sua posse ou sua presença é o que 

diferencia uma coisa ou uma pessoa de todas as outras: “[...] Mana é honra, autoridade, 

prosperidade: um homem rico tem mana; ele tem auctoritas!” 640  

Mana também pode significar “[...] prestígio e sucesso do guerreiro assim como 

de sua arma,” 641 mas também pode ser traduzido como “verdade”, não em um sentido 

meramente ético, mas necessariamente causal: É o “[...] poder da verdade, a verdade 

efetiva, contra a qual a mentira corresponde ao azar.” 642 O mana de Leeuw é 

desenvolvido com base no conceito homônimo originário de Tonga, na Polinésia, bem 

 
635 Wasserstrom, 1999, p.121. 
636 (...) “tautology of terror” (Adorno & Horkheimer, 2002, p.11) 
637 (...) “the path of demythologization.” (Adorno & Horkheimer, 2002, p.11) 
638 (...) “Enlightenment's program was the disenchantment of the world.” (Adorno & Horkheimer, 

2002, p.1) 
639 “Enlightenment is mythical fear radicalized.” (Adorno & Horkheimer, 2002, p.11) 
640 (...) “Mana is honour, authority, wealth: a rich man has mana; he has auctoritas!” (Leeuw, 2014, 

p.699) 
641 (...) “Mana may also signify the prestige and success of the warrior as well as his weapon.” 

(Leeuw, 2014, p.699) 
642 (...) “power of truth, effective truth, over against which the lie corresponds to bad luck. (Leeuw, 

2014, p.699) 



 
 

189 
 

como no conceito de Vohu Manah,643 presente na angelologia zoroástrica, o que nos 

recorda também a noção de uma gnosis iraniana no pensamento de Corbin (4.6). Tal 

como no judaísmo, o zoroastrismo possui uma certa hierarquia de manifestação do poder 

de Deus, através de seus anjos: “[...] Os anjos de Deus, então, são potências emanadas 

dele.”644 Se nos é permitida a analogia etimológica, neste contexto específico, o conceito 

de emanação pode ser interpretado como e-mana-ação, ou seja, a hierofania ou teurgia 

que manifesta o mana. Assim, o Deus supremo, muitas vezes não é conhecido a partir 

de si mesmo, mas mediante a manifestação de certas potências, certos atributos 

numinosos ou qualidades designadas por seus nomes: “[...] Vohu Manah, o bom 

pensamento, Khshathra Vairya, domínio divino, Ameretat, imortalidade”645, assim como 

“[...] Uriel, a glória de Deus, Raphael, a salvação de Deus,”646 e até mesmo o Deus terrível 

de Israel se manifesta como o “anjo do Senhor.”647  

Neste último caso, não se trataria de um simples servo ou “mensageiro” de YHVH, 

um ente subordinado, “[...] mas sua alma externa, idêntica a ele”, um “[...] fragmento da 

vontade poderosa que assumiu uma forma”. Neste trecho, o autor cita o referido nome 

em hebraico, sem símbolos fonéticos: (מלאך יהוה), o qual pode ser transliterado como: 

“Malakh YHVH” ou o “anjo YHVH”, o que mostra seu interesse em compreender também 

como o rastro etimológico de tais termos apontam para uma angelologia ou teofania 

iranianas, relação esta indicada pelo conceito de fravashis ou “espíritos guardiões” que 

teriam alguma conexão posterior com o judaísmo e o islamismo. Tais investigações 

 
643 Leeuw, 2014, p.700. 
644 (...) “The angels of the god, then, are potencies emanating from him.” (Leeuw, 2014, 142) 
645 (...) “Vohu Manah, the good thought, Khshathra Vairya, divine dominion, Ameretat, immortality.” 

(Leeuw, 2014, 143) 
646 (...) “Uriel, the glory of God, Raphael, God's salvation, etc.” (Leeuw, 2014, 143) 
647 Leeuw cita o nome em hebraico, sem símbolos fonéticos: (יהוה  o qual pode ser ,(מלאך 

transliterado como: “Malakh YHVH” ou o “anjo iod-he-vaw-he.” (Leeuw, 2014, p.143) 



 
 

190 
 

certamente inspiraram os posteriores pesquisadores de Eranos, neste caso específico 

Mircea Eliade e Henry Corbin. 

Em suma, a experiência religiosa para Leeuw é a “[...] experiência, o encontro e a 

relação com o poder, ainda que a palavra poder também abranja a noção de mana, ou 

seja, magia.” 648 Embora o estudioso fosse um teólogo e pastor, “[...] ele de forma alguma 

se restringiu ao Cristianismo. Pelo contrário, ele era interessado em tudo o que as 

religiões têm de em comum em termos de suas características estruturais.”649 Carl G. 

Jung também obteve influência de Leeuw, uma vez que a utiliza em sua abordagem 

psicológica da Religião. Além de parecer compreender bem a abordagem alegadamente 

fenomenológica deste autor, a utiliza em sua psicologia. Cito Jung: 

A Religião me parece ser uma atitude particular do espírito humano que, de acordo com o uso 

original da palavra religio, pode ser formulada como uma cuidadosa consideração de certos fatores 

dinâmicos concebidos como «poderes»: espíritos, demônios, deuses, Leis, ideias, ideais, ou 

quaisquer nomes que o homem tenha dado a estes fatores que ele descobriu em seu mundo como 

poderosos, perigosos, úteis o suficiente para merecer consideração cuidadosa ou grandes, bonitos 

e significativos o suficiente para merecer culto devocional e amor.” 650 

Por “poderes”, o autor suíço não os entendia como entidades metafísicas 

coisificadas e exteriores, mas em termos da energia psíquica.651 De modo análogo, os 

fenômenos psíquicos jamais poderiam ser reduzidos a “epifenômenos”, mas, ao 

 
648 (...) “experiencing, encountering and dealing with power, although the word power here also 

encompasses the notion of mana, that is to say magic.” (Hakl, 2014, p.153) 
649 (...) “he by no means restricted himself to Christianity. On the contrary, he was interested in 

everything that religions had in common in terms of structural characteristics.” (Hakl, 2014, p.153) 
650 [Itálico nosso] (...) “Religion scheint mir eine besondere Einstellung des menschlichen Geistes zu 

sein, welche man in übereinstimmung mit dem ursprünglichen Gebrauch des Begriffes «teligio» formulieren 
könnte als sorgfältige Berücksichtigung und Beobachtung gewisser dynamischer Faktoren, die aufgefaßt 
werden als «Mächte»: Geister, Dämonen, Götter, Gesetze, Ideen, Ideale oder wie immer der Mensch 
solche Faktoren genannt hat, die er in seiner Welt als mächtig, gefährlich oder hilfreich genug erfahren hat, 
um ihnen sorgfältige Berücksichtigung angedeihen zu lassen, oder als groß, schön und sinnvoll genug, um 
sie andächtig anzubeten und zu lieben.” (Jung, 1962, §8) 

651 Jung, 2002. 



 
 

191 
 

contrário, o factum psíquico deve ser considerado como um “fenômeno em si”.652 

Gerardus van der Leeuw entenderá de modo semelhante estes fenômenos, mas se 

utilizará do conceito de mana. Diferentemente de Jung, Leeuw não parece ter se 

envolvido tão seriamente com a gnosis, de modo que este tema aparece em sua 

fenomenologia das Religiões somente em termos genéricos de um “conhecimento de 

Deus”.653  

É importante notar que o autor começa a participar no Círculo de Eranos somente 

três anos após a descoberta dos manuscritos de Nag Hammadi, momento de uma 

possível efervescência acadêmica acerca dos estudos da gnosis mas, depois de 

somente três conferências, deixa de participar por motivo de seu falecimento. Entretanto, 

de modo resumido, a relação de Leeuw com a gnosis, poderia ser pensada da seguinte 

forma: a experiência religiosa é necessariamente uma relação do sujeito com o poder 

(mana), e “o poder sempre requer conhecimento.”654  

A famosa associação entre conhecimento e poder, para Leeuw, não é 

insignificante, muito pelo contrário, revela uma sabedoria profunda, resumida na fórmula: 

“Conhecimento é poder: compreender é apreender.” 655 O fenômeno que envolve o ato 

de conhecer não se resume “a habilidade de se compreender intelectualmente” 656 mas 

ele causa “[...] uma conexão imediata entre o conhecedor e o seu conhecimento.” 657 O 

pensador holandês fornece, ainda, vários exemplos da manifestação do poder enquanto 

experiência religiosa, no Hinduismo, no Budismo, mas, neste contexto, não poderia faltar 

o exemplo mais evidente, o gnóstico. O pensador cita alguns exemplos como O Hino da 

 
652 Jung, 2002, §10. 
653 “Knowledge of God.” (Leeuw, 2014, p.480) 
654 “Power always requires knowledge.” (Leeuw, 2014, p.479) 
655 “Knowledge is power: to comprehend is to seize.” (Leeuw, 2014, p.479) 
656 (...) “intellectual ability to comprehend.” (Leeuw, 2014, p.479) 
657 (...) “it effects an immediate connection between the knower and his knowledge.” (Leeuw, 2014, 

p.479) 



 
 

192 
 

Pérola, atribuído a Tomé, e o hino Naaseno: “[...] Eu proclamo o mistério do caminho 

sagrado: eu o chamo de conhecimento.” 658 Para Leeuw, assim como para os gnósticos, 

o conhecimento não possui um aspecto meramente epistemológico ou teórico, mas 

místico e escatológico. O fenômeno do conhecimento não pode ser entendido como uma 

pura atividade do sujeito, mas requer também uma certa passividade, requer uma 

habilidade especial, uma conexão manádica entre o conhecedor e o conhecido. De modo 

análogo ao guerreiro e sua armadura sagrada, o conhecedor é dotado de um “[...] 

equipamento místico para acomodar o conhecimento e para a proteção contra os 

perigosos poderes que nele habitam.” 659  

Como iremos tratar mais adiante (4.4) Jung parece desenvolver uma psicologia 

arquetípica inspirada por uma atitude fenomenológica, uma vez que o primeiro teria 

caracterizado o seu método como “exclusivamente fenomenológico”660, na medida em 

que pretende se limitar a uma “observação dos fenômenos” de um “ponto de vista 

puramente empírico.” 661 Ousaríamos dizer que o que o autor entende por fenomenologia 

se deve em grande medida à fenomenologia da Religião de Leeuw, uma vez que este 

assume o conceito de mana como um sinônimo do termo sânscrito (tejas) bem como 

para seu conceito psicológico de libido ou energia psíquica.662 Além do mais, tanto Jung 

como Otto e Leeuw exerceram grande influência nos anos iniciais de Eranos, sobretudo 

na busca de compreensão da essência da experiência religiosa. O teólogo holandês, 

além de influenciar Jung no seu modo de compreensão da energia psíquica, também 

inspira Mircea Eliade, que, segundo Steve Wasserstrom (1999) “[...] em relação a 

Gerardus van der Leeuw, desempenhou o mesmo papel que Heidegger cumpriu em 

 
658 (...) “I proclaim the mystery of the sacred path: I call it knowledge.” (Leeuw, 2014, p.480) 
659 [Itálico nosso.] (...) “mystic equipment for accommodating knowledge and for protection against 

the hazardous powers dwelling therein.” (Leeuw, 2014, p.480) 
660 (...) “ausschließlich phänomenologisch” (Jung, 1962, p.10) 
661 (...) “Beobachtung von Phänomene” (...) “rein empirischen Gesichtspunkt” (Jung, 1962, p.10) 
662 Jung, 2002. 



 
 

193 
 

relação a Husserl: ambos revolucionaram uma «fenomenologia» anterior de modo quase 

irreconhecível.” 663 Embora possamos concordar parcialmente com Steve Wassertrom a 

respeito da influência de Leeuw em Eliade, para se defender a defesa da tese de que os 

estudos de ambos de fato se constituíram legitimamente como uma fenomenologia 

exigiria um trabalho muito mais extenso e específico, o que não corresponde ao nosso 

objetivo. 

4.3.2 Gilles Quispel: A gnosis como uma Religião Universal  

O ano de 1951 foi um grande marco para os estudos da gnosis, sobretudo a partir 

do Círculo de Eranos pois, já se começa a colher os resultados de um trabalho intenso 

de pesquisa a partir dos Manuscritos de Nag Hammadi. Neste ano, Gilles Quispel publica 

sua obra Gnosis als Weltreligion (1951)664 e é convidado pessoalmente por Jung, pela 

primeira vez, a apresentar um trabalho em seu instituto em Zurique. Carl G. Jung,665 já 

com 76 anos de idade, também publica uma obra, ou melhor, talvez uma de suas obras 

mais maduras acerca da gnosis e suas implicações para uma psicologia arquetípica: 

Aion: Beiträge zur Symbolik des Selbst,666 e, a partir disso, começa a se afastar 

progressivamente dos encontros presenciais no Círculo de Eranos.  

Ainda neste mesmo ano, ocorre um encontro muito importante em Eranos   ̶ 

sobretudo para o nosso trabalho   ̶  intitulado: Mensch und Zeit. O encontro teve 

importantes registros acerca de uma suposta “Weltanschauung gnóstica” neste grupo e 

contou com a participação de: Erich Neumann, Gilles Quispel, Louis Massignon, Henry 

 
663 (...) “Eliade played a role in relation to Gerardus van der Leeuw that Heidegger did in relation to 

Husserl: both revolutionized a previous “phenomenology” almost beyond recognition.” (Wasserstrom, 1999, 
p.137) 

664 Quispel, 1951. 
665 Veja-se: (4.4.3) Neste tópico mencionamos também uma entrevista gravada, neste mesmo ano 

com Jung, em sua Torre em Boolingen.  
666 Jung, 2021. 



 
 

194 
 

Corbin, Mircea Eliade, Adolf Portmann, Carl G. Jung, bem como também com a 

contribuição Henri-Charles Puech, o qual iremos dedicar um pouco de nossa atenção 

neste capítulo. Gilles Quispel, conhecido inicialmente por seus estudos em Filologia 

Clássica,667 tornou-se um dos grandes nomes no Círculo de Eranos como um dos 

maiores especialistas nos estudos do Gnosticismo. A participação de Quispel neste 

grupo foi intermediada por Jung que lhe envia previamente um artigo intitulado 

originalmente como The Rediscovery of Gnosticism.668 e o convida. A partir desse 

momento, “[...] Ele irá visitar e apresentar-se regularmente em Eranos”.669 Mais 

pontualmente, o filólogo holandês apresentou treze conferências nesse grupo durante 

1947 a 1971.670  

A influência gnóstica de Quispel se deve, em grande medida, à descoberta e ao 

contato do pensador com os Manuscritos de Nag Hammadi sobretudo os que são 

atribuídos a Valentino, a saber: o Evangelho da Verdade, O Evangelho de Felipe, De 

Resurrectione, e Tractatus Tripartitus, e que via nesse autor “o gnóstico mais brilhante 

que já existiu”. 671 Como abordamos anteriormente (3.4), Quispel juntamente com Jean 

Daniélou foram os representantes do Círculo de Eranos no Colóquio de Messina, em 

1966. O entusiasmo de Quispel pelo tema da gnosis é claro, desde já, pelo título de uma 

de suas obras mais famosas: Gnosis als Weltreligion (1951), isto é, este pensa a gnosis 

 
667 O pensador iniciou seus estudos pela Universidade de Leiden em 1934.  
668 (Layton, 1980) [O texto é publicado novamente em 2008 pela mesma editora em Gnostica, 

Judaica, Catholica: Collected Essays of Gilles Quispel sob o título Valentinian gnosis and the Apocryphon 
of John, texto o qual tivemos acesso. Veja-se Quispel, 2008.] 

669 (...) “He regularly visited and lectured at Eranos” (Hakl, 2014, p.143)  
670 Como referenciamos anteriormente (1.2) os títulos das conferências podem ser consultados no 

Website oficial da instituição. Não obstante, citamos aqui a lista completa de conferências ministradas pelo 
autor holandês: “La conception de l’homme dans la gnose valentinienne” (1947); “L’Homme gnostique (La 
doctrine de Basilide)” (1948); “Anima naturaliter Christiana” (1950); “Zeit und Geschichte im antiken 
Christentum” (1951); “Mensch und Energie im antiken Christentum” (1952); “Der gnostische Anthropos und 
die jüdische Tradition” (1953); “Das Lied von der Perle” (1965) “Faust: Symbol of Western Man” (1966) 
“Das ewige Ebenbild des Menschen. Zur Begegnung mit dem Selbst in der Gnosis” (1967); “C.G. Jung und 
die Gnosis” (1968); “Gnosis and the New Sayings of Jesus” (1969); “From Mythos to Logos” (1970); “The 
Birth of the Child. Some Gnostic and Jewish Aspects” (1971). 

671 (...) “The most brilliant Gnostic who ever lived” (Quispel, 2008, p.103) 



 
 

195 
 

como uma “religião mundial ou universal”. Vale, pois, entender qual é a tese do autor, 

nesse âmbito. O conteúdo da obra se constitui de quatro conferências ministradas pelo 

professor no C.G. Jung-Institut Zürich, 672 e pretende se apresentar como uma introdução 

aos estudos da gnosis, sobretudo a partir da então recente descoberta, dos já 

mencionados Manuscritos de Nag Hammadi. 

Acerca do significado dessa descoberta  ̶ de valor inestimável para o 

“fenomenólogo” e historiador das religiões  ̶  Quispel resume em uma impactante frase, 

com a qual inicia sua obra: “Uma Religião mundial foi redescoberta.”673 O entusiasmo do 

autor pela gnosis, comum entre os principais autores de Eranos, leva-o ao ponto de 

afirmar “que a Religião do Século XX será gnóstica.” 674 Sem dúvida, se essa declaração 

é tomada sem o contacto com a obra de Quispel, e sem se ter em conta o contexto 

gnóstico característico de Eranos, poderia se pensar que se trata de uma posição 

dogmática e, portanto, desmerecedora dos méritos filosóficos do autor. Ora, então, em 

que medida essa intuição de Quispel poderia expressar uma compreensão 

compartilhada de Eranos? O que os mais destacados pesquisadores deste grupo 

entenderiam pelo termo “religião” e em que sentido ela apontaria para uma atitude 

fenomenológica? 

Carl Gustav Jung, como mencionamos anteriormente, era considerado o spiritus 

rector de Eranos, por esse termo compreendia a experiência (Erfahrung) religiosa 

autêntica, o religere, necessariamente atrelado à noção de Numinosum, cunhado por 

Rudolf Otto,675 portanto, um saber ou um conhecimento dado pela experiência direta e 

necessariamente oposto à fé ou à simples crença. Portanto, os mais destacados 

 
672 Site oficial: https://junginstitut.ch/ 
673 (...) “Eine Weltreligion ist neu entdeckt.” (Quispel, 1951, p.1) 
674 [Citado por Hans Thomas Hakl.] (...) “the religion of the 20th century will be Gnostic” (Hakl, 2014, 

p.143) 
675 Jung, 1962, p.11, §6. 

https://junginstitut.ch/


 
 

196 
 

pesquisadores de Eranos partem de um pressuposto comumente aceito de que a gnosis, 

tanto na antiguidade quanto na contemporaneidade, é um conhecimento, não em um 

sentido epistemológico ou científico, ou ainda no sentido positivista de tais termos, mas 

com enfoque na experiência interior, no autoconhecimento. Gilles Quispel ainda via a 

gnosis como “[...] o terceiro componente da cultura europeia” depois da “fé” e da “razão.” 

676  Esse componente cultural, foi desenvolvido em Eranos, a partir de um longo processo 

de maturação de uma tradição filosófica que teve a gnosis ou como um problema 

filosófico explícito ou como um leitmotif de suas discussões.  

Como tratamos anteriormente (3.1), apesar de buscar uma compreensão filosófica 

e existencial em torno do Gnosticismo, sob suas vertentes cristãs, judaicas etc., os 

representantes da Religionsgeschichtliche Schule, bem como Bultmann, ainda parecem 

ter a fé confessional protestante como um elemento direcionador  ̶  e talvez até limitador 

de suas interpretações  ̶  com enfoque no novo testamento. Por outro lado, os 

pensadores ditos “iluministas”, embora tenham de algum modo se oposto às 

interpretações positivistas do humano, acabam por conduzir ao surgimento de uma 

antropologia que, para todos os efeitos, ainda se limitava a uma abordagem racionalista 

e agnóstica. A gnosis, não apenas para Quispel, em específico, mas de modo geral para 

os grandes representantes de Eranos, surge como uma fonte sapiencial e soteriológica 

alternativa em relação aos posicionamentos filosóficos assumidos pelos grandes 

pensadores europeus ao longo da história.  

Se até então o Gnosticismo, como fenômeno histórico, não poderia ser 

compreendido em sua complexidade, a partir dos novos e valiosos documentos, “[...] 

Agora vemos claramente e não está distante o momento em que nós poderemos 

compreender a totalidade da Gnosis, desde suas fontes a sua foz, apresentar o resumo 

 
676 Se lê no texto original do artigo intitulado Gnosis and Culture: “Gnosis is, in fact, the third 

component of European culture.” (Quispel, 2008, p.103) 



 
 

197 
 

de sua fisionomia fenomenológica e elaborar suas raízes psicológicas.” 677 Entenda-se 

“fenomenológica” no sentido que dele fez Gerardus van der Leew, teólogo e historiador 

das Religiões, também pertencente ao Círculo de Eranos o qual acabamos de tratar e 

essa busca por compreender a “totalidade da gnosis” (die ganze Gnosis) parece 

corresponder a aspectos da Gesamthermeneutik, mencionada anteriormente, e que 

caracterizava a Religionswissenschaft de Eranos (3.1.2). 

Leeuw, como expomos, não via nenhuma contradição entre uma atitude 

fenomenológica, a participação no fenômeno e até mesmo a fé, ao contrário, julgava 

necessária tal participação na experiência ou vivência religiosa genuína. Enquanto 

teólogo, de modo menos radical que Jung  ̶  de um ponto de vista gnóstico   ̶ incentivava 

a fé ou o testemunho religioso desde que não ofuscassem a “experiência participativa”. 

Também podemos afirmar que a referida “fundamentação psicológica” das 

interpretações gnósticas de Eranos não é, de modo algum, freudiana, mas junguiana. 

Nesse sentido, é importante apontar que Gilles Quispel, mesmo sendo considerado um 

grande exegeta do Gnosticismo, como participante da equipe de tradução do Codex Jung 

e como um dos especialistas convidados para o Colóquio de Messina, assume que foi 

graças a Jung que “[...] a complexa estrutura da Gnosis se tornou um tanto 

compreensível para mim.” 678 Na verdade, como Hakl nos deixa saber, tanto Jung como 

Gershom Scholem  ̶  este último considerado como o especialista nos estudos da 

Kabbalah de Eranos  ̶  tiveram fortes influências sobre o autor, uma vez que “[...] Jung o 

convenceu de que os pensadores Gnósticos derivaram suas ideias dos níveis mais 

 
677 (...) “Jetzt sehen wir klar, und die Zeit ist nicht fern, dass wir die ganze Gnosis von der Quelle bis 

zur Mündung überblicken, ihre phänomenologische Physiognomie zusammenfassend darstellen und ihre 
psychologischen Wurzeln herausarbeiten können.” (Quispel, 1951, p.1) 

678 (...) “das komplexe Gebilde der Gnosis mir einigermassen verständlich geworden ist.” (Quispel, 
1951) 



 
 

198 
 

profundos do inconsciente, enquanto Scholem abrira seus olhos para a importância da 

mística judaica para os sistemas Gnósticos do mundo antigo.” 679 

O fato é que, para muitos estudiosos, o problema  da gnosis parecia consistir em 

uma aporia interpretativa, a saber, de se estar diante de uma espantosa recorrência de 

temas e cenários mitológicos, simbólicos, que se prefiguravam desde as culturas mais 

arcaicas e, a partir dela, buscar sua origem histórica, temporal e geográfica, seja, egípcia, 

babilônica, iraniana, judaica, samaritana, helenística, etc.680 De modo contrastante, os 

pensadores de Eranos, embora tivessem um grande enfoque no estudo da história das 

Religiões, de modo análogo aos perenialistas, como mencionamos anteriormente, 

tinham o objetivo de compreender, segundo Quispel, a “estrutura fundamental da 

apercepção religiosa.” 681 Esta estrutura fundamental é a própria gnosis, como um 

conhecimento superlativo “[...] que surge e que ressurge em determinadas épocas.” 682  

Compreendendo esta estrutura fundamental, o aspirante a fenomenólogo das 

Religiões poderia ter uma chave poderosa, que abriria de “par em par”, as portas do 

conhecimento humano. Desse modo, “[...] O método fenomenológico demonstra-se 

extraordinariamente frutífero: não só nos permite compreender coisas que pertencem a 

um núcleo comum em que os fios históricos se rompem, mas também consegue ouvir a 

própria voz da Gnosis e resumi-la estenograficamente.” 683 A analogia de Quispel com a 

estenografia ou taquigrafia não é aleatória, pois, a partir das descobertas dos 

Manuscritos de Nag Hammadi, a reprodução e revisão de materiais acerca do 

 
679 (...) “Jung convinced him that the Gnostic thinkers had derived their ideas from the deeper levels 

of the unconscious, while Scholem opened his eyes to the importance of Jewish mysticism within the 
Gnostic systems of the ancient world.” (Hakl, 2014, p.143) 

680 Culianu, 2006. 
681 (...) “Grundstruktur der religiösen Apperzeption.” (Quispel, 1951, p.19) 
682 (...) “die zu bestimmten Zeiten immer wieder auftaucht.” (Quispel, 1951, p.19) 
683 (...) “Die phänomenologische Methode zeigt sich also als ausserordentlich fördernd: nicht nur 

erlaubt sie uns, Zusammengehöriges zu verbinden, wo die historischen Fäden abreissen, sondern es 
gelingt ihr auch, die eigene Sprache der Gnosis zu belauschen und stenografisch zusammenzufassen.” 
(Quispel, 1951, p.19)   



 
 

199 
 

Gnosticismo aumentam progressivamente, exigindo dos estudiosos da religião uma 

desafiadora e rápida atualização. 

De modo análogo a Leeuw, Quispel não via problema algum no envolvimento de 

um estudioso com seu tema, e ele até mesmo “[...] se caracterizava como um homo 

religiosissimus, para o qual a Religião era imensamente importante. Assim, como 

palestrante, ele teve a capacidade de transmitir seu próprio entusiasmo pela Gnosis para 

sua audiência”.684 Este “entusiasmo”, se pensado a partir de sua raiz etimológica 

helênica (ἐνθουσιασμός) pode ser visto como uma experiência não exclusiva do autor, 

mas como algo comum entre os conferencistas principais deste grupo, um análogo ao 

Ergriffenheit (4.6), bem como o incentivo de Jung e Puech no desenvolvimento de uma 

Weltanschauung neste grupo, tema o qual trataremos a seguir. De modo semelhante, 

como apresentamos anteriormente, Henry Corbin, ao buscar discorrer sobre o 

significado de Eranos (1.1), afirma que certas “mentes gnósticas” 685 são um factum no 

Círculo de Eranos, o qual nenhum historiador futuro poderia compreender sua razão 

seminal, suas influências e suas correntes. Esse fato consiste na dignidade e na 

singularidade do próprio humano, cuja fórmula é apresentada por Corbin: “individuum est 

ineffabile”.686 

A descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi, bem como suas posteriores 

publicações, interessaram muito a Jung porque este “[...] encontrou neles certos 

paralelos com suas próprias descobertas na psicologia”,687 as quais são publicadas em 

Aion.688 Para os autores de Eranos, de um modo geral, mas, pontualmente em Quispel, 

 
684 (...) “he characterized himself as a homo religiosissimus, for whom religion was immensely 

important. Thus as a lecturer he had an ability to transmit his own enthusiasm for Gnosis to his audience.” 
(Hakl, 2014, p.143) 

685 (...) “gnostic minds.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.xiv) 
686 Eranos Yearbooks, 1958, p.xv. 
687 (...) “as he found in them certain parallels to his own discoveries in psychology.” (Hakl, 2014, 

p.143) 
688 Jung, 2021. 



 
 

200 
 

“[...] A gnosis é a projeção mítica da experiência do Selbst.” 689 Quando traduzimos 

Selbsterfahrung de tal modo é intencional pois, não indica somente uma experiência 

íntima, supostamente incompatível com uma atitude fenomenológica, mas como 

pretendemos tratar posteriormente (4.4), trata-se de uma experiência única, de um 

indivíduo também irredutível, mas que, ao mesmo tempo, comporta uma estrutura 

compreensível filosoficamente, mediante os elementos a priori ou arquetípicos da psiquê 

humana que, segundo Jung, podem ser inferidos a partir da experiência imediata, da 

vivência simbólica e onírica.  

Quispel, ainda acerca deste conceito junguiano, recorda que “[...] de acordo com 

Valentino, cada ser humano tem seu anjo da guarda ou Self, que concede à Gnosis a 

sua contraparte [humana], mas também necessita do homem ou da mulher, ao qual ele 

pertence, porque ele não consegue entrar no pleroma, o mundo espiritual, sem sua outra 

metade.” 690 O pensador refere-se ao Evangelho da Verdade, que compõe o Codex Jung, 

o qual também tratamos anteriormente (3.3). Neste estariam contidos vários elementos 

da gnosis valentiniana que influenciaram direta ou indiretamente o pensamento de várias 

personalidades em Eranos, como o próprio Quispel, Scholem, Corbin e Jung.  

As referências que se tem do envolvimento e afinidade entre os pensadores de 

Eranos com o tema da gnosis, mostram que os limites   ̶ supostamente indispensáveis, 

a saber, o distanciamento entre o sujeito e o objeto de conhecimento   ̶  muitas vezes 

acabavam por ser ultrapassados e a gnosis passava a ser assumida como uma 

Weltanschauung autodeclarada, como nos casos mais pontuais de Jung, Quispel, Puech 

e Corbin. Assim, a partir do espírito de Eranos, o fenomenólogo teria duas alternativas 

diante de si: Tratar da gnosis de um ponto de vista “[...] meramente estético, mediante 

 
689 (...) “Gnosis ist die mythische Projektion der Selbsterfahrung.” (Quispel, 1951, p.19) 
690 [Colchetes nossos.] “According to Valentinus, every man has a guardian angel or Self, who gives 

Gnosis to his counterpart, but also needs the man or woman, to whom he belongs, because he cannot 
enter the Pleroma, the spiritual world, without his other half.” (Quispel, 2008, p.42) 



 
 

201 
 

investigações cada vez mais «interessantes» ou «significativas»” 691 mas, de modo 

“totalmente indiferente,” 692 ou realmente se comprometer com esta Weltanschauung. A 

primeira é um verdadeiro “insulto à humanidade” 693 porque “faz da Religião uma 

perfumaria.” 694 A segunda, nos parece ter sido o posicionamento dos autores de Eranos, 

que assumiram o risco de serem acusados de uma nova “heresia intelectual gnóstica”, 

de receberem um anátema de insanidade ou, no mínimo, a indiferença intelectual. 

Gilles Quispel até hoje é visto como uma referência nos estudos do Gnosticismo 

talvez pelo fato de, como tratamos anteriormente (3.5), ter sido um dos pesquisadores a 

auxiliar de forma decisiva no processo de aquisição do Codex Jung (NHC I)  ̶  o primeiro 

dos 13 códices que revolucionaram os estudos gnósticos  ̶  a se debruçar sobre ele e a 

compartilhar suas pesquisas em primeira mão com os participantes de Eranos. 

4.3.3 Acerca do conceito de Weltanschauung e de uma “Weltanschauung 

gnóstica” 

Neste tópico pretendemos analisar o conceito de Weltanschauung a partir dos 

autores Carl Gustav Jung e Henry-Charles Puech. Primeiramente, iremos tratar como 

esse conceito é desenvolvido por Jung, para então tratarmos do que Puech entende 

propriamente por uma “Weltanschauung gnóstica”. Estas exposições nos parecem 

importantes devido ao que já tratamos anteriormente sobre o conceito de Ergriffenheit, e 

de certas características singulares às quais estes estudiosos pareciam atribuir ao homo 

religiosus, sobretudo a partir do que acabamos de expor em Leeew e Quispel acerca de 

uma certa atitude fenomenológica que parecia exigir uma participação no fenômeno.  

 
691 (...) “nur ästhetisierend immer neue «sinnvolle» und «interessante Prozesse» (...) (Quispel, 1951, 

p.19)   
692 (...) “ganz unverbindlich betrachtend” (...) (Quispel, 1951, p.19)   
693 (...) “einer Beleidigung der Menschheit.” (Quispel, 1951, p.19)   
694 (...) “die Religion zu einer Parfümerie macht.” (Quispel, 1951, p.19)   



 
 

202 
 

Nosso tema se inicia no ano de 1927, quando Carl G. Jung ministra uma 

conferência em Karlsruhe, sob o título de Analytische Psychologie und 

Weltanschauung.695 Esse conceito filosófico, embora “dificilmente seja traduzível para 

outro idioma”,696 abrange uma grande amplitude semântica, pois é composto por: Welt, 

mundo e Anschauung  ̶  derivado do verbo (schauen), visão. Apesar de este conceito 

poder ser traduzido como “visão de mundo”, “intuição de mundo”, “cosmovisão” ou 

“Mundividência”, devido a sua abrangência e dificuldade de tradução  ̶  tanto na Filosofia 

quanto na Psicologia   ̶ é comumente mantido em sua grafia original. Segundo Jung, a 

dificuldade em se traduzir esse conceito alemão não significa que tal termo não seja 

absolutamente traduzível, mas que não há uma forma de traduzi-lo de modo que consiga 

abarcar sua amplitude filosófica. Resumidamente, Jung entende a Weltanschauung 

como uma “atitude.” 697 Desse modo, poderíamos falar de diversas atitudes como: 

“filosófica”, denotando um aspecto estritamente intelectual, mas, também, de uma 

Weltaunschauung “estética, religiosa” 698, etc. Entretanto, não se trata somente de uma 

concepção de mundo, mas “também o modo no qual alguém vê o mundo”,699 ou ainda, 

“uma atitude formulada por conceitos.” 700 

Para explicitar seu conceito de Weltanschauung, Jung recorre a uma importante 

analogia militar: os conteúdos psíquicos são comparáveis a um exército em combate 

entre o consciente e o inconsciente. A consciência individual, que de nenhum modo pode 

ser vista como uma unidade perfeitamente homogênea, é o comandante do exército e 

os soldados são todos os conteúdos psíquicos, uma verdadeira “constelação de 

 
695 Na versão inglesa: Analytical Psychology and Weltanschauung (Jung, 1975). Esta conferência é 

compilada e publicada pela primeira vez sob o título de Die Dynamik des Unbewussten (1967).  
696 (...) “is scarcely translatable into another language.” (Jung, 1975, §689) 
697 Em Psychologie und Religion, por exemplo, Jung se utiliza inúmeras vezes do termo “Einstellung” 

para descrever a atitude essencialmente religiosa. (Jung, 1962, p.12) 
698 Jung, 1975, §689. 
699 (...) “but also the way in which one views the world.” (Jung, 1975, §689) 
700 (...) “an attitude that has been formulated into concepts” (Jung, 1975, §689) 



 
 

203 
 

conteúdos tão numerosos que não podem ser contados.” 701 O sucesso ou a derrota na 

guerra depende da atitude do comandante em relação a si mesmo e aos fatores 

externos, suas “reflexões e decisões,” suas “razões e dúvidas, suas intenções e 

expectativas são o estado maior,” mas a dependência de fatores externos refere-se às 

“[...] influências quase incalculáveis que emanam do quartel-general e das maquinações 

sombrias da política de fundo.” 702  

É importante notar que a analogia militar de Jung não é aleatória, tendo-se em 

vista o período entreguerras e a ascensão do totalitarismo na Europa, fenômeno que tais 

pensadores presenciaram e que Jung problematizou em termos de “maquinações 

sombrias,” a partir de seu conceito de Sombra (Schatten).703 Na análise de Jung, a vida 

do homem contemporâneo  ̶  sobretudo no período entreguerras   ̶  é uma verdadeira 

batalha pela existência, atravessada por impulsos internos contrastantes, na psiquê 

humana, e exteriores, no mundo, onde a paz e a unidade perfeita dos conteúdos 

psíquicos são somente um desideratum.  

O próprio Jung, entretanto, faz questão de traduzir o termo Weltanschauung por 

atitude com o propósito de “[...] deixar aberta a questão se esta depende de uma 

Weltanschauung consciente ou inconsciente.” 704 Segundo o pensador de Kesswil, são 

poucas as pessoas que possuem uma Weltanschauung claramente definida, isto é, 

formulada por conceitos e de forma exclusivamente consciente, porque é quase 

impossível saber, de modo absoluto, em que se constitui o mundo e nós mesmos. Isso 

significa que devemos desenvolver o “[...] melhor conhecimento possível   ̶ um 

 
701 (...) “a constellation of contents so numerous that they cannot be counted.” (Jung, 1975, §692) 
702 Jung, 1975, §692. 
703 Veja-se: 4.4. 
704 (...) “left it an open question whether this depends on a conscious or unconscious 

Weltanschauung.” (Jung, 1975, §694) 



 
 

204 
 

conhecimento que estima a sabedoria e abomina suposições infundadas, afirmações 

arbitrárias e opiniões.” 705  

Por outro lado, muitas pessoas, mesmo vivendo uma Weltanschauung 

inconsciente, obtêm um estado relativo de paz, consigo mesmas e com o mundo, mas 

de nenhuma forma sem uma atitude, mesmo que inconscientes dela. O cientista que 

segue a executar seu trabalho, aparentemente muito nobre, mas, sem se questionar 

sobre os princípios que regem sua atitude científica, seus motivos e intenções profundas, 

ficará refém de sua Weltanschauung inconsciente e jamais irá ampliar sua 

autoconsciência. Portanto, detrás da pretensa objetividade cientifica, há muitos 

processos e impulsos atuando em um segundo plano, de modo que é necessário um 

grande esforço para se trazer à tona tais processos inconscientes. É por essa razão que 

há “[...] muitos cientistas que evitam desenvolver uma Weltanschauung porque isso 

supostamente não seria científico.” 706 Jung fala de uma Weltanschauung em termos de 

uma hipótese, de uma imagem de mundo (Weltbild)  ̶  que pode ser formulada e testada, 

ainda que provisoriamente mediante a reflexão e a introspecção constantes. Assim, 

também pode haver várias Weltanschauungen a partir de múltiplos aspectos: estéticos, 

religiosos, científicos. Convém, pois, pensarmos em que poderia consistir a 

Weltanschauung gnóstica a partir de Eranos. Passaremos agora para uma breve 

exposição desse conceito em Puech. 

Henry-Charles Puech foi um dos poucos especialistas que tiveram a oportunidade 

de trabalhar em primeira mão sobre os códices de Nag Hammadi, juntamente com 

Quispel, talvez por esse motivo “[...] se tornou uma autoridade mundial no maniqueísmo 

 
705 (...) “the best possible knowledge - a knowledge that esteems wisdom and abhors unfounded 

assumptions, arbitrary assertions, and didactic opinions.” (Jung, 1975, §698) 
706 (...) “For this reason there are many scientists who avoid having a Weltanschauung because this 

is supposed not to be scientific.” (Jung, 1975, §697) 



 
 

205 
 

e gnosticismo, contribuindo para as conferências de Eranos nesses temas.” 707 Foi editor 

das revistas Recherches philosophiques e Revue de l´histoire des religions, sendo que 

a última foi criada no período imediatamente pós-guerra, e na qual publicaram Corbin, 

Eliade e Scholem.708 O pensador se apresentou formalmente em Eranos de 1936 a 1951, 

mas, provavelmente, em função da assunção à cadeira de História das Religiões no 

Collège de France, e na École pratique des Hautes Études, teria este se afastado dos 

encontros. A sua última conferência no grupo de Ascona levava o título: La gnose et le 

temps (1951) da qual iremos tratar brevemente aqui, com o propósito de levantarmos a 

hipótese acerca de uma possível Weltanschauung gnóstica em Eranos. 

Como mencionamos anteriormente (4.2.3), Hans Jonas já havia realizado uma 

tentativa de identificação de certas características fundamentais da “Weltanschauung 

gnóstica” cujo resultado ficou enunciado em termos de um “individualismo intelectual”, a 

“fértil imaginação mitológica”, o “inconformismo” e a “[...] soberania do espírito como uma 

fonte de conhecimento direto e iluminação.” 709 Essas características, de modo geral, 

não parecem ter sido contestadas pelos principais pensadores de Eranos, mas, 

interpretadas e assumidas de um modo muito singular no pensamento de cada um deles.  

Na última conferência ministrada por Puech em Eranos, a qual acabamos de 

nomear, o autor se dispõe a analisar a “visão total Gnóstica do mundo”,710 ou seja, sua 

Weltanschauung, a partir de sua compreensão de tempo. Como aponta Puech, o termo 

gnosis, tomado estritamente de um ponto de vista histórico, a partir de suas derivações: 

gnostikoi e Gnosticismo “[...] foi utilizado para designar um movimento herético   ̶ 

 
707 (...) “Puech eventually became a world authority on Manichaeism and gnosticism, contributing 

lectures at Eranos on these themes.” (Wasserstrom, 1999, p.230) 
708 Wasserstrom, 1999, p.230. 
709 (...) “The leading Gnostics displayed pronounced intellectual individualism, and the mythological 

imagination of the whole movement was incessantly fertile. Non-conformism was almost a principle of the 
gnostic mind and was closely connected with the doctrine of the sovereign "spirit" as a source of direct 
knowledge and illumination.” (Jonas, 2001, p.42) 

710 (...) “total Gnostic vision of the world” (Eranos Yearbooks, 1958, p.38) 



 
 

206 
 

portanto, um movimento posterior e interior ao cristianismo  ̶  particularmente ativo no 

século II”.711 Mas depois de séculos de ignorância, os estudiosos da Religião começaram 

a rejeitar as estreitas e preconceituosas interpretações dos padres da igreja e  

“descobriram outros sistemas gnósticos distintos daqueles dos heresiólogos clássicos e 

logo desenvolveram uma visão mais ampla da Gnosis.” 712  

Essa concepção conservava as características escatológicas e soteriológicas 

tradicionais, fundada no conhecimento como uma fonte de salvação, mas em um sentido 

filosófico e soteriológico mais abrangente.  Em resumo, para o pensador francês “[...] a 

atitude dos gnósticos em relação ao tempo e, de modo mais geral, acerca do mundo, é 

caracterizada, primeiramente, por um movimento de revolta contra o tempo e o mundo, 

concebidos pelo Helenismo e Cristianismo” 713 A revolta contra o tempo consiste, 

primeiramente, na revolta contra seu próprio tempo, contra a Weltanschauung cristã 

ortodoxa “[...] que se funda sobretudo na história, é o seu caráter anti-histórico ou a-

histórico, a sua indiferença ou hostilidade à história.” 714 Portanto, de acordo com Puech 

(1958), para os Gnósticos a história é concebida como um elemento determinista do 

humano.  

Enquanto para o grego o tempo é cíclico e para o cristão é linear  ̶  mediante uma 

repetição do grande ato cosmogônico no calendário litúrgico  ̶  Puech vê a concepção 

gnóstica de tempo como uma síntese das duas visões. Assim, de modo análogo, o “mito 

do eterno retorno” de Eliade, o qual mencionamos anteriormente, parece adquirir um 

 
711 (...) “was first used to designate a heretical movement - hence a movement posterior and interior 

to Christianity - particularly active in the second century.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53) 
712 (...) “discovered Gnostic systems other than those of the classical heresiologists and soon 

developed a broader view of Gnosis.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.53) 
713 [Itálico nosso] (...) “the attitude of the Gnostics toward time, and more generally, toward the world, 

is characterized from the first by a movement of revolt against time and the world as conceived by Hellenism 
and Christianity” (...)  (Eranos Yearbooks, 1958, p.38) 

714 (...) “which was grounded above all in history, is its antihistorical or ahistorical character, its 
indifference or hostility to history.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.63) 



 
 

207 
 

sentido diferente em Puech, quando aplicado aos Gnósticos. O Gnosticismo consistiria 

fundamentalmente em uma certa atitude reconhecível nas suas inúmeras manifestações 

históricas, sejam elas de grupos ou comunidades, como os propriamente chamados 

Gnósticos, os Ofitas, os Naasenos, Sethianos, Arcônticos etc., ou de tradições filosófico-

teológicas posteriores, derivadas de Basílides, Valentino, Marcião, Bardesanes, que 

declaravam ser herdeiros diretos de uma tradição esotérica no seio do Cristianismo 

“supostamente vindas de Cristo e seus apóstolos”715, cujas interpretações eram 

acessíveis “[...] apenas ao iniciado ou a uma elite, a uma classe de gnostikoi, 

«conhecedores», ou de pneumatikoi, «homens espirituais».” 716  

Nesse contexto, são confrontados vários níveis do humano, de acordo com o grau 

de sabedoria espiritual. Os homens espirituais (pneumatikoi) ou conhecedores 

(gnostikoi) “[...] eram considerados superiores por natureza às outras três classes de 

humanidade” 717, a saber, os psíquicos (psychikoí), “[...] os cristãos comuns, os simples 

«crentes», que têm uma alma, mas carecem do espírito”718 e os ainda mais inferiores, 

os homens carnais (sarkikoi),719 ou materiais (hylikoi) que permanecem sempre 

“escravizados ao corpo e à matéria.” 720  

Para os Gnósticos, o tempo não era homogêneo, nem consistia em um problema 

autônomo, mas correspondia a uma parte de uma Weltanschauung mais complexa, 

pertencia, portanto, à “[...] atitude geral do estado do humano aqui embaixo e 

consequentemente acerca do mundo como um todo, sua história passada e futura e o 

 
715 (...) “allegedly coming from Christ and his Apostles” (Eranos Yearbooks, 1958, p.54) 
716 (...) “accessible only to the initiate or to an elite, to a class of gnostikoi, «knowers», or of 

pneumatikoi, «spiritual men».” (Eranos Yearbooks, 1958, p.54) 
717 (...) “were held to be superior by nature to the two other classes of mankind.” (Eranos Yearbooks, 

1958, p.54) 
718 (...) “the common Christians, the simple "believers," who have a soul but lack the Spirit.” (Eranos 

Yearbooks, 1958, p.54) 
719 (...) “σαρκικοί ” (I Cor 3:4)  
720 (...) “enslaved to the body and to matter.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.54) 



 
 

208 
 

drama que está sendo encenado nele.” 721 Mas, afinal, como poderíamos definir a atitude 

gnóstica? Segundo Puech: “[...] Se fosse possível o fazer em poucas palavras, diríamos 

que gnosis (da palavra grega γνῶσις, conhecimento) é um conhecimento absoluto que 

em si mesmo salva, ou que o Gnosticismo é a teoria de que a salvação é obtida pelo 

conhecimento.” 722 Mas, salvação de que? No caso dos Gnósticos primitivos, de todos 

os poderes opressores ou determinísticos, sejam eles humanos, arcontes, demiurgos, o 

ciclo eterno da reencarnação (metempsicosis) ou, até mesmo, o tempo consumado 

mediante sua terrível personificação: Heirmarmene.  

Não obstante, entre os gnósticos “[...] encontramos uma certa melancolia e 

cansaço, um sentimento mais ou menos intenso de angústia e servidão. Essa ordem 

inflexível, esse tempo que se repete periodicamente, sem começo nem fim ou objetivo, 

agora parece monótona ou esmagadora.” 723 Segundo Hans Thomas Hakl, Puech trouxe 

duas grandes contribuições para os estudos gnósticos: “[...] Primeiramente, ele 

sustentou que havia um parentesco fenomenológico e histórico entre o Maniqueísmo e 

Gnosticismo. Um segundo aspecto a considerar é que o Gnosticismo era para ele, 

primariamente, um processo de descoberta do verdadeiro «Self», que não é idêntico ao 

eu empírico e cotidiano,”724 o que mostra a influência imediata de Jung em sua 

abordagem gnóstica. Nas palavras de Puech, a partir de Hakl: 

 
721 (...) “general attitude toward the state of man here below and consequently toward the world as 

a whole, its history past and future, and the drama that is being enacted in it.” (Eranos Yearbooks, 1958, 
p.38) 

722 (...) “If it were possible to do so in a few words, we should say that Gnosis (from the Greek word 
γνῶσις, "knowledge") is an absolute knowledge which in itself saves, or that Gnosticism is the theory that 
salvation is obtained by knowledge.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.55) 

723 (...) “we find a certain melancholy and weariness, a more or less intense feeling of anguish and 
servitude. This inflexible order, this time which repeats itself periodically without beginning or end or goal, 
now appears monotonous or crushing.” (Eranos Yearbooks, 1958, p.45) 

724 [Itálico nosso]. (...) “First, he maintained that there was a phenomenological and historical kinship 
between Manichaeism and Gnosticism. Second, Gnosticism was for him primarily a process of uncovering 
the true Self, which is not identical with the empirical, everyday Self.” (Hakl, 2014, p.105) 



 
 

209 
 

“O que é uma gnosis senão uma realização, mas uma realização que não é única e completamente 

dedicada à busca da salvação, mas traz salvação ao ser humano individual ou  ̶  melhor ainda  ̶  é 

salvação, na medida em que revela ao indivíduo seu próprio ser essencial e abre o conhecimento 

de Deus e de todas as coisas [?].” 725  

Mas convém questionarmos: Não seria essa rebeldia contra o mundo e a história 

consensual, marcada pela nostalgia e cansaço mencionados por Puech  ̶  comum tanto 

aos Gnósticos primitivos quanto a uma certa classe de gnósticos contemporâneos ainda 

não conhecida? Caso a resposta seja afirmativa, qual seria, então, um dos maiores 

inimigos de um hipotético gnóstico contemporâneo?   

Ao contrário do que se poderia pensar, na interpretação de Hakl (2014)  ̶  como 

mencionamos anteriormente  ̶  no pensamento de Henry-Charles Puech “[...] não há 

vestígios de uma visão profundamente negativa do mundo que muitos outros estudiosos 

como Hans Jonas ou Eric Voegelin perceberam no gnosticismo.” 726 Carl G. Jung, ao 

tratar da importância de uma Weltanschauung para o homem contemporâneo, sobretudo 

a partir dos desenvolvimentos recentes da Psicologia Analítica, de modo muito 

semelhante aos pensadores perenialistas, conclui sua conferência com a afirmação de 

que é o materialismo racionalista, “o inimigo secreto que tem que ser combatido.”727  

Retomando o que tratamos anteriormente, de modo análogo aos principais 

autores de Eranos, os pensadores perenialistas (2.4) defendiam que não é o 

materialismo filosófico declarado o pior de todos os inimigos de uma sophia perennis, de 

uma gnosis, mas o materialismo científico não declarado. Este inimigo oculto teria se 

 
725 (...) “What is a «gnosis» if not a realization (...) but a realization that is not solely and completely 

devoted to the search for salvation, but rather brings salvation to the individual human being or - better still 
- is itself salvation, in that it reveals to the individual his or her own essential being and opens up the 
knowledge of God and of all things [?].” (Hakl, 2014, p.105) [No texto original não há um ponto de 
interrogação].  

726 (...) “there is no trace of the profoundly negative view of the world that many other scholars (such 
as Hans Jonas or Eric Voegelin) have perceived in Gnosticism.” (Hakl, 2014, p.105) 

727 (...) “that is the secret antagonist who has to be combatted.” (Jung, 1975, §712) 



 
 

210 
 

infiltrado na Weltanschauung do homem contemporâneo, sem ter sido identificado a 

tempo, porque passou a ser visto como “[...] uma atitude que não parece nada 

suspeita.”728  

O materialismo científico, por sua pretensa objetividade, acaba por reprimir certos 

impulsos psíquicos ou “símbolos da totalidade”, outrora representados mitologicamente 

sob potências demiúrgicas, que agora acabam por escravizar a alma humana de forma 

insuspeita.  Para Jung e, de modo geral, para o principais pensadores de Eranos, a 

formulação de uma Weltanschauung é estritamente necessária para o humano, porque 

é a única forma com que este vê o mundo e a si mesmo, tendo a possibilidade de tornar 

consciente certas atitudes e impulsos inconscientes que, caso não sejam iluminados a 

tempo, poderiam desencadear catástrofes muito piores do que simples ideias 

aparentemente heréticas, seja para o indivíduo ou para a sociedade, seja de um ponto 

de vista religioso, científico ou filosófico.  

Como iremos tratar a partir do tópico posterior, Jung desenvolveu uma “Psicologia 

arquetípica” com uma forte fundamentação gnóstica, e retomou a classificação gnóstica 

dos diferentes níveis do humano (pneumatikoi, psychikoi e hylikoi) para explicar três 

principais funções psicológicas: Pensamento (Denken), Sentimento (Fühlen) e Sensação 

(Empfinden).729 Isto sugere que os pensadores de Eranos, ao mesmo tempo que 

buscaram compreender a atitude gnóstica, serviram-se dela como fundamento para o 

desenvolvimento de uma Weltanschauung compartilhada, em certa medida, por este 

grupo.  

Da mesma forma, em uma de suas obras mais maduras, Jung apresenta os 

Gnósticos como os precursores no desenvolvimento de uma Weltanschauung   ̶ protótipo 

de um sistema filosófico e científico que poderia ter sido muito bem sucedido   ̶ em que 

 
728 (...) “an attitude that does not seem at all suspect.” (Jung, 1975, §712) 
729 Veja-se: 4.4.3. 



 
 

211 
 

a “physika” e a “mystika”, a ciência e a Religião fossem perfeitamente integradas.730 Do 

mesmo modo, como expomos em (1.2), tanto Olga Fröbe quanto Jung incentivaram uma 

certa identificação do sujeito com seu objeto de conhecimento, tema enunciado pelo 

polêmico conceito de Ergriffenheit, o que parecia apontar para uma atitude filosófica 

muito singular deste grupo de pensadores, a qual não seria incompatível com o termo 

“gnóstico”. 

Como tratamos anteriormente, a partir do Renascimento ressurge a ideia do 

Anthropos, o filho do homem, e esta é reassumida nas interpretações tardias do 

Cristianismo. Podemos pensar, a partir dos grandes autores de Eranos, que esta ideia 

outrora vivificada pela cosmovisão gnóstico-mitológica, teve de se confrontar com as 

interpretações reducionistas, seja da teologia medieval e moderna, seja do historicismo 

e do positivismo cientificistas contemporâneos.  

A partir de Jung, poderíamos pensar que o homem contemporâneo, ao condenar 

a Religião e o mythos como inferiores à razão, acaba por permitir que certos elementos 

simbólicos sumamente essenciais fossem abandonados ao inconsciente coletivo, 

destruindo uma conexão possível entre o consciente e o inconsciente o que o torna uma 

vítima de um mundo profano e doente, seja de uma perspectiva psicológica ou 

pneumatológica, cujas consequências sociais são catastróficas.  

Nesse sentido, no Círculo de Eranos, o mistério do humano  ̶  dentre outros temas 

filosóficos sumamente importantes   ̶ é repensado em um contexto de renascimento do 

mito, da Alquimia, da Kabbalah, motivados por uma atitude fenomenológica sui generis, 

bem como, no estudo histórico e arquetípico das Religiões, de uma 

Religionswissenschaft.   

 
730 Jung, 2021, §267. 



 
 

212 
 

Retornando a Jung, o autor afirma que não se pode ver o mundo sem ver a nós 

mesmos e é justamente “[...] como o homem vê o mundo que ele vê a si mesmo, e para 

isso é necessária uma coragem considerável. Portanto, é sempre fatal não ter uma 

Weltanschauung.”731 Bem, esse não parecia ser o caso dos pensadores do Círculo de 

Eranos, os quais mesmo vivendo em um período perigoso para o livre pensar  ̶  como 

expomos anteriormente (1.2), puderam exprimir suas convicções filosóficas em 

referência a uma Weltanschauung ou a uma atitude necessária em relação ao 

conhecimento e, talvez, por isso tenham sido vistos como uma ameaça.  

Como afirmamos anteriormente (4.3.2), o posicionamento interpretativo e 

alegadamente fenomenológico dos pensadores de Eranos, a saber, em Quispel, Leeuw, 

contraria qualquer atitude indiferente ou agnóstica (4.3) na qual se possa, ademais, exigir 

um afastamento do sujeito cognoscitivo e seu objeto: o humano. Esta atitude   ̶ 

considerada necessária para se compreender a legítima experiência religiosa do 

sagrado, do Mana, do numinoso  ̶  era expressa em termos de uma Weltanschauung.  

Ao longo deste tópico buscamos apresentar uma aproximação entre os estudos 

da gnosis realizados no Círculo de Eranos, a existência de uma alegada fenomenologia 

das Religiões e o conceito de Weltanschauung, a partir dos autores supramencionados: 

Leeuw, Quispel, Puech e Jung. Como apresentamos anteriormente (3.1), a gnosis 

parece ter chegado a Eranos a partir de seu contexto filosófico problemático 

desenvolvido pela Religionsgeschichtlische Schule, o qual é absorvido no primeiro 

mediante uma abordagem singular que ficou conhecida como Religionswisseschaft, 

destoante da interpretação teológica protestante.  

A partir de então, ao mesmo tempo em que estes autores fazem referência a uma 

fenomenologia das Religiões e se dispõem a compreender a Weltanschauung gnóstica, 

 
731 (...) “as a man sees the world, so he sees himself, and for this considerable courage is needed. 

Hence it is always fatal to have no Weltanschauung.” (Jung, 1975, §697) 



 
 

213 
 

esboçam o desenvolvimento de uma Weltanschauung enquanto uma hipótese a ser 

testada neste grupo, ao mesmo tempo em que apresentam críticas ao materialismo e ao 

agnosticismo. Pontualmente, nos casos de Jung, Quispel, Puech e Corbin, tratava-se de 

uma Weltanschauung explicitamente gnóstica, na medida em que punha o acento maior 

das suas investigações acerca do humano na busca do conhecimento em oposição à 

simples crença ou a um indiferentismo filosófico. Tratava-se de um conhecimento 

salvífico que põe o humano diante da possibilidade de contato com o arquétipo da 

totalidade: o Anthropos ou Selbst. 

Assim, acerca deste tema, a tese do autor deste trabalho é a de que embora nem 

todos os pesquisadores de Eranos expressassem sua Weltanschauung como 

explicitamente gnóstica  ̶  uma vez que se tratava de um modo intelectual plurívoco e 

interdisciplinar  ̶  eles se aproximavam muito mais do pensamento gnóstico que do 

agnosticismo ou do ateísmo. Parafraseando Leeuw e Otto, podemos afirmar que a 

Weltanschaung religiosa de Eranos não era compreendida em termos de um simples 

ponto de vista ou confissão de fé, mas mediante uma atitude filosófico-espiritual que 

pretendia ser fenomenológica e humanística e que, apesar de se utilizar da gnosis como 

um elemento articulador e interpretativo para se compreender o homo religiosus, estes 

jamais poderiam se apresentar como um reducionismo antropológico, isto é, ofuscar a 

grandiosidade e singularidade do humano.  

Dito em outros termos, esta atitude filosófico-religiosa singular, e talvez paradoxal, 

aponta para uma busca de compreensão da essência da experiência religiosa fundada 

na participação e na experiência direta do Numinoso. Talvez fosse esse o motivo ou 

sentido profundo da expressão entusiástica de Quispel de que “[...] a Religião do Século 

XX será gnóstica” (4.3.2). Tal afirmação parecia expressar uma visão compartilhada 

entre alguns dos principais autores deste grupo. 



 
 

214 
 

Diante do exposto, passaremos a investigar a partir de três dos principais 

pensadores de Eranos, respectivamente: Jung, Scholem e Corbin, como o problema da 

gnosis e aquilo que poderíamos chamar de “conhecimento Religioso” são reinterpretados 

e assumidos no pensamento destes autores com a retomada de várias motivações, 

temas e símbolos aclamados como gnósticos e que, por isso, ousaríamos dizer que 

desenvolvem uma gnosis contemporânea.  

  



 
 

215 
 

4.4 A GNOSIS PSICOLÓGICO-ARQUETÍPICA DE JUNG 

Ao longo deste trabalho demos relevo a alguns conceitos junguianos como 

arquétipos, inconsciente coletivo e, por último, ao conceito de Weltanschauung sem, 

contudo, analisar mais de perto como estes se inter-relacionam no corpus de sua 

Psicologia. Resumidamente, pretendemos defender neste tópico que o tema da gnosis 

é fundamental para a compreensão da formulação psicológico-arquetípica de Jung, 

assim como foram impactantes suas investigações no Círculo de Eranos até os dias de 

hoje, na então chamada Eranos Foundation.732 Pretendemos, pois, realizar esta tarefa 

de modo minimamente satisfatório a nossos propósitos para compreendermos como o 

tema da gnosis se articula em seu pensamento, auxiliando na reformulação de um novo 

conhecimento do humano neste grupo. Portanto, iremos tratar de alguns conceitos que 

julgamos centrais na Psicologia Analítica e como a temática gnóstica é incorporada na 

obra do autor.  

4.4.1 Jung, Freud e o surgimento da Psicologia Analítica 

Carl Gustav Jung participou ativamente das conferências do Círculo de Eranos, 

desde sua fundação em 1933 até o ano de 1952, data em que, provavelmente, por motivo 

de idade já avançada começa a se retirar presencialmente dos encontros. Entretanto, 

Willian McGuire (1982) aponta que se trata de “[...] um evento notável a saída de Jung 

coincidir com a primeira palestra de Herbert Read, acerca da pintura contemporânea 

[sobre Pablo Picasso] quando, então, Jung a desdenhou.”733 No entanto, após seu 

 
732 Veja-se que a programação prevista para o ano de 2022 ainda mantém ciclos de palestras com 

temáticas junguianas, como o Eranos-Jung Lectures e o Jung’s Red Book for Our Time. Retrieved from: 
https://www.eranosfoundation.org/images/uploads/attachments/1650979087_Eranos-Foundation-
programma-2022.pdf  

733 [Comentário nosso entre colchetes.] (...) “an ocassion notable for Jung´s walking out as Herbert 
Read opened his first lecture, on contemporary painting when Jung then disdained.” (McGuire, 1982, p.147) 

https://www.eranosfoundation.org/images/uploads/attachments/1650979087_Eranos-Foundation-programma-2022.pdf
https://www.eranosfoundation.org/images/uploads/attachments/1650979087_Eranos-Foundation-programma-2022.pdf


 
 

216 
 

afastamento presencial em 1952 e sua morte em 1961, sua influência não deixa de 

continuar sendo exercida, sobretudo se temos em conta que ele chegou a ser 

considerado como spiritus rector de Eranos. Não obstante, durante o período indicado, 

ministrou dezessete conferências,734 as quais, muitas vezes as utilizava como uma 

oportunidade de apresentar, prima facie, suas teorias filosófico-psicológicas, a um 

público especializado e exigente intelectualmente. No entanto, quando chega a Eranos, 

com cinquenta anos de idade, já tinha mais de trinta anos de experiência psiquiátrica, 

além de singular experiência enquanto ser humano.735 Jung foi admitido no curso de 

Medicina na Universität Basel em 18 de abril de 1895, com 19 anos,736 e se forma com 

a defesa da tese: Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter Phänomene 

(1902).737 Logo após, começa a ler Die Traumdeutung (1900) bem como os estudos de 

Josef Breuer (1842-1925) e de Freud sobre histeria, o que o inspira a escrever um livro 

sobre esquizofrenia (Demencia Praecox). Jung o envia a Freud e estes se conhecem 

pessoalmente em 1907.  

A relação pessoal e profissional de ambos, embora possa ser objeto de uma 

extensa abordagem que não nos caberia aqui, vale a pena ser considerada sob alguns 

aspectos. Sigmund Freud (1856-1939) e Carl Gustav Jung (1875-1961) podem ser 

 
734 (1933) Zur Empirie des Individuationsprozesses (Hiezu fünf Bildtafeln); (1934) Über die 

Archetypen des kollektiven Unbewußten (1935); Traumsymbole des Individuationsprozesses. Ein Beitrag 
zur Kenntnis der in den Träumen sich kundgebenden Vorgänge des Unbewußten; (1936) Die 
Erlösungsvorstellungen in der Alchemie (Vier Vorträge); (1937) Einige Bemerkungen zu den Visionen des 
Zosimos; (1938) Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetypus; (1939) Die verschiedenen Aspekte 
der Wiedergeburt; (1940) Zur Psychologie der Trinitätsidee; Das Wandlungssymbol in der Messe. I. 
Einleitung - II. Die einzelnen Teile des Wandlungsritus - III. Eine antike Parallele zum Wandlungsmysterium 
- IV. Zur Psychologie der Messe; (1942)  Der Geist Mercurius (Übersicht über den Mercurius Begriff der 
Alchemie); (1945) Zur Psychologie des Geistes; (1946) Der Geist der Psychologie; (1948) Über das Selbst; 
(1951) Über Synchronizität.  

Retirado de: http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers  
735 Por se tratar de assuntos da vida privada do autor não abordaremos aqui. Em caso de interesse 

do leitor, recomendamos a leitura de sua obra autogiográfica: Erinnerungen, Träume, Gedanke (1961). 
Veja-se: Jung, 1989. 

736 Jung, 1983, p.v. 
737 Jung, 1902. 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers


 
 

217 
 

considerados como os responsáveis por um maior reconhecimento acadêmico da 

Psicologia, embora ambos tenham seguido caminhos radicalmente distintos. O primeiro, 

de origem judaica, porém ateu, fortemente influenciado pelo evolucionismo darwinista, 

se graduou em Medicina defendendo uma dissertação intitulada: Über das Rückenmark 

niederer Fischarten (1881). Começa a estudar com Jean-Martin Charcot (1825-1893), 

junto ao qual se dedica aos casos de histeria, utilizando a técnica da hipnose e, a partir 

disso, passa a ser mundialmente conhecido.  

Na época em que ambos se conheceram, Jung já era médico-chefe do 

departamento clínico da Psychiatrische Universitätsklinik Zürich, em Burghölzli. A rápida 

relação amistosa de Freud com Jung parecia ser, inicialmente, além de uma grande 

admiração e amizade, fundada em um interesse político, sobretudo por parte de Freud, 

com o objetivo de estabelecer a psicanálise como ciência e preservá-la de críticas e 

ataques antissemitas, de modo que, em 1908, Freud escreve a Karl Abraham, sobre 

Jung, afirmando que “[...] foi somente a partir de seu surgimento em cena que a 

psicanálise foi afastada do perigo de se tornar um caso judaico nacional.” 738  

Posteriormente, Jung vive um rompimento doloroso, de modo a separar-se 

radicalmente do que ficou popularizado com Freud por Psicanálise e a assumir um outro 

posicionamento psicológico: a “Psicologia Analítica” ou “Psicologia Profunda”. Esta 

pretendia, essencialmente “[...] fornecer uma chave para a exploração da mente 

inconsciente e, através disso, um conhecimento renovado da mente consciente, com 

uma maior ênfase na interpretação literária, arte, Religião e cultura.” 739 

 
738 (...) “it was only by his emergence on the scene that psychoanalysis was removed from the danger 

of becoming a Jewish national affair.” (1907-1925) pp.38-39 
739 (...) “Depth psychology” (...) “key to the exploration of the unconscious mind, and through this a 

renewed knowledge of the conscious mind, with wider application to the understanding of literature, art, 
religion, and culture.” (Ellenberger, 1994, p.490) 



 
 

218 
 

Um dos maiores motivos do rompimento de Jung com Freud pode ser resumido 

nas seguintes palavras: “[...] infelizmente, a supervalorização de Freud da sexualidade, 

muito compreensível, o levou a reduzir as transformações de outras forças psíquicas 

específicas   ̶ coordenadas com a sexualidade   ̶ à sexualidade pura e simples, trazendo 

sobre si a acusação não injustificada de pansexualismo.”740 O curto período de trabalho 

mútuo de Jung e Freud, entre 1907 e 1913, foi sucedido por um período de “[...] alguns 

anos em profunda autoanálise e, então, emergiu com sua própria teoria psicológica que 

ele apresentou ao mundo em 1921 no livro Psychological Types”.741 Segundo Henry 

Ellenberger, foi justamente nesta época que, Jung:  

[...] foi tomado por um grande interesse pelos Gnósticos. Esses hereges, que floresceram em 

meados do século II d.C., afirmavam substituir a pura fé pelo conhecimento. Eles consideravam 

suas visões como realidades e as sistematizavam em sistemas cosmogônicos. Jung saudou os 

gnósticos como os precursores da psicologia do inconsciente. Obviamente, Jung supôs que esses 

homens haviam extraído sua “Gnosis” da mesma fonte da qual ele extraiu seu conhecimento do 

inconsciente.742  

Se Ellenberger (1994) está correto, o surgimento da Psicologia Analítica coincide 

com o interesse profundo de Jung pelo Gnosticismo, assim como se poderia afirmar que 

esta ciência florescente tem uma fundamentação claramente gnóstica. 

 
740 “Unfortunately Freud’s very understandable over-valuation of sexuality led him to reduce 

transformations of other specific psychic forces co-ordinated with sexuality to sexuality pure and simple, 
thus bringing upon himself the not unjustified charge of pan-sexualism.” (Jung, 1975, p.34) 

741 [Itálicos nossos.] “His important association with Freud extended from 1907 to 1913, after which 
he spent some years in a deep self-analysis and then emerged with his own distinctive psychological theory 
- called analytical psychology - which he presented to the world in 1921 in the book Psychological Types.” 
(Stein, 1998, p.13) 

742 (...) “was seized with a great interest in the Gnostics. These heretics, who flourished in the middle 
of the second century A.D., claimed to replace pure faith by knowledge. They considered their visions to 
be realities and systematized them into cosmogonic systems. Jung hailed the Gnostics as the precursors 
of the psychology of the unconscious. Obviously, Jung assumed that these men had drawn their "Gnosis" 
from the same source from which he drew his knowledge of the unconscious.” (Ellenberger, 1994, p.700)  



 
 

219 
 

 Nesse contexto, no qual a visão positivista das ciências ainda detinha uma grande 

influência, apresentar uma suposta “ciência do inconsciente,” que dialoga com o 

Gnosticismo, com o esoterismo ou com assuntos “místicos” era uma atitude ousada, 

cujas críticas já poderiam ser previstas de antemão. Sonu Shamdasani743, um dos 

maiores comentadores conhecidos de Jung na atualidade, dialoga com Ellenberger 

(1994): 

Uma característica distintiva do trabalho de Jung foi sua tentativa de fornecer interpretações 

psicológicas dos processos de transformação da personalidade que ele afirmava estar subjacente 

às práticas religiosas, herméticas, gnósticas e alquímicas. Ele as desenvolveu em um momento 

em que tais assuntos eram descartados pela abordagem positivista e behaviorista dominante na 

psicologia, ou eram reduzidos pela psicanálise a nada além de psicopatologia. Para muitos, sua 

atenção não irônica a tais assuntos foi suficiente para marcá-lo como um ocultista, uma acusação 

que ele negou persistentemente.744 

Jung, como bem aponta Shamdasani (1998), desde sua juventude se interessou 

pela mística, pelo esoterismo, astrologia, e por fenômenos ditos vulgarmente como 

“sobrenaturais” ou “paranormais”, algo também notável na sua tese de doutoramento 

intitulada Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter Phänomene (1902). 

Como mencionamos anteriormente, sob influência de grandes autores, Jung buscou se 

aprofundar nas grandes temáticas renascentistas: Astrologia, Alquimia, Kabbalah   ̶ e do 

Gnosticismo, buscando o conteúdo e o significado psicológico profundo de tais temas.  

 
743 Professor e Doutor em Filosofia. Atualmente leciona no Unversity College London (UCL).                 

Website institucional: https://www.ucl.ac.uk/european-languages-culture/people/sonu-shamdasani 
744 (...) “A distinctive feature of Jung’s work was its attempt to provide psychological understanding 

of the processes of personality transformation which he claimed underlay religious, hermetic, gnostic and 
alchemical practices. He developed these at a time when such subjects were dismissed out of hand by the 
positivist and behaviourist approach dominant in psychology or were reduced by psychoanalysis to nothing 
but psychopathology. For many, his non-derisive attention to such subjects was enough to brand him as 
an occultist, a charge which he persistently denied.” (Shamdasani, 1998, p.3) 

https://www.ucl.ac.uk/european-languages-culture/people/sonu-shamdasani


 
 

220 
 

Partindo dessas motivações, de certa forma afrontadoras para a Ciência que 

estava a surgir, Jung desenvolve certos conceitos como arquétipo, sincronicidade, 

inconsciente coletivo e Selbst, conceitos que, além de topar com grandes 

incompreensões, possibilitaram se pensar Jung como um pensador gnóstico. Portanto, 

iremos nos aprofundar no próximo tópico em alguns conceitos principais que constituem 

sua Psicologia Analítica para, então, realizarmos uma aproximação entre seu 

pensamento e a gnosis.  

4.4.2 Elementos da Psicologia junguiana  

Segundo Jung, os avanços metodológicos da Psicologia no campo experimental 

se iniciam com Gustav Theodor Fechner (1801-1887) e Wilhelm Maximilian Wundt (1832-

1920) “[...] de modo a tornar claro à comunidade científica que a psicologia era um campo 

da experiência e não somente da teoria filosófica.” 745 Tais avanços, sobretudo nas 

pesquisas que envolvem um “procedimento interdisciplinar” de investigação, não 

significavam nada para “o crescente materialismo do final do século XIX.” 746 Por sua 

vez, segundo Hakl (2014) “[...] o impulso total da psicologia analítica é abrir o território 

desde dentro, ou seja, de dentro da alma, e é somente esse método que pode realmente 

revelar o significado e o valor dessa área da experiência” 747 Nesse sentido, a partir do 

que expusemos anteriormente, acerca do surgimento da Psicologia Analítica e a relação 

entre Freud e Jung, seria importante entender como certos conceitos centrais se 

 
745 (...) “in order to make clear to the scientific world that psychology was a field of experience and 

not a philosophical theory.” (Jung, 1980, §111) 
746 (...) “interdisziplinärer Prozess” (Brentano & Fechner, 2015, p.4) (...) “in order to make clear to 

the scientific world that psychology was a field of experience and not a philosophical theory” (...) “To the 
increasing materialism of the late nineteenth century.” (Jung, 1980, p.54) 

747 (...) “The whole thrust of analytical psychology is to open up the territory from inside, that is from 
within the soul, and it is only this method that can really reveal the meaning and value of this area of 
experience” (Hakl, 2014, p.66) 



 
 

221 
 

articulam em seu pensamento, para, posteriormente verificarmos em que medida a 

gnosis é absorvida e desenvolvida na obra deste autor.   

As Gesammelte Werke de Jung são compostas de dezenove volumes, mais um, 

que corresponde a um índice geral 748. Dentre estes, os volumes V e IX são divididos em 

duas partes, e é sobre o volume IX que daremos maior enfoque em nosso trabalho, já 

que se trata de uma obra madura do autor na qual o tema da gnosis surge como um 

aspecto essencial de sua formulação psicológica. Assim, este volume é composto por:  

I - Die Archetypen und das kollektive Unbewusste749 

II - Aion: Beiträge zur Symbolik des Selbst  

Já no início da primeira parte,750 Jung retoma o conceito de inconsciente, 

mencionando o desenvolvimento anterior deste por Carl Gustav Carus (1789 -1869), Karl 

Robert Eduard von Hartmann (1842-1906) e por Lucien Lévy-Bruhl (1857-1939). No caso 

específico do último, menciona a sua noção de “representations collectives,”751 

realizando uma distinção essencial entre o inconsciente pessoal, freudiano, “uma 

camada mais ou menos superficial do inconsciente” e o inconsciente coletivo, uma vez 

que “esse inconsciente pessoal se encontra sobre uma camada mais profunda, que não 

deriva da experiência pessoal e não é uma aquisição pessoal, mas é inata.” 752 Segundo 

Jung, a capacidade cognoscitiva da psiquê humana, ou seja, enquanto possibilidade de 

objeto de conhecimento para o homem, só existe devido a uma possibilidade de tomada 

de consciência de tais conteúdos psíquicos da mesma, sejam pessoais ou coletivos. Os 

 
748 Jung, 1983. 
749 Jung, 1980. 
750 Jung, 1980. 
751 Jung, 1980, p.42. 
752 (...) “A more or less superficial layer of the unconscious is undoubtedly personal. I call it the 

personal unconscious. But this personal unconscious rests upon a deeper layer, which does not derive 
from personal experience and is not a personal acquisition but is inborn.” (Jung, 1980, p.3) 



 
 

222 
 

conteúdos do inconsciente pessoal são chamados de “complexos afetivos” 753 e os do 

inconsciente coletivo, por sua vez, são os “arquétipos.” 754  

Entre todos os arquétipos, são três os mais perturbadores e mais notáveis 

mediante a auto-observação: “São eles a Sombra, Anima e Animus.” 755 Para Jung, o 

trabalho filosófico do autoconhecimento tem sua ênfase no primeiro e, portanto, se 

constitui como a primeira etapa do processo analítico pois, “[...] Através da análise da 

Sombra e os processos nela contidos, pode-se retirar da casca a sizígia Animus-

Anima.”756 É importante notar que Jung faz uso de um termo supostamente gnóstico, a 

saber, sizígia, sem muito explicitar este conceito, mas, sempre em termos de “pares de 

contrários”,757 que, intrinsecamente relacionados, podem ser observados mediante a 

emergência de certos conteúdos inconscientes de grande carga emocional.  

Estes conteúdos provam a existência das sizígias, enquanto motivações, que 

expressam um factum psíquico de que “[...] um elemento masculino é sempre 

emparelhado com um feminino.” 758 De modo análogo todo homem tem, dentro de si, 

uma alma feminina, uma anima, que pode ser uma imagem arquetípica feminina 

projetada desde os primeiros anos de idade, assim como a mulher possui um animus, 

como uma imagem masculina interior. O verdadeiro desafio aí é a identificação 

consciente dessas projeções, a absorção na personalidade e a busca pela conjugação 

dos opostos, mediante o trabalho psicológico e alquímico. Jung afirmava sempre que 

tais conceitos psicológicos tinham uma fundamentação empírica, entretanto, qualquer 

 
753 (...) “feeling-toned complexes” (Jung, 1980, p.4) [Este conceito é traduzido do termo junguiano 

alemão “gefühlsbetonten Komplexen.”] Retrieved from:  

  https://www.cgjung.org/texte-und-einblicke/apthemen/item/168-was-sind-komplexe.html 
754 (...) “Archetype.” (Jung, 1980, p.4) 
755 “Es sind dies der Schatten, Anima und Animus.” (Jung, 2021, §13) 
756 [Itálico nosso.] “Durch die Analyse des Schattens und der in ihm enthaltenen Vorgänge lässt sich 

die Syzygie Animus-Anima herausschälen.” (Jung, 2021, §422) 
757 (...) “Gegensatzpaaren” (Jung, 2021, §99) 
758 (...) “a masculine element is always paired with a feminine one.” (Jung, 1980, p.65) 

https://www.cgjung.org/texte-und-einblicke/apthemen/item/168-was-sind-komplexe.html


 
 

223 
 

estudioso que “[...] não conheça a distribuição universal e o significado do motivo da 

sizígia na psicologia dos primitivos, na mitologia, na Religião comparada e na história da 

literatura, dificilmente pode afirmar algo sobre o conceito de anima.” 759 Jung, enquanto 

dotado de um certo “diletantismo histórico”,760 buscava sempre corroborar suas 

observações clínicas a partir de fundamentação histórico-filosófica.  

O conceito de Sombra, por sua vez, se constitui em um profundo “problema de 

ordem moral” porque aponta para os aspectos mais obscuros da personalidade, e é a 

raiz de todo o mal enquanto realidade psíquica e em termos arquetípicos. Em suma, ela 

revela certos traços inconscientes e reprimidos da personalidade, sobretudo de natureza 

emocional e, consequentemente, “[...] são de natureza obsessiva, ou melhor, 

possessiva.” 761 Entretanto, são raras as pessoas que conseguiram trabalhar e incorporar 

integralmente sua Sombra à personalidade consciente, porque ela apresenta uma força 

de resistência e projeção muito grande e, portanto, seu “[...] conhecimento implica um 

esforço moral que ultrapassa os limites habituais do indivíduo.” Nesse mesmo contexto, 

quando trata da origem histórico-filosófica do conceito de arquétipo, menciona uma série 

de pensadores que, se não poderiam ser contabilizados estritamente como Gnósticos, 

estiveram de algum modo envolvidos com o problema da gnosis: 

O termo «arquétipo» ocorre já em Philo Judeu, com referência à Imago Dei (imagem de Deus) no 

homem. Também pode ser encontrado em Irineu, que diz: «O criador do mundo não moldou essas 

coisas diretamente de si mesmo, mas as copiou de outros arquétipos exteriores.» No Corpus 

Hermeticum, Deus é chamado το αρχετυπον φως (luz arquetípica). O termo ocorre várias vezes 

em Dionísio, o Areopagita, como por exemplo em De caelesti hierarchia: «Arquétipos imateriais», 

e em De divinis nominibus, «Pedra arquetípica». O termo «arquétipo» não é encontrado em Santo 

 
759 (...) “Anyone, therefore, who does not know the universal distribution and significance of the 

syzygy motif in the psychology of primitives, in mythology, in comparative religion, and in the history of 
literature, can hardly claim to say anything about the concept of the anima.” (Jung, 1980, p.54) 

760 Shamdasani, 2003, p.22. 
761 (...) “obsedierender oder - besser - possedierender Art sind” (Jung, 2021, §15) 



 
 

224 
 

Agostinho, mas sua ideia sim. Assim, em De diversis quaestionibus, ele fala de «ideae 

principales», «que não são formadas (...), mas estão contidas no entendimento divino». 

«Arquétipo» é uma paráfrase explicativa do ειδος platônico.” 762 

Jung se utiliza de todos os exemplos filosóficos e é muito minucioso em suas 

formulações, por um lado, para mostrar que seu conceito de arquétipo não é um conceito 

forjado arbitrariamente, mas que pode ser encontrado ao longo de uma tradição 

filosófica, e por outro, para aclarar um de seus conceitos que “se deparou com muitas 

incompreensões,” 763 como é o caso de seu conceito de inconsciente coletivo. Para Jung, 

ambos os conceitos, de arquétipo e de inconsciente coletivo, são correlatos, uma vez 

que o primeiro se refere aos conteúdos psíquicos do segundo, e, portanto, deriva deste. 

Não obstante, para o aparente caráter metafísico de tal conceito, ele já pressupõe uma 

certa rejeição imediata  por parte daqueles  que, assim como Freud e Adler, somente 

admitem um inconsciente pessoal e tratam o inconsciente coletivo como “como um 

simples misticismo.” 764 Porém, como defendia Jung, o conceito de “inconsciente coletivo 

não é uma questão especulativa nem filosófica, mas empírica.” 765 

A questão que talvez interesse ao leitor é, a saber: Qual foi o método, 

supostamente empírico, utilizado por Jung para provar a realidade psíquica do 

inconsciente coletivo? A resposta está na imaginação, mais pontualmente no que ele 

chamou de imaginação ativa (aktive imagination).766 Este elemento gnosiológico 

 
762 (...) “The term ‘archetype’ occurs as early as Philo Judaeus, with reference to the Imago Dei (God 

image) in man. It can also be found in Irenaeus, who says: ‘The creator of the world did not  fashion these 
things directly from himself but copied them from archetypes outside himself.’ In the Corpus Hermeticum, 
God is called το αρχετυπον φως (archetypal light). The term occurs several times in Dionysius the 
Areopagite, as for instance in De caelesti hierarchia, II, 4: ‘immaterial Archetypes,’ and in De divinis 
nominibus, ‘Archetypal stone.’ The term ‘archetype’ is not found in St. Augustine, but the idea of it is. Thus 
in De diversis quaestionibus he speaks of ‘ideae principales,’ ‘hich are themselves not formed (...) but are 
contained in the divine understanding.’ Archetype is an explanatory paraphrase of the Platonic ειδος.” 
(Jung, 1980, p.4) 

763 (...) “has met with so much misunderstanding.” (Jung, 1980, p.42) 
764 (...) “just as little mysticism” (Jung, 1980, p.44) 
765 (...) “collective unconscious is neither a speculative nor a philosophical but an empirical matter” 

(Jung, 1980, p.44) 
766 Jung, 1988, p.185. 



 
 

225 
 

“suspeito”, eventualmente relegado à mera subjetividade, ganha uma função especial 

em Eranos, a partir de Jung e também de Corbin, como buscaremos tratar mais adiante 

(4.6).  

Jung parece retomar Kant767 em certo sentido, uma vez que o último concebia a 

imaginação sob um aspecto ativo, produtivo (produktiv) ou criativo, e um aspecto 

meramente passivo ou reprodutivo (reproduktiv).768 Jung desenvolve seu método com o 

objetivo de fazer emergir voluntariamente certos conteúdos inconscientes. Em resumo, 

por este termo, Jung designa “[...] uma sequência de imagens produzidas pela 

concentração deliberada.” 769 Não se trata do método psicanalítico da “livre 

associação,”770 proposto por Freud, “[...] mas da elaboração da fantasia pela observação 

de outro material imaginário que se adiciona ao fragmento de maneira natural.” 771 Pela 

observação clínica, Jung percebe que, em muitos casos graves de neuroses, há certos 

conteúdos inconscientes que “querem se tornar conscientes” 772, e que, pela simples 

tomada de consciência dessas fantasias, muitas vezes reprimidas, “[...] os sonhos 

mudam suas características, se tornam mais fracos e menos frequentes.” 773 Jung explica 

o seu método, da seguinte maneira: 

[...] simplesmente, o paciente recebe a tarefa de contemplar qualquer fragmento de fantasia que 

lhe pareça significativo  ̶  uma ideia aleatória, talvez, ou algo que ele tenha se tornado consciente 

 
767 É tese de John Clarke (1993) de que Jung teria se fundamentado filosoficamente em Kant. De 

fato, em muitos momentos, a partir do modo de exposição que Jung realiza, é possível identificar uma 
certa influência do filósofo no pensamento do psicólogo suíço, embora isto já fuja do escopo de nosso 
trabalho.  

768 Kant, 1912, §28. 
769 (...) “active imagination” (...) “a sequence of fantasies produced by deliberate concentration.” 

(Jung, 1980, p.49) 
770 (...) “free association” (Jung, 1980, p.49) 
771 (...) “but of elaborating the fantasy by observing the further fantasy material that adds itself to the 

fragment in a natural manner.” (Jung, 1980, p.49) 
772 (...) “«want» to become conscious” (Jung, 1980, p.49) 
773 (...) “dreams change their character and become weaker and less frequent.” (Jung, 1980, p.49) 



 
 

226 
 

no próprio sonho  ̶  até que seu contexto se torne visível, ou seja, o material associativo relevante 

no qual está inserido.774  

Este método se aplica igualmente à análise dos sonhos. Esses elementos de 

natureza enigmática e talvez duvidosa, tão valorizados pelos antigos místicos e profetas, 

até mesmo descritos detalhadamente nos livros sagrados das grandes Religiões, 

passam a ser tratados com seriedade pelo pensador. Os sonhos, apesar de se referirem 

a um campo obscuro da natureza humana, afirma, “[...] têm a vantagem de serem 

produtos involuntários e espontâneos da psiquê inconsciente e, portanto, são produtos 

puros da natureza, não falsificados por um propósito arbitrário.” 775 Desse modo, ao se 

questionar um indivíduo, deve-se separar todos os “motifs” ou “motivações arquetípicas” 

que podem ser conhecidos por ele (conscientes) e os que não são conhecidos 

(inconscientes), ou seja, excluindo os primeiros, de modo a isolar os segundos.  

Entretanto, como aponta Barbara Hannah (1981), a descoberta junguiana deste 

método surge em um contexto nebuloso, o qual é descrito nas seguintes palavras: 

Quando C. G. Jung, após seu rompimento com Freud, partiu na missão de encontrar seu próprio 

mito ele se aventurou no reino do inconsciente coletivo, sozinho e sem guiatura. Neste confronto 

único, ele descobriu, por tentativa e erro, uma nova maneira de se chegar a um acordo com o 

conteúdo do inconsciente dentro da realidade unitária da imaginação criadora. Jung depois 

chamou esse método de “imaginação ativa” e recomendou-o calorosamente a muitos de seus 

pacientes.776 

 
774 (...) “the patient is simply given the task of contemplating any one fragment of fantasy that seems 

significant to him - a chance idea, perhaps, or something he has become conscious of in a dream - until its 
context becomes visible, that is to say, the relevant associative material in which it is embedded.” (Jung, 
1980, p.49) 

775 (...) “have the advantage of being involuntary, spontaneous products of the unconscious psyche 
and are therefore pure products of nature not falsified by any conscious purpose.” (Jung, 1980, p.48) 

776 (...) “When C. G. Jung went on the quest of finding his own myth after his break with Freud, he 
ventured into the realm of the collective unconscious, unguided and alone. In this unique confrontation he 
discovered, by trial and error, a new way of coming to terms with the contentes of the unconscious within 
the unitary reality of creative fantasy. Jung later called this method “active imagination,” and recommended 
it warmly to many of his patients.” (Hannah, 1981, p.1) 



 
 

227 
 

Como abordamos anteriormente (4.2), o mito assume uma função especial para 

os pensadores de Eranos, sobretudo em Eliade e Campbell, a partir do qual o humano 

pode vivenciar seus dramas existenciais mediante o reconhecimento da repetição de um 

grande drama cósmico, ou seja, a partir de motivações arquetípicas presentes nele. De 

modo análogo, Jung encontra na alquimia as mesmas motivações experimentadas 

“imaginativamente” por ele mesmo, mediante suas experiências singulares com o 

inconsciente. Assim, segundo Marie-Louise von Franz, “Muitos alquimistas praticaram 

espontaneamente o que Jung descobriu antes mesmo de conhecer a alquimia e o que 

ele chamou de «imaginação ativa».” 777 Como apresentamos anteriormente (4.1.4), Jung 

se inspira na alquimia de Gerard Dorn (1530 -1584), cujo pseudônimo é John Dee e 

Heinrich Khunrath (1560 - 1605), mas é muito provável que tenha também obtido 

influência indireta por meio da alquimia árabe, a partir de Henry Corbin e seu conceito 

de mundus imaginalis.  

O modo com que Jung inicia sua exposição acerca de seu “novo método” 

inspirado na Alquimia é muito semelhante a Kant (1912),778 uma vez que apresenta a 

distinção entre os conteúdos psíquicos “externos” e “internos”, pressupondo “[...] um fator 

complexo com o qual todos os conteúdos conscientes se relacionam”, este fator é o eu, 

“[...] pois não há nenhum conteúdo consciente que não tenha sido representado a um 

sujeito.” 779 Entretanto, para o autor suíço, o eu se apresenta como uma certa limitação 

aos impulsos do sujeito, de acordo com os conteúdos representacionais presentes em 

sua psiquê consciente, como crenças e valores morais. Em termos empíricos, para se 

ter consciência é necessário que o sujeito esteja “consciente de” algo, de algum objeto, 

 
777 (...) “Many alchemists practiced spontaneously what Jung discovered before knowing alchemy 

and what he called «active imagination»” (Franz, 2017, p.26) 
778 Em sua Antropologia (1912) Kant já tratava do assunto das “representações obscuras” ou 

“inconscientes” (unbewusste Vorstellungen), das representações externas e internas e da unidade de 
consciência destas mediante o eu (das Ich). 

779 (...) “denn kein Inhalt ist bewusst, der nicht dem Subjekt vorgestellt wäre.” (Jung, 2021, §1) 



 
 

228 
 

por assim dizer, de modo que pressuponha uma certa unidade da consciência em 

relação às múltiplas representações parciais deste “objeto”. Mas isso não significa que o 

eu tenha que se resumir a um ultimatum da consciência “[...] uma vez que esta pode se 

expandir indefinidamente.” 780 De modo não tão otimista quanto Kant, que pensa o eu 

enquanto dotado de uma individualidade, uma vez que pressupõe uma “[...] unidade da 

consciência em todas as modificações que possam ocorrer-lhe,”781 para Jung, a unidade 

plena da consciência é somente um desideratum, “um objetivo ideal que ainda não foi 

alcançado.”782 Isso porque Jung pensa o eu somente enquanto uma parte da totalidade 

psíquica, e, portanto, necessariamente distinto de outro conceito: o Selbst.  

Esse termo alemão, muitas vezes traduzido para o inglês como Self ou como si 

mesmo, jamais pode ser confundido com ego ou eu, pois este “[...] está subordinado ao 

Selbst e sua relação com ele é como uma parte ao todo.” 783 O fato é que, para o 

pensador suíço, o eu se constitui como uma espécie de fragmentação da totalidade 

psíquica consciente-inconsciente sob o véu moral da personalidade consciente e do livre 

arbítrio, de modo que “[...] A assimilação do eu pelo Selbst deve ser pensada como uma 

verdadeira catástrofe psíquica.”784 Jung percebe essa catástrofe tanto pela observação 

clínica, nos diversos distúrbios de personalidades, quanto no processo de individuação 

descrito nas grandes vertentes religiosas e alquímicas.  

O Selbst, assim como outros arquétipos principais que não se situam sob as 

determinações espaço-temporais da consciência cotidiana, quando irrompem do 

inconsciente coletivo produzem uma série de perturbações anímicas que, mediante a 

 
780 (...) “da es sich in unbestimmtem Umfang zu erweitern vermag.” (Jung, 2021, §2) 
781 (...) “Einheit des Bewußtseins bei allen Veränderungen, die ihm zustoßen mögen” (Kant, 1912, 

§1) 
782 (...) “unity of consciousness is an ideal goal that has never yet been reached.” (Jung, 1975, p.233) 
783 “Das Ich ist definitionsgemäss dem Selbst untergeordnet und verhält sich zu ihm wie ein Teil zum 

Ganzen.”  (Jung, 2021, §9) 
784 “Es ist als eine psychische Katasthrophe zu werten, wenn das Ich vom Selbst assimiliert wird.” 

(Jung, 2021, §45) 



 
 

229 
 

tentativa muitas vezes frustrada do eu, em se adaptar a tais conteúdos inconscientes 

“[...] entra em um grande estado de perturbação, o qual abre as portas para todo tipo de 

coincidências.” 785 Jung concebe o Selbst tal como a imago Dei dos pensadores antigos 

e Renascentistas, como uma representação simbólica de uma imagem divina no interior 

do humano, e portanto, sempre se apresenta com um caráter numinoso, um ganz 

andere. Nesse sentido, Jung interpreta o Cristo como símbolo do Selbst, e sua antítese, 

o Anticristo, como uma necessidade lógica e “enantiodrômica”. Cito Jung: 

Meus leitores perguntarão: Por que falo aqui sobre Cristo e sua antítese, o Anticristo? A conversa 

necessariamente se refere a Cristo, pois ele é o mito ainda vivo de nossa cultura. Ele é o nosso 

herói cultural que, independentemente de sua existência histórica, encarna o mito do homem 

primordial [Urmensch],786 o místico Adão. É ele quem ocupa o centro da mandala cristã, o senhor 

do Tetramorphos, ou seja, os quatro símbolos dos evangelistas, que significam os quatro pilares 

de seu trono. Ele está em nós e nós nele. Seu reino é a pérola preciosa, o tesouro escondido no 

campo, o pequeno grão de mostarda que se torna uma grande árvore e a cidade celestial. Da 

mesma forma que Cristo está em nós, assim também está seu reino celestial.787 

O autor tem clara a distinção entre o Cristo, enquanto símbolo ou imagem 

arquetípica, sempre envolto em uma roupagem mítica teriomórfica, sobretudo nas 

narrativas cujas motivações podem ser vistas como gnósticas, e que representa o 

homem íntegro ou individuado, e Jesus, enquanto personalidade histórica. O primeiro é 

universal, transcendente e a priori; o segundo é singular e a posteriori. Jung percebe o 

 
785 (...) “so wird seine Anpassung gestört und damir allen möglichen Zufällen Tür und Tor geöffnet.”  

(Jung, 2021, §45) [Trata-se de uma referência sutil do autor ao seu conceito de sincronicidade ou 
“coincidências significativas”.] 

786 Comentário nosso.   
787 “Warum – wird mein Lesen fragen – rede ich hier von Christus und dessen Widerpart, dem 

Antichristen? Die Rede kommt notwendigerweise auf Christus, denn er ist der noch lebendige Mythus 
unserer Kultur. Er ist unser Kulturheros, der unbeschadet seiner historischen Existenz, den Mythus des 
göttlichen Urmenschen, des mystischen Adam, verkörpert. Er ist es, der das Zentrum des christlichen 
Mandalas innehat, der Herr des Tetramorphos, das heisst der vier Evangelistensymbole, welche soviel wie 
die vier Säulen seines Thrones bedeuten. Er ist in uns und wir in ihm. Sein Reich ist die kostbare Perle, 
der im Acker verbogene Schatz, das kleine Senfkorn, das zum grossen Baume wird, und die himmlische 
Stadt. Wie Christus in uns ist, so auch sei himmlisches Reich.” (Jung, 2021, §69) [Itálico nosso] 



 
 

230 
 

Cristianismo, como uma prefiguração histórica da expressão de forças psíquicas, que 

ele chama de “processo de enantiodromia 788 o qual consiste na “[...] emergência do 

oposto inconsciente no curso do tempo.” 789 Assim, realizamos novamente uma citação 

mais extensa do autor: 

Com isso quero me referir ao dilema Cristo-Anticristo. Como mostra o Apocalipse, a maioria das 

especulações históricas sobre as determinações e o curso do tempo sempre foram influenciadas 

por representações astrológicas. Portanto, é natural que minha ênfase maior seja acerca do 

símbolo do peixe, uma vez que o Aion de Peixes790 foi a manifestação sincrônica dos dois mil 

anos de desenvolvimento espiritual cristão. Nesse período, a figura do Anthropos (o «Filho do 

Homem») não foi tão somente ampliada progressivamente e simbolicamente e, assim, assumida 

psicologicamente, mas, também trouxe consigo mudanças nas atitudes humanas, já antecipadas 

pela espera do Anticristo das escrituras originais.791 

Por “tempo”, o autor se refere à ideia de Aion, uma concepção complexa de tempo, 

associada frequentemente às motivações alquímicas, astrológicas, gnósticas, e que dá 

título a sua grande obra anteriormente referida792. Entenda-se, também, que não é 

aleatória a menção de Jung ao termo “sincronia” em relação a Aion piscis, ou a era 

astrológica de peixes, o simbolismo frequente do peixe (ἰχθύς) no Cristianismo e sua 

relação com o Cristo 793, uma vez que tem relação com outro conceito muito complexo: 

 
788 (...) “process of enantiodromia” (Jung, 2014, §807) 
789 (...) “the emergence of the unconscious opposite in the course of time” (Jung, 2014, §709) 
790 O termo aion pode ser entendido como “era de peixes”, desde que não se reduza este conceito 

junguiano a uma mera representação quantitativa de tempo.  
791 [Itálicos nossos] “Ich meine damit das Dilemma Christus-Antichristus. Wohl die meinsten 

historischen Spekulationen über Zeitläufte und Zeitbestimmungen sind, wie schon die Apokalypse 
ausweist, seit jeher von astrologischen Vorstellungen beeinflusst. Es ist daher nur natürlich, dass das 
Schwergewicht meiner Betrachtung auf das Symbol des Fisches fällt, bildete doch der Äon der Pisces die 
synchronistische Begleisterscheinung der zweitaunsendjährigen christlischen Geistesentwicklung. In 
dieser Zeitspannewurde die Gestalt des Anthropos (des «Meschensohnes») nicht nur fortschreitend 
symbolisch amplifiziert und damit psychologish rezipiert, sondern sie hat auch Wandlugen der 
menschlischen Einstellung mit sich gebracht, welche schon durch die Antichristuserwartug der Urschriften 
vorweggenommen sind.” (Jung, 2021, p.9)   

792 Trata-se da obra: Aion: Beiträge zur Symbolik des Selbst. Nos utilizamos como referência 
principal a obra original, em sua edição de 2021 da editora Patmos Verlag.  

793 Veja-se: 4.1.3. 



 
 

231 
 

sincronicidade. A primeira vez que Jung se utilizou deste último conceito, ainda como um 

protótipo a ser testado no Círculo de Eranos, foi no encontro mencionado anteriormente 

Mensch und Zeit (1951).794  

Como mencionamos anteriormente, desde seus anos de formação, Jung já 

demonstrava interesse pelos ditos “fenômenos ocultos”, o que pode ser percebido pelo 

título de sua tese Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter Phänomene 

(1902). Astrologia, Telepatia, Clarividência, e tudo aquilo que poderia soar como 

“misticismo” ou simplesmente “não-científico” em sua época, são considerados 

relevantes para o autor, ao menos de um ponto de vista filosófico e psicológico. O 

pensador, já em sua obra madura, analisa uma série de fenômenos, desde o sentimento 

do déjà-vu, bem como as experiências de Rhine acerca dos fenômenos de percepção 

extrassensorial (ESP) e até mesmo chega a realizar uma pesquisa estatística com 

trezentos e sessenta horóscopos diferentes.795 

Como o autor sugere, pela relação etimológica evidente, esse termo expressa “um 

tipo de simultaneidade.”796 Trata-se de fenômenos que não podem ser compreendidos 

mediante o conceito de causalidade, mas, que ao mesmo tempo expressam para o 

sujeito “[...] uma coincidência significativa de dois ou mais eventos quando algo diferente 

da simples probabilidade está envolvido.” 797  

No caso específico do Cristianismo, segundo o pensador, os símbolos e imagens 

arquetípicas que emanam de Cristo   ̶ enquanto símbolo do Selbst ou arquétipo central   ̶ 

e sua antítese necessária, o Anticristo, coincidem significativamente com a era (Aion) 

astrológica de Peixes, trazendo mudanças fundamentais na atitude do homem 

 
794 Eranos Yearbook, 1958. 
795 (...) “extra-sensory perception” (Eranos Yearbook, 1958, p.203) 
796 (...) “a kind of simultaneity” (Eranos Yearbook, 1958, p.201) 
797 [Itálico nosso.] (...) “a meaningful coincidence of two or more events when something other than 

the probability of chance is involved.” (Eranos Yearbook, 1958, p.201) 



 
 

232 
 

contemporâneo, mediante a assimilação de um arquétipo, aparentemente tão 

antagônico. Portanto, Jung desenvolve uma obra em que, além de apresentar conceitos 

fundamentais de sua Psicologia Analítica, se dedica-se inteiramente ao que chama de 

Símbolos gnósticos do Selbst, relacionando a figura de Cristo com o arquétipo da 

totalidade, e assim, permitindo um rastreamento de certos elementos essenciais de uma 

gnosis junguiana. 

4.4.3 A gnosis de Jung  

Genio Loci Ignoto: são as palavras inscritas na estela erigida em Eranos798 em 

homenagem ao gênio ou daimon desconhecido do lugar, por ocasião da inauguração do 

Círculo de Eranos, na qual estiveram presentes Olga Fröbe-Kapteyn, a fundadora do 

projeto, juntamente com Gerardus van der Leeuw e Carl Gustav Jung. Como citamos 

anteriormente (1.1), Hans Thomas Hakl descreve este evento nas seguintes palavras: 

Em 1949 C. G. Jung e o teólogo holandês e fenomenólogo da Religião, Gerardus van der Leeuw, 

chegaram à conclusão compartilhada de que por trás do fenômeno de Eranos deveria residir mais 

do que apenas um processo habitual. Este “mais” parecia-lhes um “espírito” desconhecido, a 

personificação de um arquétipo que animava o cenário dos encontros. Foi assim que o escultor 

Paul Speck criou uma estela, que foi instalada no jardim da Casa Gabriella e trazia a inscrição 

Genio loci ignoto (ao espírito desconhecido do lugar).799 

Esta estela tão peculiar, de características semelhantes a estela romana dedicada 

a “IOM” (Iovi optimo maximo),800 Jove (ou Júpiter) e ao daimon do lugar (genio loci), mas, 

 
798 Veja-se: http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission  
799 “In 1949 C.G. Jung and the Dutch theologian and phenomenologist of religion Gerardus van der 

Leeuw came to the shared conclusion that behind the Eranos phenomenon there must lie more than just a 
habitual process. This “more” seemed to them to be an unknown “spirit,” a personification of an archetype 
that animated the setting of the meetings. Thus it was that the sculptor Paul Speck created a stele, which 
was installed in the garden of the Casa Gabriella and bore the inscription Genio loci ignoto (to the unknown 
spirit of the place). (Hakl, 2014, p.219) 

800 Veja-se: https://de.wikipedia.org/wiki/Genius_loci#/media/Datei:IOM_ET_GENI_LOCI.jpg  

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=2&pagename=mission
https://de.wikipedia.org/wiki/Genius_loci#/media/Datei:IOM_ET_GENI_LOCI.jpg


 
 

233 
 

com a diferença de ser dedicada a um espírito ou “gênio desconhecido”. 

Coincidentemente, o próprio Jung, ao tratar da importância do símbolo da serpente para 

os Gnósticos e de sua relação com o Cristo, menciona “o auspicioso gênio local, o 

Agathodaimon, bem como o seu bem-amado Nous” 801 Ora, seria o já mencionado “gênio 

desconhecido” ou “daimon” de Eranos um análogo ao Agathodaimon Gnóstico 

mencionado por Jung? 802 

Acerca do suposto posicionamento gnóstico de Jung, Stephan Hoeller (2009) 803 

coloca maior atenção sobre o seu intrigante manuscrito intitulado: VII Sermones ad 

Mortuos (1916) 804, o qual se inicia com o seguinte comentário; “[...] Sete exortações aos 

mortos, escritas por Basilides em Alexandria, a cidade onde o Oriente e o Ocidente se 

encontram.” 805 Seria somente uma aleatoriedade o fato de que Jung, mediante uma 

suposta pseudoepígrafe, mencionasse um dos lemas iniciais do Círculo de Eranos, a 

saber “um lugar de encontro entre o Ocidente e o Oriente,” 806 e mais que isso, se 

utilizando do nome de um dos patriarcas Gnósticos? 

O manuscrito teria sido escrito por Jung em 1916 “[...] mas nunca fora publicado, 

para uso público. É uma cópia muito rara de edição e impressão privada de Jung e para 

o uso de somente alguns de seus amigos mais próximos.” 807 Tal como aponta Hoeller 

(2009), Jung nomeava a experiência gnóstica autêntica como uma “Urerfahrung,” uma 

 
801 (...) “günstigen lokalen Genius, den Agathodaimon sowie für den ihnen am Herzen liegenden 

Nous (Jung, 2021, §291) 
802 Veja-se: (1.1) e (Jung, 2021, §291) 
803 Escritor de várias obras sobre a gnosis e o pensamento de Jung. Foi editor da revista Gnosis 

Magazine (1985-1999). Para mais informações veja-se: (Hanegraaff, 2011) 
804 Hoeller, 2009. 
805 (...) “Seven exhortations to the dead, written by Basilides in Alexandria, the city where East and 

West meet.” (Hoeller, 2009, p.xv) 
806 (...) “a place of encounter between East and West.” (Hakl, 2014, p.8) 
807 (...) “but was never published for the use of the public. This is a very rare copy from the edition 

printed privately by Jung for the use of some of his closest friends.” (Hoeller, 2009, p.xv) [Não se sabe por 
que meio, entretanto, um desses exemplares chegou até o escritor Hermann Hesse (1877-1962), o qual, 
segundo Quispel (2008, p.149) teria deixado sua marca na obra do famoso escritor alemão.  



 
 

234 
 

“experiência arcaica” ou “experiência da fonte”,808 a qual o conduziu ao mundo de 

Basilides e ao seu diálogo com os mortos. O autor discorre sobre os grandes temas 

gnósticos em tom profético: As sizígias (pares de contrários), o pleroma, o nada no qual 

todos os opostos são unificados, e até mesmo o temido deus basilidiano com face de 

galo: Abraxas  ̶  símbolo que Jung carregava em seu anel.809 

Sobre estas questões, primeiramente, é importante notar que Carl G. Jung, desde 

os primórdios de sua carreira até a maturidade de seu ofício de psicólogo, manteve um 

profundo interesse pela gnosis, de modo que, já em vinte e nove de agosto de 1911, ou 

seja, vinte e um anos antes do início dos encontros em Eranos, escreve uma carta a 

Freud. Nela, antevê um futuro promissor, a partir das descobertas realizadas por ambos 

no campo da psicologia, em que declara que estariam “[...] no limiar de algo realmente 

sensacional, que não encontro formas de se descrever a não ser com o conceito gnóstico 

de Sophia (σοφία), um termo alexandrino particularmente adequado à reencarnação da 

antiga sabedoria sob a forma da psicanálise.” 810 

Desde então, o pensador passa a se utilizar dos Gnósticos como fundamentação 

para os conceitos de sua Psicologia Analítica e o mistério de Sophia ganha um escopo 

muito amplo em sua obra (4.6.2). Esse interesse surge a partir de uma necessidade 

evidente de compreender certas experiências internas, ou seja, a partir de sua própria 

psiquê, com as quais havia se defrontado desde a sua infância. Em Erinnerungen, 

Träume, Gedanke (1957)811, no capítulo VII, intitulado The Work, Jung inicia com as 

seguintes palavras:  

 
808 Hoeller, 2009, p.xxv. 
809 Hakl, 2014, p.45. 
810 (...) “we are on the threshold of something really sensational, which I scarcely know how to 

describe except with the Gnostic concept of σοφία, an Alexandrian term particularly suited to the 
reincarnation of ancient wisdom in the shape of psychoanalysis.” (Freud, Jung & Mcguire, 1974, p.439) 

811 Memórias, Sonhos e Reflexões. Veja-se: (Jung, 1989) 



 
 

235 
 

Com o início da segunda metade da vida, iniciou-se o confronto com o inconsciente. Meu trabalho 

nele se arrastou por muito tempo, e foi somente depois de cerca de vinte anos que consegui 

compreender até certo ponto os conteúdos da minha imaginação. Primeiro tive que provar a 

prefiguração histórica das experiências interiores, ou seja, eu tive que responder à pergunta: «Em 

que contexto histórico posso encontrar minhas premissas?» Se eu não tivesse conseguido tais 

evidências, nunca teria sido capaz de confirmar minhas ideias.812 

Note-se que a segunda metade da vida, para Jung, corresponde à busca de 

estabelecer seus conceitos psicológicos sobre um fundamento duplo: uma base 

empírica, a partir de sua experiência clínica, e, a partir de suas experiências ditas 

internas. No entanto, como buscamos tratar anteriormente (4.1.4), o autor encontrou a 

ancoragem empírica para sua autoanálise na alquimia e no pensamento gnóstico. A 

partir de então, passa a estudar “[...] seriamente os escritores Gnósticos, porque eles 

também haviam se confrontado com o mundo primitivo do inconsciente.” 813 Entretanto, 

o autor se depara com um elo perdido entre as tradições antigas  ̶  como o caso do 

Gnosticismo, o neoplatonismo  ̶  e o pensamento contemporâneo, que impossibilitava a 

correta interpretação dessa Weltanschauung, tão perseguida pelos primeiros padres da 

igreja romana. Logo, foi na alquimia que o autor encontra “[...] a conexão histórica com 

o Gnosticismo, e que, portanto, existia uma continuidade entre o passado e o presente.” 

814 

Estas descobertas realizadas pelo autor, de uma fundamentação histórica de suas 

próprias experiências internas, mais pontualmente com o que chamou de inconsciente 

 
812 (...) “Mit dem Beginn der zweiten Lebenshälfte hatte die Auseinandersetzung mit dem 

Unbewußten eingesetzt. Meine Arbeit daran zog sich lange Zeit hin, und erst nach etwa zwanzig Jahren 
war ich soweit, daß ich die Inhalte meiner Imaginationen einigermaßen verstehen konnte. Zuerst mußte ich 
mir den Nachweis der historischen Präfigu-ration der inneren Erfahrungen erbringen, d. h. ich mußte die 
Frage beantworten: «Wo finden sich meine Voraussetzungen in der Geschichte?» Wenn mir ein solcher 
Nachweis nicht gelungen wäre, hätte ich meine Gedanken nie zu bestätigen vermocht.” (Jung, 1961, p.204) 

813 (...) “seriously studied the Gnostic writers, for they too had been confronted with the primal world 
of the unconscious.” (Jung, 1989, p.200) 

814 (...) “the historical link with Gnosticism, and that a continuity therefore existed between past and 
present.” (Jung, 1989, p.201) 



 
 

236 
 

coletivo e Selbst, são, além de uma simples investigação histórica aleatória, a 

continuidade de uma tradição muito antiga na contemporaneidade, e que está 

documentada extensivamente na segunda parte do volume IX de suas obras completas, 

intitulada originalmente: Aion: Beiträge zur Symbolik des Selbst (1951).815  

Nesta obra madura do autor, o pensamento gnóstico reemerge de modo explícito 

em sua elaboração filosófico-psicológica. Uma evidência disso é que depois de abordar 

vários de seus conceitos psicológicos fundamentais, os quais acabamos de mencionar 

(como o eu, a Sombra, anima e animus, o Selbst etc.), já em um momento conclusivo de 

sua obra, o autor irá dedicar um tópico inteiramente para os Símbolos gnósticos do 

Selbst. Mais do que somente uma análise histórica de símbolos, como afirmamos 

anteriormente, o autor apresenta os Gnósticos como os idealizadores originários de uma 

psicologia do inconsciente. 

O pensador inicia o capítulo com as seguintes palavras: “[...] Uma vez que 

conhecer significa algo como um reconhecer, não resulta inesperado que o que 

apresentei como um processo de desenvolvimento gradual, já estivesse presente como 

antecipação e prefiguração no início de nossa era.”816 Ora, qual seria o conhecimento 

referido pelo autor, presente no início e no fim da era cristã? Estaria o autor 

parafraseando Platão e propondo a gnosis como um conhecimento fundado em uma 

reminiscência? É muito provável que a resposta seja afirmativa, uma vez que, na parte 

primeira do nono volume de suas obras completas, o autor suíço defende que seu 

conceito de “[...] Arquétipo é uma paráfrase explicativa do eidos platônico” 817 Embora o 

autor realize tal afirmação, sua argumentação circunda os elementos característicos de 

 
815 Jung, 2021. 
816 “Da alles Erkennen etwas wie Wiedererkennen bedeutet, so kommt die Tatsache nicht 

unerwartet, dass das, was ich als allmählichen Entwicklugsprozess dargestellt habe, als Antizipation und 
Präfiguration um den Beginn unserer Zeitrechnung bereits mehr oder weniger vorhandn war.” (Jung, 2021, 
§287) 

817 “Archetype is an explanatory paraphrase of the Platonic ειδος.” (Jung, 1980, §5) 



 
 

237 
 

sua psicologia “gnóstica.” Assim, os arquétipos são considerados pelo autor como formas 

a priori, subjacentes e necessárias a todos os conteúdos psíquicos dados e analisados 

empiricamente  ̶  mediante uma abordagem psicológica sui generis. Nesse sentido, o 

Cristo é elevado a um arquétipo universal da totalidade psíquica, oposto à singularidade 

histórica da pessoa de Jesus. Ao mesmo tempo, critica a doutrina cristã da privatio boni 

que “[...] atribuiu ao mal o caráter de um bem meramente diminuído, e assim privando-o 

de toda substância.” 818  

Já no segundo volume,819 Jung realiza uma investigação acerca dos símbolos 

cristãos, alquímicos, mas, sobretudo gnósticos, que compõem o Selbst, “[...] tendo como 

temática comum a ideia de Aion, tempo.” Em resumo, segundo o autor, todo o 

simbolismo cristão que circunda o peixe, como afirmamos anteriormente (4.1.3), não 

pode ser considerado aleatório, pois coincide significativamente com a temporalidade do 

Aion piscis, do signo astrológico de peixes. Da mesma forma, a imagem simbólica de 

Cristo não poderia ser interpretada ipsis litteris, senão como o arquétipo do Anthropos, o 

homem primordial, o filho do Homem, o símbolo vivo da totalidade psíquica, e do homem 

transfigurado.  

Ao buscar compreender a psicologia e a cosmologia gnósticas, Jung vê na 

dualidade das múltiplas sizígias, ou pares de opostos, uma constituição necessária para 

o equilibro tanto do microcosmos quanto do macrocosmos. O autor não quer, com isso, 

realizar nenhuma discussão teológica ou profissão de fé, senão, “[...] apresentar certas 

reflexões acerca de como certas coisas podem ser entendidas em termos de consciência 

moderna.” 820 Ora, o que Jung concebe por consciência, certamente não é um simples 

 
818 (...) “war den Böse der Charakter eines blossverminderten Guten aufgeprägt und ihm damit die 

Substanz genommen.”  (Jung, 2021, §74) 
819 Jung, 2021. 
820 (...) “Überlegungen anstelle, wie man gewisse Dinge vom modernen Bewusstsein her begreifen 

könte” (Jung, 2021, p.11) 



 
 

238 
 

sinônimo de razão ou mente.  De modo muito semelhante aos Gnósticos, que 

reconheciam no humano uma chispa ou centelha divina, o spinther, o scintilla stellaris 

essentiae heraclitiano ou o Seelenfüklein de Meister Eckhart, mencionados 

anteriormente (3.1), Jung cita uma série exaustiva de motivações alquímicas, em que 

Cristo é representado como um ponto de um círculo ou mandala, identificado com a 

“substância arcana” ou ainda, na doutrina dos Setianos, citado por Hipólito “[...] segundo 

a qual as trevas mantêm aprisionados e «escravizados» inteligentemente «o esplendor 

e a centelha de luz» e que esta minúscula centelha é sutilmente «misturada» nas 

sombrias águas inferiores.” 821  

Assim, o Cristo e o Anticristo passam a ser interpretados como símbolos 

antagônicos, porém, igualmente reais, de um ponto de vista psicológico-arquetípico ou 

seja, análogos ao Selbst e a Sombra, uma vez que “[...] Se vemos a figura tradicional de 

Cristo como um paralelo da manifestação psíquica do Selbst, o Anticristo corresponde à 

Sombra do Selbst, isto é, à metade obscura da totalidade do homem, que não deve ser 

julgada com demasiado otimismo.” 822 Isso porque Jung reconhece na Sombra, tanto sob 

seu aspecto pessoal como coletivo, um problema real do humano: a origem do mal. 

Portanto, se observam claramente as motivações gnósticas de seu trabalho, desde o 

início da obra em questão, que já se refere a um período maduro de sua carreira médica. 

Como referenciamos anteriormente, no ano de 1957, durante uma entrevista 

levada ao ar pela BBC823, quando questionado por John Freeman se acreditava em 

 
821 (...) “dass die Finsternis intelligenterweise «den Glanz und den Funken des Lichtes» zurückhalte 

«in Knechtschaft» und dieser allerkleiste Funken sei unten in den finsteren Wassern auf feine Art 
«eingemischt». (Jung, 2021, §344) 

822 “Wenn wir in der traditionellen Gestalt Christi eine Parallele zur psychischen Erscheinung des 
Selbst erkennen, so entspricht der Antichrist dem Schatten des Selbst, nämlich der dunkeln Hälfte der 
menschlichen Totalität, welche man nicht zu optimistisch beurteilen darf.” (Jung, 2021, §76) 

823 Veja-se: https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s 

https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s


 
 

239 
 

Deus, Jung respondeu: “[...] É difícil responder. Eu sei, eu não preciso acreditar.” 824 Seria 

esta resposta suficiente para a sustentação da tese de que não somente Jung, mas a 

modernidade em geral é gnóstica? Martin Buber, diante desta questão é incisivo, na 

medida em que “[...] Jung, ao se identificar com «a consciência moderna», em momentos 

inconfundíveis de seus escritos, «abomina» a fé” 825 e, sobretudo a partir de sua 

reformulação do conceito de Selbst, “[...] expressa-se em termos de uma virada 

gnóstica.”826 De modo semelhante, Hans Blumenberg (1920-1996) afirma que há uma 

“conexão entre a modernidade e o Gnosticismo” 827 e que a tentativa da igreja em 

expurgar a “síndrome Gnóstica” assegurou o seu retorno.828 

Diferentemente da visão cristã tradicional, que se fundamenta em um dogma 

escatológico antropomorfizado, ou seja, que toma a figura histórica de Jesus como único 

salvador, os pensadores gnósticos entendiam a salvação como um processo longo de 

“[...] assimilação e a integração de Cristo na alma humana.” 829 O que seria o Cristo, 

afinal? Jung não responde satisfatoriamente a esta questão, simplesmente o associa ao 

seu arquétipo do Selbst, em contraposição ao Anticristo, enquanto Sombra. E quanto à 

salvação? Os pensadores de Eranos, a partir da influência de Jung como spiritus rector 

 ̶  passam a pensar a “salvação” como uma tarefa pessoal e intransferível, de caráter 

psicológico e alquímico, de modo que “[...] se celebra mesmo aqui e agora, durante a 

vida o mysterium coniunctionis (uma expressão valentiniana), o casamento sagrado do 

 
824 (...) “Difficult to answer. I know, I don´t need to believe.” Retrieved from: 

https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s 
825 (...) “Certainly “the modern consciousness,” with which Jung has identified himself in 

unmistakable places in his writing, “abhors” faith.” (Buber, 2016, p.116) 
826 (...) “Jung himself expresses this turning toward the Gnostic.” (Buber, 2016, p.72) 
827 (...) “connection between the modem age and Gnosticism” (Blumenberg, 1999, p.126) 
828 (...) “Gnostic syndrome” (Blumenberg, 1999, p.130) [A este respeito, nosso posicionamento é o 

de que, embora o próprio Jung tenha feito observações semelhantes como em  
829 (...) “Assimilation und Integration Christi in die menschliche Seele darstellt.” (Jung, 2021, §346) 

https://www.youtube.com/watch?v=2AMu-G51yTY&t=1297s


 
 

240 
 

masculino e do feminino, do Self e do eu, o casamento sagrado de integridade e 

completude.” 830  

Gilles Quispel nos deixa entender que até mesmo o conceito junguiano de Selbst, 

da sizígia  animus-anima e do seu mysterium coniunctionis, são aquisições valentinianas 

de Jung e assumem, de certa forma, uma continuidade de uma tradição alquímico-

gnóstica. Assim, aponta Quispel que “[...] Alguns psicólogos atuais consideram o 

mysterium coniunctionis  ̶  da consciência masculina ou animus com a inconsciência 

feminina ou anima  ̶  como o problema real da vida humana.” 831 Os psicólogos a que 

Quispel se refere provavelmente são Jung e os pesquisadores que deram continuidade 

a sua linha de pesquisa832 em Eranos: Erich Neumann (1905-1960), James Hillmann 

(1926-2011) e Marie-Louise von Franz (1915-1998). 

Como afirmamos anteriormente, depois de seu rompimento com Freud, Jung 

ressurge com sua nova Psicologia Analítica a partir da composição de sua teoria dos 

Tipos Psicológicos. E é aqui que surge outra grande motivação gnóstica de Jung. A partir 

de sua experiência médica, Jung descobre dois tipos psicológicos radicalmente distintos 

que apontam para dois modos diferentes de fluxo da energia psíquica ou ²libido: os 

extrovertidos e os introvertidos; e três funções fundamentais da psiquê humana, as quais 

combinadas permitem identificar, ainda que de modo provisório, vários tipos 

psicológicos. Em resumo, segundo Jung, foi a “filosofia Gnóstica” 833 a precursora de 

uma identificação de três tipos psicológicos distintos entre si (pneumatikoi, psychikoi e 

 
830 [Itálicos nossos] (...) “one celebrates even here and now during one’s lifetime the mysterium 

coniunctionis (a Valentinian expression), the sacred marriage of male and female, self and ego, the sacred 
marriage of wholeness and completion.” (Quispel, 2008, p.151) 

831 (...) “Some psychologists of our days consider the mysterium coniunctionis of the male 
consciousness or animus with the female unconsciousness or anima to be the real issue of a man’s life.” 
(Quispel, 2008, p.114) 

832 Veja-se: 4.4.1. 
833 (...) “Gnostic philosophy” (Jung, 2014, p.34) 



 
 

241 
 

hylikoi) a partir de três funções psicológicas fundamentais: Pensamento (Denken), 

Sentimento (Fühlen) e Sensação (Empfinden).834 Assim, citamos Jung: 

O pneumatikoi pode ser correlacionado com o pensamento, o psychikoi com o sentimento e o 

hylikoi com a sensação. A classificação inferior dos psychikoi estava de acordo com o espírito do 

gnosticismo, que, ao contrário do cristianismo, insistia no valor do conhecimento. Os princípios 

cristãos de amor e fé mantinham o conhecimento à distância. Na esfera cristã, os pneumatikoi 

receberiam, portanto, a classificação mais baixa, pois se distinguiam apenas pela posse da 

Gnosis, ou seja, do conhecimento.835 

Jung se utiliza dos exemplos de Tertuliano e Orígenes de modo a compreender a 

forma como estes pensadores, a partir de seus tipos psicológicos, se defrontaram com 

o problema da gnosis. Segundo Jung, ambos “reagiram à Gnosis de modos 

diametralmente opostos”. Tertuliano é tomado como um clássico exemplo de 

“pensamento introvertido,” o qual, devido ao seu intelecto “agudamente desenvolvido”, 

teve que realizar um “sacrificium intellectus” em função do sentimento.836 De origem 

pagã, ele tinha “se abandonado à vida lasciva da cidade” 837 com aproximadamente trinta 

e cinco anos, quando finalmente se converteu ao Cristianismo. Por isso “[...] Ele 

combateu a Gnosis porque, para ele, ela representava um desvio para o intelectualismo, 

que ao mesmo tempo envolvia a sensualidade.” 838  

 
834  Carl G. Jung se fundamenta nessas três funções psicológicas básicas, atribuídas aos gnósticos, 

mas adiciona uma quarta função: a intuição (Intuition). Desse modo divide-as em quatro, duas racionais 
(pensamento, sentimento) e outras duas irracionais (sensação e intuição). 

835 [Itálicos nossos.] (...) “The pneumatikoi could be correlated with thinking, the psychikoi with 
feeling, and the hylikoi with sensation. The inferior rating of the psychikoi was in accord with the spirit of 
Gnosticism, which, unlike Christianity, insisted on the value of knowledge. The Christian principles of love 
and faith kept knowledge at a distance. In the Christian sphere the pneumatikoi would accordingly get the 
lower rating, since they were distinguished merely by the possession of Gnosis, i.e., knowledge.” (Jung, 
2014, p.34) 

836 (...) “introverted thinking” (...) “keenly developed intellect” (...) “feeling”. (Jung, 2014, p.41) 
837 Jung, 2014, p.35. 
838 (...) “He fought against Gnosis because for him it represented a deviation into intellectuality, which 

at the same time involved sensuality.” (Jung, 2014, p.41) 



 
 

242 
 

Se consideramos, no helenismo, a existência de certas correntes que se diziam 

gnósticas, conhecidas como “gnósticos libertinos” 839  ̶  que detinham atitudes anárquicas 

e até mesmo impudicas, como os Nicolaítas descritos na bíblia,840 e os Borboritas,841 os 

quais, dentre outras coisas realizavam cultos espermáticos  ̶  não é difícil imaginar a 

reação combativa de certos padres da igreja.  

Orígenes, por sua vez, “o absoluto oposto a Tertuliano” era de tipo extrovertido, 

de mentalidade aberta, e sua preocupação maior não era o intelecto, senão o sentimento 

e a sensação. Desse modo, castrando tais impulsos “[...] ele poderia, então, se render 

sem medo aos tesouros do pensamento Gnóstico.”842 Não obstante, sua obstinação ou 

fascinação pela gnosis o levou ao mesmo destino fatal que a muitos gnósticos: a 

associação à heresia e a perseguição. 

Jung faz uma análise exaustiva de certas características que atribui aos tipos 

psicológicos de dois grandes pensadores que se defrontaram com o problema da gnosis 

de formas diferentes e totalmente contrastantes, mas afirma deixar “[...] aberta a 

totalidade da questão sobre a origem do curso peculiar que a libido tomou no processo 

de desenvolvimento cristão.” 843 Entretanto, aponta para o forte contraste que há entre o 

que chama de duas “atitudes psicológicas tão extremas que compensações do 

inconsciente se tornaram uma necessidade urgente.” 844  

Essas compensações surgem mediante a roupagem alquímica, mitológica, das 

inúmeras sizígias, das experiências místicas diretas que irrompem na doutrina gnóstico-

cristã. Trata-se da motivação do hieros gamos ou do mysterium coniunctionis, 

 
839 Tenha-se em conta a crítica de Clemente de Alexandria e Epifânio a tais correntes. (Bazán, 2017) 
840 Ap, 2:6. 
841 Jung, 2014, p.42. 
842 (...) “he could then surrender without fear to the treasures of Gnostic thought.” (Jung, 2014, p.42)  
843 (...) “the whole question open as to the origin of the peculiar course the libido took in the Christian 

process of development.” (Jung, 2014, p.46) 
844 (...) “psychological attitude so extreme that compensations from the unconscious became an 

urgent necessity.” (Jung, 2014, §30) 



 
 

243 
 

amplamente conhecida pelos autores de Eranos. Em suma, este é visto como o mistério 

da união dos contrários que é realizada na alquimia, como grandes exemplos da figura 

de Cristo e de sua adorada esposa, seja madalena-sophia para os gnósticos, ou 

simplesmente no símbolo da esposa-igreja, a esposa do cordeiro.845 No caso específico 

do que poderíamos chamar de uma gnosis judaica, o qual iremos tratar a seguir, essa 

sizígia é representada mediante a união de Moisés e Schekinah ou o que Jung 

interpretou como a representação dualista de YHVH, o Deus severo do antigo testamento 

e o misericordioso do novo testamento. 

Enfim, diante de tudo o que expusemos sobre Jung, não nos resta dúvidas que 

este pensador pode ser considerado como gnóstico, em um sentido filosófico e 

psicológico, na medida que a sua formulação da Psicologia Analítica coincide com uma 

reapropriação e sistematização do pensamento gnóstico. Mas, poderíamos nos 

questionar, afinal, que tipo de gnóstico foi Jung? A respeito disso, Stephan Hoeller 

defende que: 

Certamente ele não era um seguidor literal de nenhum dos antigos mestres da gnosis, o que teria 

sido uma tarefa impossível em qualquer caso, em vista da inadequação de informações 

detalhadas acerca desses mestres e seus ensinamentos. Por outro lado, ele, como os Gnósticos 

antigos, ao menos formulou os rudimentos de um sistema de transformação, ou individuação, que 

se baseava, não na fé em qualquer fonte externa (seja Jesus ou Valentino), mas na experiência 

interior e natural da alma que sempre foi a fonte de toda a verdadeira gnosis.846 

Finalmente, Jung interpreta o Cristianismo como “[...] o colapso e o sacrifício dos 

valores culturais da antiguidade, ou seja, de uma atitude clássica”, deixando em aberto 

 
845 Ap, 21:9. 
846 (...) “Certainly he was not a literal follower of any one of the ancient teachers of gnosis, which 

would have been an impossible undertaking any case in view of the inadequacy of detailed information 
regarding these teachers and their teachings. On the other hand he, like the Gnostics of old, formulated at 
least the rudiments of a system of transformation, or individuation, which was based, not on faith in any 
outside source (whether it be Jesus or Valentinus), but on the natural, inner experience of the soul which 
was ever the source of all true gnosis (Hoeller, 2009, p.21) 



 
 

244 
 

se estaria a se referir à “contemporaneidade” ou “àquela era de dois mil anos atrás.” 847 

Nesse sentido, quando Jung fala dos “gnósticos”  ̶ assim como outros grandes 

pensadores de Eranos, muitas vezes, está subliminarmente se referindo a estes 

gnósticos atuais que já não precisam mais realizar um sacrificium intellectus em nome 

da fé ou de uma atitude inconsciente, materialista ou agnóstica. 

As contribuições de Jung à Psicologia parecem ainda carecer de reconhecimento 

no campo acadêmico-científico, ainda mais a partir de suas interpretações da gnosis. 

Entretanto, tais contribuições gnósticas, conclui Jung, “[...] estão agora, na era do 

Anticristo, mais severamente ameaçadas, não apenas pela desilusão sociopolítica, mas 

pela sua hybris que arranca a consciência de suas raízes transcendentes e a censura a 

partir de seus próprios valores.” 848 Esta hybris manifestada inicialmente pela doutrina da 

privatio boni, que retirou momentaneamente a substancialidade arquetípica do mal, é 

agravada pela onda materialista e agnóstica da modernidade, que fez ruir ainda mais a 

fenda entre o consciente e o inconsciente, entregando o humano à sua própria Sombra, 

cujas expressões históricas já presenciadas  ̶  tanto pessoais quanto coletivas  ̶  não 

devem ser subestimadas. O inconsciente coletivo (que sempre encontra meios de 

compensar atitudes unilaterais) conseguiu encontrar meios adequados de expressão, 

tanto nos gnósticos primitivos (como Basilides e Valentino) quanto em supostos 

gnósticos contemporâneos. 

Como apontamos, ainda no início deste tópico, Jung, antes mesmo de constituir 

a Psicologia Analítica, esteve profundamente envolvido com a problemática gnóstica, 

momento em que, se viu “no limiar de um futuro promissor” que deveria necessariamente 

ser pensado a partir do “mistério de Sophia.” Essa intuição junguiana ocorreu trinta e 

 
847 (...) “the collapse and sacrifice of the cultural values of antiquity, that is, of the classical attitude” 

(...) “that age two thousand years ago.” (Jung, 2014, p.46) 
848 Jung, 2021, §346. 



 
 

245 
 

quatro anos antes da descoberta dos Códices de Nag Hammadi, dos quais o primeiro 

dos treze, como abordamos anteriormente, ficou conhecido como Codex Jung. A partir 

da formulação de alguns de seus principais conceitos  ̶  como os de Sincronicidade, 

Arquétipo e Inconsciente Coletivo, bem como de sua influência enquanto spiritus rector 

de Eranos, sua abordagem psicológica do homo religiosus obtém notável escopo nas 

pesquisas deste grupo tão singular. Jung viu tanto nos gnósticos primitivos quanto nos 

alquimistas medievais os precursores da Psicologia contemporânea, cujo maior potencial 

foi o de reconhecer a interioridade do humano (a psique) como um manancial e 

instrumento imediato para o conhecimento, ao contrário da Filosofia e das ciências 

naturais, que só conhecem a realidade exterior.849 

Nesse sentido, é nossa tese de que o conceito de gnosis  ̶  bem como toda 

problematicidade em torno deste, a qual buscamos apresentar ao longo deste trabalho   ̶ 

é fundamental para a compreensão da formulação psicológico-arquetípica de Jung e 

que, ao mesmo tempo que este pensador contribuiu decisivamente para uma nova 

abordagem do humano, este grupo de pesquisadores permitiu um cenário filosófico 

favorável para a verificação ou validação das hipóteses e conceitos do corpus junguiano. 

A partir disso, a preocupação junguiana de encontrar um núcleo estrutural analogável de 

imagens arquetípicas a partir de uma abordagem psicológica singular, passa a ser 

reassumida em certa medida, nas pesquisas e produções no pensamento de alguns dos 

principais pensadores desta época, ou seja, sobretudo durante as décadas de 1930 a 

70. As pesquisas compartilhadas nesse grupo, avivadas pela descoberta dos NHC, eram 

de caráter interdisciplinar e humanístico, o que favorecia uma abordagem filosófica na 

qual, ao mesmo tempo em que buscava respeitar a inviolabilidade da singularidade 

humana, era vivificada pela busca do “arquetípico”. 

 
849 Jung, 2021, §269. 



 
 

246 
 

4.5 A GNOSIS JUDAICA EM GERSHOM SCHOLEM 

Gershom Gerhard Scholem, um dos cinco membros do assim chamado “comitê 

guardião de Eranos”, impulsionado pela problemática gnóstica neste círculo de 

pensadores, passa a investigar sua cultura de berço, o Judaísmo, à luz da gnosis. Desse 

modo, o autor encontra nos textos dos Heckaloth   ̶ nos dois primeiros séculos da Era 

Comum, momento de efervescência gnóstica   ̶ bem como no Zohar 850 certas doutrinas 

esotéricas dentro do judaísmo que, ao serem investigadas poderiam nos trazer luz à 

possibilidade de existência de uma gnosis judaica. Assim, começaremos por tratar do 

tema da Kabbalah, conhecida como a Árvore da Vida ou Árvore dos Sephiroth judaica, 

passando pela doutrina da Merkabah, buscando analisar alguns elementos da visão 

cosmológica e escatológica judaica, para então, identificarmos o que o autor berlinense 

chama de uma gnosis judaica. 

4.5.1 A Kabbalah: A estrutura cosmológica do Judaísmo  

De modo análogo aos pensadores renascentistas, os pensadores de Eranos, 

movidos por um espírito interdisciplinar, histórico e comparativo (Religionswissenschaft), 

passam a se interessar pelos estudos da mística judaica, e, portanto, da Kaballah. Nesse 

sentido, um estudioso judeu se destaca neste grupo: Gershom Gerhard Scholem. O 

pensador eraniano nasceu em Berlim, no dia 5 de dezembro de 1897, e, embora fosse 

de origem judaica, inicialmente não falava hebraico. Amigo íntimo de Walter Benjamin, 

antes de iniciar seus estudos de Kabbalah, Scholem estudou Matemática e Física, um 

fato pouco conhecido, que “[...] poderia explicar o traço racionalista de sua obra.” 851 No 

 
850 Scholem, 1977. 
851 (...) “a fact that would explain the rationalistic streak in his work” (Hakl, 2014, p.154) 



 
 

247 
 

mesmo ano que se iniciam os encontros em Eranos, Scholem assume uma cadeira em 

Mística Judaica na University of Jerusalém.852 O autor passa a ser reconhecido 

progressivamente nos estudos judaicos e se torna um dos cinco membros do comitê 

guardião de Eranos (1.3). Este autor se apresentou formalmente no grupo durante o 

período de trinta anos (1949-1979), ministrando, ao todo, vinte conferências.  

Como vários pesquisadores de Eranos, o pensador também se debruçou sobre o 

problema da gnosis e, seguindo uma via original, encontra suas respostas na mística 

judaica, a qual servirá de fundamento para a sua argumentação a respeito de uma gnosis 

Judaica. Nesse contexto, duas de suas obras se destacam por tratarem mais diretamente 

do assunto: Major Trends in Jewish Mysticism (1941), compilada a partir das 

conferências ministradas pelo professor no Jewish Institute of Religion de Nova Iorque, 

e Zur Kabbalah und ihrer Symbolik (1960). Scholem, desde jovem passa a se interessar 

pela investigação histórica de sua cultura originária, o judaísmo, o qual irá se dedicar 

para a formulação de sua tese acerca da gnosis. A tradição religiosa judaica sempre 

esteve fortemente arraigada em seu drama existencial, com as suas inúmeras diásporas, 

a fuga do Egito, o êxodo em busca da terra prometida e o desfecho do holocausto, 

eventos que não poderiam ser facilmente compreendidos, uma vez que:  

O esforço para se compreender o que aconteceu aqui, no coração do judaísmo, não pode 

depender simplesmente de uma visão clara e da crítica histórica, pois, os símbolos também se 

ampliaram e se impregnaram 853 com a experiência histórica. Compreendê-los requer uma aptidão 

 
852 Hakl, 2014, p.155. 
853 Preferimos traduzir por “impregnaram” ao invés de “saturaram” por crer que seria mais adequado 

neste contexto. Embora Scholem tenha se utilizado do termo “gesättigt” ao contrário de Cassirer (2010, 
Dritter Teil,  p.233) com seu conceito de “pregnância simbólica” (symbolische Prägnanz), ambos conceitos 
podem ter uma certa relação. Este assunto escapa o escopo de nossa pesquisa e, por isso, poderia ser 
um tema para um trabalho posterior ou mais específico. Agradeço ao professor doutor Olivier Feron por 
me permitir tomar conhecimento deste conceito. 



 
 

248 
 

fenomenológica para ver o todo bem como uma habilidade para a análise histórica. Ambos se 

permeiam, se complementam e, juntos, prometem resultados frutíferos.854  

Scholem parece encontrar o método adequado para suas investigações judaicas 

na Religionswissenchaft de Eranos, a saber, na “História Comparada das Religiões”, 

mediante uma atitude fenomenológica e humanística, inspirada inicialmente por Leeuw 

e adaptada às singularidades do pensamento de cada autor deste grupo. No presente 

contexto, o autor passa a desenvolver suas pesquisas em torno da mística Judaica, 

mediante a influência de Eranos. Portanto, suas valiosas análises acerca da Kabbalah, 

a tradição judaica que narra a sabedoria da “árvore dos Sephiroth” 855 ou Árvore da Vida 

descrita no Gênesis,856 bem como da Merkabah, da visão profética do Trono de Deus   ̶ 

passam a ser reincorporadas de modo muito sutil na obra dos demais autores de Eranos, 

as quais poderiam, também, nos ajudar a compreender os vários elementos do 

pensamento judaico, bem como de sua gnosis.  

Pontualmente, acerca do termo Kabbalah, o autor explica que é formado por 

quatro letras857 e significa, literalmente, “[...] tradição, nomeadamente, a tradição das 

coisas divinas, é a mística judaica.” 858 Trata-se de uma tradição muito antiga e que se 

popularizou a partir do século XII, mediante uma miríade de correntes místicas judaicas, 

 
854 “Aber die Bemühung um das Verständnis dessen, was hier im Herzen des Judentums sich 

abgespielt hat, kann nicht auf Klarheit der Sicht und auf historische Kritik verzichten. Denn auch Symbole 
sind gewachsen und von historischer Erfahrung gesättigt. Ihr Verständnis erfordert ebensosehr 
phänomenologische Bereitschaft zur Sicht von Ganzheiten wie Fähigkeiten zur historischen Analyse. Beide 
ergänzen und durchdringen sich und versprechen in solcher Vereinigung fruchtbare Resultate.” (Scholem, 
2020, p.10) 

855 (...) “Sefiroth-Baumes” (Scholem, 2020, p.136) 

 (Gen, 2:9)  .(tree of life) ”עץ החיים“ (…) 856

Veja-se: https://www.sefaria.org/Genesis.2.9?lang=bi&aliyot=0  
857 Trata-se do termo hebraico Kblh ou Kabbalah (קבלה) formado - da direita para a esquerda - por 

Kof, Beth, Lamed e He. 
858 (...) “«Uberlieferung», nämlich Überlieferung von den göttlichen Dingen, ist die jüdische Mystik.”  

(Scholem, 2020, p.7) 

https://www.sefaria.org/Genesis.2.9?lang=bi&aliyot=0


 
 

249 
 

sobretudo a partir da publicação do Zohar: O Livro do Esplendor 859 pelo cabalista 

espanhol Moshe ben Shem-Tov (1205-1305) mais conhecido como Moses de León.860 

Até então, durante muitos séculos, o estudo da Kabbalah era tomado como uma 

condição sine qua non para os estudos judaicos, mas, com o advento do materialismo e 

do abuso de certos “charlatães e excêntricos” 861 desde o Renascimento, tais estudos 

foram postos em descrédito, de modo que “[...] durante gerações inteiras não se sabia 

quase nada a respeito dela.” 862 Entretanto, quando cerca de 50.000 judeus iemenitas   ̶ 

supostamente descendentes diretos do Rei Salomão  ̶  foram transferidos do Yemen para 

Israel em seus “tapetes mágicos”, isto é, aviões,863 muito da tradição judaica já se havia 

perdido, menos o Zohar, “cujo estudo continua vivo, entre eles, até os dias de hoje.” 864 

Muito se poderia falar somente sobre o Zohar e da Kabbalah, mas teremos de nos deter 

aos aspectos mais essenciais. 

 Como mencionamos anteriormente (3.5), a escatologia gnóstica é pensada pelos 

mais destacados autores de Eranos a partir de uma visão espaço-temporal complexa. 

De modo semelhante ao pensamento gnóstico iraniano, estudado por Corbin e o qual 

abordaremos a seguir (4.6), bem como à abordagem do homo religiosus em Eliade 

(4.2.3), a Weltanschauung judaica investigada por Scholem, pode ser pensada a partir 

de uma fundamentação cosmológica, soteriológica e escatológica multifacetada. Trata-

se de percepções de tempo e espaço heterogêneas e não lineares, uma estrutura 

“sephirótica”, “pleromática” ou “aiônica”. Como o nome sugere, ela se encontra 

fundamentada na noção de “tempo” (Aion) ou ainda de um “não tempo” (pleroma). Assim, 

 
859 "Zohar: The Book of Splendor: Basic Readings from the Kabbalah” (Scholem, 1977) [A tradução 

e edição são realizadas pelo próprio autor.] 
860 Scholem, 2020, p.67. 
861 (...) “Scharlatane und verworrenen Köpfe” (Scholem, 2020, p.10) 
862 (...) “dass sie sich einem sachlichen Verständnis durch Generationen hindurch fast völlig 

entzogen hat,” (...) (Scholem, 2020, p.8) 
863 (...) “Zauberteppichen” (Scholem, 2020, p.8) 
864 (...) “dessen Studium bis Heute bei ihnen lebendig ist” (Scholem, 2020, p.8) 



 
 

250 
 

a visão cosmológica judaico-gnóstica parece estar mesclada com a sua soteriologia, a 

partir de uma representação de espaço-tempo não linear e não literal, ou seja, parece se 

tratar de uma visão espaço-temporal multifacetada ou multidimensional pois, “[...] Todas 

as especulações, ao menos a parte mais essencial da doutrina kabalística, referem-se 

às “regiões” 865 das emanações divinas ou Sefiroth nas quais se desdobra o poder criador 

de Deus.” 866 Para os cabalistas, ou seja, os “herdeiros” deste conhecimento, o mundo 

físico é constituído pela emanação, criação, formação e manifestação dos Sephiroth, dos 

atributos divinos. Na linguagem deles “[...] este mundo dos arquétipos 867 é 

frequentemente chamado de Merkabah, a carruagem-trono de Deus” 868 que, em si 

mesmo não pode ser acessível “à percepção imediata do espírito humano.” 869  

De modo muito análogo aos pitagóricos, que supostamente viam os números 

(arithmos arché) como “propriedades intrínsecas” 870 aos entes da natureza, os 

cabalistas viam em toda a criação a força dinâmica e atuante das letras sagradas. Todas 

as letras são sagradas, mas havia aquelas mais recorrentes e dotadas de um valor ainda 

maior, como o número sete. Para os cabalistas, as letras do alfabeto hebraico, que são 

ao mesmo tempo números, são dotadas de um caráter qualitativo e não meramente 

quantitativo, de modo que não pode ser considerado aleatório ou arbitrário o número 

sete, mas se relaciona com uma certa ordem do cosmos. Assim, são “[...] sete Sephiroth 

 
865 O conceito judaico-cabalístico de Sefiroth pode ser pensado como um análogo ao conceito 

gnóstico de Aion, sobretudo a partir do texto Pistis Sophia.  
866 “Das Ganze, mindestens aber der wesentlichste Teil der kabbalistischen Spekulationen und 

Lehrer bezieht sich auf den Bereich der göttlichen Emanationen oder Sefiroth, in dene sich die 
schöpferische Kraft Gottes entfaltet.”  (Scholem, 2020, p.47) 

867 O termo utilizado originalmente por Scholem é “Urbilder” e muito embora o autor não se utilize 
explicitamente do termo “archetypus” - como é o caso de Jung e vários outros autores de Eranos 
mencionados ao longo deste trabalho - julgamos ser uma opção válida se traduzir por “arquétipo” dada a 
influência de Jung sob Scholem e sob os principais pensadores de Eranos. 

868 “Diese Welt der Urbilder heisst in der Sprache der Kabbalisten oft die Merkaba, der Thronwagen 
Gottes” (Scholem, 2020, 167) 

869 (...) “umittelbaren Wahrnehmung durch den menschlichen Geist nicht zugänglich ist.” (Scholem, 
2020, p.53) 

870 Santos, 2001, p.46. 



 
 

251 
 

que governam os sete ciclos ou Aions”,871 bem como são “sete céus” ou “sete palácios” 

(Heckaloth) 872 aos quais o cabalista viajante da Merkabah precisa ascender para chegar 

ao destino celestial, como iremos tratar adiante. 

Seria, pois, necessária uma vida dedicada à contemplação e meditação na Torah 

em busca da experiência reveladora. De modo análogo à concepção fenomenológica de 

Leeuw, para Scholem, esse conhecimento é produto da doação ou revelação do poder 

de Deus, mediante seus múltiplos aspectos, mas também, uma disposição anímica 

adequada da parte humana. Poderíamos dizer que o conhecimento da Kabbalah é 

fundamentado, sobretudo na Torah, a Lei mosaica, e no Zohar, que se apresenta como 

uma expressão mais esotérica e atual de tal tradição. A Torah é composta pelos cinco 

primeiros livros da Bíblia, da qual o Cristianismo romano é herdeiro, mas de nenhuma 

forma pode ser compreendida como somente um livro, pois ela expressa elementos 

cosmológicos mais profundos da visão judaica. Desse modo, Scholem apresenta três 

princípios interpretativos fundamentais para a compreensão da Torah, portanto, da 

cosmologia em que se fundamenta a mística judaica: 

1) O princípio do nome de Deus,  

2) O princípio da Torah como um organismo. 

3) O princípio do significado infinito da palavra divina.873 

O nome de Deus que compõe o Tetragrama sagrado ( יהוה - YHVH) é em si mesmo 

impronunciável, motivo pelo qual os rabinos quando se defrontavam com esse nome, 

pronunciavam Senhor (Adonai). O alfabeto hebraico, de modo semelhante aos 

hieróglifos egípcios, não contém vogais; são vinte e duas consoantes, que correspondem 

 
871 (...) “der sieben Sefiroth bezogen, die sich in den sieben Zyklen der Äonen auswirken.” (Scholem, 

2020, p.110) 
872 (...) “seven heavens” (...) “seven palaces” (...) (Scholem, 1977, p.85) 
873 (...) “1. das Prinzip des Namens Gottes; 2. das Prinzip der Tora als Organismus; 3. das Prinzip 

unendlichen Sinnfülle des göttlichen Wortes.” (Scholem, 2020, p.55) 



 
 

252 
 

a números, e, somente depois de associadas aos sinais fonéticos ou vogais (Nekudot) é 

que se sabe ao certo a pronúncia. É simplesmente inconcebível para a mente 

materialista compreender o sentido dessa visão mística que adora um nome. Mas não 

se trata de um simples nome, se trata de um nome sagrado ou numinoso, a partir do qual 

o universo foi criado, pelo poder e o mistério do verbo, do Logos joanino, de modo que 

aparece de uma forma totalmente diversa para o homem profano. Acerca das 

especulações em torno do poder do nome de YHVH surgem duas vertentes cabalísticas, 

a mágica e a mística. A primeira tem enfoque no procedimento teúrgico das letras e dos 

nomes sagrados, enquanto encantamentos, e na reprodução do golem; a segunda deriva 

da atitude geral em torno da contemplação da sabedoria que emana da Torah e, 

portanto, tem um aspecto mais devocional.  

Longe de ser um simples livro arbitrariamente considerado sagrado, a Torah é, 

para o cabalista, a experiência direta do sagrado, em torno do mistério do nome de Deus, 

portanto, ela é um “organismo” 874 que possui vários níveis de intepretação, sendo que 

“[...] a Torah inteira é, em última instância, elaborada a partir do Tetragramaton.” 875 

Scholem ainda explica que a Torah é composta por dois aspectos indissociáveis: a Torah 

escrita e a Torah oral, de modo que “[...] No organismo místico da Torá, as duas esferas 

estão entrelaçadas, e não há Torá escrita, sem o elemento oral, que possa ser 

reconhecida por criaturas que não sejam profetas.” 876 Esta afirmação nos permite pensar 

que, para os judeus, somente os profetas seriam capazes de acessar intuitivamente os 

arquétipos contidos na Torah, mediante a experiência mística direta, sem 

 
874 (...) “Organismus” (Scholem, 2020, p.67) 
875 “Daher ist die ganze Tora letzten Endes aus dem Tetragrammaton heraus gewebt.” (Scholem, 

2020, p.53) [Trata-se de uma referência do autor ao termo grego τετραγράμματον que se referia ao 
“santíssimo nome de deus”, ou “tetragama sagrado” que devido às características do idioma e da mística 
hebraica, por si mesmo era considerado impronunciável.]  

876 “Im mystischen Organismus der Tora verschräken sich die beiden Sphären ineinander, und es 
gibt keine schriftlische Tora, die ohne das Element der mündlichen von Geschöpfen, die keine Prophete 
sind, gedacht oder erkannt werden kann.” (Scholem, 2020, p.72) 



 
 

253 
 

necessariamente ter recebido uma instrução oral. A Torah em seu duplo aspecto, oral e 

escrita, é um análogo do “fogo preto sobre fogo branco”, ou seja, o cabalista, ao meditar 

sobre a Torah, e, portanto, sobre o mistério da criação do mundo e da própria palavra 

sagrada, busca compreender  ̶  mediante o contraste do branco do pergaminho, que 

contém letras invisíveis, com o negro manifestado pela tinta no papel  ̶  o mistério da 

Torah manifestada e i-manifestada “[...] como um ser pré-existente, que precedeu tudo 

o que há no mundo.” 877  

A palavra divina, por sua vez, obedecendo a sua própria natureza transcendente 

e infinita só poderia ser igualmente infinita. Por mais que, em certa medida, esteja 

representada mediante letras e palavras, ela “[...] é receptiva, pois se abre para acolher 

a experiência do místico.” 878 Em sua divina sabedoria, ela abre espaço para uma infinita 

interioridade na qual sempre novas camadas semânticas podem ser descobertas, de 

modo que, na era messiânica se cumprirá a profecia do criador de que uma nova Torah 

sairá de Deus, e este “[...] nos revelará também o branco da Torá, cujas letras agora são 

invisíveis para nós” 879  

As letras com que o criador fez o mundo são as mesmas que o cabalista 

pronuncia, o que mostra a sua reverência diante de tais mistérios que compõem tanto a 

criação do mundo (Sepher Yetzrirah) quanto a criação mental e linguística pelo poder 

criador do verbo. Desse modo, os cabalistas estão preocupados em compreender os 

fenômenos das esferas de luz ou atributos divinos (Sephiroth), mas também “dos nomes 

divinos e das letras que estes se compõem.” 880 Como dissemos anteriormente, na 

 
877 (...) “sondern auf die Tora als ein präexistenzielles Wesen, das allem anderen in der Welt 

voranging” (Scholem, 2020, p.54) 
878 (...) “wird aufgeschlossen, es öffnet sich und kommt der Erfahrung des Mystikers etgegen.” 

(Scholem, 2020, p.21) 
879 (...) “auch das Weisse an der Tora dessen Buchstaben jetzt für uns unsichtbar geworden sind, 

offenbaren” (Scholem, 2020, p.111) 
880 (...) “von göttlichen Namen und von den Buchstaben, aus denen diese zusammengesetzt sind.” 

(Scholem, 2020, p.54) 



 
 

254 
 

cosmologia judaica o mundo é o resultado da manifestação da luz e dos atributos divinos, 

os dez Sephirot, que, são descritos no Sefer Yetzirah, mediante a seguinte forma de 

manifestação descendente:  

Kether (Coroa) 

Chokmah (Sabedoria) 

Binah (Entendimento) 

Chesed (Misericórdia) 

Geburah (Severidade) 

Tipheret (Beleza) 

Netzah (Vitória) 

Hod (Glória) 

Yesod (Fundamento) 

 Malkuth (Reino)881 

O mundo material que conhecemos (Malkuth) é somente um nível muito denso de 

manifestação da energia ou poder divino. Desse modo, somando os dez atributos divinos 

ou Sephiroth, com as vinte e duas letras do alfabeto sagrado, se tem trinta e dois 

caminhos para a sabedoria plena da Árvore da Vida.  Como buscamos apresentar, a 

cosmogonia e a cosmologia judaicas consistem na narrativa da emanação, criação, 

formação e manifestação do poder heurístico da divindade, que em si mesma é plural 

assim como são os atributos divinos ou Sephiroth. Tratava-se de um conhecimento 

esotérico entre os judeus, que os mistérios da tradição jamais eram ensinados aos 

gentios, mas somente aos “eleitos”. Dito com outras palavras, a Kabbalah é “a tradição 

 
881 (...) “(1) Kether, the Crown; (2) Chokmah, Wisdom; (3) Binah, Understanding; (4) Chesed, Mercy; 

(5) Geburah, Severity; (6) Tiphereth, Beauty; (7) Netzach, Victory; (8) Hod, Glory; (9) Yesod, Foundation; 
(10) Malkuth, The Kingdom.” (Joseph, 2004, p.14) É importante observar que Scholem parece se utilizar 
da mesma transcrição dos nomes, entretanto não parece deixar explícita a ordem completa dos Sephirot, 
bem como chama a última Sephirah de Scheckinah, ao invés de Malkuth. 



 
 

255 
 

esotérica dos judeus orientais”.882 Nesta tradição são fornecidas várias descrições da 

estrutura do homem, como um reflexo ou imagem do Deus criador (Elohim). 

 Assim como em várias outras tradições místicas, no Zohar, o homem, como uma 

representação do microcosmo, portanto, de uma reprodução da imago Dei, é 

representado mediante uma estrutura ontológica ternária, mediante a analogia das três 

vestimentas: Nefesh, Ruah e Neshamah. A primeira, Nefesh é o corpo mediante sua 

envoltura vital, é o “[...] manto externo, que aparece e desaparece, com o qual a alma 

vital é revestida.” 883 Ruah, por sua vez, é a alma, a vestimenta do “espírito no jardim 

terreno do Éden.” 884 Neshamah é a mais preciosa, pois se constitui “na roupa íntima da 

alma.”885 Essa representação alegórica e ternária do Zohar nos faz recordar muito o 

famoso texto apócrifo gnóstico de Tomé conhecido como Hino da Pérola, que serve de 

fonte de investigação a Leeuw e Quispel, bem como as vestiduras de luz da Pistis Sophia 

ou dos Trajes de Bodas 886 do evangelho canônico. 

Um último aspecto que julgamos relevante de expor acerca da Kabbalah judaica, 

antes de passarmos propriamente para a doutrina da Merkabah é o mistério de 

Schekinah. Ao contrário das tradições patriarcalistas que se formaram a partir da visão 

judaico-cristã e até mesmo do islamismo ortodoxo, os antigos judeus cabalistas   ̶ bem 

como certas vertentes esotéricas do islamismo que menciona Corbin (4.6.2)  ̶  dedicavam 

um espaço especial para a meditação acerta do mistério de Schekinah.887 Segundo 

Scholem, a natureza mítica de tais especulações cabalísticas envolvendo a Presença de 

Deus não é explícita na tradição rabínica devido ao caráter esotérico de certas vertentes 

 
882 (...) “esoterische Tradition der orientalischen Juden (...) (Scholem, 2020, p.117) 
883 (...) “an outer cloak, appearing and disappearing, with which the vital soul {nefesh} is clothed.” 

(Scholem, 1977, p.51) 
884 (...) “in the earthly Garden of Eden.” (Scholem, 1977, p.51) 
885 (...) “for the clothing of the innermost soul.” (Scholem, 1977, p.51) 
886 (...) “ένδυμα γάμου” (Mat, 22:12) 
887 Os pensadores de Eranos interpretam os conceitos Schekinah, Fatima, Sophia, Shakti, como 

pertencentes a um mesmo “arquétipo feminino” presentes nas mais arcaicas culturas. 



 
 

256 
 

judaicas. Tais tradições comumente se referem ao drama “[...] do exílio da Ekklesia de 

Israel, no Midrasch, e do exílio da alma da sua morada original  ̶  uma concepção 

encontrada em muitas Religiões e não só entre os gnósticos.” 888 

Esse elemento recorrente em várias culturas, sempre reaparece sob vários 

nomes: Schekinah na Kabbalah judaica, Spenta Armaiti no zoroastrismo, Fatima, a filha 

do profeta, no que Corbin chama de uma gnosis xiita, Shakti no hinduísmo, bem como 

Sophia nas vertentes filosóficas, sapienciais e gnósticas, de modo geral, as quais Jung 

e Corbin dedicaram muito de sua atenção. Em suma, para Scholem, no judaísmo “[...] a 

Schekinah pode ser vista como um aspecto de Deus, um elemento feminino quase 

independente, dentro dele.” 889 A natureza mítica deste elemento feminino, muitas vezes 

quase oculto, se aclara a partir de uma visão dos múltiplos elementos andróginos e pela 

denotação claramente sexual que este evoca, uma vez que se menciona, “em uma frase 

impactante” do Zohar, que Moisés “[...] teve relações sexuais com a Shekinah.” 890 

Obviamente, trata-se de uma concepção de sexualidade sagrada e alquímica, o 

hieros gamos, na qual a presença do masculino e do feminino são uma condição sine 

qua non para a experiência do numinoso, de modo a reproduzir o grande ato 

cosmogônico original. Este ato religioso segue a mesma estrutura das Sizígias que 

compõem a Árvore da Vida, ou seja, masculinos e femininos, ativos e receptivos, mais 

evidentemente presente nos dois últimos Sephirot, mas também pelo símbolo do exílio. 

Assim, para Scholem (2015) a Schekinah simboliza, de modo geral, o exílio da alma   ̶ 

representado pelo banimento da Rainha, da filha do Rei, da expulsão do paraíso, quanto 

à Presença Divina no povo de Israel, mesmo no exílio, bem como a consorte secreta que 

 
888 (...) “des Exils der Ekklesia Israelis im Midrasch und des in so vielen, nicht nur gnostischen, 

Vorstellungskreisen auftretenden Exils der Seele aus ihrem Urprung” (Scholem, 2020, p.144) 
889 (...) “ein Aspekt Gottes gesehen, der als ein weibliches Element in ihm aufgefasst und quasi 

verselbständigt wird.” (Scholem, 2020, p.141) 
890 (...) “in a striking phrase” (...) “that he had intercourse with the Shekhinah.” (Scholem, 1995, p.283) 



 
 

257 
 

acompanha Moises em seu isolamento antes de receber revelação da Torah no Monte 

Sinai. Posteriormente, essa função oculta, porém, indispensável de Schekinah, como um 

arquétipo do feminino para a experiência religiosa autêntica, apesar da instauração 

obrigatória do celibato para os sacerdotes, sobretudo na igreja romana, Jung (2021) 

afirma ter sido reassumida inconscientemente pelo símbolo da Ecclesia como esposa de 

Cristo.   

O que se nota muitas vezes, não só nesse contexto judaico, mas em todas as 

Religiões, é uma forte tensão entre a experiência mística direta, vale dizer, a autêntica 

experiência religiosa   ̶  a qual os principais pensadores de Eranos chamavam de 

numinoso  ̶  e a autoridade da tradição religiosa. Para Scholem, a descoberta deste 

elemento feminino, “[...] que os cabalistas tentaram justificar mediante a exegese 

gnóstica, foi um dos passos mais significativos dados pela doutrina da Kabbalah.” 891 O 

exílio da Schekinah foi um símbolo “[...] da nossa própria culpa, e o sentido de nossa 

atuação religiosa deve ser por abolir este exílio ou ao menos iniciar este trabalho.” 892 

No Círculo de Eranos, este elemento feminino (Schekinah-Sophia)   ̶ compõe um 

dos aspectos do significado e do enigma do humano  ̶  adquire um sentido soteriológico-

escatológico singular, a saber, na possibilidade de reintegração com este arquétipo que, 

dentre outros, foi subjugado aos recônditos do inconsciente coletivo e da negligência 

histórico-filosófica. Cada autor, evidentemente, buscará realizar esta tarefa a partir da 

integração com os elementos culturais mais adequados a Weltanschauung que cada um 

buscou desenvolver, a seu próprio modo, em outros termos, de desenvolver sua própria 

gnosis. Gershom Scholem parece ter reencontrado sua gnosis no Judaísmo, mais 

 
891 [Itálico nosso] (...) “einer der folgenreichsten Schritte, den die Kabbala gemacht und in 

gnostischer Exegese zu begründen  versucht hat.”  (Scholem, 2020, p.127) 
892 (...) “ein Symbol userer eigenen Verschuldung ist, muss es der Sinn der religiösen Handlung sein, 

solches Exil wieder aufzuheben oder doch auf seine Aufhebung vorbereitend hinzuarbeiten.” (Scholem, 
2020, p.145) 



 
 

258 
 

pontualmente na Kabbalah, no Zohar, mas também em certas vertentes farisaicas que 

desenvolveram uma doutrina muito singular, a doutrina mística da Merkabah, a qual 

iremos dedicar um pouco de nossa atenção agora.  

Finalmente, as contribuições de Gershom Scholem para as investigações 

eranianas parece ter consistido em fornecer elementos cosmológicos, soteriológicos e 

escatológicos decisivos para se compreender o pensamento gnóstico. Assim, a partir 

das investigações cabalísticas do pensador judeu estes pesquisadores puderam 

investigar certos elementos arquetípicos (analogáveis) do homo religiosus em geral e do 

pensamento gnóstico em particular, ainda que pensados a partir de certas temáticas 

“judaizantes” 893. Logo, interpretações profundas acerca do simbolismo que circundam a 

temática gnóstica 894 talvez não seriam possíveis sem as contribuições do pensador 

judeu. 

4.5.2 A mística da Merkabah 

Segundo Scholem, já no período do segundo templo (por volta de 586 A.C e 70 

D.C), uma doutrina esotérica foi ensinada dentre os círculos farisaicos. Esta doutrina 

mística judaica tinha como principais objetos de estudo e especulação filosófico-

teológica do primeiro capítulo do gênesis, no qual se narra a história da criação (Maaseh 

Bereshith), o primeiro capítulo de Ezequiel, mediante a experiência visionária do Trono 

ou Carruagem de Deus (Merkhabah)895 e de certos elementos cosmológicos da antiga 

mística judaica a que se poderiam chamar de palácios ou câmaras (Heckaloth), para se 

chegar até a suprema glória de Deus. No primeiro e segundo séculos da Era Comum 

 
893 Por este termo queremos nos referir à todas as temáticas ou “motivações arquetípicas” que direta 

ou indiretamente pressupõem o estudo da cultura judaica ou mosaica. 
894 Veja-se, por exemplo, a citação realizada por Jung (2021, §185) a qual refenciamos no tópico 

(4.1.3). 
895 Ez, 1: 25-28. 



 
 

259 
 

tais tradições são retransmitidas por meio da redação de textos de uma Torah oral, que 

ficaram conhecidos, desde então, como Mishna. A redação desses textos coincidiu com 

o momento de efervescência de movimentos helenísticos escatológicos que passaram a 

ser considerados como relativos ao Gnosticismo, motivo pelo qual autores interessados 

em compreender o problema da gnosis passaram a investigá-lo sob sua vertente judaica.   

Estas discussões, pelo seu conteúdo místico e esotérico, e, portanto, como 

mencionado anteriormente, pelo risco de se chocarem com as tradições rabínicas, não 

eram consideradas, pelos seus autores, adequadas de publicidade, motivo pelo qual “[...] 

como os autores dos Apócrifos e Pseudoepígrafos, eles geralmente seguiam a prática 

de manter suas identidades ocultas sob os grandes nomes do passado.”896 Ao adentrar 

na tradição oral judaica (Mishna), Scholem, o grande cabalista de Eranos, irá encontrar 

uma doutrina esotérica no seio desta tradição, com enfoque no livro do Gênesis, mas 

sobretudo em Ezequiel, no que se refere à experiência profética ali descrita: a visão 

hierofânica de uma carruagem (Merkabah) ou trono de Deus, com suas criaturas viventes 

(Hayot). Em suma, a visão era de um vento tempestuoso com uma grande nuvem e que 

saia dela algo cor de âmbar, quatro “seres viventes”897 (Hayot) semelhantes ao homem, 

mas que continham também as formas de leão, de boi e de águia. Em suma, a doutrina 

da Merkabah consistia na tentativa de reprodução imaginal da experiência hierofânica 

original do profeta Ezequiel, a qual era requerida um longo processo de preparação, que 

é descrito resumidamente pelo Rabbi Aryeh Kaplan (1985) da seguinte forma:  

A subida pelas Câmaras [Heckaloth] parece ser uma espécie de projeção espiritual. A pessoa cria 

para si um "corpo" espiritual e, com as mãos desse "corpo", ele segura os Selos que devem ser 

mostrados aos anjos que guardam cada portão de modo a serem admitidos. Como o iniciado está 

 
896 (...) “Like the authors of the Biblical Apocrypha and Pseudepigrapha, they have generally followed 

the practice of concealing their identity behind the great names of the past.” (Scholem, 1995, p.75)  
897 (...) “living creatures” (חיות) (Ez, 1:5) Retirado de: 

https://www.scripture4all.org/OnlineInterlinear/Hebrew_Index.htm 

https://www.scripture4all.org/OnlineInterlinear/Hebrew_Index.htm


 
 

260 
 

ascendendo mentalmente e não fisicamente, esses Selos também devem ser imagens mentais 

dos Nomes em questão.898 

Esta descrição realizada por Kaplan é muito útil, e, de modo algum pode ser 

considerada aleatória, uma vez que, como iremos tratar no tópico posterior, em sua obra 

Terre celeste et corps de resurrection: de l'lran mazdeen a l'lran shi'ite (1960),899 Henry 

Corbin, desenvolve a noção de corpo espiritual ou imaginal (yism mitali) em uma gnosis 

iraniana. Embora haja uma diferença considerável entre tais culturas, ou seja, a judaica, 

zoroástrica e a xiita, há certamente uma continuidade entre elas, sobretudo, de um ponto 

de vista gnóstico. 

São muitos os nomes dos autores que se destacam nessas correntes místicas do 

judaísmo, dentre os quais, quase sempre, estão envoltos em uma aura de lendas 

místicas: Joseph ben Abba (1279-1340) que foi um dos líderes da tradição acadêmica 

rabínica de Pumbeditha 900 por volta de 814, Aaron ben Samuel, conhecido muitas vezes 

como “pai dos mistérios.” 901 Esta longa e complexa tradição teria se iniciado na antiga 

Mesopotâmia passando pelo sul da Itália, chegando finalmente aos judeus europeus. 

Outros nomes como Rav Zeira e Aha ben Jacob do século IV, discípulos de Johanan ben 

Zakkai, místico ainda do primeiro século. 

Essa tradição, ao contrário do que se poderia pensar, não poderia pode ser 

contabilizada dentre o judaísmo popular, mas somente entre alguns pequenos círculos 

esotéricos, tendo se em vista a tradição oral, ou seja, não escrita e repassada de geração 

em geração desde a entrega da Torah, por Moisés.  Gershom Scholem parece se 

 
898 [Adição nossa entre colchetes] (...) “The ascent through the Chambers seems to be a sort of 

spiritual projection. One creates for himself a spiritual "body," and with the hands of this "body," he holds 
the Seals that must be shown to the angels guarding each gate in order to gain admittance. Since the 
initiate is ascending mentally rather than physically, these Seals must also be mental images of the Names 
in question.” (Kaplan, 1985, p.41)  

899 Corbin, 2006, 1978. 
900 Atual região de Faluja, no Iraque.  
901 (...) “father of mysteries.” (Scholem, 1995, p.75) 



 
 

261 
 

deparar com uma certa aporia exegética, a saber: a problemática da circunscrição da 

tradição oral judaica e sua relação supostamente necessária com os ensinamentos 

escrito da Torah. Em outras palavras, na ausência da distinção entre uma tradição 

rabínica oral, de forma organizada (isto é oficial) e a sua variedade de interpretações em 

círculos esotéricos. Muitos desses autores, eram vistos como os “[...] heróis das obras 

místicas, os guardiões e curadores da sabedoria secreta.” 902  

Um exemplo notável que Scholem faz uso se encontra no Talmud, quando um dos 

discípulos mais próximos do Mestre Yohanan ben Zakkai, o Rabi Elazar ben Arakh faz 

um simples pergunta sobre a Merkabah e o mestre o repreendeu: “[...] Eu não te ensinei 

que ninguém pode expor o projeto da divina carruagem (Merkabah) para um indivíduo, 

a menos que ele seja um sábio que entende por conta própria? 903 Imediatamente, o 

mestre desce do burro em que estava montado, veste seu Talit de forma reverente, 

senta-se debaixo de uma oliveira e quando questionado acerca de sua atitude repreende 

novamente o discípulo: “[...] Seria possível e correto   ̶ durante a exposição do projeto da 

carruagem divina (Merkabah) e quando a presença divina (Schekinah) está conosco, e 

os anjos ministros estão nos acompanhando  ̶  que eu estivesse montado em um 

jumento?” 904  

O ensinamento do mestre em relação ao discípulo demonstra claramente uma 

coisa: uma atitude necessária diante do sagrado, do poder evocativo da palavra sagrada, 

característico de certas vertentes cabalísticas, bem como, do caráter esotérico, isto é, 

introspectivo, fundamentado na vivência interior de certos ensinamentos. Neste ínterim, 

Jacob Neusner (1932-2016) envolvido com a problemática da contingência ou autonomia 

 
902 (...) “the keepers and trustees of secret wisdom.” (Scholem, 1995, p.76) 
903 (...) “Have I not taught you: And one may not expound the Design of the Divine Chariot to an 

individual, unless he is a Sage who understands on his own accord? (Sefaria, Chagigah, 14b) 
904 (...) “Is it possible that while you are expounding the Design of the Divine Chariot, and the Divine 

Presence is with us, and the ministering angels are accompanying us, that I should ride on a donkey?” 
(Sefaria, Chagigah, 14b) 



 
 

262 
 

do Talmud, a fórmula do seguinte modo: “[...] a autoridade do Talmud se autossustenta 

ou poderíamos situar ele como um comentário subordinado a uma revelação prévia e 

autoritária? Em linguagem simples: seria o Talmud um comentário principal à Torah 

(escrita), uma tradição derivada e entrelaçada com essa Torah?” 905 Gershom Scholem 

não parece responder explicitamente a esta questão, simplesmente aponta para a 

distinção entre as interpretações da tradição rabínica ortodoxa e para as vertentes 

esotéricas dentro do judaísmo, as quais lhe interessam demasiado, sobretudo para a 

compreensão de uma gnosis judaica.  

Um grande exemplo do esoterismo judaico e das dificuldades interpretativas que 

derivam daí é o fato conhecido de que o editor da Mishna, considerado um grande 

racionalista, “[...] fez tudo o que podia para excluir referências da Merkabah, à 

angelologia.”906 Por sua vez, Scholem, bem como Corbin, tratam de desentranhar 

interpretativamente a angelologia e a cosmologia presentes em tais correntes, com o 

objetivo de compreender a totalidade da Weltanschauung gnóstica. Desse modo, 

Scholem, narra a doutrina da Merkabah mediante uma temática claramente gnóstica:  

O lugar dos governantes gnósticos (arcontes) das sete esferas planetárias  ̶  que se opõem à 

libertação da alma de sua escravidão terrena e cuja resistência a alma deve superar  ̶  é tomado, 

neste gnosticismo judaizado e monoteísta, pelas hostes de “guardiões” postos à direita e à 

esquerda da entrada do salão celestial por onde a alma deve passar em sua ascensão. Em ambos 

os casos, a alma precisa de um passe, de modo a continuar sua jornada sem perigo: um selo 

mágico feito de um nome secreto que põe em fuga os demônios e os anjos hostis. Cada nova 

etapa da ascensão exige um novo selo, com o qual o viajante se “sela” para que  ̶  parafraseando 

 
905 (…) “does the Talmud stand on its own or does it situate itself as a subordinated and dependent 

commentary to a prior and authoritative revelation? In simple language: Is the Talmud mainly a commentary 
to the (written) Torah, a tradition deriving from and intertwined with that Torah?” (Neusner, 2001, p.205) 

906 (...) “a pronounced rationalist, did all he could to exclude references to the Merkabah, the 
angelology.” (Scholem, 1995, p.77) 



 
 

263 
 

um fragmento  ̶  «não seja arrastado para o fogo e a chama, o vórtice e a tempestade que estão 

ao seu redor, Oh! Tu terrível e sublime!»” 907 

Da mesma forma que o viajante místico da Merkabah trata de se selar com o 

poder que emana da palavra sagrada, dos grandes nomes de Deus, ascendendo de 

Sephirah em Sephirah até contemplar a face terrivelmente sublime do altíssimo, no 

drama gnóstico da Pistis Sophia 908 este personagem homônimo sofre o indizível, 

mediante inúmeros arrependimentos, e o antagonismo de forças demiúrgicas, para 

reacender dos mais inferiores Aions até o Aion Treze. A recorrência das mesmas 

imagens arquetípicas é simplesmente assombrosa nesse contexto, o que não se admira 

a devoção filosófica que os autores de Eranos detinham pela temática gnóstica.  

Retornando ao tema inicial que apresentamos, acerca da problemática conexão 

entre uma doutrina secreta da Mishna e a noção de um Gnosticismo Judaico, ou seja, 

de um ponto de vista histórico, segundo Scholem, poderia ser resolvida se pudéssemos 

estabelecer uma conexão necessária entre os textos considerados apócrifos pela igreja 

romana como o caso do livro de Enoch e Esdras, que curiosamente fazem parte do 

Cânon ortodoxo etíope, bem como a influência dos Essênios nestes escritos. É 

importante destacar que o livro de Enoch é dividido em três partes, sendo o terceiro 

conhecido como O livro hebraico de Enoch (1928) 909, no qual aparece a figura do Rabbi 

Ishmael, mencionado por Scholem (1995), com suas experiências e comentários sobre 

a Merkabah. Neste livro pode-se encontrar elementos cosmológicos importantes para se 

 
907 (...) “The place of the gnostical rulers (archons) of the seven planetary pheres, who are opposed 

to the liberation of the soul from its earthly bondage and whose resistance the soul must overcome, is taken 
in this Judaized and monotheistic Gnosticism by the hosts of “gatekeepers” posted to the right and left of 
the entrance to the heavenly hall through which the soul must pass in its ascent. In both cases, the soul 
requires a pass in order to be able to continue its journey without danger: a magic seal made of a secret 
name which puts the demons and hostile angels to flight. Every new stage of the ascension requires a new 
seal with which the traveller “seals himself” in order that, to quote a fragment, “he shall not be dragged into 
the fire and the flame, the vortex and the storm which are around Thee, oh Thou terrible and sublime.” 
(Scholem, 1995, p.85) 

908 Schmidt, 1978. 
909 Odeberg, 1928. [Editado e traduzido pela primeira vez, com introdução e comentários críticos.] 



 
 

264 
 

estabelecer uma possível conexão entre a mística da Merkabah, e para os estudos da 

gnosis, mas que acaba por fugir do escopo de nossa pesquisa.  

Finalmente, ao investigarmos esses textos que compõem a mística do Trono, 

(Merkabah) conclui Scholem, o objetivo do Religionswissenschaftler não é realizar uma 

mera especulação filosófico-teológica, mas compreender a “fisionomia espiritual e a 

mentalidade religiosa desses grupos,” 910 pois, “[...] são essencialmente descrições de 

uma experiência religiosa genuína”.911 Esta frase descreve bem a atitude interpretativa 

característica da Religionswissenschaft de Eranos. Os estudos gnósticos de Scholem 

apesar de serem direcionados para uma cultura distinta, ou seja, na defesa de um 

Gnosticismo Judaico, apontam para uma comunidade de propósitos, a saber, a 

investigação acerca do significado profundo da experiência religiosa em tempos 

obscuros tal qual foi o período entreguerras, vivenciados por estes autores, sobretudo 

para os de origem judaica.   

  

 
910 (...) “the spiritual physiognomy and the religious mentality of these groups.” (Scholem, 1995, p.80) 
911 Scholem, 1995, p.80. 



 
 

265 
 

4.5.3 Acerca de uma gnosis judaica 

Se quisermos compreender em que se constitui uma gnosis judaica, a partir de 

Gershom Scholem, devemos ter em conta que se trata de um desafio semelhante ao de 

se pensar acerca de um Gnosticismo Judaico, ou seja, do problema da gnosis como um 

todo, dos textos apócrifos que o autor tem de se defrontar e das interpretações históricas 

reducionistas que se tem feito de tal fenômeno, como buscamos apresentar até agora. 

Este problema foi amplamente debatido pela Religionsgechichtliche Schule, pelos 

pesquisadores presentes no Colóquio de Messina (1966), cujos exemplos que 

fornecemos são ainda somente introdutórios, para fins de contextualização temática de 

nosso trabalho.  

Não obstante, um segundo aspecto a se considerar previamente, como defende 

Scholem (1995), é a dificuldade exegética que reside na compreensão da própria 

tradição e autoridade Talmúdica, ou seja, a dificuldade em se compreender a fundo em 

que consiste a distinção entre o período pré-Talmúdico e pós-Talmúdico - como 

movimentos organizados  ̶  sendo que os autores dos documentos que chegam até nós, 

muitas vezes ocultam suas reais identidades. Assim, inevitavelmente, acabamos nos 

deparando com o problema do esoterismo, que se torna, por vezes um obstáculo para a 

investigação filosófica acadêmica, que exige clareza de conceitos e fontes bibliográficas. 

A este respeito, de modo muito lúcido, explica Scholem, que próximo do ano 500 d.C., 

um “[...] período de heresias judaicas e cristãs, era muito perigoso que especulações 

místicas baseadas na experiência religiosa particular entrassem em conflito com o 

Judaísmo «rabínico» que estava se cristalizando rapidamente durante a mesma 



 
 

266 
 

época.”912 Este conflito entre a “ortodoxia” e a mística, entretanto, parece não ser um 

caso estrito ao judaísmo, senão que esteve sempre presente na História da Religião.  

Como buscamos apresentar, até aqui, para compreender a essência da 

experiência religiosa judaica, bem como de sua Weltanschauung, o cabalista de Eranos 

busca se aprofundar nas diversas correntes, seja rabínicas, isto é, ortodoxas, seja 

mediante as vertentes místico-esotéricas no seio do Judaísmo. Gershom Scholem se 

utiliza de termos como “Gnosis”, “Gnosticismo Judaico” 913 e “Gnósticos Judeus” 914 para 

se referir às narrativas das experiências místico-religiosas não tradicionais e não 

rabínicas, ou seja, com enfoque no conhecimento de Deus, de sua carruagem ou trono 

(Merkabah), de suas câmaras ou palácios (Heckaloth) e de modo geral da experiência 

direta. Não obstante, quando quer se referir ao Gnósticos históricos, se utiliza de termos 

como “[...] Os antigos Gnósticos do segundo e terceiro século” 915 ou “[...] antiga escola 

Gnóstica conhecida como Ophitas ou como Naassenos”.916  

Além do complexo contexto conceitual em que o leitor tem de se defrontar para 

entender Scholem, o uso que este autor faz de tais termos talvez não seja o mais claro. 

Mas, tendo-se em conta a distinção entre um sentido filosófico da gnosis  ̶  utilizado, na 

maioria dos casos, pelos pensadores de Eranos, dotado de um escopo mais amplo e de 

uma natureza “arquetípica” ̶  e um sentido histórico restrito, ou seja, do Gnosticismo do 

segundo século da Era Comum, poderia ser um recurso interpretativo muito útil.  

 
912 (...) “Too great was the danger, in this period of ubiquitous Jewish and Christian heresies, that 

mystical speculation based on private religious experience would come into conflict with that “rabbinical” 
Judaism which was rapidly crystallizing during the same epoch.” (Scholem, 1995, p.82) 

913 (...) “Jewish Gnosticism.” (Scholem, 1995, p.13) 
914 (...) “Jewish Gnostics.” (Scholem, 1995, p.36) 
915 (...) “The ancient Gnostics of the second and third century” (Scholem, 1995, p.389) 
916 (...) “ancient Gnostical school known as Ophites or as Naassenes” (Scholem, 1995, p.363) 



 
 

267 
 

Somente com o propósito de fornecer alguns exemplos, Scholem se utiliza de 

termos como “pleroma das Sephiroth”,917 “as homilias gnósticas do Zohar” 918 e 

“arquétipos” 919 para explicar a visão da totalidade hierofânica da mística judaica em 

analogia com a ideia Gnóstica de “pleroma”, o que seria um total anacronismo conceitual 

para um judeu não fosse o contexto singular do grupo ao qual Scholem pertencia.  Ou 

seja, era muito comum se utilizar de termos como “pleroma”, “aion”, “demiúrgico”, 

“arcontes” para se descrever certos fenômenos da experiência religiosa cujas imagens 

arquetípicas estavam conectadas e que tinha a gnosis como um elemento articulador 

das discussões, independente do contexto etnológico que se estava a tratar. O cabalista 

de Eranos também se utiliza do termo gnóstico Aion, muito utilizado por Jung, para se 

referir aos “sete Sephiroth que regem os sete ciclos”,920 de modo análogo ao relato de 

Gilles Quispel referente à viagem celestial de Valentino pelo “[...] pleroma, o mundo 

espiritual dos Aions, situado bem acima dos sete céus, dos planetas e do firmamento 

das estrelas fixas; o pleroma onde o indivíduo encontra sua imagem e contraparte 

celestial, o anjo da guarda ou Self.” 921 

Como aponta Steve Wasserstrom (1999), “[...] a teoria da gnosis de Scholem foi 

explicitamente influenciada pela obra de Jonas” 922 e que, embora Scholem tenha 

somente feito uma referência positiva acerca deste autor, mais pontualmente acerca de 

seu ensaio Gnosticism, Nihilism and Existentialism (1952) 923  ̶  “em seu ensaio clássico 

 
917 (...) “Pleroma der Sefiroth” (Scholem, 2020, p.166) 
918 Scholem, 1995, p.122. 
919 (...) “Urbilder” (Scholem, 2020, p.150) 
920 (...) “der sieben Sefiroth bezogen, die sich in den sieben Zyklen der Äonen auswirken.” (Scholem, 

2020, p.110) 
921 (...) “Pleroma, the spiritual world of the eons, situated high above the seven heavens of the planets 

and the firmament of the fixed stars; the Pleroma where one encounters one’s image and heavenly 
counterpart, the guardian angel or self.” (Quispel, 2008, p.151) 

922 (...) “Scholem’s theory of gnosis explicitly was influenced by the work of Jonas” (Wasserstrom, 
1999, p.136) 

923 Jonas, 2001. 



 
 

268 
 

Redemption through Sin, não se deve concluir que este foi um mero interesse passageiro 

de sua meia-idade.” 924  

O fato é que Scholem, inicialmente influenciado pelo pensamento gnóstico-

existencialista de Jonas e de Martin Buber 925  ̶  este último realizou somente três 

apresentações em Eranos 926  ̶  passa a se interessar cada vez mais pela temática 

gnóstica, cujo enredo muitas vezes parecia paradoxal, pois apresentava ao mesmo 

tempo certos “[...] traços de simpatia pelo Judaísmo estranhamente contrastados com a 

animosidade antijudaica que os mesmos escritos mostram mediante a identificação 

transparente do odioso Ialdabaoth com o Deus do Antigo Testamento [YHVH].” 927 

Portanto, Scholem parece encontrar descrições análogas entre o pensamento gnóstico 

e o judaico, sobretudo a partir das vertentes de interpretação do Zohar, e dos textos de 

Heckaloth ou da Merkabah, os quais narram “[...] a ascensão da alma, da terra através 

das esferas de planetas-anjos hostis, de governantes do cosmos, e o retorno ao seu lar 

divino na «plenitude» [pleroma] da luz de Deus, um retorno que, para a mente gnóstica, 

significava Redenção”,928 e que, sem dúvida, “deve ser chamada gnóstica.” 929 A partir 

de então irá compartilhar suas investigações em Eranos, as quais certamente obtiveram 

grande absorção neste grupo. Diante da exposição que realizamos, deixamos que o 

autor conclua com suas próprias palavras:  

 
924 Wasserstrom, 1999, p.136. 
925 Martin Buber realizou três apresentações em Eranos:  “I) Sinnbildliche und sakramentale 

Existenz im Judentum; II) Die sinnbildliche Existenz in der Welt der Prophetie e III) Die sakramentale 
Existenz in der Welt des Chassidismus. (1934) Retrieved From: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers 

926 “I) Sinnbildliche und sakramentale Existenz im Judentum; II) Die sinnbildliche Existenz in der Welt 
der Prophetie e III) Die sakramentale Existenz in der Welt des Chassidismus. (1934) Retrieved From: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers 

927 (...) “a streak of sympathy for Judaism strangely contrasting with the anti-judaic animosity which 
the selfsame writings show in the transparent identification of the hateful Ialdabaoth with the Old Testament 
God.” (Jonas, 2001, p.306) 

928 [Colchetes nosso] (...) “the ascent of the soul from the earth, through the spheres of the hostile 
planet-angels and rulers of the cosmos, and its return to its divine home in the “fullness” of God’s light, a 
return which, to the gnostic’s mind, signified Redemption.” (Scholem, 1995, p.84) 

929 (...) “must be called gnostic.” (Scholem, 1995, p.84) 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers


 
 

269 
 

O ideal ao qual o místico da Hekhaloth é devoto é o do visionário que detém as chaves dos 

segredos do reino divino e que revela essas visões a Israel. Visão e conhecimento, em uma 

palavra: uma gnosis, deste gênero, que representa para ele a essência da Torah e de toda a 

sabedoria possível, humana e cósmica.930 

  

 
930 (...) “The ideal to which the Hekhaloth mystic is devoted is that of the visionary who holds the keys 

to the secrets of the divine realm and who reveals these visions in Israel. Vision and knowledge, in a word, 
Gnosis of this kind, represents for him the essence of the Torah and of all possible human and cosmic 
wisdom.” (Scholem, 1995, p.117) 



 
 

270 
 

4.6 GNOSIS IRANIANA E O IMAGINAL EM HENRY CORBIN 

Neste momento iremos apresentar uma análise filosófica do conceito de gnosis 

no pensamento de Henry Corbin. Buscaremos utilizar tal conceito  ̶  presente em sua 

obra Terre celeste et corps de resurrection: de l'lran mazdeen a l'lran shi'ite (1960)931  ̶  

com o objetivo de rastrear os elementos filosóficos e cosmológicos que compõem o que 

ele chama de uma gnosis iraniana, ou xiita, no contexto problemático em que esta 

temática se encontra. 

4.6.1 Elementos da Cosmologia Gnóstica Iraniana  

“Este mundo está ao contrário” e a tarefa do “tawil, a filosofia profética é 

reposicioná-lo”,932 foram as palavras utilizadas por Corbin no prólogo de sua obra Corpo 

Espiritual e Terra Celeste. 933 Que queria, com isso, dizer o filósofo? Antes de tratarmos 

de nos aprofundar no pensamento do autor, iremos expor alguns elementos de sua vida. 

Primeiramente, Henry Corbin ficou conhecido mundialmente como um grande 

iranólogo, também como o primeiro tradutor de Heidegger para o francês. Além disso, o 

pensador realizou vinte e sete conferências formais no Círculo de Eranos (1949 - 1976), 

ou seja, durante vinte e sete anos consecutivos de sua vida. Nascido em Paris de 1903, 

educado no protestantismo, e, posteriormente, no catolicismo parisiense, a missão 

filosófica de Henry Corbin começa “[...] nos anos de 1923-1924 quando Etienne Gilson 

iniciou seus incomparáveis ensinamentos na área de Ciências Religiosas da Ecole 

 
931 Corbin, 1989. 
932 (...) “this world is here and now inside out (...) The ta'wil and the prophetic philosophy consist in 

putting it right side out once more.” (Corbin, 1989) 
933 Terre celeste et corps de resurrection: de l'lran mazdeen a l'lran shi'ite (1960). [A partir de agora 

poderemos nos referir a esta obra da forma supracitada de modo a facilitar a leitura.]  



 
 

271 
 

Pratique des Hautes Etudes.” 934 Então, o filósofo desperta grande interesse pelos 

místicos Meister Eckhart, Valentin Weigel, e Jakob Böhme. Posteriormente, se torna 

aluno de Louis Massignon, que, por sua vez, o põe em contacto com uma obra de mais 

de 500 páginas do místico iraniano do século XII: Sihab al Din Yaḥyà Suhrawardi (1154-

1191).935 A obra em questão se intitulava Hikmat al-Ishraq  ̶  traduzido por Corbin como 

A Teosofia Oriental. O contato com esta obra Corbin interpreta “[...] simbolicamente como 

uma transmissão de Mestre a aluno.” 936 Mais do que uma simples novidade de tipo 

intelectual, “[...] a partir de meu encontro com Suhrawardi, através de meu caminho 

terrenal, meu destino espiritual estava selado.” 937 Ora, para entendermos em que sentido 

a “missão filosófica” de Corbin é assumida e realizada em Eranos como uma atividade 

ao mesmo tempo intelectual e espiritual e, em que medida isto compõe a crítica do autor 

ao pensamento contemporâneo, retomemos o conceito central de nossa investigação.  

O termo gnosis (do grego conhecimento), em sua base indo-europeia, tem seu 

correspondente no termo inglês “know,” e, no sânscrito jnana (ज्ञान). Este termo “[...] tem 

sido utilizado nas Religiões Comparadas 938 para indicar uma corrente antiga que 

indicava um conhecimento dos mistérios divinos. Acreditava-se que este conhecimento 

era obtido pela experiência direta de uma revelação ou pela iniciação nos mistérios, 

tradições esotéricas de tais revelações.” 939  

 
934 “It was in the year 1923-1924, if memory serves, that Etienne Gilson began his incomparable 

teaching in the Religious Science Section of the Ecole Pratique des Hautes Etudes.” (Corbin, 1978)  
935 A partir de agora, iremos nos referir a este pensador como Suhrawardi, sem itálico ou qualquer 

tipo de acentuação.  
936 Hakl, 2014, p.16. 
937 (...) “my encounter with Suhravardi, my spiritual destiny in my passage through this world was 

sealed.” (Corbin, 1978, p.1) 
938 Itálicos nossos.  

939 (...) “gnosis (“knowledge”)” (...) “The term has long been used in comparative religion to indicate 
a current of antiquity that stressed awareness of the divine mysteries. This was held to be obtained either 
by direct experience of a revelation or by initiation into the secret, esoteric tradition of such revelations.” 
(Jones, 2005, p.3507) 



 
 

272 
 

O fato é que, em suas incansáveis buscas, Henry Corbin teria encontrado uma 

gnosis pulsante no coração do islamismo, cujas raízes se encontravam já no mazdeísmo 

persa, representado por Suhrawardi e seus discípulos, conhecidos como os “platônicos 

da Pérsia” 940 ou “Ishraqiyyun.” 941 Longe de se encaixarem nos moldes reducionistas, 

aos quais muitas vezes os gnósticos são submetidos, sobretudo com o rótulo “dualista”, 

foram protagonistas de uma vertente filosófica singular que teve como um de seus 

méritos devolver à imaginação uma função gnosiológica ativa e legítima. Portanto, 

Suhrawardi   ̶  como um dos grandes patriarcas místico-islâmicos   ̶  teria sido o 

responsável pelo restabelecimento do imaginal,942 resgatando aspectos do 

neoplatonismo, do Gnosticismo, disseminando no Irã uma “filosofia da luz” e uma 

angelologia próprias, ainda no século XII.  

Como buscaremos defender, não se trata de uma busca isolada, pois, no seio 

deste círculo de pensadores, surge a gnosis como um leitmotif, um elemento articulador 

e anunciador das discussões travadas neste grupo, no qual Corbin foi um membro muito 

ativo e cuja influência “dificilmente pode ser subestimada.” 943 Nossa tese consiste na 

ideia de que  seus membros  ̶  sobretudo os mais destacados, como o próprio Corbin, 

Scholem, Eliade, Campbell, Jung, Quispel, etc., cada um a seu modo e, mediante um 

estudo comparativo e arquetípico, de acordo com as especificidades filosóficas do 

pensamento, afinidade cultural e filosófica (Weltanschauung) de cada autor, ao mesmo 

tempo em que compreendiam a complexidade do problema da gnosis buscavam a 

formulação da sua própria gnosis, a saber: de um conhecimento superlativo que pudesse 

 
940 (...) “Platonists of Persia” (Corbin, 1989, p.xiv) 
941 Corbin, 1989, p.173. 
942 A partir de agora iremos transcrever este conceito em itálico de modo a destacar sua importância, 

bem como o de conceitos de relevância suficientemente considerável a este trabalho, ou que apontar para 
uma dificuldade de tradução.  

943 (...) “can hardly be overestimated.” (Hakl, 2014, p.161) 



 
 

273 
 

superar os limites epistemológicos aos quais os saberes se encontravam submetidos em 

sua época, como já mencionamos anteriormente (2.2). 

A primeira parte do Terre celeste (1960)944 é dedicada a elementos da cosmologia 

do mazdeísmo zoroástrico ou, o que Corbin chama de uma gnosis masdeísta. Segundo 

o pensador, é importante a investigação destes elementos cosmológicos dos antigos 

persas, pois estes teriam influenciado fortemente naquilo que ele chama de uma gnosis 

islâmica ou xiita. Portanto, quando usamos o termo gnosis iraniana, partimos do princípio 

de que, para o próprio Corbin, existe uma estrutura arquetípica que permite uma 

continuidade dos elementos que compõem a visão cosmológica e gnóstica iraniana, em 

um sentido filosófico. Ao buscarmos analisar alguns elementos cosmológicos que 

compõem a estela de símbolos gnósticos em sua vertente masdeísta, encontramos a 

imaginação como pertencente à “esfera ontológica” do que o autor chama de mundus 

imaginalis, cuja realidade deve ser pensada como correspondente a uma contraparte 

psicofisiológica no humano, de um corpo espiritual, cuja realidade somente pode ser 

contemplada mediante a faculdade da imaginação ativa, como um análogo ao método 

junguiano referido anteriormente (4.4.2). Para os Israqiyyun, não há Filosofia sem 

Teofania: a experiência do sagrado, a partir de sua estrutura imaginal, pode e deve ser 

experimentada fenomenalmente pelo sujeito conhecedor: o “místico gnóstico” (urafa).945 

Ora, poderíamos nos questionar acerca das razões sobre tal afirmação: O que 

teria de especial a imaginação e de que modo a perda dela poderia ser a causa do 

niilismo e do agnosticismo? Antes de qualquer tentativa de resposta, devemos tratar de 

certos elementos que compõem a cosmologia gnóstico-masdeísta, para então 

apresentar os fundamentos conceituais do que Corbin concebe como mundus imaginalis. 

Henry Corbin, ao longo de sua trajetória filosófica, obviamente considerando sua 

 
944 Corbin, 1989. 
945 Corbin, 1989, p.12. 



 
 

274 
 

passagem por Eranos, que certamente foi decisiva na sua formação, irá encontrar uma 

gnosis no esoterismo iraniano e na alquimia árabe. Na elocução que fez, no final da sua 

vida, no discurso inaugural da Université Saint Jean de Jerusalém, a qual tinha ajudado 

a fundar, ele coloca a seguinte questão: “[...] Haverá realmente um renascimento da 

gnosis diante do testemunho do fato de que a gnosis não poderia ficar ausente 

indefinidamente e que o seu banimento foi uma catástrofe?” 946  

Para termos um exemplo inicial, em sua obra Temple and Contemplation (1986), 

Corbin fala em termos de uma “gnosis islâmica” 947 em referência à “[...] ciência das 

correspondências ou ciência do balanço.” 948 Este conhecimento ou ciência da ilm al-

Mizan teria como pano de fundo a Alquimia árabe, e esta última seria muito importante, 

tanto para se compreender a distinção entre o conceito alquímico moderno e o antigo, 

como o próprio método interpretativo utilizado neste contexto pelo estudioso de Eranos.  

Uma das figuras centrais da discussão de Henry Corbin é a de Jabir ibn Hayyan 

(721-815). Esta ciência do balanço teria sido estudada e praticada pelos alquimistas 

árabes, mas longe de ser considerada uma ciência meramente técnica ou materialista, 

ela [...]  

[...] expressa essencialmente a harmonia e o equilíbrio das coisas: um conceito exaltado, como 

Jabir ibn Hayyan conhecia muito bem, ao nível de um princípio metafísico  ̶  tanto é o caso que, 

de fato, o princípio de balanço é superior a todas as categorias de conhecimento, no sentido de 

que é a causa de todas as determinações, e objeto de nenhuma. 949 

 
946 Discurso inaugural da Université Saint-Jean de Jerusalém “Eyes of Flesh and Eyes of Fire: 

Science and gnosis” Junho de 1978, (Wasserstrom, 1999, p.148) 
947 (...) “Islamic gnosis” (Corbin, 1986, p.104) 
948 (...) “Science of the balance” (Corbin, 1986, p.55) 
949 [Itálico nosso.] “We mean a Balance the very concept of which expresses essentially the harmony 

and equilibrium of things: a concept exalted, as Jabir ibn Hayyan very well understood,5 to the level of a 
metaphysical principle—so much so, in fact, that the principle of the Balance is superior to all our categories 
of knowledge, in the sense that it is the cause of all determinations and the object of none.” (Corbin, 1986, 
p.57) 



 
 

275 
 

Segundo Hamiduddin Kirmani (996-1021), esta ciência do balanço seria o 

princípio efetivo de equilíbrio em tudo na natureza: luz, e trevas, espírito e matéria. A 

existência de um ente terreno sem sua contraparte celestial seria inconcebível para estes 

sábios da ilm al-Mizan. Do mesmo modo, se poderia pensar em uma esfera ontológica 

corpórea, aparente e exotérica (zahir) e uma esfera espiritual, oculta e esotérica (batin). 

Nesse ponto, Henry Corbin  ̶  como buscamos apresentar anteriormente (3.2)  ̶  se 

apresenta como um grande crítico da modernidade, que, absorvida em um agnosticismo, 

estaria a mutilar a integralidade do Ser. Este último, em termos espirituais ou metafísicos, 

seria rebaixado a uma mera hipótese ou objeto de fé, e, portanto, da subjetividade. Longe 

de esgotarmos esses conceitos, pretendemos aqui apresentá-los introdutoriamente no 

sentido de indicar algumas possíveis conexões para se compreender como o autor 

desenvolve a sua concepção de gnosis, a partir de uma Weltanschauung islâmica.  

Ademais, segundo aponta Wasserstrom (1999), para nos aprofundarmos no 

corpus corbiniano seria importante investigar paralelamente outros tópicos que parecem 

se constituir como leitmotifs sobrepostos, nomeadamente: “[...] o esoterismo, o 

antimodernismo, a angelologia, a teoria do imaginal e a ideia de incógnito” que, segundo 

o comentador, longe se constituírem em temas fragmentados no pensamento do autor, 

fazem parte do “[...] programa maduro que ele anunciou em 1946, e que, a partir de 

então, nunca mudou, mas apenas se aprofundou e se desenvolveu em linhas totalmente 

operativas naquela época.” 950 Steve Wasserstrom (1999), quando menciona ao período 

inicial de florescência acadêmica de Corbin, se refere a sua publicação na sociedade de 

Iranologia intitulado Les motifs zorastriens dans la philosophie de Sohrawardi (1946),951 

de sua iniciativa na fundação do L”Institut Français d”Iranologie de Téhéran (IFIT) 952 e  

 
950 “The mature program he annunciated in 1946, then, never changed, but only deepened and 

developed along lines fully in place at that time.” (Wasserstrom, 1999, p.147) 
951 Corbin, 1946. 
952 Atualmente (IFRI). Veja-se: https://ifriran.org/ifri/presentation/  

https://ifriran.org/ifri/presentation/


 
 

276 
 

de sua biblioteca, na qual passa a publicar uma série de obras inéditas em francês, de 

autores das vertentes místicas e gnósticas do islamismo.  

No segundo prólogo de Corpo Espiritual e Terra Celeste (1979), o filósofo da alma 

chama a atenção para a problemática interpretativa do encontro do Ocidente e o Oriente, 

uma temática recorrente e importante para o Círculo de Eranos. Ademais, menciona 

explicitamente este círculo de pensadores, do qual participou ativamente. Como o 

próprio autor explica em seu prólogo, a partir de alguns trabalhos apresentados neste 

grupo, desde 1953, é que surge um esboço que, paulatinamente, irá amadurecer e 

aparecer no texto de 1960. A visão de Henry Corbin acerca do que ele chama de uma 

gnosis islâmica, além de ser desenvolvida nesta obra que iremos tratar de modo especial 

aqui, reaparece posteriormente em uma outra grande obra prima sua, cuja figura 

principal é a do próprio Suhrawardi. O autor francês irá criticar o reducionismo histórico 

ao qual a gnosis normalmente é submetida sob o rótulo de um simples “sincretismo” 

religioso no seio do helenismo, ou, no caso específico da gnosis iraniana, atribuí-la ao 

termo genérico “dualismo” sem considerar os elementos singulares de sua cosmologia e 

gnosiologia. Segundo Corbin, o rótulo do “sincretismo” que, muitas vezes, se dá às 

vertentes gnósticas “[...] toma o lugar de um argumento para evitar se levar em 

consideração algum projeto generoso de trazer de volta ao presente doutrinas que se 

entendiam pertencer a um «passado remoto».” 953 

Como tratado anteriormente (3.2), Corbin tece várias críticas ao pensamento 

ocidental e ao que chamou de agnosticismo, bem como trata de resgatar as doutrinas 

filosófico-místicas no islamismo em que se tinha o conhecimento (gnosis) como um 

elemento. seja ele cosmológico, soteriológico ou escatológico. De modo muito 

 
953 (...) “ce mot tient lieu d'argument pour éviter de prendre em considération quelque généreux 

projet remettant au présent de doctrines dont il était entendu qu'elles appartenaient à um « passé révolu 
».” (Corbin, 1987, p.24) 



 
 

277 
 

semelhante ao seu prefácio à edição do encontro de Eranos, intitulado Mensch und Zeit 

(1951)  ̶  no qual o autor identifica o grupo às diversas famílias gnósticas ou mentes 

gnósticas  ̶  no primeiro prólogo do Terra Celeste, o pensador francês, ao se referir a uma 

vertente muito específica de filósofos que lhe iniciaram em um gnosis islâmica, faz uma 

analogia a um “continente perdido,” tal qual seria este assunto para um ocidental, ao 

mergulhar nessa paisagem mística iraniana. Este continente perdido, ou talvez, ocultado 

no inconsciente coletivo iraniano, seria um solo fértil para muitas reflexões, que, até 

então, não haviam recebido a sua devida atenção ou simplesmente, não foram feitas. Ao 

mergulhar no seio do esoterismo islâmico  ̶  e, com esse termo, queremos nos referir 

enfaticamente a uma doutrina filosófica seleta e rigorosa, de forte tendência platônica, 

no seio do islã, Corbin encontra uma filosofia profética sem par, cujos adjetivos são 

dificilmente encontrados em uma linguagem corrente, e isto, segundo o autor, já revelaria 

o agnosticismo como um fato contemporâneo, sobretudo para o homem ocidental.  

Para este autor, como iremos explorar mais profundamente a seguir, a 

imaginação, longe de ser subestimada como um elemento subjetivo ou fantasioso, se 

constitui como uma faculdade cognoscitiva legítima, que merece uma reavaliação 

filosófica, e, o imaginal, como sua esfera ontológica por excelência. Seguindo em certa 

medida a tradição de Jacob Böhme, Henry Corbin concebe um mundo intermediário 

entre o puramente espiritual  ̶  onde reside a Deitas abscônditas, a divindade 

transcendente e oculta  ̶  e o mundo sensível: “[...] este mundo é o qual meditaram 

incansavelmente aqueles que eram conhecidos como “urafa, os gnósticos místicos.” 954 

Neste contexto, a gnosis consiste na “[...] percepção que não concebe o objeto dentro 

de uma pseudo-objetividade, mas, como um sinal, indício ou anúncio que é finalmente a 

 
954 [Itálicos nossos.] (...) “urafa, the mystical gnostics” (Corbin, 1989, p.12) 



 
 

278 
 

anunciação da alma a si mesma.” 955 O que não pode passar despercebido é que, nesta 

obra, Corbin menciona o termo gnosis trinta e uma vezes, sempre associando a ele os 

adjetivos como “xiita”, “islâmica”, “masdeísta”, ou simplesmente “mística”. Por sua vez, o 

termo “gnóstico” aparece quinze vezes. Ademais, Corbin se utiliza quarenta e sete vezes 

do termo “pleroma” para se referir a elementos específicos da cosmologia masdeísta, 

associando-o intencionalmente à gnosis valentiniana.  

A continuidade das figuras arquetípicas é evidente para o pensador e os exemplos 

são muitos. Em todas as culturas sempre há a representação de um paraíso, de um 

mundo ou uma dimensão reservada aos heróis protagonistas do drama humano, a qual, 

no mazdeísmo, é conhecida como Var de Yima, o paraíso hiperbóreo. Por sua vez, no 

Sufismo e no Xiismo há a Terra de Hurqalya, ambos identificados com o norte cardinal. 

Se no cristianismo gnóstico da Pistis Sophia há a figura do Cristo ressurreto, penetrando 

triunfante em cada Aion e abrindo as portas de “par em par”,956 no mazdeísmo existe o 

Saoshyant, o salvador e seus companheiros; no xiismo, por sua vez, há a figura do Imam 

oculto, outro conceito muito custoso em Corbin. Há que se considerar que a utilização 

de termos como pleroma e Aion, não são por acaso.  

No mazdeísmo e na doutrina de Suhrawardi aparecem os Anjos da Terra, com 

Spenta Armaiti e Daena, que Corbin identifica com as figuras de Sophia e Fatima,957 a 

filha do profeta, representações atemporais e arquetípicas na gnosis xiita, as quais nos 

aprofundaremos mais adiante. Para o pensador, nesta angelologia teofânica, a 

importância filosófica do imaginal é vital, porque consiste em uma via de acesso a um 

 
955 (...) “perception which grasps the object not in its objectivity, but as a sign, an intimation, an 

announcement that is finally the soul's annunciation to itself.” (Corbin, 1989, p.12) 
956 Trata-se de uma paráfrase nossa ao texto Pistis Sophia onde se lê que as portas dos Aions (...) 

“opened of themselves «against one another»” (Schmidt, 1978, p.23) 
957 É importante notar que, parafraseando Jung, há uma certa sincronicidade entre a história do 

surgimento do nome da cidade portuguesa de Fatima, a filha homônima do profeta (Fāţimah, Árabe: فاطمة) 
e a suposta aparição da Virgem no local.  



 
 

279 
 

mundo intermediário entre o sensível e o inteligível. A negligência filosófica quanto ao 

seu papel não se trata de uma mera perda de produtividade do imaginário no âmbito 

bibliográfico, mais que isso: “[...] a perda da imaginatio vera e do mundus imaginalis foi 

o que iniciou o niilismo e o agnosticismo”.958  

Se queremos compreender a fundo a cosmologia masdeísta a qual inspirou o 

personagem Zaratustra de Nietzsche, temos que penetrar na Imago Terrae masdeísta, 

mas isso não seria possível “Se nos limitamos à história positiva das coisas externas, 

sem saber como efetuar a redução fenomenológica: como dar autenticidade «histórica» 

a um fenômeno que expressa, em um mundo dado, os valores e a realidade de certas 

percepções recebidas em um mundo que é estranho, até mesmo heterogêneo, ao 

primeiro?” 959 Ao contrário do que a mineralogia e a geografia contemporâneas poderiam 

nos dizer sobre o que é a Terra, a afirmação de Fechner (1801-1887), citada por Corbin, 

em sua edição do Zend-Avestha de que “a Terra é um anjo” 960 , poderia causar ao leitor 

agnóstico duas reações: a associação imediata ao âmbito do imaginário e do poético ou 

o imediato anátema de insanidade.  

A visão gnóstico-masdeísta de tempo, espaço e universo sem dúvida não é a 

mesma do homo faber contemporâneo. Não se trata, aqui, de encontrarmos as 

coordenadas conceituais de um plano cartesiano que vão nos explicar a origem e a 

história de nosso mundo, ou, mais especificamente, do mundo de tais filósofos ou 

profetas em questão, porque não se trata deste mundo. Contrariamente à visão ocidental 

linear e homogênea, o tempo, o espaço e o cosmos masdeísta, não devem ser 

 
958 “With the loss of the imaginatio vera and of the mundus imaginalis nihilism and agnosticism 

begin.” (Corbin, 1989, p.xii) 
959 “If one is limited to the positive history of external things, without knowing how to effect 

phenomenological reduction, howcan one possibly give "historical" authenticity to a phenomenon that 
expresses, in a given world, the values and reality of certain perceptions received in a world that is foreign, 
even heterogeneous, to the former? (Corbin, 1989, p52) 

960 (…) “The earth is an Angel” (Corbin, 1989, p.3) 



 
 

280 
 

interpretados literal e quantitativamente, mas cíclica, simbólica e qualitativamente. Para 

os gnósticos iranianos, o cosmos é multidimensional e dinâmico, portanto, jamais poderia 

se encaixar nos estreitos limites do mundo material do agnóstico contemporâneo.  

Segundo Corbin, para penetrarmos na visão cosmológica masdeísta, é necessário 

que consigamos encontrar nela “[...] o esquema de conjunto que articula o pleroma 

celeste de luz.” 961 Neste ponto, devemos desenvolver uma geografia visionária, isto é, 

do imaginal. Para tanto, faz-se necessário abandonarmos a história dos fatos desse 

mundo, de uma perspectiva de realidade meramente horizontal e causal, de um 

evolucionismo irreversível, e desenvolvermos uma visão vertical, a partir de uma 

reversão progressiva. Sob esta orientação vertical se estabelece a ideia de um descenso 

ao qual é sucedido por um ascenso: “[...] o primeiro é uma queda da inteligência (Ennoia) 

até o mundo terrenal e é o ciclo da cosmogênese. O segundo é o ascenso de nosso 

mundo, que começou com o ciclo da profecia iniciado por Adão.” 962 

O que nos chama a atenção é que o próprio Corbin, ao menos nesta obra, deixa 

de fazer uma referência explícita que, para um pesquisador mais familiarizado com os 

estudos da gnosis lhe seria muito recorrente. Se, por um lado no Cristianismo romano e 

exotérico aparece a figura do Cristo como filho de Deus, que descende à Terra para 

redimir a humanidade de seus pecados, morre, ressuscita, e ascende aos céus, nos 

evangelhos apócrifos, este esquema reaparece, mas, com a riqueza simbólica da 

“mitologia gnóstica”. O exemplo em questão é do famoso Codex Askew 963, encontrado 

em 1772, mais conhecido como o evangelho apócrifo de Pistis Sophia, o qual 

mencionamos anteriormente. Esse esquema cosmológico se repete, uma vez que o 

 
961 (…) “heavenly pleroma of light” (Corbin, 1989, p.6) 
962  “The first is the fall of the intelligence (Ennoia) down to the terrestrial world, and this is the cycle 

of cosmo-genesis. The second is the ascent from our world, which began with the cycle of prophecy 
inaugurated by Adam.” (Corbin, 1989, p.236) 

963 Schmidt, 1978. 



 
 

281 
 

protagonista, que dá nome ao texto, descende do Aion treze que, seduzido pelas falsas 

luzes do intelecto, cai na obscuridade do caos e somente mediante a arrependimentos e 

a ajuda divina pode reascender ao Aion treze, ao “pleroma de luz”. Outro aspecto 

relevante de consideração é que, assim como na cosmologia judaico-cristã, é recorrente 

o número sete, como por exemplo as sete igrejas do apocalipse de João, os sete dias 

da criação, os sete castiçais de ouro, os sete anjos. Segundo a gnosis masdeísta há 

também uma héptade, uma vez que, no princípio, e não estamos falando em termos 

cronológicos lineares, a Terra, devido à opressão de potências demoníacas, ficou 

dividida em sete keshvars ou karshvars. O keshvar central é chamado de Xvaniratha, 

que, segundo Corbin, poderíamos interpretar como “roda luminosa” 964 O termo em 

questão nos parece importante, uma vez que aponta para uma estrutura teofânica 

comum no neoplatonismo e no Gnosticismo. Um grande exemplo é quando Sahrazuri, 

em um comentário sobre o Livro das elucidações de Suhrawardi, menciona que Platão 

teve uma visão em êxtase de uma “esfera de luz”.965 Não obstante, como acabamos de 

expor, na Kabbalah judaica, essa teofania se repete e é objeto de estudo profundo de 

Scholem, no campo da Merkabah, a visão de Ezequiel do Trono de Deus, sobretudo a 

partir do conceito de Ophanim (אופנים).  

Portanto, se quisermos pensar no Deus primordial masdeísta, não podemos 

representá-lo como um ente masculino e antropomorfizado, mas como um Ser complexo, 

uma roda de luz, ao redor da qual estão associados aos pontos cardeais, e que ficam 

dispostos outro(a)s seis keshvars:  

Na parte oriental, o keshvar se chama Savahi, na parte ocidental, Arezahi, os dois keshvar do sul 

são Fradadhafshu e Vidadhafshu, e os dois keshvars do norte são Vourubareshti e Vourujareshti. 

Todos estes keshvars estão separados uns dos outros pelo oceano cósmico que os rodeia 

 
964 (…) “luminous wheel” (Corbin, 1989, p.17) 
965 (…) “Spheres of light” (Corbin, 1989, p.121) 



 
 

282 
 

(Vourukasha). Quanto à sua localização, esta se deduz astronomicamente com relação ao keshvar 

que constitui o centro e cuja presença é criadora do espaço, antes dela mesma se situar em tal 

espaço. Dito em outras palavras, não se trata de regiões repartidas em um espaço previamente 

dado, um espaço homogêneo e quantitativo, senão da estrutura típica de um espaço qualitativo.966  

A partir dessa citação, poderíamos nos questionar: afinal, por que na cosmogonia 

e cosmologia masdeísta, segundo Corbin, não poderíamos pensar em termos de 

homogeneidade e quantidade, senão em termos qualitativos e simbólicos? Não seria 

pela mesma razão pela qual o mundus imaginalis extrapola todos os limites 

epistemológico-geográficos da “ciência positiva”? Para isso, segundo o pensador, 

teríamos de pensar em uma geografia do imaginal, em distintas regiões ou dimensões 

da realidade. Não se trata de localizar um ponto topográfico exterior, referencial ou 

central do mundo físico, mas, mediante a contemplação ou meditação, o sujeito se coloca 

no ponto arquimédico de seu próprio mundo imaginal. A partir daí, a alma é que se 

estabelece como referência principal, como elemento localizador, ou seja, “[...] a 

presença do sujeito no centro não a uma presença localizada, se não localizadora. In 

medio mundi a alma está livre da servidão das coordenadas espaciais.” 967 É a figura 

arquetípica que sempre reemerge, o omphalos e o delphys grego, o axis mundi greco-

romano, conceitos custosos a outro grande membro de Eranos: Mircea Eliade, que, de 

modo muito semelhante, o pensava como a conexão entre o Céu e a Terra, os reinos 

superiores e inferiores.968  

 
966 “The keshvar on the eastern side is called Savahi; the one on the western side, Arezahi; the two 

keshvars to the south are Fradadhafshu and Vidadhafshu; the two to the north are Vourubareshti and 
Vourjareshti. The mythical ocean surrounding and dividing them is called Vourukasha. As to their situation, 
this is deduced astronomically in relation to the keshvar which is the center, whose presence, therefore, 
has the quality of situating space, before itself being situated in that space. In other words, it is not a matter 
of a preexisting, homogeneous, and quantitative space in which regions are distributed but the typical 
structure of a qualitative space.” (Corbin, 1989, p.17) 

967 “The presence of the subject at the center is not a situated presence but a situative presence. In 
medio mundi the soul is no longer bound to spatial coordinates.” (Corbin, 1989, p.20) 

968 Eliade, 1987, p.36. 



 
 

283 
 

Seguindo esta cosmologia vertical, temos o polo celeste representado por 

Hurqalya, conectado ao Senhor da Sabedoria, a figura de Ohrmazd (Ahura Mazda), e 

sua antítese, habitante do outro polo abismal de trevas, princípio de negação, 

desintegração e morte, Ahriman (Angra Mainyu). Estamos diante de um dualismo 

cosmológico e cosmogônico muito notável. Entretanto, além do dualismo mais conhecido 

de Luz-Trevas, há uma dualidade mais essencial, “[...] esta une um ser de luz a outro ser 

de luz, mas um ser de luz nunca pode ter seu complementar em um ser de trevas, nem 

sequer sua própria sombra: a característica dos corpos de luz na Terra transfigurada é 

precisamente a de não «fazer sombra», no pleroma é sempre «meio-dia».969  

Corbin concorda com Jung 970 que não se poderia incorrer em um reducionismo 

dualista, como muitos teólogos e estudiosos cometeram, mais que isso, “[...] este é um 

dualismo que interpreta esta negatividade sem transação, sem reduzir o mal a uma 

privatio boni.” 971 Reduzir o mal do mundo à ausência do bem seria diminuir o status 

cosmogônico da dualidade como algo substancial, e totalmente ilógico. O profeta não 

ignora nem subestima o mal, mas, meditando profundamente na luz de Hurqalya e no 

Senhor da Luz, busca transcender as aparências e o constante contraste terrenal: “[...] 

não se trata em absoluto de proclamar que os seres que nos rodeiam são ou «brancos» 

ou «negros», pois o estado em que vivemos é precisamente o de «mescla». Se trata de 

uma forma determinada de compreender essa «mescla» e de comportar-se em relação 

a ela”.972  

 
969 (...) “it conjoins one being of light with another being of light; but never can a being of light be 

complemented by a being of darkness, were it its own shadow: the property of bodies of light on the 
transfigured Earth is precisely not to “cast a shadow” and in the pleroma it is always “midday”.” (Corbin, 
1989, p.10) 

970 Jung, 2013, p.131. 
971 Jung, 2013, p.29. 
972 (...) “This view has nothing at all to do with professing that the beings who surround us are either 

“white” or “black”. The state in which we live is precisely one of “mixture.” What is in question is a certain 
way of understanding this “mixture” and a way of being toward it” (...) (Corbin, 1989, p.6)  



 
 

284 
 

Há uma estrutura a qual poderíamos chamar de foto-cosmogônica, e de certa forma 

também cosmológica, de Suhrawardi, pois é fundamentada essencialmente na luz 

heurística de Ohrmazd e seu pleroma de luz que irradia aos profetas, sendo que esta 

deve ser compreendida a partir do neoplatonismo. O primeiro Arcanjo, Lúcifer, o portador 

da luz (lux-ferus-heosphoros), tem no zoroastrismo seu análogo a Bahman (Vohu-

Manah). Ele, emanação da luz vitoriosa (qahir), surgido da Luz de Luzes (Lumen de 

lumine) participa de um pleroma de luzes inteligíveis, sem correspondência necessária 

com algum corpo material, habita o mundo de Yabarut. Dele, emana outra miríade de 

substâncias de luz, que, em parte, irão constituir a sua teurgia em relação a alguma 

espécie material, e, a outra, irá compor certas almas que irão participar de um corpo 

material, de forma perene ou transitória:  

As primeiras são os Anjos-arquétipos ou Anjos das espécies, entre os quais podemos destacar os 

Amahraspands zoroástricos; Suhrawardi interpretará as ideias platônicas sob a ótica desta 

angelologia. As segundas são as Almas das Esferas (Angeli caelestes) e as almas humanas. O 

conjunto destas duas categorias constituem o mundo de Malakut, e a Terra de Malakut é a Terra 

celeste de Hurqalya.973 

Ao analisar esta passagem mais atentamente, encontramos certas 

correspondências com a Kabbalah judaica, analisada por Scholem. Relativamente ao 

termo masdeísta Malakut, para um estudioso que frequentava os encontros em Eranos, 

não seria difícil perceber que há uma relação evidente com “Malkhut-Reino, a Sephirah 

inferior” 974 Assim, a analogia com a Kabbalah fecunda essa temática, porque nos 

recorda a relação de Malkhut  ̶  a Terra, considerada como Reino de Deus  ̶  com 

 
973 “The first are the archetype-Angels or Angels of species, among which the Zoroastrian 

Amahraspands are referred to by name: Suhrawardl interprets the Platonic Ideas on the plane of this 
angelology. The second are the Souls of the Spheres (Angeli coelestes) and human souls. These two 
categories together form the world of Malakut, and the Earth of Malakut is the celestial earth of Hurqalya.” 
(Corbin, 1989, p.55) 

974 “Malkhut-Kingship, the lowest Sefirah” (Kaplan, 1985, p.129) 



 
 

285 
 

Shekinah, e sua relação é expressa na manifestação do divino no humano, do espiritual 

no terrenal, da mesma forma que a Terra Celeste de Hurqalya.  

Como pretendemos tratar mais adiante, para Corbin, essa cosmologia iraniana 

deve ser compreendida fenomenalmente mediante o imaginal, a partir de seus símbolos 

terrenais. Se nos é permitido aqui o jogo de linguagem, esta relação é expressa na 

manifestação do transcendente no imanente, do Senhor do pleroma de Luz no Imam 

oculto. Tal como nos mistérios judaicos da Schekinah, e da questão do andrógino, na 

Alquimia, tais símbolos se expressam em termos de um matrimônio sagrado, o hieros 

gamos do Rei e da Rainha, na união do Deus impronunciável de Israel (יהוה) 975 com 

Sophia. Ora, se tomarmos em conta a interpretação que Corbin faz do que chama de 

uma gnosis xiita, a partir do que tratamos em (4.1.4), acerca do mysterium coniunctionis 

de Jung, juntamente com a abordagem de Scholem acerca de uma gnosis judaica, não 

seriam estas, as mesmas motivações de Schekinah-Sophia, ou seja, como pertencentes 

a uma estrutura arquetípica, se não idêntica, como análoga e, somente compreensível a 

partir da ideia de uma gnosis? Nossa tese é afirmativa a esta questão, uma vez que, ao 

adentrar cada vez mais no pensamento gnóstico em várias de suas vertentes, é possível 

identificar inúmeras analogias “cabalísticas”, “aiônicas” ou “arquetípicas” fundamentais 

destes elementos que a compõem, os quais tiveram impacto inegligenciável no 

pensamento destes autores como Jung, Corbin, Scholem, Quispel, Eliade etc.  

 
975 Não iremos tratar aqui da problemática teológica que envolve a fonética do termo original 

hebraico. Entretanto, é importante lembrar que para os antigos judeus, por uma questão doutrinal mosaica, 
não se mencionava o nome de Deus, e quando na Torah aparecia o Tetragrama, eles pronunciavam 
Adonai, Senhor. De fato, no alfabeto hebraico não há vogais e as letras correspondem concomitantemente 
a números. Portanto, somente se sabe o som exato de cada letra quando aparecem os sinais vocálicos 
abaixo da letra. Por estes e outros motivos iremos manter o termo original transliterado, ou seja, somente 
iremos utilizar o tetragrama YHVH que simboliza as letras hebraicas originais: Yod - Y (י), He - H (ה), Vaw 
- V (ו), He - H (ה). 



 
 

286 
 

4.6.2 Hadrat Fatima e Sophia Aeterna: O Arquétipo Eterno do Feminino? 

A partir da influência de Jung no Círculo de Eranos, o conceito de arquétipo se 

tornou a anunciação de um tema recorrente e articulador das discussões neste grupo: a 

busca de uma gnosis que reemerge do inconsciente coletivo em símbolos e imagens 

arquetípicas cuja estrutura gnosiológica 976 é perfeitamente analogável e compreensível 

em suas variantes. Não é de se espantar que, pelo contato próximo de Jung e Corbin, a 

continuidade destes conceitos seja perceptível, mesmo que não possa ser considerada 

absoluta. Portanto, tratemos agora dessa figura enigmática no pensamento destes 

autores, o que Corbin nomeia de Fatima-Sophia. Este conceito chega a Corbin 

primeiramente por Jakob Böhme, o qual a compreende como o “Santo Elemento, uma 

“corporeidade espiritual”, que é a morada, a Presença Divina em nosso mundo, a 

Sabedoria (Sophia): “Esta presença é a Schekinah dos cabalistas”.977 Como 

apresentamos anteriormente (4.5), acerca do desdobramento deste arquétipo na 

Kabbalah judaica, a menção de Corbin a este conceito judaico não pode ser tomada 

aleatoriamente, devido às contribuições de Scholem no Círculo de Eranos, bem como o 

caráter interdisciplinar de pesquisa deste grupo. 

Além da influência inicial de Böhme, o conceito de Sophia provavelmente chega a 

Corbin a partir da influência de Jung em Eranos, mas aqui, em um contexto bibliográfico 

mais complexo. Em um conjunto de textos inéditos978 intitulado Autour de Jung: Le 

bouddhisme et la Sophia, Corbin realiza um panegírico à polêmica obra de Jung: Antwort 

 
976 Nos utilizamos do termo “gnosiológica” para evitarmos a concepção “epistemológica” 

convencional das ciências e do conhecimento. Entenda-se, pois, que pelo termo em questão nos 
referimos, de uma só vez, com a questão do conhecimento em geral, mas também com sua raiz 
etimológica a qual nos debruçamos neste trabalho, a gnosis, seja mediante seus aspectos: cosmológico, 
soteriológico e escatológico.  

977 “This Presence is the Shekhina of the Kabbalists.” (Corbin, 1989, xiii) 
978 Este texto foi confiado pela própria ex-esposa do autor, Stella Corbin a Michel Cazenave o qual 

foi seu editor.  



 
 

287 
 

auf Hiob979, e é nessa obra que a Sophia Aeterna aparece como um conceito substancial. 

Identificada novamente com a própria Sabedoria, a anciã, mãe da Filosofia, avó da 

profecia, aparece, já em Jung, como um arquétipo primordial, “[...] à ideia da Sophia ou 

Sapientia Dei, um espírito (Pneuma) de natureza feminina, mais ou menos hipostasiado 

e preexistente à criação.” 980 Esta Sophia, como bem observa Corbin, é o misterioso e 

misericordioso elemento que Jung encontra no Livro de Jó e que o permite reinterpretar 

à luz do dualismo gnóstico, nesse caso específico, mediante a sizígia de YHVH, o deus 

terrível do antigo testamento e Sophia.  

Se consideramos que o livro de Jó foi escrito em um período que coincidiu com o 

que autores têm chamado de “pré-Gnosticismo”, 981 poderíamos inferir com o próprio 

Jung que, o arquétipo de Sophia é um tema ou conceito recorrente no velho testamento, 

cuja apologia mais famosa está nos Provérbios de Salomão. Há aqui, uma questão que 

possivelmente se impõe ao leitor: por que esse conceito impacta tanto os filósofos, nesse 

caso específico, o próprio Jung e Corbin? O que teria esse conceito de especial?  

Para o filósofo francês, o conceito de Sophia não se resume a um tema isolado em 

um contexto religioso específico, como no caso do velho testamento, mas, contém em si 

elementos filosóficos eternos que constituem a psiquê humana, em termos junguianos, 

e consiste em um autêntico arquétipo. Era de se presumir que a ousada abordagem 

junguiana acerca do livro de Jó causaria polêmicas incontornáveis, pois a preocupação 

ali presente com o problema do mal apontam para um velho testamento de uma Religião 

Sophiânica:  

 
979 Jung, 1967. A obra original se intitulava Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion (1963). 

Infelizmente não tivemos acesso a esta fonte bibliográfica. 
980 (...) “L’idée de la Sophia ou sagesse divine (Sapientia Dei), un Esprit (Pneuma) de nature 

féminine, on peut dire une hypostase, coéternel, préexistant à la Création.” (Corbin, 2014, p.115) 
981  Bianchi et al., 1970, p.xxvii. 



 
 

288 
 

Este velho Testamento só estaria completo uma vez reunido através de todos os pressentimentos 

dos homens, todos os testemunhos de uma Religião sofiânica eterna, porque a Sophia bíblica não 

é apenas o sintoma de uma influência grega. Jung sabe disso, e a referência à Shakti indiana é 

uma alusão a todo um conjunto (gnosis, maniqueísmo, alquimia etc.) próprios de estudos que têm 

revelado, aos poucos, o significado que irrompe hoje na « pessoa » de Sophia.”982  

Mais do que um simples nome ou um substantivo, para Corbin, Sophia parece se 

converter em um princípio ontológico e cosmogônico muito peculiar, uma vez que o autor, 

juntamente com vários pensadores de Eranos, se utiliza do termo gnóstico pleroma para 

a interpretação de uma cosmologia e uma gnosis iraniana. Assim, a partir da obra de 

Suhrawardi e seus discípulos podemos encontrar:  

Uma metafísica narrativa que nos mostrará como a pessoa eterna de Fatima-Sophia constitui a 

sofianidade do pleroma dos Catorze Imaculados, e como, através da virtude cosmogônica deste 

pleroma, a sofianidade se converte em Presença em nosso mundo. Nossos autores cunharam um 

termo para expressá-lo: fatimiyya, termo abstrato que traduzido literalmente significa algo parecido 

a “fatimidade”, mas que ainda expressa mais diretamente o termo de “sofianidade”, desde que 

tenhamos reconhecido na pessoa eterna e mediadora da resplandecente Fatima, a qual, em 

outros lugares se denomina Sophia.983 

Embora seja a opinião do autor desta tese que em muitas Religiões, ao longo dos 

séculos, tenha ocorrido de institucionalização ou mecanização ritualística do sagrado, 

sempre se considerou importante a figura mediadora do Sacerdote, do Rabino, do 

 
982 “Cet Ancien Testament ne serait complet qu’une fois réunis à travers tous les pressentiments des 

hommes, tous les témoignages d’une religion sophianique éternelle, car la Sophia biblique n’est pas 
seulement le symptôme d’une influence grecque. Jung le sait, et la référence à la shakti indienne est une 
allusion à tout un ensemble (gnose, manichéisme, alchimie, etc.) dont ses propres études ont 
progressivement dégagé la signification qui éclate aujourd’hui en la « personne » de Sophia.” (Corbin, 
2014, p.116) 

983 “A metaphysical narrative will show us in the course of this book, how the eternal person of Fatima 
Sophia constitutes the Sophianity of the pleroma of the Fourteen Immaculate Ones, and how by the 
cosmogonic virtue of this pleroma, the Sophianity becomes the Presence in our world. Our authors coined 
a term to express this: fatimiya, an abstract noun which literally translated gives something like "tatimianite" 
but which the term Sophianity expresses more directly still once we have recognised in the eternal 
mediating person of Fatima the Resplendent, Her who is elsewhere known as Sophia.” (Corbin, 1989, p.xv) 



 
 

289 
 

Profeta ou do Guru. Portanto, é importante reconhecermos que, especificamente no 

islamismo, a figura dos profetas é sumamente importante, embora no exoterismo 

islâmico, ou seja, no islamismo popular, segundo Corbin, parece ter se perdido o sentido 

interno desse papel imanente do profeta e do Imam e sua respectiva fatimidade, que 

varia de acordo com o grau de instrução ou conhecimento (gnosis) do místico.  

Na cosmologia gnóstica xiita, a “profetologia,” o estudo que envolve a sabedoria 

dos profetas, e sua relação com Fatima-Sophia está submetida a uma “imamologia” e a 

uma angelologia próprias, elementos que compõem a estrutura cosmológica masdeísta 

que tentamos abordar anteriormente. Se perguntamos a qualquer devoto muçulmano 

que não tenha se aprofundado nos estudos esotéricos do xiismo a acerca do significado 

de Imam, provavelmente dirá que se trata de um simples guia espiritual de uma 

comunidade muçulmana. Entretanto, na mística xiita se antepõe a figura do Imam oculto, 

“[...] rodeado por uma cavalaria mística, cuja parousía anunciará a consumação de nosso 

Aion.” 984 Análogo ao Saoshyant, o herói escatológico masdeísta, se encontra presente 

nos corações, mas invisível aos olhos da carne, exceto aos olhos espirituais ao “fogo da 

imaginatio vera.985 

É importante recordarmos que nos contos de fadas e nos ensinamentos esotéricos 

de todas as grandes doutrinas místicas, religiosas ou filosóficas da antiguidade, como 

queiramos nomear, ao lado de um valente guerreiro há uma donzela, ao lado do 

sacerdote, uma sacerdotisa ou pitonisa, na relação entre Zaratustra e Spenta Armaiti, do 

mesmo modo, ao lado de um profeta xiita há a figura oculta de Hadrat-Fatima. 

Compreender os mistérios de Fatima, sem dúvida não é uma tarefa fácil, sobretudo para 

um fiel devoto do monoteísmo patriarcal. Entretanto, Corbin defende a ideia de que, até 

 
984 (…) “surrounded by a mystical body of knights, whose parousia will herald the completion of our 

Aeon.” (Corbin, 1989, p.xxviii) 
985 (…) “but the fire of that imaginatio vera.” (Corbin, 1989, p.xi) 



 
 

290 
 

mesmo no Islamismo xiita da antiguidade, havia o papel notável do aspecto feminino da 

divindade, enquanto representação arquetípica da sabedoria dos profetas, de modo que 

“[...] o nível de ser de Fatima-Sophia abrange a totalidade dos níveis de conhecimento, 

da gnosis, a tal ponto que o grau de preeminência respectiva dos profetas em termos de 

seu conhecimento de Deus está em função de seu conhecimento de Ḥaḍrat Fatima.” 986 

Os mistérios de Sophia, muito além de se tratar de um objeto de crença, e, portanto, 

absolutamente subjetivo, no sentido negativo da palavra, para Corbin, se refere a uma 

Teofania, o complexo fenômeno que permite o conhecimento e a experimentação direta 

ou aparição da divindade à humanidade por meio da gnosis.  

Se analisamos o termo utilizado por Corbin para se referir a este campo de 

experiências do imaginal a saber, teofania   ̶ conceito derivado do termo grego θεοφάνεια 

 ̶  logo vemos que é muito adequado, pois aponta para outros dois termos, a saber: Deus 

ou uma divindade (theos) que se manifesta ou se torna visível (phaínen). Ora, a que 

classe de experiência fenomenal estamos a nos referir? Que espécie de visão seria 

capaz de abarcar fenomenalmente um ente espiritual? Não seria esta questão que teria 

inquietado por vários anos o filósofo de Königsberg antes de publicar Träume eines 

Geistersehers, erläutert durch Träume der Metaphysik (1766) e que o mesmo ao se 

utilizar do termo Schwärmerei em seu juízo filosófico do caso teria dado uma resposta 

agnóstica para esta questão? 987 

Segundo Corbin (1989), este fenômeno não encontra seu lugar no mundo físico 

tridimensional, senão em mundo intermediário entre o sensível e o inteligível “[...] que se 

designa como Sophia, «a Alma do mundo», e que, por sua vez, é o lugar imaginal desta 

 
986 “Thus the degree of being of Fatima-Sophia recapitulates the whole of the degrees of knowledge, 

of gnosis, so very completely that the rank of the respective preeminence of the prophets in regard to their 
knowledge of God is measured by their knowledge of Hadrat Fatima.” (Corbin, 1989, p.65) 

987 Henry Corbin parece ter uma interpretação do caso de Swedenborg totalmente divergente de 
Kant uma vez que afirma que “Emanuel Swedenborg (1688-1772) was truly, in his immense work, the 
prophet of the internal sense of the Bible and this spiritual sense has nothing to do with allegory.” (Corbin, 
1999, p.38)  



 
 

291 
 

teofania. É ao mesmo tempo a mediadora necessária, Deus revelatus, entre a Divindade 

pura, eternamente oculta, fora do alcance, e o mundo do homem.” 988 Desse modo, a 

atividade sacerdotal, nada mais seria que uma Hierurgia ou Teurgia, cujo protagonismo 

essencial está na figura mediadora de Sophia. Este fenômeno, entretanto, só pode ser 

testemunhado por uma faculdade capaz de perceber ou ver a realidade fenomenal no 

âmbito em que está naturalmente inserido: o imaginal. 

4.6.3 O Mundus Imaginalis e a gnosis de Corbin  

Depois de considerarmos sobre alguns elementos da visão cosmológica que 

compõem o que poderíamos chamar de uma gnosis iraniana, voltemos ao início de sua 

obra Corpo Espiritual e Terra Celeste, e vamos ao conceito ao redor do qual se articulam 

todos estes elementos. Henry Corbin, com efeito, apresenta um mapa do imaginal, como 

nos referimos no início deste trabalho, e menciona um certo continente perdido, uma 

dimensão de realidade que transcende os dados empíricos a que poderíamos chamar 

de mundo de Hurqalya, alam al-mital, termos os quais Corbin encontra seu 

correspondente no latim: mundus imaginalis: que “[...] nunca mais deve ser confundido 

com o imaginário.” 989 O imaginário, muitas vezes terreno natural do poético, do 

simbólico, da ficção e até do irreal, teria de ser distinto de outra esfera de realidade a 

qual os místicos iranianos se moviam a fim de encontrar o seu conteúdo fenomenal.  

Entretanto, como buscamos apresentar neste trabalho, Corbin, redescobre uma 

gnosis islâmica, cujas raízes se encontra no mazdeísmo persa, e nela encontra também 

uma hermenêutica do imaginal que pode ser rastreada pelo termo tawil “[...] que 

 
988 (…) “what is denoted as Sophia, as the "Soul of the World," is at the same time the imaginal locus 

and the organ of this Theophany. It is at once the necessary mediatrix, the Deus revelatus, between pure 
Divinity, for ever concealed, beyond our reach, and man's world.” (Corbin, 1989, xiv) 

989 (…) “no more to be confused with imaginary” (Corbin, 1989, p.294) 



 
 

292 
 

etimologicamente significa devolver uma coisa a sua origem, ao seu arquétipo, a sua 

realidade verdadeira (donor).” 990 Para o leitor corbiniano não familiarizado com o Círculo 

de Eranos, talvez esta passagem poderia parecer desprovida de importância, sem 

considerar a influência de Jung e sua abordagem arquetípica neste círculo de 

pensadores.991  

A expressão mundus imaginalis parece surgir como uma necessidade 

terminológica imprescindível para o autor, pois “[...] encabeça toda uma rede de 

conceitos de que se situam no nível exato do Ser e do conhecer que conota: percepção 

imaginativa, conhecimento imaginativo, consciência imaginativa” 992 A questão em 

Corbin que envolve uma distinção essencial entre o imaginal e o imaginário parece ser 

equivalente à distinção entre objetivo e subjetivo, embora o autor pareça partir de 

conceitos singulares de “realidade” e “objetividade”. Sua proposta é esboçar uma 

“fenomenologia da consciência masdeísta” 993 e uma Angelologia, encontrar “[...] as 

figuras pessoais e arquétipos que constituem suas hierofanias,” 994 e, sem considerar 

estes elementos cosmológicos que compõem o panteão masdeísta é impossível 

compreender tais conceitos desenvolvidos pelo autor francês. 

Retomando alguns elementos cosmológicos iranianos, que buscamos abordar no 

início deste trabalho, a recusa claramente gnóstica de se reduzir a Terra e seus entes a 

uma concepção meramente causal, material, mecânica, mas, ao contrário, representá-

la mediante a imagem de seu Anjo, não poderia pertencer ao âmbito de conceitos 

 
990 (…) “which etymologically means "to Bring back". the data to their origin, to their archetype, to 

their donor.” (Corbin, 1989, p.53) 
991 Como buscamos abordar anteriormente, mencionando ainda que de passagem, o caro conceito 

junguiano de arquétipo, embora utilizado ao longo deste trabalho, este conceito merecia uma atenção 
específica em um trabalho posterior, uma vez que, ao rastrear este conceito na história da filosofia, Jung 
menciona certas correntes gnósticas que certamente influenciaram sua concepção do mesmo.  

992 (…) “Commands the complete network of notions appropriate to the precise level of Being and 
Knowledge which it connotes: imaginative perception, imaginative knowledge, imaginative consciousness.” 
(Corbin, 1989, p.ix) 

993 (...) “phenomenology of Mazdean consciousness” (Corbin, 1989, p.xxiii) 
994 (…) “with the personal Figures and archetypes that are its hierophanies” (Corbin, 1989, p.xxiii) 



 
 

293 
 

intelectuais abstratos nem ao plano dos meros dados sensíveis, teria, pois, de haver um 

mundo ou dimensão cognoscitiva intermediária que pudesse ser acessível por alguma 

faculdade de conhecimento. Obviamente, não se trata de um conhecimento em termos 

epistêmicos atuais, mas da própria gnosis. Este mundo Corbin denomina mundus 

imaginalis e a faculdade responsável por sua apreensão é a imaginação ativa ou 

imaginatio vera. Cito Corbin:  

Quanto à função do mundus imaginalis e das formas imaginais, esta é definida por sua situação 

mediana e mediadora entre o mundo inteligível e o mundo sensível. Por um lado, imaterializa as 

Formas sensíveis e, por outro, “imagina” as Formas inteligíveis às quais dá figura e dimensão. O 

mundo imaginal corresponde, por um lado, às Formas sensíveis e, por outro, às Formas 

inteligíveis. Essa situação mediana é aquela que impõe ao poder imaginativo uma disciplina 

inconcebível, ali onde se degenerou a uma simples “fantasia”, que produz apenas o imaginário, o 

irreal, e é capaz de todos os excessos. Esta é também a diferença que Paracelso já entendia e 

apontava perfeitamente entre a Imaginatio Vera (a verdadeira Imaginação, a Imaginação em seu 

verdadeiro sentido) e a Fantasia.995 

Em uma só citação encontramos a definição corbiniana do mundus imaginalis 

enquanto mundo intermediário, que contém em si, ao mesmo tempo, uma função passiva 

e ativa quanto ao conhecimento. Passiva no sentido da teofania, na medida em que se 

abre para a manifestação de tais fenômenos e que se constitui em si mesma como uma 

dimensão de realidade singular e ativa; no sentido em que a imaginatio vera, enquanto 

faculdade correspondente parece se constituir como aspecto determinante e objetivo no 

 
995 “As for the function of the mundus imaginalis and the Imaginal Forms, it is defined by their median 

and mediating situation between the intellectual and sensible worlds. On the one hand it immaterialises the 
Sensible Forms, on the other it «imaginalises» the Intellectual Forms to which it gives shape and dimension. 
The Imaginal world creates symbols on the one hand from the Sensible Forms, on the other from the 
Intellectual Forms. It is this median situation which imposes on the imaginative faculty a discipline which 
would be unthinkable where it had been degraded into «fantasy», secreting only the imaginary, the unreal, 
and capable of every kind of extravagance. Here there is the same total difference already recognised and 
clearly remarked by Paracelsus between the imaginatio vera (Imagination in the true sense) and 
«Phantasy».” (Corbin, 1989, p.ix) 



 
 

294 
 

conhecimento. Isso nos faz recordar um estudioso gnóstico contemporâneo, Samael Aun 

Weor, que afirmava que “[...] Para o sábio imaginar é ver. A Imaginação é o translúcido 

da Alma.” 996 Corbin, parece interpretar a natureza da imaginação de modo análogo, uma 

vez que esta 

[...] consiste precisamente em realizar a transmutação dos dados sensíveis, sua resolução na 

pureza do mundo sutil, para convertê-los em símbolos sem decifrar e cuja “chave” é a chave da 

alma. Esta percepção através da Imaginação equivale a uma “desmaterialização”, pois transforma 

o dado físico imposto aos sentidos em um puro espelho, em uma transparência espiritual.997 

Nesse caso, ele irá se referir ao imaginal, tal qual é o mundus imaginalis ou alam 

al-mital, como uma dimensão ontológica singular, que, devido sua natureza, para ser 

apreendida necessita de uma faculdade correspondente. Essa faculdade é a própria 

imaginação, que precisa ser treinada e, de certa forma, submetida a um rigor 

fenomenológico muito singular. Como buscamos apresentar anteriormente, a filosofia 

mística iraniana, tanto em sua vertente masdeísta antiga quanta a xiita, sua gnosiologia, 

bem como aquilo que poderíamos chamar de sua fenomenologia ou hermenêutica 

singulares, estão submetidas a uma escatologia, a uma cosmologia e uma angelologia 

fotogênicas, pois “[...] de um ponto de vista fenomenológico devemos considerá-la, por 

sua vez, como Luz Celeste que constitui, auréola e ilumina a alma, e como é a imagem 

primordial que a alma projeta de si mesma, e portanto o órgão através do qual se mostra 

a si mesma as coisas terrenais transfiguradas ou espera da transfiguração final.” 998 

 
996 “Para el sabio imaginar es ver. La imaginación es el translúcido del alma.” (Weor, 1983, p.131) 
997 “And the property of this Image will be precisely that of effecting the transmutation of sensory 

data, their resolution into the purity of the subtle world, in order to restore them as symbols to be deciphered, 
the «key» being imprinted in the soul itself. Such perception through the Imagination is therefore equivalent 
to a «dematerialization»; it changes the physical datum impressed upon the senses in a pure mirror, a 
spiritual transparency;” (…) (Corbin, 1989, p.11)  

998 (…) “phenomenologically, we should understand it as being at the same time the Light which 
constitutes, haloes, and enlightens the soul, and the primordial Image of itself which the soul projects. Thus 
it is the organ by which the soul shows to itself earthly things transfigured, or awaiting the final 
Transfiguration.” (Corbin, 1989, p.29) 



 
 

295 
 

No dualismo gnóstico masdeísta estão contidos, ao mesmo tempo, aspectos 

cosmogônicos, cosmológicos, gnosiológicos e escatológicos. A luz criativa de Hurqalya 

que penetra os Aions, e assim os engendra, é a mesma luz que permite ver esse mundo 

intermediário entre o sensível e o inteligível e somente mediante essa luz ou esse fogo 

resplandecente da aurora da Terra Celeste é que poderá ocorrer a transfiguração final. 

Esse mundo só pode ser conhecido pela apreensão das formas imaginais, pela 

imaginação verdadeira, quando seus matizes ou notas harmônicas aparecem neste 

mundo. 

Como se trata de uma dimensão de realidade que não pertence ao mundo 

material, esta faculdade de conhecimento não é corporal, não pertence a este corpo de 

carne e sangue, mas de um corpo sutil, ou, o que poderíamos chamar de corpo imaginal 

(yism mitali). É necessário um intelecto treinado, o que o autor chama de uma 

“hermenêutica” ou “fenomenologia” próprias, o tawil, como já expomos anteriormente.  

Este só é possível mediante uma faculdade de conhecimento especial (gnosis) que 

contém em si uma função ambígua: deve se pôr a serviço do sensível sem, contudo, 

reduzir o fenômeno a sua manifestação ou aparição terrenal. Para isso, se exigiria um 

intelecto capaz de interpretar corretamente tais símbolos terrenais.  

Para o profano ou exoterista, o relato literal obtido a partir dos sentidos é mais 

importante que o sentido espiritual, o qual fica geralmente reduzido a uma simples 

alegoria ou metáfora. Entretanto para o esoterista, “[...] é ao contrário: o pretendido 

sentido literal não é em realidade mais que uma metáfora (mayaz). O sentido verdadeiro 

(haqiqat) é o acontecimento que oculta esta metáfora.” 999 Entretanto, a compreensão do 

sentido por detrás dos fenômenos dados, a partir do mundus imaginalis jamais seria 

possível sem a ação de um daimon, de um gênio ou força luminosa intermediária, 

 
999 “For the esoteric it is the opposite: the socalled literal sense is only a metaphor (mayaz). The true 

sense (haqiqat) is the event which this metaphor conceals.” (Corbin, 1989, p.xiii) 



 
 

296 
 

inspiradora e inspirada pelas formas imaginais, que “[...] nossos filósofos denominam 

intellectus sanctus (Aql qudsi, intelecto santo), iluminado pela inteligência agente (Aql 

faal) que é o Anjo do Espírito Santo. De modo contrário ao lúdico e inofensivo mundo do 

imaginário, neste mundo imaginal estamos diante de uma encruzilhada final, cujo cenário 

é nossa Terra, a escolha derradeira entre o Anjo e o Demônio, entre a pura luz espiritual 

vivificante de Ohrmazd e suas potências aeônicas e a estéril e mortal realidade material 

de Ahriman e suas potências. Ao adentrarmos na cosmologia gnóstica masdeísta, 

conseguimos encontrar elementos de uma estrutura analogável com o islamismo xiita, 

com a gnosis judaica, e com o próprio Gnosticismo cristão. Ora, mas qual seria o sentido 

cosmológico e gnosiológico profundo da afirmação de Corbin, referindo-se a Hegel e 

Böhme,1000 de que este mundo está ao contrário? Não seria uma premissa análoga à do 

pensamento gnóstico de que a própria realidade material é uma densificação ou 

materialização demiúrgica das emanações do pleroma, dos Sephiroth ou Aions e, 

portanto, talvez menos reais do que estes? Estaríamos preparados para inverter ou 

reconstruir nossa visão materialista do mundo a partir da problemática gnóstica? 

Segundo Henry Corbin, se ainda continuarmos a pensar que o material tem mais 

realidade que o formal ou imaginal, a ignorar que é o plano espiritual e seus diversos 

níveis de manifestação que torna possível a existência das regiões ou dimensões 

inferiores, jamais iremos compreender a Weltanschauung gnóstica. Assim como no 

Gnosticismo encontramos diversos Aions ou “regiões de luz”, no mazdeísmo temos os 

keshvars e, por sua vez na Kabbalah judaica temos os Sefiroth, ou esferas da Árvore da 

Vida. Portanto, assim como é a “hermenêutica transcendental” do tawil é o que ocorre 

com “[...] os cabalistas, os verdadeiros acontecimentos são as relações eternas entre os 

 
1000 Corbin, 1989, p.xiii. 



 
 

297 
 

dez Sefiroth, ocultos sob os relatos dos acontecimentos externos que conta a Bíblia.” 1001 

Assim, podemos pensar com Scholem que a Weltanschauung “gnóstico-judaica” 

comporta a ideia de uma doutrina cosmológica e cosmogônica emanacionista e vertical, 

na qual a “realidade” de algo se dá mediante a manifestação gradual em outros planos 

de existência (Sephiroth). 

Com o avanço das ciências naturais desenvolveram-se técnicas muito avançadas 

de exploração e mensuração dos fenômenos da natureza, mas, gradualmente, foi-se 

abandonando a imaginação e o abismo entre o sensível-empírico e o inteligível-abstrato 

tornou-se, cada vez mais intransponível, e sem a devida precaução filosófica, o imaginal 

poderia recair em um pueril imaginário e lúdico. Nesse sentido, Corbin buscou realizar a 

tarefa de devolver a imaginação seu papel gnosiológico ou gnóstico essencial: a 

captação fenomenal de uma vasta gama de elementos que jamais poderiam ser 

entendidos senão a partir de seu próprio mundo imaginal, e que jamais devem ser 

subestimados ou reduzidos a um sentido epistemológico estéril. 

Neste sentido é importante destacar que o profeta Suhrawardi, depois de uma 

grande angústia diante do problema do conhecimento, tem a visão do Imam de 

Sabedoria o qual o exorta: “[...] o conhecimento que tens de ti mesmo é uma percepção 

direta de si mesmo por si mesmo ou você obteve de algo distinto?” 1002 Esta experiência 

teofânica do filósofo no mundo de Yabarsa, o mundo imaginal, parece ter se desvanecido 

diante da inversão lógica, pois “[...] para o investigador, este caminho consiste em 

primeiro lugar em fazer perguntas sobre si mesmo, para depois se elevar ao 

conhecimento do que está acima dele.” 1003 Ora, se pensamos com Corbin que para cada 

 
1001 (…) “the Kabbalists, true events are the eternal relations between the ten Sephiroth, concealed 

beneath the accounts of the exterior happenings related by the Bible.” (Corbin, 1989, p.xiii) 
1002 (…) “Is the knowledge which you have of yourself a direct perception of yourself by yourself, or 

do you get it from something else?” (…) (Corbin, 1989, p.119) 
1003 “For the seeker, this way consists first of all in investigating his knowledge of himself, and then 

in raising himself to the knowledge of that which is above him.” (Corbin, 1989, p.119) 



 
 

298 
 

ente terreno existe uma contraparte celestial, se a imagem primordial das coisas só pode 

ser captada pela imaginatio vera dos alquimistas ou os olhos de fogo do profeta, a 

pergunta acerca da natureza do humano não deveria ser refeita sob a mesma 

perspectiva imaginal? Não estaríamos diante da necessidade de uma Antropologia 

fundada em uma autognosis? 

A respeito disso, nossa tese é a de que, os principais autores de Eranos – três 

dos quais buscamos dar uma ênfase maior nesse trabalho  ̶  ao se defrontarem com o 

problema da gnosis, e sua contraparte histórica, o Gnosticismo, buscaram realizar uma 

reformulação da ideia de conhecimento do humano. Assim, o problema da gnosis é 

absorvido nas discussões deste grupo de modo a estimular o desenvolvimento de um 

conhecimento que dialoga com a visão profética, a sabedoria esotérica, a experiência 

mística e o pensamento gnóstico, assim como contém em si diversos elementos 

cosmológicos, soteriológicos, escatológicos sem perder o rigor, a crítica e a elegância 

filosófico-intelectual. 

Segundo o pensador francês, os esforços empregados até agora para 

compreender a coesão profunda que há na angelologia e cosmologia masdeístas, bem 

como na relação com o que ele chama de mistério sofiânico da Terra 1004 não são 

suficientes, uma vez que esta sabedoria teria sido excluída de todos os cânones pela 

ortodoxia religiosa. Contudo, esta sofianidade ou fatimidade personificadas também na 

figura de Spenta Armaiti e das Fravartis, e seu modo de ser, podemos encontrar “[...] a 

partir do esboço de uma antropologia mística que traça uma interiorização, uma 

apropriação dos caracteres que condicionam o renascimento ao estado celeste.” 1005 Isto 

equivale dizer que a realização do humano só encontra seu significado último mediante 

 
1004 (...) “Sophianic mystery of the Earth.” (Corbin, 1989, p.15) 
1005 (...) “from the rough sketch of a mystical anthropology that outlines the interiorization or 

appropriation of the attributes conditioning rebirth in the celestial state.” (Corbin, 1989, p.39) 



 
 

299 
 

o contato filosófico-vivencial com este arquétipo primordial, cujo vislumbre só pode ser 

captado mediante a experiência visionária e teofânica, isto é, do imaginal. Afinal, a 

pergunta mesma acerca da realidade das diversas narrativas simbólicas, mitos, 

parábolas, que os antigos nos deixaram de legado, nos aponta para a necessidade de 

se compreender o que Corbin chama de uma “filosofia profética” ou “narrativa”, de uma 

“história ou geografia do imaginal.”  

Corbin sem dúvida contribuiu para a ampliação do campo de estudos do homo 

religiosus no Círculo de Eranos, permitindo que a luz do Oriente preenchesse os 

recônditos da obscuridade intelectual que continua a se negar a ver também no Islã a 

sua beleza e a sua gnosis. Segundo Corbin, ao longo da História da Filosofia podemos 

contemplar uma cavalaria espiritual em luta pela “Alma do Mundo,” pela “transfiguração 

da Terra”,1006 que os heróicos lutadores e seus opositores travaram e continuam a travar. 

Os que lutaram em favor da Alma do Mundo, ou de Sophia, tiveram que, muitas vezes, 

sacrificar aspectos materiais e profissionais, em prol de sua missão filosófica. Se essa 

analogia é tomada a sério, e a lista de pensadores, tanto protagonistas quanto 

antagonistas continuasse a se alargar na contemporaneidade, em qual lista seríamos 

inscritos? Não seria a Filosofia, segundo Corbin, muito longe de uma simples atividade 

intelectual, teórica e curricular, a atividade genuína que permite a própria alma humana 

se integrar com essa Alma do Mundo: Sophia?  

Nessa “antropologia imaginal,” ao mesmo tempo filosófica e mística, o verdadeiro 

filósofo ou sábio é aquele que consegue ter esses olhos de fogo, contemplar a sarça 

ardente e, com isso, incorporar ao mesmo tempo a sabedoria filosófica mais elevada e 

a experiência mística visionária do profeta na noite do Miray. Contudo, essa unio mystica 

não seria possível sem a intermediação de Sophia, que é a expressão máxima da 

 
1006 (...) “Soul of the World” (...) “Transfiguration of the Earth” (Corbin, 1989, p.37) 



 
 

300 
 

sabedoria, do amor, da presença e morada da criação (Shekinah) ao mesmo tempo 

terrena e divinal. 

Conclusão 

Nosso trabalho teve como objetivo principal compreender o que poderíamos 

nomear como “o problema da gnosis”, na medida em que este nos parece se constituir 

um elemento essencial e decisivo na reformulação de uma nova abordagem ou 

conhecimento do humano no Círculo de Eranos, com base no diálogo entre alguns dos 

principais autores e das temáticas que se articulam neste contexto temático.  

No primeiro capítulo buscamos apresentar uma introdução acerca do Círculo de 

Eranos, seu significado, sua organização institucional, seu apogeu e declínio, bem como 

o que poderíamos pensar como o seu legado para a posteridade. Como buscamos 

mostrar no segundo capítulo, o termo “crise” adequa-se ao contexto histórico da Europa 

na primeira metade do século XX, seja ele em vários sentidos: filosófico-científico, 

existencial, social e espiritual - a saber, de um profundo descontentamento civilizacional 

quanto à ideia de “progresso” e ao próprio destino do humano - situação agravada pela 

devastação das guerras, a depressão econômica e a ascensão dos totalitarismos (2.6), 

situação que prosseguiu na segunda metade, com a partição da Europa em blocos 

antagonistas. Ao lado de certos movimentos “antiprogressistas” ou “antimodernistas” se 

vê uma retomada no interesse de diálogo entre a “filosofia ocidental” e a “sabedoria 

oriental” (2.3), evidenciadas pelo surgimento de escolas filosóficas fundadas a partir de 

uma preocupação espiritual e integral do humano, bem como do resgate de uma tradição 

filosófica antiga, por exemplo, pela escola tradicionalista ou perenialista (2.4), o 

Kosmikerkreis e a Schule der Weisheit (2.5). Assim, ao mesmo tempo que se observa 

um contexto social e cultural favorável ao surgimento de um círculo de intelectuais com 

preocupações semelhantes e, portanto, uma certa continuidade, este grupo parece 



 
 

301 
 

romper com a tendência esoterista e até mesmo filosófico-política desta época. Apesar 

de apresentarem uma abordagem dinâmica e não unilateral a estas questões  ̶  que 

pareciam se apresentar como urgentes para o homem europeu deste período  ̶  este 

grupo apresentava um modo singular de dialogar tanto com o academicismo quanto com 

vertentes filosófico-espirituais.  

No terceiro capítulo buscou-se problematizar a gnosis a partir da transição das 

abordagens da Religionsgeschichtlischer Schule para a Religionswissenschaft (3.1) de 

Eranos e como este conceito passa a ser tomado como um elemento fundamental na 

elaboração de um novo conhecimento do humano neste grupo. Assim, pudemos 

depreender que, ao mesmo tempo que se observa o ressurgimento, na 

contemporaneidade, do pensamento gnóstico, com a necessária distinção entre um 

aspecto histórico-factual do Gnosticismo e um aspecto filosófico mais amplo e complexo 

de gnosis (3.5), ocorre também, e de um modo muito generalizado, o surgimento do 

agnosticismo como um posicionamento filosófico (3.2). Desse modo, o Gnosticismo, 

compreendido inicialmente por Harnack (1888), em última instância, como uma simples 

secularização ou helenização do Cristianismo  ̶  ou em outros termos, como uma mistura 

contingente, um mero sincretismo 1007  ̶  restrito, portanto, a esta vertente cultural e 

amplamente difundido nesses termos, passa a ser investigado em Eranos a partir de 

uma abordagem singular, que valoriza o simbólico e as capacidades criativas, 

interpretativas e até mesmo gnosiológicas da imaginação para melhor apreender a 

situação do humano, da sua natureza, condição e destino. 

Com a descoberta dos Manuscritos de Nag Hammadi (3.3) e com o envolvimento 

direto de pesquisadores deste grupo no estudo desses, o tema da gnosis parece ganhar 

uma notabilidade ainda maior, evidenciada mediante a realização do Colóquio de 

 
1007 Veja-se o tópico 4.6.1, no qual apresentamos brevemente a crítica de Henry Corbin a tal 

concepção.  



 
 

302 
 

Messina (1966), um evento internacional que teve o Gnosticismo como tema ou 

problema central. A descoberta destes documentos se apresenta como uma “boa nova” 

para o conhecimento do humano, e o conteúdo destes parece ter estimulado 

consideravelmente as pesquisas bem como o “ânimo” de uma época de crises.  

Ao mesmo tempo que estes pensadores estão atualizados, em primeira mão, 

acerca do problema da gnosis, uma vez que dois de seus participantes, Quispel e Puech 

participaram de modo pioneiro e ativo na tradução do primeiro códice dos Manuscritos 

de Nag Hammadi, e apesar de certos abusos no uso do termo “Gnosticismo,” a sua 

ênfase interpretativa não se restringe à determinação da origem histórico-factual deste 

fenômeno, senão, na intensa busca dos elementos essenciais, arquetípicos ou “aiônicos” 

contidos nessa Weltanschauung tão singular, que se manifestou e que, possivelmente, 

continua a se manifestar historicamente na contemporaneidade, seja sob seus aspectos 

cosmológicos, soteriológicos ou escatológicos. 

No quarto e último capítulo, indicamos que os grandes pensadores de Eranos como 

Jung, Scholem, Corbin, Eliade, Quispel, Leeuw, Puech, mediante uma atitude histórico-

comparativa, referenciada como “humanista” (4.1.2) e “fenomenológica” (4.3.1), 

buscaram exaustivamente a compreensão e a descrição dos elementos essenciais do 

homo religiosus, mediante um movimento de “remitologização” (4.2.1)   ̶  estudos que 

foram iluminados pelos documentos recém descobertos, nos casos específicos de Jung, 

Scholem, Corbin, Puech e Quispel   ̶  tendo a gnosis como um dos grandes temas 

articuladores. Não se tratava de uma abordagem intelectual distanciada e indiferente, 

mas, a partir da influência da fenomenologia das Religiões, proposta por Gerardus van 

der Leew, na qual se exigiria uma participação no fenômeno: na experiência direta do 

numinoso, conceito formulado por Rudolf Otto e desenvolvido pelos grandes autores de 

Eranos. 



 
 

303 
 

Ao mesmo tempo que estes pensadores como Jung, Corbin, Scholem, Eliade, 

Quispel etc., se envolveram com a reformulação de uma “História Comparada da 

Religião”, mediante uma atitude interdisciplinar, comparativa, humanística e 

“fenomenológica” no sentido de Van der Leeuw, que ficou conhecida como 

Religionswissenschaft, passam a buscar um conhecimento superlativo do humano, uma 

gnosis, que pudesse se apresentar como uma alternativa, seja diante do positivismo, do 

materialismo, do historicismo, do agnosticismo, e de toda visão reducionista do humano. 

Dessa forma, muitos destes pesquisadores se envolvem consideravelmente com os 

estudos do Gnosticismo e passam a se auto identificar com o “pensamento gnóstico,” na 

medida em que a ênfase na compreensão da essência da experiência religiosa não recai 

mais sobre a fé senão no conhecimento e a experiência do numinoso. Assim como os 

estudos da gnosis ressurgem na contemporaneidade e esse termo passa a ser 

associado a um posicionamento filosófico-religioso necessariamente oposto ao 

dogmatismo ou à simples “crença”  ̶ tendo-se como grande exemplo a resposta que Jung 

fornece ao ser questionado se “acreditava” em Deus 1008   ̶ surge o agnosticismo como 

um “posicionamento filosófico” neutro ou “indiferente” diante destas questões. 

Considerando isso, os grandes autores de Eranos, quando passam a investigar as 

culturas ditas primitivas, buscam formular um conhecimento sui generis do humano e 

assumem uma abordagem filosófica em termos de uma Weltanschauung gnóstica 

(4.3.3), com vistas a combater o materialismo e o agnosticismo enquanto um 

indiferentismo filosófico.  

Não se tratava de uma gnosis apresentada pretensiosamente, enquanto uma 

metafísica dogmática, de um conhecimento estritamente esotérico ou revelado 

exclusivamente pela experiência mística, isto é, uma experiência privada, mas, a partir 

 
1008 Veja-se: 4.4.3. 



 
 

304 
 

da retomada de uma tradição filosófica interdisciplinar, arquetípica (4.4), cabalística (4.5), 

imaginal (4.6), ou seja, que herda elementos filosóficos da alquimia, do Gnosticismo, da 

fenomenologia, do existencialismo etc., para compor um nova abordagem, que se 

apresentaria como uma alternativa filosófica diante de suas visões antagonistas ou 

“ameaças,” supracitadas,  como o caso do materialismo científico, para os pensadores 

tradicionalistas e do agnosticismo, sendo este último retratado como uma “ameaça 

mental,” pontualmente em Henry Corbin. 

Desse modo, nossa tese é a de que, aquilo que nomeamos como “o problema da 

gnosis” se constituiu como um grande elemento articulador das discussões filosóficas 

travadas no Círculo de Eranos em torno da questão do humano  ̶  sobretudo nas décadas 

de 30 a 70   ̶ e que este só pode ser compreendido adequadamente a partir da distinção 

entre um sentido histórico-factual, do que ficou conhecido como Gnosticismo e filosófico-

narrativo: da gnosis. O primeiro, como buscamos apresentar anteriormente, é entendido 

por estes autores como um movimento considerado herético e mais ativo no Século II. 

O segundo, correspondia a uma abordagem filosófica singular dos grandes autores de 

Eranos cujas múltiplas motivações  ̶ sejam estas mitológicas, antropológicas, 

psicológicas, cabalísticas  ̶  serviram de fundamentação para formulação de um novo 

conhecimento do humano. Assim, sobre a hipótese de Hakl (2014) de que “o clima 

espiritual particular de Eranos pelo qual cada um se sentia atraído ou afastado, até 

mesmo excluído” 1009, podemos afirmar que se deve à egrégora gnóstica do Círculo de 

Eranos.  

A impressão que deixa a leitura de algumas das obras destes pensadores é a de, 

em alguns momentos, se estar lendo um mesmo autor, pela continuidade estrutural dos 

conceitos ali apresentados, ou, em outros momentos, a sensação de participação de um 

 
1009 [Veja-se: 2.2.] (…) “particular spiritual climate of Eranos, by which one felt either attracted or put 

off, even excluded.” (Hakl, 2014, p.3) 



 
 

305 
 

verdadeiro simpósio filosófico, um debate de vários amigos, que, embora possam 

discordar sobre alguns assuntos, estão sempre dispostos a dialogar e a estabelecer um 

momento de participação e contato com o outro  ̶  neste caso, temas nada frívolos  ̶  e 

que, parecem ter sempre a gnosis como um tema articulador e anunciador da busca de 

um novo conhecimento (gnosis) do humano, inspirado por um daimon ainda 

desconhecido. 

 Como buscamos apresentar ao longo desse trabalho, os principais pensadores 

deste grupo, ao mesmo tempo em que parecem ter muito bem em conta a 

problematicidade em torno do “fenômeno gnóstico”, desenvolveram teses gnósticas, na 

medida em que incentivavam a formulação de uma Weltanschauung  ̶  uma visão ou 

intuição de mundo enquanto uma hipótese a ser testada  ̶  bem como a busca de um 

conhecimento que pudesse salvar o homem de qualquer reducionismo epistemológico, 

mas que, ao mesmo tempo respeitasse seus limites cognoscitivos, a tradição filosófica e 

estivesse aberto ao diálogo com o pensamento contemporâneo. Diante do exposto, 

podemos ainda inferir que a amplitude do impacto acadêmico de suas pesquisas, 

sobretudo envolvendo o homo religiosus, ainda nos é desconhecido e que estas podem 

ter contribuído decisivamente e, talvez, ainda de modo não reconhecido, para os estudos 

que hoje são conhecidos como Religiões Comparadas. Assim, em outros termos, 

pretendemos defender que, ao mesmo tempo em que os autores de Eranos parecem 

estar muito bem atualizados acerca das dificuldades interpretativas do Gnosticismo, e do 

problema da gnosis, bem como de certos abusos no uso do primeiro  ̶  contudo, eles não 

estão profundamente preocupados com a origem histórico-factual deste fenômeno, 

senão na busca dos elementos filosófico-narrativos essenciais e arquetípicos contidos 

nessa Weltanschauung complexa.  



 
 

306 
 

Trata-se de uma visão filosófica análoga ao perenialismo   ̶ desde que se resguarde 

distinção fundamental entre ambas as escolas1010  ̶  a saber, que, mediante um estudo 

histórico e comparativo das Religiões é possível encontrar um “conhecimento perene”; 

em termos junguianos, um conhecimento “aiônico” ou “arquetípico”, ou seja, um 

conhecimento essencial e decisivo, que não pode ser reduzido a certos padrões 

epistemológicos espaço-temporais, e que se poderia pensá-lo analogicamente como 

uma unidade “imanente-transcendente” ou “arquetípica” das Religiões. A gnosis 

reconhecida no seio deste grupo abrange múltiplos aspectos da situação antropológica 

– cosmológicos, pneumatológicos, soteriológicos e escatológicos  ̶  que comportam uma 

dimensão ética decisiva. Só a assunção destes aspectos possibilita redimir efetivamente 

o humano, desde que este esteja disposto a reconhecer que o “salvador” bem como o 

verdadeiro inimigo obscuro se encontram no interior do próprio humano e que, 

retomando a sabedoria dos antigos, é somente mediante a autognosis que este poderá 

conhecer o universo e os deuses.  

Concluímos: este trabalho pretende, não o reconhecimento ou qualquer impacto 

nos estudos acadêmicos da gnosis, mas  contribuir, minimamente que seja, para 

a  reflexão e divulgação contemporânea de um tema que inspirou e animou a vida interior 

de muitas pessoas no passado; também para o reconhecimento de um círculo de 

pensadores de elevada qualidade intelectual cuja influência, ainda que discreta ou 

desapercebida, marcou o pensamento do século XX e para a posteridade, sobretudo em 

referência ao que hoje se conhece como Religiões Comparadas.1011  

  

 
1010 Veja-se: 2.4. 
1011 Veja-se o verbete “Comparative Religion” no The Concise Oxford Dictionary of the Christian 

Church. Disponível em: 
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13
600831F0593DBE67CB359A815  

https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815
https://www.oxfordreference.com/display/10.1093/oi/authority.20110803095628649;jsessionid=F07AD13600831F0593DBE67CB359A815


 
 

307 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 1012  

Abbagnano, Nicola. (2007). Dicionário de Filosofia. São Paulo, Brasil: Martins 

Fontes. 

Ameisenowa, S. (1949) Animal-headed Gods, Evangelists, Saints and Righteous 

Men. Journal of the Warburg and Courtauld Institutes. (12), 21-45. 

Eliade, M. (1965). Krisis und Erneuerung der Religionswissenschaft. Antaios, 9(5), 

pp??; reprinted in Eliade, M. (2000). Das Okkulte und die moderne Welt: Zeitströmungen 

in der Sicht der Religionsgeschichte: Der Magische Flug: Aufsatzsammlung. Sinzheim: 

AAGW, 197-215; published in English as Eliade, M. (1965) Crisis and Renewal in History 

of Religions, History of Religions 5(1), 1–17. 

Accart, X. (2005).  Guénon ou le renversement des clartés : Influence d'un 

métaphysicien sur la vie littéraire et intellectuelle française. (1920-1970) Paris, France: 

Edidit.  

Agamben, G. (2002). Laperto: Luomo e lanimale. Torino, Italia: Bollati Boringhieri 

Editore. 

Adorno & Horkheimer. (2002) Dialectic of Enlightenment. Stanford, U.S.A: 

Stanford University Press.  

Aland, B., Bultmann, R., Jüngel, E., Bianchi, U., Unnik, W.C., Armstrong, A.H., 

Robinson, J.M., McRae, G.W., Rudolph, K., Widengreen, G., Gasparro, G.S., Schenke, 

H-M., Pearson, B.A., Schmithals, W., Pagels, E.H., Wisse, F., Wilson, R.M., Ménard, J.E. 

Segelber, E., ... Quispel, G. (1978). Gnosis: Festschrift für Hans Jonas. Göttingen, 

Deutschland: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Araújo, A. & Bergmeyer, H. (2013). Jung e o tempo de Eranos: Do sentido 

espiritual e pedagógico do Círculo de Eranos. Retirado de: 

https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/28048/1/educacao_94-112.pdf 

Aristote. (1966). De l”âme. Paris, France: Les Belles Lettres.  

Ash, M. G. (1995). Gestalt psychology in German culture, 1890-1967: Holism and 

the quest for objectivity. New York, U.S.A: Cambridge University Press.  

 
1012 Os autores estudados tem uma vasta produção literário-científica; no entanto, apenas foram 

referenciadas nesta bibliografia as obras que foram utilizadas nesta tese. 

https://repositorium.sdum.uminho.pt/bitstream/1822/28048/1/educacao_94-112.pdf


 
 

308 
 

Ashwin, P. (2006). Changing higher education: The development of learning and 

teaching. London, England:Routledge. 

Ayres, L. (2004). Nicaea and it´s Legacy: An Approach to Forth-Century Trinitarian 

Theology. New York, U.S.A.: Oxford University Press. 

Bailey, A. (1979). The Unfinished Autobiography. New York, U.S.A.: Lucis Trust.  

Bambach, C.R. (1995) Heidegger, Dilthey and the Crisis of Historicism. New York, 

U.S.A: Cornell University Press. 

Bazán, F.G. (2017). La gnosis eterna: Antologia de textos gnósticos, griegos, 

latinos y coptos III: Gnósticos Libertinos, Testimonios Hermético-Gnósticos, Alquímicos 

y Neoplatónicos. Madrid, España: Editorial Trotta.  

Benjamin, W & Scholem, G. (1989). The Correspondence of Walter Benjamin and 

Gershom Scholem. (1932-1940) New York, U.S.A: Schocken Books. 

Benjamin, W. (1997). Selected Writings Vol.I.(1913-1926) London, England: 

Harvard University Press. 

Benz, E. et al., (2016). Color Symbolism: Six Excerpts from the Eranos Yearbook. 

Washington, U.S.A: Spring Publication. 

Bianchi, U. et al., (1970). Le origini dello gnosticismo: Colloquio di Messina, 13-18 

aprile 1966, Leiden: Brill.  

Bible, Interlinear Greek-English New Testament (Bible) (with Hebrew and Syriac 

text in parallel). Retrieved from: https://www.pdfdrive.com/interlinear-greek-english-new-

testament-bible-with-hebrew-and-syriac-text-in-parallel-d158004043.html 

Blair, T. (2013). The Hebrew-English Interlinear ESV Old Testament: Biblia 

Hebraica Stuttgartensia, English Standard Version. Columbia, U.S.A: Crossway.  

Borbély, S. (2007). Gnostic Elements in Mircea Eliade´s Thinking. In: Studia 

universitatis Babes-Bolyai, Philologia, LII, 4.  

Bousset, W. (1970). Kyrios Christos: A History of the Belief in Christ from the 

Beginnings of Christianity to Irenaeus. New York, U.S.A: Abingdom Press.   

Bousset, W. (2011). Hauptprobleme der Gnosis. Göttingen, Deutschland: 

Vandenhoeck & Ruprecht. 

Brentano, F. & Fechner, G.T. (2015). Briefwechsel über Psychophysik (1874-

1878). Berlin, Deutschland: De Gruyter. 

https://www.pdfdrive.com/interlinear-greek-english-new-testament-bible-with-hebrew-and-syriac-text-in-parallel-d158004043.html
https://www.pdfdrive.com/interlinear-greek-english-new-testament-bible-with-hebrew-and-syriac-text-in-parallel-d158004043.html


 
 

309 
 

Buber, M. (2016). Eclipse of God: Studies in the relation between Religion and 

Philosophy. Princeton, U.S.A.: Princeton University Press.  

Bull, C.H. et al., (2012) Mystery and Secrecy in the Nag Hammadi collection and 

other Ancient Literature: Ideas and Practices. Leiden, Netherlands: Brill. 

Bultmann, R. (1958). Jesus Christ and Mythology. New York, USA: Charles 

Scribner”s Sons. 

Burkitt, F. (1932). Church and gnosis: A Study of Christian Thought and 

Speculation in the Second Century. New York: Ams Press. 

Cassirer, E. (1927). Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance 

Berlin: Springer Fachmedien Wiesbaden Gmbh. 

Cassirer, E. (2010). Philosophie der symbolischen Formen: Erster Teil: Die 

Sprache; Zweiter Teil: Das mythische Denken; Dritter Teil: Phänomenologie der 

Erkenntnis. Hamburg: Felix Meiner Verlag. 

Campbell, J. (1991) The power of myth. New York, U.S.A: Anchor Books.  

Campbell, J. (2004) The Hero with a Thousand Faces. New York, U.S.A: Princeton 

University Press.  

Comte, A. (1998) Cours de philosophie positive. Paris, France: Hermann. 

Copenhaver, B.P. (2019). Magic and the Dignity of Man: Pico della Mirandola and 

His Oration in Modern Memory. London, England: The Belknap Press. 

Corbin, H. (1946). Les motifs zoroastriens dans la philosophie de Sohrawardi. 

Tehran: Publications de la Société d"archéologie.   

Corbin, H. et al., (1951). Man and Time: Papers from the Eranos Yearbooks. With 

an introduction by Henry Corbin (English version).  

Corbin, H. (1978). Biographical Post-Scriptum to a Philosophical Interview. Paris: 

Official website of the Association des Amis de Henry et Stella Corbin. Retrieved from: 

https://www.amiscorbin.com/en/biography/biographical-post-scriptum-to-a-

philosophical-interview/ 

Corbin, H. (1989). Spiritual Body and Celestial Earth: From Mazdean lran to Shi”ite 

Iran. Princeton: U.S.A: Princeton University Press.  

Corbin, H. (1990). Avicenna and the Visionary Recital. Princeton, U.S.A: Princeton 

University Press. 

https://www.amiscorbin.com/en/biography/biographical-post-scriptum-to-a-philosophical-interview/
https://www.amiscorbin.com/en/biography/biographical-post-scriptum-to-a-philosophical-interview/


 
 

310 
 

Corbin, H. (1999). Swedenborg and esoteric Islam: two studies. New York, U.S.A: 

Swedenborg Foundation. 

Corbin, H. (2006). Cuerpo espiritual y Tierra celeste: Del Irán masdeísta al Irán 

chiíta. Madrid, España: Siruela. 

Corbin, H. (2014). Autour de Jung: Le bouddhisme et la Sophia. Paris, France: 

Éditions Entrelacs. 

Chacornac, P. (2000). La Vie simple de René Guénon : Illustrations de Pierre 

Chaux, Paris, Les Éditions Traditionnelles. 

Chattopadhyaya, D. (1992). Lokayata: Study in Ancient Indian Materialism. New 

Delhi: People´s Publishing House. 

Clarke, J.J. (1993) Em busca de Jung: Indagações Históricas e Filosóficas. Rio de 

Janeiro, RJ: Ediouro.  

Culianu, I.P. (2006). Gnosticism şi gîndire modernă: Hans Jonas. Iaşi, României: 

Polirom.  

Dilthey, W. (1894). Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie. 

Sitzung der philosophisch-historischen Klasse. Sitzungsberichte der königlich 

preussischen Akademie der Wissenschaften zu Berlin, Ausgabe XXVI,  pp.? Retrieved 

from:http://www.uwemortensen.de/Dilthey%20Ideen%20beschreibendezergliederndePs

ychologie.pdf 

Dilthey, W. (1990). Einleitung in die Geisteswissenschaften: Versuch einer 

Grundlegung für das Studium der Gesellschaft und der Geschichte. Göttingen, 

Deutschland: Vandenhoeck & Ruprecht. 

Dilthey, W. (2018). A essência da Filosofia. Petrópolis, Brasil: Vozes.  

Eliade, M. (1954). Cosmos and History: The Myth of the Eternal Return. New York, 

U.S.A: Harper Torchbooks. 

Eliade, M. (1961). History of Religions and a New Humanism. History of Religions, 

1(1), 1-8. Retrieved from: https://www.jstor.org/stable/1061968 

Eliade, M. & Kitagawa, J.M. (1965). The History of Religions: Essays in 

Methodology. Retrieved from: https://www.religion-online.org/book-chapter/the-

supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-

pettazzoni 

 

http://www.uwemortensen.de/Dilthey%20Ideen%20beschreibendezergliederndePsychologie.pdf
http://www.uwemortensen.de/Dilthey%20Ideen%20beschreibendezergliederndePsychologie.pdf
https://www.jstor.org/stable/1061968
https://www.religion-online.org/book-chapter/the-supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-pettazzoni
https://www.religion-online.org/book-chapter/the-supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-pettazzoni
https://www.religion-online.org/book-chapter/the-supreme-being-phenomenological-structure-and-historical-development-by-raffaele-pettazzoni


 
 

311 
 

Eliade, M. & Kitagawa, J.M. (1986). Metodología de la historia de las religiones. 

Barcelona: España: Paidos.  

Eliade, M. (1965). Krisis und Erneuerung der Religionswissenschaft. Antaios, 9(5), 

pp??; reprinted in Eliade, M. (2000). Das Okkulte und die moderne Welt: Zeitströmungen 

in der Sicht der Religionsgeschichte: Der Magische Flug: Aufsatzsammlung. Sinzheim: 

AAGW, 197-215; published in English as Eliade, M. (1965) Crisis and Renewal in History 

of Religions, History of Religions 5(1), 1–17. 

Eliade, M. (1987). The Sacred and the Profane: The Nature of Religion. New York, 

USA: Harvest Book. 

Eliade, M. (1989). Journal II. Chicago, IL: University of Chicago Press.  

Eliade, M. (2016). O sagrado e o profano: A Essência das Religiões. Lisboa, 

Portugal: Relógio d´Água.   

Ellenberger, H.F. (1994). The Discovery of the Unconscious: The History and 

Evolution of Dynamic Psychiatry. London, England: Fontana Press.  

Eranos Yearbook. (1958). Man and Time. Papers from the Eranos Yearbooks. 

London, England: Routledge & Kegan Paul. 

Falter, R. (2003). Ludwig Klages: Lebensphilosophie als Zivilisationskritik. 

München, Deutschland: Telesma.  

Ferreira, A. & Silveira, L. Do Círculo de Eranos à construção do simbólico em Carl 

Gustav Jung. Psicologia USP. SciELO: Scientific Electronic Library Online. Retirado de: 

https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0103-

65642015000200259&script=sci_abstract&tlng=pt 

Fitzgerald, M.O. (2010). Frithjof Schuon: Messenger of the Perennial Philosophy. 

Bloomington, U.S.A: World Wisdom. 

Franz, M.L. (2017). Alchemical Active Imagination. Boulder, U.S.A.: Shambhala.  

Freud, S. (2002). The Complete Correspondence of Sigmund Freud and Karl 

Abraham (1907-1925)  Routledge. 

Freud, S., Jung, C. G., & McGuire, W. (Ed.). (1974). The Freud/Jung letters: The 

correspondence between Sigmund Freud and C. G. Jung. Princeton, U.S.A.: Princeton 

University Press.  

Freud. S. (1982). Traumdeutung. Frankfurt, Deutschland: Fischer Taschenbuch 

Verlag. 

https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0103-65642015000200259&script=sci_abstract&tlng=pt
https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0103-65642015000200259&script=sci_abstract&tlng=pt


 
 

312 
 

Gieseler, J. (1857). A Text-book of Church History. Harper & Brothers. 

Given, J. (2019). Nag Hammadi at Eranos : Rediscovering Gnosticism among the 

Historians of Religions. London: Bloomsbury Academic. 

Grosse, J. (2010). Lebensphilosophie. Stuttgart, Deutschland: Reclam 

Taschenbuch. 

Guénon, René. (1976). Mélange. Paris: Editions Gallimard.  

Guénon, R. (2013). La Crise du monde moderne. Paris: Editions Gallimard. 

Hakl, H. (2014). Der verborgene Geist von Eranos. Unbekannte Begegnungen von 

Wissenschaft und Esoterik. Eine alternative Geistesgeschichte des 20. Jahrhunderts. 

[English] Eranos : an alternative intellectual history of the twentieth century / Hans 

Thomas Hakl ; translated by Christopher McIntosh with the collaboration of Hereward 

Tilton. – English, New York: Routledge.  

Hannah, B. (1981). Encounters with the Soul: Active Imagination as Developed by 

C. G. Jung. Boston, U.S.A.: Sigo Press.  

Hanegraaff, W. J. (2011) Kabbalah and Gnosis Magazine: (1985-1999) Kabbalah 

and Contemporary Spiritual Revival. Israel, Ben-Gurion: University of the Negev Press. 

Harnack, A. (1988). Lehrbuch der Dogmengeschichte. Freiburg, Deutschland: 

Akademische Verlagsbuchhandlung von J.C.B. Mohr.  

Harnack, A. (1990). Marcion: The Gospel of the Alien God. Durham, U.S.A.: The 

Labyrinth Press.  

Harnack, A. (2010). Lehrbuch der Dogmengeschichte. Freiburg, Deutschland: 

Akademische Verlagsbuchhandlung von J.C.B. Mohr.  

Hauer, J.W., Heim, K., Adam, K., (1937). Germany´s New Religion: The German 

Faith Movement. New York, U.S.A:The Abingdom Press. 

Hesse, H. (2005). Siddhartha. San Diego, U.S.A: Icon Classics. 

Hoeller, S.A. (2009). The Gnostic Jung and the Seven Sermons to the Dead. 

Wheaton, U.S.A.: Quest Books. 

Husserl, E. (1970). The Crisis of European Sciences and Transcendental 

Phenomenology: An Introduction to Phenomenological Philosophy. Evantson: 

Northwestern University Press. 

Husserl, E. (1976). Die Krisis der Europäischen Wissenschaften und die 

Transzendentale Phänomenologie. Haag, Netherlands. Martinus Nijhoff.  



 
 

313 
 

Huxley, A. (1947). The Perennial Philosophy. London, England: Chatto & Windus. 

Jaeger, W. (1963) Das frühe Christentum und die griechische Bildung. Berlin, 

Deutschland: Gruyter & Co. 

Jonas, H. (1928). Der Begriff der gnosis. [Dissertação publicadada posteriormente 

em dois volumes: Gnosis und spätantiker Geist: Teil 1: Die mythologische gnosis. 

Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1934; Teil 2: Von der Mythologie zur mystischen 

Philosophie. Vandenhoeck & Ruprecht, Göttingen, 1954]. Universität Marburg. 

Jonas, H. (1988). Gnosis und Spätantiker Geist: Die mythologische Gnosis (Erster 

Teil).  Göttingen, Deutschland: Vandenhoeck & Ruprecht.  

Jones, L. [Ed.] (2005). Encyclopedia of religion. New York, U.S.A: Thomson Gale. 

Joseph, A.B. (2004). Sepher Yetzirah: The Book of Formation Attributed to Rabbi 

Akiba Ben Joseph. Berwick, U.S.A.: Ibis Press.  

Joyce, J. (1939). Finnegans Wake. New York, U.S.A: Viking Press. 

Jung, C.G. (1902). Zur Psychologie und Pathologie sogenannter occulter 

Phänomene. Leipzig, Druck und Verlag von Oswald Mutze. Universität Zürich. 

Jung, C.G. (1943). L'Homme à la découverte de son âme. Paris, France: Petite 

Bibliothèque Payot. 

Jung, C.G. (1959). Aion: Researches into the phenomenology of the Selbst. New 

York, U.S.A.: Pantheon Books.  

Jung, C.G. (1962). Psychologie und Religion. Zürich, Switzerland: Rascher & Cie. 

AG, Verlag. 

Jung, C.G. (1969). Über die Archetypen und das kollektive Unbewusste. In: 

Gesammelte Werke Band 9.1.  

Jung, C.G. (1967). Antwort auf Hiob. Zürich, Switzerland: Walter Verlag. 

Jung, C.G. (1975). The Structure and Dynamics of the Psyche. New York, U.S.A: 

Princeton University Press.  

Jung, C. G. (1976). Symbols of Transformation: An Analysis of the Prelude to a 

case of Schizophrenia. New York, USA: Princeton University Press. 

Jung. C.G. (1977). Mysterium Coniunctionis: An inquiry into the separation and 

synthesis of psychic opposites in Alchemy. New York, U.S.A: Princeton University Press. 

Jung, C.G. (1978). Civilization in Transition. New York, U.S.A: Princeton University 

Press.  



 
 

314 
 

Jung, C.G. (1980). The Archetypes and Collective Unconscious. Princeton, U.S.A.: 

Princeton University Press. 

Jung, C.G. (1983). The Collected Works of Jung. Princeton, U.S.A.: Princeton 

University Press. 

Jung, C.G. (1983). The Zofingia Lectures. Princeton, USA: Princeton University 

Press.  

Jung, C.G. (1988). Studien über alchemistische Vorstellungen. Olten, Switzerland: 

Walter Verlag. 

Jung, C.G. (1989). Memories, Dreams, Reflections. New York, USA: Vintage 

Books. 

Jung, C.G. (1990). Aspectos do Drama Contemporâneo. Petrópolis, Brasil: Vozes. 

Jung, C.G. (2002). A Energia Psíquica. Petrópolis, Brasil: Vozes. 

Jung, C.G. (2013). Civilização em Transição. Petrópolis, Brasil: Vozes. 

Jung, C.G. (2021). Aion: Beiträge zur Symbolik des Selbst. Stuttgart, Deutschland: 

Patmos Verlag. 

Junginger, H. (2010). Harmless or Dangerous? The Eranos Conferences in the 

1930´s from the Perspective of National Socialist Germany. Archaeus, XIV, pp.41-55. 

https://www.academia.edu/15221003 

Kaplan, A. (1985). Meditation and Kabbalah. Boston, U.S.A.: Weiser Books.  

Kapteyn, O.[ed.] (1945). Studien für C.G. Jung - Zur Idee des Archetypischen - 

Zum 70. Geburtstag von C.G. Jung [Studien zum Probleme des Archetypischen - 

Festgabe für C.G. Jung zum siebzigsten Geburtstag 26. Juli 1945], Eranos-Jahrbuch 

XII/1945, Rhein-Verlag, Zürich.  

Kant, I. (1912). Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Leipzig, Deutschland: Der 

Philosophischen Bibliothek. 

Kant, I. (1923). Physische Geographie; Pädagogik. Berlin, Deutschland: Walter de 

Grunter & Co. 

Kant, I. (1766). Träume eines Geistersehers, erläutert durch Träume der 

Metaphysik. Würzburg, Deutschland: Felix Meiner.  

Kant, I. (1967). Kritik der reinen Vernunft. Würzburg, Deutschland: Felix Meiner.  

Keyserling, H.G. (1919). Das Reisetagebuch eines Philosophen. München und 

Leipzig: Duncker & Humblot.   

https://www.academia.edu/15221003/


 
 

315 
 

Khosroev, A. L. (1991). Alexandrian Christianity according to texts from Nag 

Hammadi. Moscow, Russia: Nauka. 

Kippenberg, H. (2011). Obituary: Prof. Dr. phil., Dr. theol. Carsten Colpe. Leiden, 

Netherlands: Brill.  

Kirsch, T.B. (2000). The Jungians: A comparative and historical perspective. 

London, England: Routledge.  

Kyber, M. (1931). Neues Menschentum: Betrachtungen in zwölfter Stunde. 

Leipzig, Deutschland: Hesse & Becker.  

Lahe, J. (2012). gnosis und Judentum: alttestamentliche und jüdische Motive in 

der gnostischen Literatur und das Ursprungsproblem der gnosis (Nag Hammadi and 

Manichaean studies, v. 75) Leiden: Brill. 

Layton, B. (ed.) (1980). The Rediscovery of Gnosticism. vol. I, Leiden 1980, 

pp.118-132. 

Lebovic, N. (2013) The Philosophy of Life and Death: Ludwig Klages and the Rise 

of a Nazi Biopolitics. New York, U.S.A: Palgrave Macmillan. 

McGuire, W. (1982). Bollingen: An Adventure Collecting the Past. Princeton, 

U.S.A.: Princeton University Press. 

Merkur, D. (1993). Gnosis: an Esoteric Tradition of Mystical Visions and Unions 

Albany: State University of New York Press.  

Meyer, M. (2007) The Nag Hammadi Scriptures: The Revised and Updated 

Translation of Sacred Gnostic Texts Complete in One Volume. New York, U.S.A: Harper 

Collins Publishers. 

Mirandola, P.D. (2014). Discorso sulla dignità dell”uomo. Roma, Itália: Ugo 

Guanda Editore. 

Mohanty, J. N. (2011). "Frontmatter":Edmund Husserl's Freiburg Years. New 

Haven: Yale University Press.  

Mouravieff, B. (2019) Gnôsis, Étude et commentaires sur la tradition ésotérique de 

l'Orthodoxie orientale. La Baconnière: La Colombe.  

Muratori, C. (2016). The First German Philosopher: The Mysticism of Jakob 

Böhme as interpreted by Hegel. London, England: Springer. 

Nasr, S. H. (2005). The Essential Frithjof Schuon. World Wisdom. 

Neusner, J. (2001). The reader”s guide to the Talmud. Leiden, Netherlands: Brill.  



 
 

316 
 

Nietzsche, F.W. (1984). Menschliches, Allzumenschliches: Ein Buch für freie 

Geister. Leipzig, Deutschland: Druck und Verlag. 

Nietzsche, F.W. (1895). Der Antichrist: Fluch auf das Christentum. Leipzig, 

Deutschland, Hofenberg. 

Odeberg, H. [Ed.] (1928). III Enoch: The Hebrew Book of Enoch. London, England: 

Cambridge University Press.  

Oldmeadow, H. (2010). Frithjof Schuon and the Perennial Philosophy. 

Bloomington, U.S.A: World Wisdom.  

Oldmeadow, H. (2011).  Ex Oriente Lux: Eastern Religions,Western Writers. 

Literature & Aesthetics 21 (1). 23-42. Retrieved from: 

https://www.academia.edu/19857487 

Otto, R. (1979). Das Heilige: Über das Irrationale und die Idee des Göttlichen und 

sein Verhältnis zum Rationalen. München, Deutschland: Verlag C.H. Beck.  

Otto, R. (2007). O sagrado: Os aspectos irracionais da noção do divino e sua 

relação com o racional. Petrópolis, Rio de Janeiro: Vozes. 

Pagels, E. (1989). The Gnostic Gospels. New York, U.S.A.: Vintage Books. 

Pele, A. (2012). El discurso de la dignitas hominis en el humanismo del 

Renacimiento. Madrid: Editorial Dyckinson.  

Piñero, A. [Ed.] (2009). Todos los Evangelios: Tradución integra de las lenguas 

originales de todos los textos evangelicos conocidos. Madrid, España: Edaf. 

Preus, A. (2007). Historical Dictionary of Ancient Greek Philosophy. Toronto, 

U.S.A.: The Scarecrow Press. 

Puech, H.C. (1982). En torno a la gnosis: La gnosis y el tiempo y otros ensayos. 

Madrid, España:Taurus. 

Quispel, G. (1951). Gnosis als Weltreligion. Zürich, Switzerland: Origo Verlag.  

Quispel, G. (2008). Gnostica, Judaica, Catholica: Collected Essays of Gilles 

Quispel. Boston, USA: Brill.  

Read, H. (1955). Education through Art. New York, USA: Pantheon Books. 

Read, H. (2011). Education for Peace. London, U.K: Routledge & Kegan Paul. 

Robinson, J.M. (2014). The Nag Hammadi Story: From the Discovery to the 

Publication. Boston, U.S.A: Brill.  

https://www.academia.edu/19857487/


 
 

317 
 

Rohden, V. (2009). Representações não-conscientes em Kant. In: I Congresso 

Nacional de Filosofia da Unicentro – II Colóquio Kant da SKB-PR, ISSN 2175-3059, 

Guarapuava. Anais, 2009. CD-ROM. Retrieved from: http://docplayer.com.br/15449451-

I-congresso-nacional121 

Rudolph, K. (1987). gnosis: The Nature and History of Gnosticism. New York, USA: 

Harper Collins Publishers.  

Santos, M.F. (2001). A Sabedoria das Leis Eternas. São Paulo, SP: É 

Realizações. 

Schmidt, C. [Ed.] (1978). Pistis Sophia. The Coptic Gnostic Library. Leiden, 

Netherlands: Brill.  

Schmitz, O. (1923). Psychoanalyse und Yoga. Darmstadt: Otto Reichl Verlag. 

Scholem, G.G. (1965). Jewish Gnosticism, Merkabah Mysticism, and the Talmudic 

Tradition: The Jewish Theological Seminary of America, New York: Israel Goldstein 

Lectures. 

Scholem, G.G. [Ed.] (1977). Zohar: The Book of Splendor: Basic readings from the 

Kabbalah. New York, USA: Schocken Books.  

Scholem, G.G. (1995). Major Trends in Jewish Mysticism. New York, USA: 

Schocken Books.  

Scholem, G.G. (2015). A cabala e seu simbolismo. São Paulo, SP: Perspectiva.  

Scholem, G.G. (2020). Zur Kabbala und ihrer Symbolik. Berlin, Deutschland: 

Suhrkamp Verlag.  

Schopenhauer, A. (1974). Parerga and Paralipomena:Short Philosophical Essays  

Norfolk: Oxford University Press.  

Schopenhauer, A. (1977) Die Welt als Wille und Vorstellung. Zurich, Schweiz: 

Diogenes Verlag. 

Schuon, F. (1948). De l’unité transcendante des Religions. Paris, France: Éditions 

Gallimard. 

Schuon, F. (1953). The Transcendent Unity of Religions. London, England: 

Latimer Trend & Plymouth. 

Schuon, F. (1979). De l´Unité Transcendante des Religions: Nouvelle Édition 

revue et Argumentée. Paris: Éditions du Seuil. 

Schuon, F. (1957). Sentiers de gnose, Paris: La Colombe.  

http://docplayer.com.br/15449451-I-congresso-nacional121
http://docplayer.com.br/15449451-I-congresso-nacional121


 
 

318 
 

Sefaria.  Sefaria: A Living Library of Jewish Texts Online. Retrieved from: 

https://www.sefaria.org 

Shamdasani, S. (1998). Cult Fictions: C.G.Jung and the founding of analytical 

psychology. London, England: Routledge. 

Shamdasani, S. (2003). Jung and the Making of Modern Psychology: The Dream 

of a Science. New York, U.S.A: Cambridge University Press. 

Smith, W. (1867). Dictionary of Greek and Roman Biography and Mythology. 

London, England: Earinus-Nyx.  

Troeltsch, E. (1911). Die Bedeutung des Protestantismus für die Entstehung der 

modernen Welt. München und Berlin: Oldenbourg. 

Tröger, K.W. (1971). Mysterienglaube und Gnosis in Corpus Hermeticum XIII. 

Berlin: Akademie Verlag, 1971. 

Unesco. (1945). Constitution of the United Nations Educational, Scientific and 

Cultural Organization. London. Retrieved from: https://www.unesco.org/en/legal-

affairs/constitution 

United Nations. (1948). Universal Declaration of Human Rights. Retrieved from: 

https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-declaration/translations/english 

Voegelin, E. (2000). Modernity without Restraint: The Political Religions; The new 

Science of Politics; and Science, Politics, and Gnosticism. London, England: University 

of Missouri Press.  

Wasserstrom, S. M. (1999). Religion after religion: Gershom Scholem, Mircea 

Eliade, and Henry Corbin at Eranos . New Jersey: Princeton University Press.  

Weil, P. (1976). Esfinge: Estrutura e Mistério do homem. Itatiaia: Vozes.  

Weor, S.A. (1985). La Revolución de la Dialética. Guadalajara, México: Ediciones 

Pleroma.  

Wilhelm, R., & Jung, C.G. (1994). Das Geheimnis der Goldenen Blüte. München, 

Deutschland: Diederichs Gelbe Reihe. 

Williams, M. A. (1996). Rethinking “Gnosticism”: An Argument for Dismantling a 

Dubious category. Princeton, U.S.A: Princeton University Press. 

  

https://www.sefaria.org/
https://www.unesco.org/en/legal-affairs/constitution
https://www.unesco.org/en/legal-affairs/constitution
https://www.ohchr.org/en/human-rights/universal-declaration/translations/english


 
 

319 
 

ANEXO I 

Lista de conferencistas e conferências 1013 

Adami, Valerio 

 

“Che dire del disegno?”, 71/2012, 143–161 

  

Afanassiev, Valery 

 

“La mesure de la terre”, 74/2017-2018, 383–412 

  

Aglioti, Salvatore Maria 

 

“Spirito fatto carne. Corpo, cervello e trascendenza”, Eranos–Jung Lecture, 
72/2013–2014, 847–859 

  

Aizenstat, Stephen 

 

“Fragility of the World’s Dream”, 70/2009–2010–2011, 178–194 

“The Dangers and Opportunity of Cyberspace: A New Vision of Global Dreaming”, 
71/2012, 218–235 

“The Pacifica Story: Money as Psychic Libido”, 72/2013–2014, 244–268 

“The Fate of the Dream in the Future of a Cyber World”, 74/2017-2018, 158–178 

 

Allberry, Charles Robert Cecil Augustine 

 

“Symbole von Tod und Wiedergeburt im Manichäismus”, 7/1939, 113–149 

  

Aprile, Gianni 

 

“Crisi finanziarie e mistificazione dell’esperienza”, 72/2013–2014, 195–243 

  

  

 
1013 Fizemos referência idêntica à fonte original, na qual consta os volumes das publicações bem 

como as páginas das referidas conferências. Veja no website oficial da Fundação Eranos: 
http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers 

http://www.eranosfoundation.org/page.php?page=11&pagename=lecturers


 
 

320 
 

Armstrong, Arthur Hilary 

 

“The Divine Enhancement of Earthly Beauties: The Hellenic and Platonic 
Tradition”, 53/1984, 49–81 

“The Hidden and the Open in Hellenic Thought”, 54/1985, 81–117 

“Platonic Mirrors”, 55/1986, 147–181 

“Itineraries in Late Antiquity”, 56/1987, 105–131 

  

Baeck, Leo 

 

“Individuum ineffabile”, 15/1947, 385–436 

  

Bänziger, Hans Conrad 

 

“Der Glaube als archetypische Haltung. Versuch einer Amplifikation”, 18/1950, 
377–412 

  

Baracchi, Claudia 

 

“Il grande prigioniero. Libertà, limite e i confini della psyche”, Eranos–Jung Lecture, 
75/2019–2020–2021, 821–842 

  

Baum, Julius 

 

“Die symbolischen Darstellungen der Eucharistie”, 11/1944, 327–346 

“Darstellungen aus der germanischen Götter- und Heldensage in der nordischen 
Kunst”, 17/1949, 335–358 

  

Baynes, Charlotte 

 

“Der Erlösungsgedanke der christlichen Gnosis (Originaltexte und Kommentare)”, 
5/1937, 155–209 

  

Beck, Guy 

 

“Ragas of Love: Devotional Music in the Hindu Tradition”, Fetzer–at–Eranos 
Lecture, 70/2009–2010–2011, 577–595 

  

Beirnaert, Louis 

 

“La dimension mythique dans le sacramentalisme chrétien”, 17/1949, 255–286 



 
 

321 
 

“Le symbolisme ascensionnel dans la liturgie et la mystique chrétiennes”, 19/1950, 
41–63 

  

Benini, Arnaldo 

 

“Il tempo a priori nel cervello”, Eranos–Jung Lecture, 74/2017–2018, 569–584 

  

Benz, Ernst 

 

“Die heilige Höhle in der alten Christenheit und in der östlich-orthodoxen Kirche”, 
22/1953, 365–432 

“Theogonie und Wandlung des Menschen bei Friedrich Wilhelm Joseph Schelling”, 
23/1954, 305–365 

“Der Mensch und die Sympathie aller Dinge am Ende der Zeiten (nach Jakob 
Boehme und seiner Schule)”, 24/1955, 133–197 

“Creator Spiritus. Die Geistlehre des Joachim von Fiore”, 25/1956, 285–355 

“Der Friedensgedanke in der gegenwärtigen Auseinandersetzung zwischen 
Buddhismus und Christentum in Asien”, 27/1958, 359–404 

“Der dreifache Aspekt des Übermenschen”, 28/1959, 109–192 

“Vision und Führung in der christlichen Mystik”, 31/1962, 117–169 

“Der Mensch als Imago Dei”, 38/1969, 297–330 

“Die schöpferische Bedeutung des Wortes bei Jacob Boehme”, 39/1970, 1–40 

“Die ewige Jugend in der christlichen Mystik von Meister Eckhart bis 
Schleiermacher”, 40/1971, 1–50 

“Die Farbe im Erlebnisbereich der christlichen Vision”, 41/1972, 265–326 

“Die Signatur der Dinge. Aussen und Innen in der mystischen Kosmologie, in 
Schriftauslegung und Physiognomik”, 42/1973, 517–580 

“Norm und Heiliger Geist in der Geschichte des Christentums”, 43/1974, 137–182 

“Der kopernikanische Schock und seine theologische Auswirkung”, 44/1975, 15–
60 

“„Mancherlei Gaben, ein Geist“: Zur Wiedererkennung der Charismata”, 45/1976, 
315–361 

“Zeit, Endzeit, Ewigkeit”, 47/1978, 1–39 

  

Beretta, Simona 

 

“Love and Generation: A Powerful Metaphor for Understanding Economic, Social 
and Political Innovation”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 475–499 

  

Berlucchi, Giovanni 

 

“Cervello, mente e corpo”, Eranos–Jung Lecture, 72/2013–2014, 834–846 



 
 

322 
 

 Bernardini, Riccardo 

 

“Amor carnalis, amor spiritualis. Notes on Jung’s Treatment of Love from an 
Eranos Seminar on Opicinus de Canistris”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–
2011, 339–371 

“Jung nel giardino di Eranos: il paesaggio dell’analisi”, Eranos–Jung Lecture, 
70/2009–2010–2011, 729–736 

“I Tipi psicologici fra tradizione, controversie e modernità”, Eranos–School 
Seminar, 75/2019–2020–2021, 1093–1117 

  

Bernoulli, Rudolf 

 

“Zur Symbolik geometrischer Figuren und Zahlen. I. Allgemeines - II. Die 
Zahlensymbolik des Tarotsystems”, 2/1934, 369–415 

“Seelische Entwicklung im Spiegel der Alchemie und verwandter Disziplinen”, 
3/1935, 231–287 

  

Bettini, Maurizio 

 

“Il ‘mito’ tra autorità e discredito. Vicende di una parola dall’antichità alla 
modernità”, Eranos–Jung Lecture, 73/2015–2016, 917–938 

  

Bichler, Lorenz 

 

“Coming to Terms with the Past in China”, 66/1997, 69–82 

“From Shamans to Chroniclers: Remembering the Chinese Revolution”, 67/1998, 
17–37 

  

Bishop, Paul 

 

“Nietzsche and Klages on the Architecture of the Mind: Making Space for the Soul”, 
74/2017–2018, 258–326 

  

Boff, Leonardo 

 

“La psicologia analitica di C.G. Jung come risposta alla crisi ecologica attuale”, 
72/2013–2014, 396–412 

  

Bonardel, Françoise 

 

“Le souci thérapeutique contemporain : voie de guérison ou maladie du siècle ?”, 
72/2013–2014, 435–477 



 
 

323 
 

“Conjonction des opposés, non-dualité ou catharsis tragique : trois visions du mal 
et de son intégration par la psyché”, 73/2015–2016, 161–209 

  

Bonazzi, Matteo 

 

“Oggetto e ideale nell’orizzonte del legame contemporaneo”, Eranos–School 
Seminar, 75/2019–2020–2021, 1067–1078 

  

Bonola, Gianfranco 

 

“Senza inizio e senza fine. Tempo, spazio ed esseri nella concezione buddhista”, 
73/2015–2016, 563–601 

“La muta del serpente. Il buddhismo, l’ineluttabile e la terapia”, Eranos–Jung 
Lecture, 73/2015–2016, 697–723 

“Il riaccendersi della fiamma. La dottrina buddhista della rinascita nel suo impianto 
classico ed alcune successive metamorfosi”, 75/2019–2020–2021, 384–447 

 

Bonvecchio, Claudio 

 

“The Perfect Kingdom”, 65/1996, 13–41 

“Royal and Celestial Planimetry—Authority’s Sacred Space”, 66/1997, 141–159 

“Attending and Articulating—The Oracle and the Unconscious”, 68/1999, 47–72 

“Perché il mondo è fragile?”, 70/2009–2010–2011, 34–70 

“Carl Gustav Jung non solo analista”, Eranos–Jung Lecture, 70/2009–2010–2011, 
693–699 

“La sfida della soglia”, 71/2012, 41–78 

“Il denaro e il demonio”, 72/2013–2014, 98–128 

  

Bosnak, Robert 

 

“Probing the Deep: On Dream Incubation”, 67/1998, 39–49 

  

Brence, Joel 

 

“Divination and its Myth in our Culture”, 66/1997, 49–68 

  

Brun, Jean 

 

“La loi du jour et la passion de la nuit”, 44/1975, 199–230 

“Sisyphe, enfant de Prométhée”, 46/1977, 97–120 

“Les murs et les fêlures du temps”, 47/1978, 239–268 



 
 

324 
 

“Le chant du mythe”, 48/1979, 35–59 

“Déchirement et existence”, 49/1980, 295–321 

“Le sommet et l’abîme”, 50/1981, 51–78 

“Les filigranes de l’histoire”, 51/1982, 157–188 

“L’aura des choses et des êtres”, 52/1983, 55–85 

“Visage et défigurations de la Beauté”, 53/1984, 241–272 

“Les souterrains du temps”, 54/1985, 47–79 

“Reflets et réflexions”, 55/1986, 57–83 

“Croisée des chemins et carrefours de routes”, 56/1987, 45–67 

“Le monde des résonances”, 57/1988, 49–74 

  

Buber, Martin 

 

“Sinnbildliche und sakramentale Existenz im Judentum. I. Die sinnbildliche 
Existenz in der Welt der Prophetie - II. Die sakramentale Existenz in der Welt des 
Chassidismus”, 2/1934, 339–367 [rpt. as Sinnbildliche und sakramentale Existenz im 
Judentum, Eranos Excerpta 3, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into English/Italian 
as Symbolic and Sacramental Existence in Judaism / Esistenza simbolica e sacramentale 
nell’Ebraismo, ed. Gianfranco Bonola, preface by Fabio Merlini & Riccardo Bernardini, 
Eranos Classics 3, Aragno*Eranos, Ascona 2023] 

  

Buonaiuti, Ernesto 

 

“Meditation und Kontemplation in der römisch-katholischen Kirche”, 1/1933, 327–
348 

“Symbole und Riten im religiösen Leben einiger Orden”, 2/1934, 305–337 

“I. Die gnostische Initiation und die christliche Antike - II. Die Exerzitien des hl. 
Ignatius von Loyola”, 3/1935, 289–322 

“Die Erlösung in den orphischen Mysterien”, 4/1936, 165–181 

“Die Ecclesia Spiritualis. I. Die iranischen, griechischen und biblischen Vorläufer 
der Ecclesia Spiritualis - II. Die Ecclesia Spiritualis durch die Jahrhunderte - III. Die 
christliche Mystik als Ecclesia Spiritualis”, 5/1937, 293–353 

“Maria Immaculata: I. Maria und die jungfräuliche Geburt Jesu - II. Die Heilige 
Maria Immaculata in der christlichen Überlieferung (mit 4 Illustrationen)”, 6/1938, 325–
402 

“Wiedergeburt, Unsterblichkeit und Auferstehung im Urchristentum”, 7/1939, 291–
320 [rpt. as Wiedergeburt, Unsterblichkeit und Auferstehung im Urchristentum, Eranos 
Excerpta 2, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into English/Italian as Palingenesis, 
Immortality, and Resurrection in Primitive Christianity / Palingenesi, immortalità e 
resurrezione nel Cristianesimo primitivo, ed. Adriano Fabris, preface by Fabio Merlini & 
Riccardo Bernardini, Eranos Classics 2, Aragno*Eranos, Ascona 2020] 

“Christus und Paulus”, 8/1940–1941, 257–294 

“Christologie und Ecclesiologie bei Sankt Paulus (Die Lehre von Christus und der 
Kirche bei Sankt Paulus)”, 8/1940–1941, 295–335 



 
 

325 
 

 Burkert, Walter 

 

“Götterspiel und Götterburleske in altorientalischen und griechischen Mythen”, 
51/1982, 335–367 

  

Buytendijk, Frederik Jakobus Johannes 

 

“Zur Phänomenologie der Begegnung”, 19/1950, 431–486 

  

Cambiano, Giuseppe 

 

“Individuo e comunità in Platone e Aristotele”, 75/2019–2020–2021, 595–627 

  

Cammerloher, Carl Moritz von 

 

“Die Stellung der Kunst im psychologischen Weltbild unserer Zeit (Ein Beitrag zur 
Funktionenlehre)”, 2/1934, 449–486 

  

Campbell, Joseph 

 

“The Symbol without Meaning”, 26/1957, 415–475 

“Renewal Myths and Rites of the Primitive Hunters and Planters”, 28/1959, 407–
457 

  

Carolis, Massimo De 

 

“Le tecnoscienze e la natura dello spirito”, Eranos–Jung Lecture, 72/2013–2014, 
816–833 

“Il tramonto del neoliberalismo e le passioni tristi”, Eranos–Jung Lecture, 73/2015–
2016, 634–647 

  

Casati, Roberto 

 

“The Philosophy of Time-lapse Movies: Vision Makers and Perspectives on Time” 
[with Yasaei, Samaneh], Eranos–Jung Lecture, 74/2017–2018, 487–505 

  

Cazzola, Roberto 

 

“Lo sporco e il male: canalizzare flutti e flussi”, 73/2015–2016, 257–319 

“Presenza degli assenti. Storia, memoria e narrazione come dialogo costante con 
i morti”, Eranos–Jung Lecture, 73/2015–2016, 648–696 



 
 

326 
 

 Chabot, Pascal 

 

“Face aux mutations, les liens subtils”, 75/2019–2020–2021, 573–594 

  

Chang, Chung-yuan 

 

“Tao and the Sympathy of All Things”, 24/1955, 407–432 

“Creativity as Process in Taoism”, 25/1956, 391–415 

“Self-Realization and the Inner Process of Peace”, 27/1958, 405–423 

  

Chittick, William 

 

“The Pivotal Role of Love in Sufism”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–
2011, 255–273 

  

Cirlot, Victoria 

 

“El cuidado de sí de la caballería en La Queste del Saint Graal a la luz de Pierre 
Hadot, Michel Foucault y Peter Sloterdijk”, 72/2013–2014, 535–578 

  

Citroen, Paul 

 

“Wir Maler heute und die Kunsttradition”, 37/1968, 133–160 

  

Clerc, Hervé 

 

“Les noms de l’absolu : un tour d’horizon”, 75/2019–2020–2021, 301–324 

  

Collum, Vera Christina Chute 

 

“Die schöpferische Mutter-Göttin der Völker keltischer Sprache, ihr Werkzeug, das 
mystische „Wort“, ihr Kult und ihre Kult-Symbole (mit 8 ganzseitigen Tafeln)”, 6/1938, 
221–324 

  

Conte, Pietro 

 

“„Tatsächlichkeiten vs Taten des Geistes.“ Simbolo, mito e storia in Johann Jakob 
Bachofen”, Eranos–School Seminar, 73/2015–2016, 941–973 

  

 

  



 
 

327 
 

Corbin, Henry 

 

“Le récit d’initiation et l’hermétisme en Iran (Recherche angélologique)”, 17/1949, 
121–187 

“Le Livre du Glorieux de Jâbir ibn Ḥayyân (Alchimie et Archétypes)”, 18/1950, 47–
114 

“Rituel sabéen et exégèse ismaélienne du rituel”, 19/1950, 181–246 

“Le temps cyclique dans le Mazdéisme et dans l’Ismaélisme”, 20/1951, 149–217 

“Terre céleste et corps de résurrection d’après quelques traditions Iraniennes 
(Mazdéisme, Ishrâq, Shaïkhisme)”, 22/1953, 97–194 

“Epiphanie divine et naissance spirituelle dans la gnose ismaélienne”, 23/1954, 
141–249 

“Sympathie et théopathie chez les « Fidèles d’Amour » en Islam”, 24/1955, 199–
301 

“Imagination créatrice et prière créatrice dans le soufisme d’Ibn‛Arabî”, 25/1956, 
121–240 

“L’intériorisation du sens en herméneutique soufie iranienne (Ṣâ’inoddîn ‛Alî Torka 
Ispâhânî, ob. 830/1427 et ‛Alâoddawla Semnânî, ob. 736/1336)”, 26/1957, 57–187 

“Quiétude et inquiétude de l’âme dans le soufisme de Rûzbehân Baqlî de Shîrâz 
(522/1128–606/1209)”, 27/1958, 51–194 

“L’Imâm caché et la rénovation de l’homme en théologie shî‛ite”, 28/1959, 47–108 

“Pour une morphologie de la spiritualité shî‛ite”, 29/1960, 57–107 

“Le combat spirituel du Shî‛isme”, 30/1961, 69–125 

“I. Eranos : à la mémoire de C.G. Jung et Olga Fröbe – II. Eranos: Freiheit und 
Spontaneität”, 31/1962, 9–15 

“De la philosophie prophétique en Islam shî‛ite”, 31/1962, 49–116 

“Au pays de l’Imâm caché”, 32/1963, 31–87 

“Herméneutique spirituelle comparée (I. Swedenborg – II. Gnose ismaélienne)”, 
33/1964, 71–176 

“La Configuration du Temple de la Ka‛ba comme secret de la vie spirituelle d’après 
l’œuvre de Qâżî Sa‘îd Qommî (1103–1691)”, 34/1965, 79–166 

“De l’épopée héroïque à l’épopée mystique”, 35/1966, 177–239 

“Face de Dieu et face de l’homme”, 36/1967, 165–228 

“Le Récit du Nuage Blanc (Hadîth al-ghamâma). Commenté par Qâzî Sa‘îd 
Qommî (1103/1691)”, 38/1969, 195–260 

“L’initiation ismaélienne ou l’ésotérisme et le Verbe”, 39/1970, 41–142 

“Juvénilité et chevalerie en Islam iranien”, 40/1971, 311–356 

“Réalisme et symbolisme des couleurs en cosmologie shî‛ite. D’après le « Livre du 
hyacinthe rouge » de Shaykh Moḥammad Karîm-Khân Kermânî (ob. 1870)”, 41/1972, 
109–176 

“La science de la balance et les correspondances entre les mondes en gnose 
islamique (d’après l’œuvre de Ḥaydar Âmolî, VIIIe/XIVe siècle)”, 42/1973, 79–162 

“L’Imago Templi face aux normes profanes”, 43/1974, 183–254 



 
 

328 
 

“Le paradoxe du monothéisme”, 45/1976, 69–133 

  

Corti, Walter Robert 

 

“Die Platonische Akademie im Wandel der Geschichte und als Aufgabe unserer 
Zeit”, 26/1957, 387–413 

“Der Mensch als Organ Gottes. Studien zum dynamischen Pantheismus”, 
28/1959, 377–405 

  

D’Andrea, Dimitri 

 

“Individualismo della singolarità e democrazia post-sovrana”, 75/2019–2020–
2021, 535–572 

  

Daniélou, Jean Guenolé Marie 

 

“Terre et paradis chez les Pères de l’Eglise”, 22/1953, 433–472 

“La colombe et la ténèbre dans la mystique byzantine ancienne”, 23/1954, 389–
418 

“Les traditions secrètes des Apôtres”, 31/1962, 199–215 

  

Danzel, Theodor-Wilhelm 

 

“Zur Psychologie der altmexikanischen Symbolik (mit 12 Illustrationen)”, 5/1937, 
211–239 

  

D’Arcy, Martin Cyril 

 

“The Power of Caritas and the Holy Spirit”, 21/1952, 285–324 

  

Das, Nandita 

 

“Identity and the Notion of the ‘Other’”, 69/2006–2007–2008, 366–374 

  

Dauge, Yves Albert 

 

“Circuits de la lumière : la transfiguration chez Virgile”, 52/1983, 113–156 

  

Delfgaauw, Bernard 

 

“Gregor von Nazianz: Antikes und christliches Denken”, 36/1967, 113–163 



 
 

329 
 

 Dessauer, Friedrich 

 

“Galilei, Newton und die Wendung des abendländischen Denkens”, 14/1946, 282–
331 

“Mensch und Kosmos”, 15/1947, 75–147 

  

Dronke, Peter 

 

“Tradition and Innovation in Medieval Western Colour-Imagery”, 41/1972, 51–107 

  

Durand, Gilbert 

 

“Dualismes et dramatisation : régime antithétique et structures dramatiques de 
l’imaginaire”, 33/1964, 245–284 

“Tâches de l’esprit et impératifs de l’être. Pour un structuralisme gnostique et une 
herméneutique docétiste”, 34/1965, 303–360 

“La création artistique comme configuration dynamique des structures”, 35/1966, 
57–98 

“Les structures polarisantes de la conscience psychique et de la culture. 
Approches pour une méthodologie des sciences de l’homme”, 36/1967, 269–300 

“Structure et fonction récurrentes de la figure de Dieu ou la conversion 
herméneutique”, 37/1968, 449–522 

“Défiguration philosophique et figure traditionnelle de l’homme en Occident. 
Préface à une antihistoire de l’antiphilosophie”, 38/1969, 45–93 

“Linguistique et métalangages”, 39/1970, 341–396 

“Similitude hermétique et science de l’homme”, 42/1973, 427–516 

“L’éthique du pluralisme et le problème de la cohérence”, 44/1975, 267–343 

“La cité et les divisions du royaume. Vers une sociologie des profondeurs”, 
45/1976, 165–219 

“Temps humain et espaces transitionnels. Contribution à une mythanalyse de 
l’œuvre de Wagner”, 47/1978, 41–66 

“La notion de limite dans la morphologie religieuse et les théophanies de la culture 
européenne”, 49/1980, 35–79 

“Le génie du lieu et les heures propices. Pour le double jubilé d’Eranos”, 51/1982, 
243–277 

“La beauté comme présence paraclétique : essai sur les résurgences d’un bassin 
sémantique”, 53/1984, 127–173 

“Specula aestheticae. Facettes de la sensibilité et pluralité des reflets”, 55/1986, 
265–302 

“Philosophie du leitmotiv. De l’aesthetica au drame lyrique”, 57/1988, 125–144 

  



 
 

330 
 

Eisler, Robert 

 

“Das Rätsel des Johannesevangeliums”, 3/1935, 323–511 

  

Eliade, Mircea 

 

“Psychologie et histoire des religions – A propos du symbolisme du « centre »”, 
19/1950 247–282 

“Le temps et l’éternité dans la pensée indienne”, 20/1951, 219–252 

“Puissance et sacralité dans l’histoire des religions”, 21/1952, 11–44 

“La Terre-Mère et les hiérogamies cosmique”, 22/1953, 57–95 

“Mystère et régénération spirituelle dans les religions extra-européennes”, 
23/1954, 57–98 

“La vertu créatrice du mythe”, 25/1956, 59–85 

“Significations de la « lumière intérieure »”, 26/1957, 189–242 

“La coincidentia oppositorum et le mystère de la totalité”, 27/1958, 195–236 

“Dimensions religieuses du renouvellement cosmique”, 28/1959, 241–275 

“Mythes et symboles de la corde”, 29/1960, 109–137 

“Le Créateur et son « ombre »”, 30/1961, 211–239 

“Paradis et utopie : géographie mythique et eschatologie”, 32/1963, 211–234 

“Mythes de combat et du repos. Dyades et polarités”, 36/1967, 59–112 

  

Engelhard, Michael 

 

“L’infinito”, Eranos–Jung Lecture, 71/2012, 282–299 

  

Erhard, Werner 

 

“A Breakthrough in Individual and Social Transformation”, 69/2006–2007–2008, 
98–108 

  

Erkelens, Herbert van 

 

“Wolfgang Pauli and the Chinese Anima Figure”, 68/1999, 21–45 

  

Esposito, Costantino 

 

“Heidegger, l’ebraismo e il cristianesimo nei Quaderni neri”, Eranos–School 
Seminar, 73/2015–2016, 1034–1065 

  



 
 

331 
 

Fabris, Adriano 

 

“Figure della fragilità nel pensiero contemporaneo”, 70/2009–2010–2011, 71–84 

“Il Libro rosso di Jung come esperienza del pensiero”, Eranos–Jung Lecture, 
70/2009–2010–2011, 707–714 

“On the Threshold of the Law. Paradoxes and Metaphors in Kafka’s Work”, 
71/2012, 79–88 

“Il denaro come forma simbolica”, 72/2013–2014, 83–97 

“Die Ambiguität der Entscheidung in Heidegger. Zwischen Philosophie und Politik”, 
Eranos–School Seminar, 73/2015–2016, 1091–1104 

“Spazio e relazione. Lo spazio umano nell’epoca dei legami perduti”, 74/2017–
2018, 234–257 

“Logica ed etica dell’eresia”, Eranos–School Seminar, 74/2017–2018, 587–596 

“In memoriam Elena Pulcini (1950-2021)”, 75/2019–2020–2021, 531–534 

  

Faivre, Antoine 

 

“Mystische Alchemie und geistige Hermeneutik”, 42/1973, 323–360 

“Les normes et la sécularisation du cosmos”, 43/1974, 293–328 

“From Preslapsarian Androgyny to Multipolar Constructs of ‘Love’ (Aspects of 
Christian Theosophy in German Naturphilosophie)”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–
2010–2011, 274–295 

  

Fassler, Margot 

 

“Love, Song, and Shape: Reflections of a Documentarian”, Fetzer–at–Eranos 
Lecture, 70/2009–2010–2011, 596–606 

  

Fellerer, Margarethe 

 

[Portrait von C. G. Jung], 12/1945, 2 

  

Ferrari, Franco 

 

“I confini dell’anima nel pensiero antico”, Eranos–Jung Lecture, 72/2013–2014, 
609–636 

“Il dibattito antico intorno all’origine del male: Platone e la tradizione platonica”, 
73/2015–2016, 42–89 

“La condizione umana secondo il ‘mito’ della caverna di Platone”, Eranos–Jung 
Lecture, 73/2015–2016, 865–898 

“Lo spazio e il tempo della filosofia in Platone (e in Aristotele)”, 74/2017–2018, 
194–233 



 
 

332 
 

“Al di là dei nomi e del pensiero: Platone di fronte all’indicibile e all’ineffabile”, 
75/2019–2020–2021, 37–83 

  

Ferraris, Maurizio 

 

“Derrimaître”, Eranos–Jung Lecture, 71/2012, 267–278 

  

Fierz, Markus 

 

“Zur physikalischen Erkenntnis”, 16/1948, 433–460 

  

Filippani-Ronconi, Pio 

 

“Excerpts from Symbols and the Creative Imagination—Notes about the 
Metaphysics of Symbols”, 66/1997, 45–47 

“The Fundamental Psychology of Shamanism in Asia and America (As seen 
through a Hindu Scholar’s Eyes)”, 67/1998, 11–15 

  

Filoramo, Giovanni 

 

“Le origini del male nei miti gnostici”, 73/2015–2016, 90–128 

  

Fischer, Ernst Peter 

 

“Images in Theories—Examples from the History of Science”, 68/1999, 87–100 

  

Folador, Massimo 

 

“From Responsibility to Freedom in Decision-Making”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 
70/2009–2010–2011, 500–504 

  

Franz, Marie-Louise von 

 

“The Psychological Experience of Time”, 47/1978, 173–204 

“Nike und die Gewässer der Styx”, 54/1985, 455–483 

  

  



 
 

333 
 

Fröbe-Kapteyn, Olga 

 

“Vorwort”, 1/1933, 5–6 

“Vorwort”, 2/1934, 5–8 

“Vorwort”, 3/1935, 3–7 

“Vorwort”, 4/1936, 5–9 

“Vorwort”, 5/1937, 5–8 

“Vorwort”, 6/1938, 5–7 

“Vorwort”, 7/1939, 5–7 

“Vorwort”, 8/1940–1941, 5–7 

“Vorwort”, 9/1942, 5–6 

“Vorwort”, 10/1943, 5–6 

“Vorwort”, 11/1944, 5–8 

“Vorwort”, 12/1945, 5–7 

“Vorwort”, 13/1945, 5–7 

“Vorwort”, 14/1946, 5–7 

“Vorwort”, 15/1947, 5–7 

“Vorwort”, 16/1948, 5–7 

“Vorwort”, 17/1949, 5–7 

“Vorwort”, 18/1950, 5–8 

“Vorwort”, 19/1950, 5–8 

“In memoriam Gerardus van der Leuuw”, 19/1950, 9–11 

“Vorwort”, 20/1951, 5–7 

“Vorwort”, 21/1952, 5–8 

“Vorwort”, 22/1953, 5–7 

“Vorwort”, 23/1954, 5–6 

“Vorwort”, 24/1955, 5–7 

“Vorwort”, 25/1956, 5–8 

“Vorwort”, 26/1957, 5–6 

“In memoriam Karl Reinhardt”, 26/1957, 7 

“In memoriam Erich Neumann”, 29/1960, 7–8 

  

Gaay Fortman, Bastiaan De 

 

“Violence among Peoples in the Light of Human Frustration and Aggression”, 
69/2006–2007–2008, 307–321 

  

  



 
 

334 
 

Gaay Fortman-van Bentum, Ina De 

 

“Violence among Peoples in the Light of Human Frustration and Aggression—A 
Literary Perspective”, 69/2006–2007–2008, 322–327 

  

Gallavotti, Barbara 

 

“La libertà nella stretta della pandemia”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–2020–
2021, 843–867 

  

Gantner, Joseph 

 

“„L’Immagine del Cuor“. Die vorgestaltenden Formen der Phantasie und ihre 
Auswirkung in der Kunst”, 35/1966, 267–302 

  

Garré, Roy 

 

“Il viaggio intellettuale di Johann Jakob Bachofen (1815–1887) fra rivolgimenti e 
conferme”, Eranos–School Seminar, 73/2015–2016, 974–1033 

  

Gerhardt, Kurt 

 

“Der Mensch: Mannigfaltigkeit des Einzigartigen”, 45/1976, 281–314 

  

Giegerich, Wolfgang 

 

“Busse für Philemon: Vertiefung in das verdorbene Gast-Spiel der Götter”, 
51/1982, 189–242 

“Das Begräbnis der Seele in die technische Zivilisation”, 52/1983, 211–276 

“Die Alchemie der Geschichte”, 54/1985, 325–395 

“Das Bewusstsein, der zweite Schöpfer der Welt”, 55/1986, 183–239 

“Die Syzygie. Über die Wirklichkeit der Welt und die Not der Psychologie”, 57/1988, 
235–305 

  

Gispen, Willem Hendrik 

 

“Violence and Aggression in Nature: The Role of the Brain—A Short Note”, 
69/2006–2007–2008, 375–394 

  

  



 
 

335 
 

Goodenough, Erwin Ramsdell 

 

“The Evaluation of Symbols Recurrent in Time, as Illustrated in Judaism”, 20/1951, 
285–319 

 

Grof, Stanislav 

“Roots of Human Violence—Psychospiritual Perspective on the Current Global 
Crisis”, 69/2006–2007–2008, 395–430 

  

Groot, Rokus de 

 

“Polyphonies of Love”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 607–624 

  

Guindani, Mauro 

 

“Di là dalla siepe: spazi leopardiani. Un tentativo di dialogo tra due lingue e due 
diverse percezioni della realtà poetica intorno a uno dei più grandi maestri della cultura 
italiana”, Eranos–Jung Lecture, 71/2012, 279–281 

  

Guiomar, Michel 

 

“Le bourdonnement des mondes”, 44/1975, 345–377 

  

Hadot, Pierre 

 

“L’apport du néoplatonisme à la philosophie de la nature en Occident”, 37/1968, 
91–132 

“La figure de Socrate”, 43/1974, 51–90 

  

Hartfield, Ronnie 

 

“Visual Echoes and Evocations: The Abiding Love of African American Artists for 
a Vanished Homeland”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 437–450 

  

Hauer, Jakob Wilhelm 

 

“Symbole und Erfahrung des Selbstes in der indoarabischen Mystik. I. 
Geschichtlicher Überblick über die Entdeckung und Wesensbestimmung des Selbstes 
von der vedischen Zeit bis zum tantrischen Yoga - II. Symbole und Bilder des Selbstes - 
III. Der seinsdynamische Ursprung der Erfahrung und der Symbolwelt der Selbstes”, 
2/1934, 35–96 

  



 
 

336 
 

Hayashi, Michiyoshi 

 

“The Experience of the Unseen: From Image to Ethic”, 61/1992, 9–26 

“The Paternal Principle and Economic Development”, 65/1996, 43–58 

 

 Heiler, Friedrich 

 

“Die Kontemplation in der Christlichen Mystik. I. Die Geschichte der Kontemplation 
in der christlichen Frömmigkeit - II. Die Kontemplation in der christlichen 
Gemeinschaftsmystik - III. Die Kontemplation in der individuellen Hochmystik”, 1/1933, 
245–326 

“Die Madonna als religiöses Symbol”, 2/1934, 263–303 

  

Heller, Erich 

 

“Der Dichter im Zeitalter der Prosa”, 50/1981, 79–101 

  

Hendrix, Pjotr 

 

“„Garten“ und „Morgen“ als Ort und Zeit für das Mysterium Paschale in der 
Orthodoxen Kirche”, 32/1963, 147–171 

  

Herrenschmidt, Clarisse 

 

“L’argent comme monnaie, la monnaie comme signes d’écriture”, 72/2013–2014, 
42–82 

  

Heyer, Gustav-Richard 

 

“Sinn und Bedeutung östlicher Weisheit für die abendländische Seelenführung”, 
1/1933, 215–244 

“Dürer’s Melancolia und ihre Symbolik”, 2/1934, 231–261 

“Vom Umgang mit sich Selbst”, 3/1935, 135–178 

“Die Große Mutter im Seelenleben des heutigen Menschen”, 6/1938, 445–491 

  

Hillman, James 

 

“On Psychological Creativity”, 35/1966, 349–409 

“Senex and Puer: An Aspect of the Historical and Psychological Present”, 36/1967, 
301–360 

“The Language of Psychology and the Speech of the Soul”, 37/1968, 299–356 



 
 

337 
 

“First Adam, then Eve: Fantasies of Female Inferiority in Changing 
Consciousness”, 38/1969, 349–412 

“Abandoning the Child”, 40/1971, 357–408 

“The Dream and the Underworld”, 42/1973, 237–322 

“On the Necessity of abnormal Psychology”, 43/1974, 91–136 

“Pandämonium der Bilder: C. G. Jungs Beitrag zum ‚Erkenne dich Selbst‘”, 
44/1975, 415–452 

“Egalitarian Typologies versus the Perception of the Unique”, 45/1976, 221–279 

“Psychotherapy’s Inferiority Complex”, 46/1977, 121–174 

“The Thought of the Heart”, 48/1979, 133–182 

“The Imagination of Air and the Collapse of Alchemy”, 50/1981, 273–333 

“The Animal Kingdom in the Human Dream”, 51/1982, 279–334 

“On Paranoia”, 54/1985, 269–324 

“Oedipus Revisited”, 56/1987, 261–307 

  

Hoffmann, Helmut 

 

“Die Polaritätslehre des späten Buddhismus”, 36/1967, 361–378 

  

Högger, Rudolf 

 

“Sita and the Demon”, 66/1997, 161–178 

“Mayamatam”, 68/1999, 119–147 

  

Holton, Gerald 

 

“Über die Hypothesen, welche der Naturwissenschaft zugrunde liegen”, 31/1962, 
351–425 

“Stil und Verwirklichung in der Physik. Weitere Beiträge zur Thematischen 
Analyse”, 33/1964, 319–363 

“The Metaphor of Space-Time Events in Science”, 34/1965, 33–78 

“The Roots of Complementarity”, 37/1968, 45–90 

  

Hopper, Stanley Romaine 

 

“Symbolic Reality and the Poet’s Task”, 34/1965, 167–218 

  

Hornung, Erik 

 

“Verfall und Regeneration der Schöpfung”, 46/1977, 411–449 



 
 

338 
 

“Zeitliches Jenseits im alten Ägypten”, 47/1978, 269–307 

“Die Tragweite der Bilder: Altägyptische Bildaussagen”, 48/1979, 183–237 

“Von zweierlei Grenzen im alten Ägypten”, 49/1980, 393–427 

“Auf den Spuren der Sonne: Gang durch ein ägyptisches Königsgrab”, 50/1981, 
431–475 

“Pharao ludens”, 51/1982, 479–516 

“Fisch und Vogel: Zur altägyptischen Sicht des Menschen”, 52/1983, 455–496 

“„In Karnak war’s…“. Ägypten und die Dichter”, 53/1984, 371–409 

“Hieroglyphen: Die Welt im Spiegel der Zeichen”, 55/1986, 403–438 

“Maat - Gerechtigkeit für alle? Zur altägyptischen Ethik”, 56/1987, 385–427 

  

Hough, Graham 

 

“W.B. Yeats, a Study in Poetic Integration”, 40/1971, 51–83 

“Nature and Spirit in Shakespeare’s Last Plays”, 42/1973, 43–77 

  

Hulin, Michel 

 

“Corps de transmigration et corps de résurrection”, 52/1983, 347–388 

“Décadence et renouvellement : la doctrine des âges du monde dans 
l’Hindouisme”, 54/1985, 177–208 

“Interpénétration des consciences et entrelacement des destinées selon le Yoga-
Vâsiṣtha”, 57/1988, 171–200 

  

Huyghe, René 

 

“Les thèmes-clefs et l’évolution de l’artiste : Vermeer, Rembrandt, Delacroix”, 
40/1971, 159–200 

“La couleur et l’expression de la durée intérieure en Occident”, 41/1972, 217–263 

  

Idel, Moshe 

 

“Eros: Paths of Unity and Polarity in Kabbalah”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 
70/2009–2010–2011, 296–322 

  

Ishii, Mikiko 

 

“The Three Witches in Macbeth”, 65/1996, 59–76 

  

Izutsu, Toshihiko 

 



 
 

339 
 

“The Absolute and the Perfect Man in Taoism”, 36/1967, 379–441 

“The Structure of Selfhood in Zen Buddhism”, 38/1969, 95–150 

“Sense and Nonsense in Zen Buddhism”, 39/1970, 183–215 

“The Elimination of Color in Far Eastern Art and Philosophy”, 41/1972, 429–464 

“The Interior and Exterior in Zen Buddhism”, 42/1973, 581–618 

“The Temporal and A-Temporal Dimensions of Reality in Confucian Metaphysics”, 
43/1974, 411–447 

“Naive Realism and Confucian Philosophy”, 44/1975, 379–413 

“The I Ching Mandala and Confucian Metaphysics”, 45/1976, 363–404 

“The Field Structure of Time in Zen Buddhism”, 47/1978, 309–340 

“Between Image and No-Image: Far Eastern Ways of Thinking”, 48/1979, 427–461 

“The Nexus of Ontological Events: A Buddhism View of Reality”, 49/1980, 357–
392 

“Celestial Journey: Mythopoesis and Metaphysics”, 51/1982, 449–477 

  

Jacobsohn, Helmuth 

 

“Der altägyptische, der christliche und der moderne Mythos”, 37/1968, 411–448 

“Gestaltwandel der Götter und des Menschen im alten Ägypten”, 38/1969, 9–43 

“Das göttliche Wort und der göttliche Stein im alten Ägypten”, 39/1970, 217–241 

  

Jaffé, Aniela 

 

“Die schöpferischen Phasen im Leben von C. G. Jung”, 40/1971, 85–122 

“Synchronizität und Kausalität in der Parapsychologie”, 42/1973, 1–42 

“C. G. Jungs Auffassung einer Individuation der Menschheit”, 43/1974, 329–366 

“C.G. Jung und die Eranos-Tagungen: Zum 100. Geburtstag von C.G. Jung”, 
44/1975, 1–14 

  

James, Edwin Oliver 

 

“Myth and Ritual”, 17/1949, 79–120 

  

Jensen, Adolf Ellegard 

 

“Die mythische Weltbetrachtung der alten Pflanzer-Völker”, 17/1949, 421–473 

  

Johnson, Craig Hella 

 

“Music as Invitation”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 625–637 



 
 

340 
 

 Jung, Carl Gustav 

 

“Zur Empirie des Individuationsprozesses (Hiezu fünf Bildtafeln)”, 1/1933, 201–214 

“Über die Archetypen des kollektiven Unbewußten”, 2/1934, 179–229 

“Traumsymbole des Individuationsprozesses. Ein Beitrag zur Kenntnis der in den 
Träumen sich kundgebenden Vorgänge des Unbewußten”, 3/1935, 13–133 

“Die Erlösungsvorstellungen in der Alchemie (Vier Vorträge)”, 4/1936, 13–111 

“Einige Bemerkungen zu den Visionen des Zosimos”, 5/1937, 15–54 

“Die psychologischen Aspekte des Mutterarchetypus”, 6/1938, 403–443 

“Die verschiedenen Aspekte der Wiedergeburt”, 7/1939, 399–447 [rpt. as Die 
verschiedenen Aspekte der Wiedergeburt, Eranos Excerpta 1, Aragno*Eranos, Ascona 
2021; transl. into English/Italian as Rebirth. Text and Notes of the Lecture held at Eranos 
in 1939 / Rinascere. Testo e appunti della conferenza tenuta a Eranos nel 1939, eds. 
Fabio Merlini & Riccardo Bernardini, Eranos Classics 1, Aragno*Eranos, Ascona 2020] 

“Zur Psychologie der Trinitätsidee”, 8/1940–1941, 31–64 

“Das Wandlungssymbol in der Messe. I. Einleitung - II. Die einzelnen Teile des 
Wandlungsritus - III. Eine antike Parallele zum Wandlungsmysterium - iv. Zur Psychologie 
der Messe”, 8/1940–1941, 67–155 

“Der Geist Mercurius (Übersicht über den Mercurius Begriff der Alchemie)”, 
9/1942, 179–236 

“Zur Psychologie des Geistes”, 13/1945, 385–448 

“Der Geist der Psychologie”, 14/1946, 385–490 

“Über das Selbst”, 16/1948, 285–315 

“Über Synchronizität”, 20/1951, 271–284 

  

Kaegi, Werner 

 

“Wandlung des Geistes in der Renaissance”, 14/1946, 228–281 

  

Kaeser, Eduard 

 

“To See or Not to See—That Is Not the Question”, 68/1999, 101–117 

  

Kalu, Ogbu Uke 

 

“Religion, Conflict, and the Roots of Violence”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 
69/2006–2007–2008, 192–217 

“Tangled Roots in the Mangrove Forest—The Cultural Landscape of Political 
Violence in Africa”, 69/2006–2007–2008, 328–350 

  

 

 



 
 

341 
 

Kakar, Sudhir 

 

“The Resurgence of Imagination”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 69/2006–2007–
2008, 221–238 

“Religious Violence—Hindus and Muslims in India”, 69/2006–2007–2008, 351–
365 

  

Karcher, Stephen L. 

 

“Making Spirits Bright: Divination and the Demonic Image”, 61/1992, 27–43 

“The Yi Ching and the Ethic of the Image—Reflections at the 1992 Eranos/Uehiro 
Round Table Session”, 61/1992, 97–101 

  

Kasulis, Thomas P. 

 

“From the Love of Wisdom to the Wisdom of Love: Re-envisioning Our 
Philosophical Foundations of Interrelationship”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–
2010–2011, 505–524 

  

Kawai, Hayao 

 

“Bodies in the Dream Diary of Myôe”, 52/1983, 431–453 

“Beauty in Japanese Fairy-Tales”, 53/1984, 175–196 

“The Hidden Gods in Japanese Mythology”, 54/1985, 397–426 

“Interpenetration: Nature in Dreams of Medieval Japan”, 55/1986, 241–263 

“Torikaebaya: Concordance or Coincidence?”, 57/1988, 307–334 

  

Kayser, Hans 

 

“Die Harmonie der Welt”, 27/1958, 425–451 

  

Kerényi, Magda 

 

“Vorbemerkungen”, Index 1/1933–25/1956, 7–12 

“Vorbemerkungen”, Index 26/1957–30/1961, 7–8 

  

Kerényi, Károly 

 

“Mythologie und Gnosis”, 8/1940–1941, 157–229 

“Hermes der Seelenführer. Das Mythologem vom männlichen Lebensursprung”, 
9/1942, 9–107 



 
 

342 
 

“Vater Helios”, 10/1943, 81–124 

“Mysterien der Kabiren. Einleitendes zum Studium antiker Mysterien (Anhang: 
Castello di Tegna. Eine archäologische Parallele zu einem Heiligtum in der Gegend von 
Theben)”, 11/1944, 11–60 [rpt. as Mysterien der Kabiren. Einleitendes zum Studium 
antiker Mysterien (Anhang: Castello di Tegna. Eine archäologische Parallele zu einem 
Heiligtum in der Gegend von Theben), Eranos Excerpta 5, Aragno*Eranos, Ascona 2021; 
transl. into English/Italian as Mysteries of the Cabeiri. Introduction to the Study of Ancient 
Mysteries (Appendix: Castello di Tegna. An Archaeological Parallel to a Sanctuary in the 
Area of Thebes) / Misteri dei Cabiri. Introduzione allo studio dei misteri antichi 
(Appendice: Castello di Tegna. Un parallelo archeologico con un santuario nella zona di 
Tebe), ed. Natale Spineto, preface by Fabio Merlini & Riccardo Bernardini, Eranos 
Classics 5, Aragno*Eranos, Ascona 2023] 

“Heros Iatros. Über Wandlungen und Symbole des ärztlichen Genius in 
Griechenland”, 12/1945, 33–54 

“Apollon-Epiphanien”, 13/1945, 11–48 

“Die Göttin Natur”, 14/1946, 39–86 

“Urmensch und Mysterium”, 15/1947, 41–74 

“Mensch und Maske”, 16/1948, 183–208 

“Die orphische Kosmogonie und der Ursprung der Orphik. Ein 
Rekonstruktionsversuch”, 17/1949, 53–78 

“Dramatische Gottesgegenwart in der griechischen Religion”, 19/1950, 13–39 

“Ursinn und Sinnwandel des Utopischen”, 32/1963, 9–29 

  

King, Ursula 

 

“The Emergence of a New Humanity—Spirituality, the Zest for Life, and the Power 
of Love”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 69/2006–2007–2008, 239–250 

“The Inexhaustible Energies of the Fire of Love”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 
70/2009–2010–2011, 372–387 

  

Kirk, Geoffrey Stephen 

 

“Old Age and Maturity in Ancient Greece”, 40/1971, 123–158 

  

Klimkeit, Hans-Joachim 

 

“Die Welt als Wirklichkeit und Gleichnis im Buddhismus Zentralasiens”, 53/1984, 
83–126 

  

Knoll, Max 

 

“Wandlungen der Wissenschaft in unserer Zeit”, 20/1951, 387–436 

“Quantenhafte Energiebegriffe in Physik und Psychologie”, 21/1952, 359–414 



 
 

343 
 

“Endogene Rhythmen und biologische Zeit”, 24/1955, 433–483 

“Die Welt der inneren Lichterscheinungen”, 34/1965, 361–397 

  

Koliusis, Nikolaus 

 

“L’infinito”, Eranos–Jung Lecture, 71/2012, 300–307 

  

Koppers, Wilhelm 

 

“Zum Ursprung des Mysterienwesens im Lichte von Völkerkunde und Indologie”, 
11/1944, 215–275 

  

Körner, Waltraut 

 

“The Eternal Wanderer”, 66/1997, 83–97 

  

Landolt, Hermann 

 

“Sakralraum und mystischer Raum im Islam”, 44/1975, 231–265 

“Stufen der Gotteserkenntnis und das Lob der Torheit bei Najm-e Râzî (ob. 
654/1256)”, 46/1977, 175–204 

  

Lang, Joseph Bernhard 

 

“Paulinische und analytische Seelenführung”, 3/1935, 513–543 

“Der Demiurg des Priesterkodex (Gen. I bis II, 4a) und seine Bedeutung für den 
Gnostizismus”, 9/1942, 237–288 

  

Laszlo, Ervin 

 

“From Logos to Holos—Some Universal Features of the Needed Transformation”, 
69/2006–2007–2008, 158–170 

  

Lauf, Detlef-Ingo 

 

“Visionen zur Seelenführung im Tibetischen Totenbuch”, 48/1979, 277–324 

“Quaternio und Mandala: Mythische Identität und transzendente Schau”, 49/1980, 
259–294 

“Maitreyas Herabkunft und Stufenwege zum Licht”, 50/1981, 373–402 

“Im Ursprung ist auch das Ungewordene Ereignis”, 54/1985, 119–176 

  



 
 

344 
 

Layard, John 

 

“Der Mythos der Totenfahrt auf Malekula (mit 9 Illustrationen und einer Karte)”, 
5/1937, 241–291 

“The Incest Taboo and the Virgin Archetype”, 12/1945, 253–307 

“The Making of Man in Malekula”, 16/1948, 209–283 

“Identification with the Sacrificial Animal”, 24/1955, 341–406 

“On Psychic Consciousness (mit mehreren Textzeichnungen)”, 28/1959, 277–344 

  

Leeuw, Gerardus van der 

 

“L’Homme et la civilisation. Ce que peut comprendre le terme : évolution de 
l’homme”, 16/1948, 141–182 

“Urzeit und Endzeit”, 17/1949, 11–51 

“Unsterblichkeit”, 18/1950, 183–206 

  

Leisegang, Hans 

 

“Das Mysterium der Schlange. Ein Beitrag zur Erforschung des griechischen 
Mysterienkultes und seines Fortlebens in der christlichen Welt (mit 14 Illustrationen)”, 
7/1939, 151–250 

“Der Gottmensch als Archetypus”, 18/1950, 9–45 

  

Leoni, Federico 

 

“Massa scopica e massa tattile, Eranos–School Seminar, 75/2019–2020–2021, 
1079–1092 

  

Lisciani-Petrini, Enrica 

 

“Paura e potere”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–2020–2021, 651–681 

  

Livernois, Jay 

 

“The Shadow of the Noble Savage—Headhunting and Ritual Cannibalism in 
Seventeenth Century New England”, 65/1996, 77–93 

  

 

Longo, Giuseppe O. 

 

“Anima artificiale?”, Eranos–Jung Lecture, 72/2013–2014, 782–815 



 
 

345 
 

“Esteriorità e interiorità nell’epoca del Post-umano”, Eranos–Jung Lecture, 
74/2017–2018, 454–474 

  

Löwith, Karl 

 

“Die Dynamik der Geschichte und der Historismus”, 21/1952, 217–254 

  

Màdera, Romano 

 

“C. G. Jung: Forerunner of a Philosophy for the Soul”, Eranos–Jung Lecture, 
70/2009–2010–2011, 724–728 

“Rinnovare lo spirito dell’utopia ripensando il dono della tradizione”, Eranos–Jung 
Lecture, 75/2019–2020–2021, 799–805 

  

Maffesoli, Michel 

 

“La force de la faiblesse dionysiaque”, 70/2009–2010–2011, 85–93 

  

Malinconico, Angelo 

 

“Jung nel paese dei quanti” [with Tagliagambe, Silvano], Eranos–Jung Lecture, 
72/2013–2014, 662–708 

  

Mann, Ulrich 

 

“Die Gegenwart des tragischen Mythos im christlichen Heilsgeschehen”, 48/1979, 
373–425 

“Geisthöhe und Seelentiefe: Die vertikale Achse der numinosen Bereiche”, 
50/1981, 1–50 

“Der Ernst des heiligen Spiels”, 51/1982, 9–58 

“Ikone und Engel als Gestalten geistleiblicher Mittlerschaft”, 52/1983, 1–53 

“Vom Überschuss des Seins im Schönen”, 53/1984, 1–47 

“Verfallende Zeit und zersprühender Raum. Erwägungen zum religiösen und 
säkularisierten Zeit- und Raum-Verständnis”, 54/1985, 1–46 

“Die göttliche Wegscheide: Abzweigung, Abweichung, Abirrung”, 56/1987, 1–44 

“Zeit und Wunder”, 57/1988, 1–47 

  

Mansfeld, Jaap 

 

“The End of the World in Ancient Philosophy”, 74/2017–2018, 85–134 

  



 
 

346 
 

Mantziaras, Panos 

“Prolegomena to the Architecture of Ecological Transition”, 74/2017–2018, 181–
193 

  

Marchianò-Zolla, Grazia Shōgen 

 

“Beauty and Selfless Love at the Core of Shingon Teaching: A Mystic 
Interconnectedness”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 451–459 

“Avere a cuore il mondo della vita in una prospettiva cognitiva sistemica”, 72/2013–
2014, 579–605 

“Dal bodhisattva al golem e oltre: percorsi del cammino umano a perdita d’occhio”, 
74/2017–2018, 135–157 

“I volti mutevoli dell’Assoluto: una storia infinita tessuta nella stoffa della mente 
umana”, 75/2019–2020–2021, 270–300 

  

Marion, Jean-Luc 

 

“Le bien commun : du politique à la communion”, 75/2019–2020–2021, 628–650 

  

Markova, Dawna 

 

“Unimagined Bridges: A Personal Perspective on Love as an Evocative Force for 
Social Change”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 525–547 

  

Marramao, Giacomo 

 

“Orienti e Occidenti. L’Europa tra sovranismi e sfide globali”, Eranos–School 
Seminar, 75/2019–2020–2021, 926–962 

  

Massignon, Louis 

 

“Die Ursprünge und die Bedeutung des Gnostizismus im Islam. I. Die schiitischen 
Weihen und die salmanischen Texte - II. Gnostische Seiten im Sufismus”, 5/1937, 55–77 

“Der gnostische Kult der Fatima im schiitischen Islam”, 6/1938, 161–173 

“Die Auferstehung in der mohammedanischen Welt. I. Die Auferstehung in den 
sufischen Einweihungen - II. Die Auferstehung im Islam”, 7/1939, 11–20 

“Les infiltrations astrologiques dans la pensée religieuse islamique”, 10/1943, 297–
303 

“Thèmes archétypiques en onirocritique musulmane”, 12/1945, 241–251 

“L’idée de l’esprit dans l’Islam”, 13/1945, 277–282 

“La nature de la pensée islamique”, 14/1946, 144–148 

“L’Homme Parfait en Islam, et son originalité eschatologique”, 15/1947, 287–314 



 
 

347 
 

“Le rite vivant”, 19/1950, 351–355 

“Le temps dans la pensée islamique”, 20/1951, 141–148 

“L’expérience musulmane de la compassion, ordonnée à l’universel ; à propos de 
Fâtima, et de Hallâj”, 24/1955, 119–132 

  

Masson-Oursel, Paul 

 

“Die Erlösungsidee in Indien. I. Die indischen Erlösungstheorien im Rahmen der 
Heilsreligionen - II. Die Gnadenlehre im religiösen Denken Indiens”, 4/1936, 113–133 

“Seelenführung in Indien. I. Die indische Auffassung der psychologischen 
Gegebenheiten – II. Die indischen Heilstechniken”, 5/1937, 79–91 

  

Mazzeo, Marco 

 

“Il licantropo e la bile nera. Antropologia filosofica dell’uomo lupo”, Eranos–Jung 
Lecture, 73/2015–2016, 724–741 

  

Meier, Fritz 

 

“Das Mysterium der Ka‘ba. Symbol und Wirklichkeit in der islamischen Mystik”, 
11/1944, 187–214 

“Der Geistmensch bei dem persischen Dichter ‛Aṭṭār”, 13/1945, 283–353 

“Das Problem der Natur im esoterischen Monismus des Islams”, 14/1946, 149–
227 

“Die Welt der Urbilder bei Ali Hamadani (†1385)”, 18/1950, 115–172 

“Die Wandlung des Menschen im mystischen Islam”, 23/1954, 99–139 

  

Menasce, Pierre-Jean de 

 

“Les mystères et la religion de l’Iran”, 11/1944, 167–186 

“L’expérience de l’esprit dans la mystique chrétienne”, 13/1945, 355–384 

  

Merkelbach, Reinhold 

 

“Die Kosmogonie der Mithrasmysterien”, 34/1965, 219–257 

“Inhalt und Form in symbolischen Erzählungen der Antike”, 35/1966, 145–175 

  

Merlini, Fabio 

 

“Preface / Prefazione”, 70/2009–2010–2011, 10–19 

“Incipit: fragili come la rosa che è senza perché”, 70/2009–2010–2011, 23–33 



 
 

348 
 

“L’ombra di Eranos. Divagazioni attorno all’opera di Riccardo Bernardini su Jung 
a Eranos”, Eranos–Jung Lecture, 70/2009–2010–2011, 737–745 

“Preface / Prefazione”, 71/2012, 8–19 

“Schizotopie e disorientamento. Per una filosofia degli odierni spazi di vita”, 
71/2012, 25–40 

“Dove sono i Maestri?”, Eranos–Jung Lecture, 71/2012, 343–357 

“Preface / Prefazione”, 72/2013–2014, 8–25 

“Il triste costo della vita e l’estetica tradita”, 72/2013–2014, 31–41 

“Una tecnica dell’anima”, Eranos–Jung Lecture, 72/2013–2014, 709–729 

“Preface / Prefazione”, 73/2015–2016, 8–22 

“Il Male e la tragedia della cultura”, 73/2015–2016, 27–41 

“La coscienza infelice e la malinconia del futuro”, Eranos–Jung Lecture, 73/2015–
2016, 725–762 

“Preface / Prefazione”, 74/2017–2018, 6–25 

“Preface / Prefazione”, 75/2019–2020–2021, 2–31 

  

Miller, David L. 

 

“Images of Happy Ending”, 44/1975, 61–89 

“Imaginings No End: The Poetry of Religion and Myth”, 46/1977, 451–499 

“Rhythms of Silenos in a Poetics of Christ: Images of The Great Teacher”, 47/1978, 
67–121 

“Between God and the Gods—Trinity”, 49/1980, 81–148 

“The Two Sandals of Christ: Descent into History and into Hell”, 50/1981, 147–221 

“From Leviathan to Lear: Shades of Play in Language and Literature”, 51/1982, 
59–109 

“The Holy Ghost and the Grateful Dead”, 52/1983, 277–346 

“Through a Looking-Glass—The World as Enigma”, 55/1986, 349–402 

“Prometheus, St. Peter and the Rock—Identity and Difference in Modern 
Literature”, 57/1988, 75–123 

“Evil—A Paragon of Luster”, 73/2015–2016, 320–366 

  

Miyajima, Takashi 

 

“Towards an Open Society: The Mechanisms of Inclusion and Exclusion in 
Japanese and Western Societies”, 67/1998, 61–69 

  

Miyuki, Mokusen 

 

“The Ego, I, and Jibun: My Search to Become More of Myself during four Decades 
in the West”, 67/1998, 71–90 



 
 

349 
 

  

Mordacci, Roberto 

 

“Futuro come utopia permanente”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–2020–2021, 
806–820 

  

Morenz, Siegfried 

 

“Ägyptischer Totenglaube im Rahmen der Struktur ägyptischer Religion”, 34/1965, 
399–446 

  

Mori, Massimo 

 

“Il tempo per pensare / pensare il tempo”, Eranos-Jung Lecture, 74/2017–2018, 
551–568 

  

 

Mus, Paul 

 

“Traditions asiennes et bouddhisme moderne. Essai d’analyse structurale”, 
37/1968, 161–276 

  

Nagel, Georges Hermann 

 

“Le dieu Thoth d’après les textes égyptiens”, 9/1942, 109–140 

“Le culte du Soleil dans l’ancienne Egypte”, 10/1943, 9–56 

“Les « mystères » d’Osiris dans l’ancienne Egypte”, 11/1944, 145–166 

  

Nakashima Degarrod, Lydia 

 

“Using Art in Ethnographic Research and Representation—An Emergence of 
Images and Knowledge”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 69/2006–2007–2008, 173–191 

  

Nante, Bernardo 

 

“‘The Way of What is to Come’: An Answer to Contemporary Fragility. An Approach 
from Jung’s Red Book”, 70/2009–2010–2011, 195–224 

“Il Libro rosso. Jung visionario: una lezione per il presente”, Eranos–Jung Lecture, 
70/2009–2010–2011, 715–723 

“Alla ricerca della soglia perduta”, 71/2012, 185–217 



 
 

350 
 

“Caduta e rinascita della figura del Maestro nel mondo attuale. Una lettura a partire 
da Il Libro rosso di C.G. Jung”, Eranos–Jung Lecture, 71/2012, 239–266 

  

Neumann, Erich 

 

“Der mystische Mensch. Versuch einer psychologischen Interpretation”, 16/1948, 
317–374 

“Die mythische Welt und der Einzelne”, 17/1949, 189–254 

“Über den Mond und das matriarchale Bewußtsein”, 18/1950, 323–376 

“Zur psychologischen Bedeutung des Ritus”, 19/1950, 65–120 

“Kunst und Zeit”, 20/1951, 11–56 

“Die Psyche und die Wandlung der Wirklichkeitsebenen. Ein meta-
psychologischer Versuch”, 21/1952, 169–215 

“Die Bedeutung des Erdarchetypus für die Neuzeit”, 22/1953, 11–56 

“Der schöpferische Mensch und die Wandlung”, 23/1954, 9–55 

“Die Erfahrung der Einheitswirklichkeit und die Sympathie der Dinge”, 24/1955, 
11–54 

“Der schöpferische Mensch und die ‚Große Erfahrung‘”, 25/1956, 11–58 

“Die Sinnfrage und das Individuum”, 26/1957, 11–55 

“Frieden als Symbol des Lebens”, 27/1958, 7–50 

“Das Bild des Menschen in Krise und Erneuerung”, 28/1959, 7–46 

“Die Psyche als Ort der Gestaltung”, 29/1960, 13–56 

  

Ordine, Nuccio Diamante 

 

“Caravage et Bruno à l'ombre de Narcisse”, Eranos–Jung Lecture, 73/2015–2016, 
763–779 

  

Otto, Walter Friedrich Gustav Hermann 

 

“Der Sinn der eleusinischen Mysterien”, 7/1939, 83–112 

“Der ursprüngliche Mythos im Lichte der Sympathie von Mensch und Welt”, 
24/1955, 303–340 

  

Panaino, Antonio Clemente Domenico 

 

“Origine e teleologia della creazione divina nella tradizione religiosa iranica 
preislamica”, 73/2015–2016, 485–537 

 

Papadopoulos, Renos 

“Individual Identity in the Context of Collective Strife”, 66/1997, 99–113 



 
 

351 
 

 Paris, Ginette 

 

“Are We, Jungians, a Bunch of Has-Beens? Or Guides to the Future?”, Eranos–
Jung Lecture, 72/2013–2014, 650–661 

  

Pasqualotto, Giangiorgio 

 

“Greek Philosophy and Chinese Thought—Some Experiments in Philosophical 
Comparison”, 68/1999, 73–86 

  

Pasquino, Gianfranco 

 

“La libertà, le libertà (degli altri)”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–2020–2021, 893–
908 

  

Pavie, Xavier 

 

“Prendre soin de soi, prendre soin des autres. L’essence des exercices spirituels”, 
72/2013–2014, 523–534 

  

Pelletier, Guy 

 

“La quête des origines du point de vue des astrophysiciens”, 73/2015–2016, 369–
434 

“Les incessantes successions de création et de destruction des structures 
cosmiques et élémentaires”, 74/2017–2018, 33–84 

  

Pelliot, Paul 

 

“Die Jenseitsvorstellung der Chinesen”, 7/1939, 61–82 

  

Perulli, Paolo 

 

“Il capitalismo tra Occidente e Oriente”, Eranos–School Seminar, 75/2019–2020–
2021, 963–983 

  

Peterson, Willard J. 

 

“Some connective Concepts in China in the Fourth to Second Centuries b.c.e.”, 
57/1988, 201–234 

  



 
 

352 
 

Petrella, Fausto 

 

“Il dentro, il fuori, la soglia: un apologo psicoanalitico”, 71/2012, 178–184 

“Nostalgia: tema con variazioni”, Eranos–Jung Lecture, 73/2015–2016, 605–620 

  

Pettazzoni, Raffaele 

 

“Der babylonische Ritus des Akītu und das Gedicht der Weltschöpfung”, 19/1950, 
403–430 

  

Picard, Charles 

 

“I. Die Ephesia von Anatolien - II. Die Große Mutter von Kreta bis Eleusis (mit 4 
Illustrationen)”, 6/1938, 59–119 

  

Pietschmann, Herbert 

 

“Die Sicherheit der Naturgesetze: Polarität von Mensch und Kosmos”, 55/1986, 
85–108 

“Einsteins Kritik der Gleichzeitigkeit und das Kausalitätsprinzip”, 57/1988, 145–169 

  

Plessner, Helmuth 

 

“Über die Beziehung der Zeit zum Tode”, 20/1951, 349–386 

  

Poggi, Stefano 

 

“Nel labirinto dell’inconscio. Il peccato e la psicologia dei romantici”, 73/2015–
2016, 129–160 

“L’eterno circolo della vita e la rinascita dello spirito. Germania 1880-1920”, 
75/2019–2020–2021, 327–355 

  

Porkert, Manfred 

 

“Anschaulichkeit, Sinnlichkeit, Bildlichkeit als Voraussetzung für die 
Integrierbarkeit wissenschaftlicher Aussagen”, 48/1979, 101–132 

“Richtung und Maß: Medizinisches Denken in Europa und in China”, 49/1980, 
149–198 

“Die Bindung und Lösung unserer Erkenntnis”, 51/1982, 111–155 

“Greifbarkeit und Ergriffensein: Das Körperverständnis in der Chinesischen 
Medizin”, 52/1983, 389–429 



 
 

353 
 

“Die Verweigerung des Kreuzes auf dem Kreuzweg. Zur Antinomie gekreuzter 
Wege in Europa und in China”, 56/1987, 309–351 

  

Portmann, Adolf 

 

“Die Biologie und das Phänomen des Geistigen”, 14/1946, 521–567 

“Das Ursprungsproblem”, 15/1947, 11–40 

“Der naturforschende Mensch”, 16/1948, 461–488 

“Mythisches in der Naturforschung”, 17/1949, 475–514 

“Das Problem der Urbilder in biologischer Sicht”, 18/1950, 413–432 

“Riten der Tiere”, 19/1950, 357–401 

“Die Zeit im Leben der Organismen”, 20/1951, 437–458 

“Die Bedeutung der Bilder in der lebendigen Energiewandlung”, 21/1952, 325–357 

“Die Erde als Heimat des Lebens”, 22/1953, 473–494 

“Metamorphose der Tiere. Die Wandlung des Individuums und des Typus”, 
23/1954, 419–454 

“Das Lebendige als vorbereitete Beziehung”, 24/1955, 485–506 

“Erleuchtung und Erscheinung im Lebendigen”, 25/1956, 477–503 

“Sinndeutung als biologisches Problem”, 26/1957, 477–510 

“Kampf und Frieden als biologisches Problem”, 27/1958, 453–483 

“Der biologische Beitrag zu einem neuen Bild des Menschen”, 28/1959, 459–492 

“Zum Gedenken an Erich Neumann”, 29/1960, 9–11 

“Gestaltung als Lebensvorgang (mit 2 Tafeln und 1 Zeichnung)”, 29/1960, 327–
369 

“Vom Sinn und Auftrag der Eranos-Tagungen (zum 80. Geburtstag von Olga 
Fröbe-Kapteyn)”, 30/1961, 7–28 

“Die Ordnungen des Lebendigen im Deutungsversuch der Biologie (mit 4 
Textillustrationen)”, 30/1961, 285–332 

“Vorwort”, 31/1962, 5 

“Zur Erinnerung an Olga Fröbe”, 31/1962, 6–8 

“Freiheit und Bindung in biologischer Sicht”, 31/1962, 427–450 

“Vorwort”, 32/1963, 5–6 

“Utopisches in der Lebensforschung”, 32/1963, 311–344 

“Vorwort”, 33/1964, 5–6 

“Die Idee der Evolution als Schicksal von Charles Darwin”, 33/1964, 365–403 

“Vorwort”, 34/1965, 5–6 

“Gestalt als erstes und letztes Problem der Biologie”, 34/1965, 447–482 

“Vorwort”, 35/1966, 5–6 

“Ursprung und Entwicklung als Problem der Biologie”, 35/1966, 411–451 

“Vorwort”, 36/1967, 5–6 

“Dualität der Geschlechter: Einheit und Vielfalt”, 36/1967, 443–476 



 
 

354 
 

“Vorwort”, 37/1968, 5–6 

“Im Kampf um die Auffassung vom Lebendigen”, 37/1968, 523–548 

“Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 38/1969, 5–6 

“Vom Urmenschenmythos zur Theorie der Menschwerdung”, 38/1969, 413–439 

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 39/1970, vii–viii 

“Der Weg zum Wort: Stufen lebendiger Kommunikation”, 39/1970, 397–424 

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 40/1971, vii–viii 

“Die Autonomie der Lebensphasen in der organischen Natur”, 40/1971, 409–442 

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 41/1972, vii–viii 

“Farbensinn und Bedeutung der Farben in biologischer Sicht”, 41/1972, 465–492 

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 42/1973, vii–x 

“Homologie und Analogie. Ein Grundproblem der Lebensdeutung”, 42/1973, 619–
649 

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 43/1974, vii–viii 

“Die biologischen Grundfragen der Typenlehren”, 43/1974, 449–473 

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 44/1975, vii–x 

“Preface / Vorwort” [with Ritsema, Rudolf], 45/1976, vii–x 

“Das Lebendige und die Organismen”, 45/1976, 405–430 

“Evolution: Das Offene des Lebens”, 46/1977, 501–517 

“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 46/1977, 519–520 

“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 47/1978, 341 

“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 48/1979, 469 

“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 49/1980, 429–430 

“Nachwort” [with Ritsema, Rudolf], 50/1981, 477 

  

Post, Laurens van der 

 

“The Creative Pattern in Primitive Africa”, 25/1956, 417–454 

  

Potter, Ralph Benajah 

 

“Love in Bits and Bytes”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 548–
563 

  

Praag, Alexander van 

 

“Towards a Conceptual Model for the Renewed Eranos”, 69/2006–2007–2008, 
17–28 

“Continuity and Change in Eranos”, 69/2006–2007–2008, 29–37 

“Give Violence a Chance!”, 69/2006–2007–2008, 253–270 



 
 

355 
 

 Praag, John van 

 

“Preface”, 69/2006–2007–2008, 9–16 

  

Preetorius, Emil 

 

“Vom Ordnungsgefüge der Kunst (mit 17 Textillustrationen)”, 30/1961, 143–172 

  

Prete, Antonio 

 

“Nel tempo-spazio dell’anima: lontananza e prossimità del tu”, Eranos–Jung 
Lecture, 72/2013–2014, 637–649 

“Fantasmagorie dell’assenza e tempo della poesia”, Eranos–Jung Lecture, 
73/2015–2016, 621–633 

“Il cielo nascosto. Su alcune figure dell’interiorità”, Eranos–Jung Lecture, 74/2017–
2018, 415–430 

  

Progoff, Ira 

 

“The Dynamics of Hope and the Image of Utopia”, 32/1963, 89–145 

“The Integrity of Life and Death”, 33/1964, 201–244 

“Form, Time and Opus: The Dialectic of the Creative Psyche”, 34/1965, 259–301 

“The Man who Transforms Consciousness: The Inner Myths of Martin Buber, Paul 
Tillich, and C.G. Jung”, 35/1966, 99–144 

  

Przyluski, Jean 

 

“I. Die Erlösung nach dem Tode in den Upanishaden und im ursprünglichen 
Buddhismus - II. Der Lebendig-Erlöste in dem entwickelten Buddhismus”, 5/1937, 93–
136 

“I. Ursprünge und Entwicklung des Kultes der Mutter-Göttin - II. Die Mutter-Göttin 
als Verbindung zwischen den Lokal-Göttern und dem Universal-Gott”, 6/1938, 11–57 

  

Puech, Henri-Charles 

 

“Der Begriff der Erlösung im Manichäismus. I. Die gnostische und die 
manichäische Erlösungsvorstellung: Das Problem des Bösen im Manichäismus - II. Die 
theoretischen Grundlagen der Erlösung: der kosmologische und der anthropologische 
Mythos - III. Die Verwirklichung und die praktischen Mittel der Erlösung”, 4/1936, 183–
286 

“Alexandre Moret†. Nachruf”, 5/1937, 9–11 



 
 

356 
 

“La gnose et le temps”, 20/1951, 57–113 [rpt. as La gnose et le temps, Eranos 
Excerpta 6, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into English/Italian as Gnosis and Time 
/ La gnosi e il tempo, ed. Giovanni Filoramo, preface by Fabio Merlini & Riccardo 
Bernardini, Eranos Classics 6, Aragno*Eranos, Ascona 2023] 

  

 

Pulcini, Elena 

 

“La cura, le emozioni e il soggetto vulnerabile”, 72/2013–2014, 478–499 

  

Pulver, Max 

 

“Gnostische Erfahrung und gnostisches Leben im frühen Christentum (Auf Grund 
der Quellen)”, 8/1940–1941, 231–255 

“Jesu Reigen und Kreuzigung nach den Johannes-Akten”, 9/1942, 141–177 

“Die Lichterfahrung im Johannes-Evangelium, im Corpus Hermeticum, in der 
Gnosis und in der Ostkirche”, 10/1943, 253–296 

“Vom Spielraum gnostischer Mysterienpraxis (Barbelo-Gnosis und ewiges Gebet 
in der Philokalie)”, 11/1944, 277–325 

“Das Erlebnis des Pneuma bei Philon”, 13/1945, 111–132 

  

Quaglino, Gian Piero 

 

“Fragili a forza di Io”, 70/2009–2010–2011, 94–150 

“Il Libro rosso: memoria della memoria di vivere”, Eranos–Jung Lecture, 70/2009–
2010–2011, 700–706 

“A colazione con Jung” [with Romano, Augusto], Eranos–Jung Lecture, 70/2009–
2010–2011, 746–748 

“Abitare la soglia?”, 71/2012, 89–142 

“Sul buon uso del denaro”, 72/2013–2014, 269–382 

“L’anima non abita più qui”, Eranos–Jung Lecture, 72/2013–2014, 741–781 

“In che cosa dobbiamo sperare”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–2020–2021, 
725–786 

  

Quispel, Gilles 

 

“La conception de l’homme dans la gnose valentinienne”, 15/1947, 249–286 

“L’Homme gnostique (La doctrine de Basilide)”, 16/1948, 89–139 

“Anima naturaliter Christiana”, 18/1950, 173–182 

“Zeit und Geschichte im antiken Christentum”, 20/1951, 115–140 

“Mensch und Energie im antiken Christentum”, 21/1952, 109–168 

“Der gnostische Anthropos und die jüdische Tradition”, 22/1953, 195–234 



 
 

357 
 

“Das Lied von der Perle”, 34/1965, 9–32 

“Faust: Symbol of Western Man”, 35/1966, 241–265 

“Das ewige Ebenbild des Menschen. Zur Begegnung mit dem Selbst in der 
Gnosis”, 36/1967, 9–30 

“C.G. Jung und die Gnosis”, 37/1968, 277–298 

“Gnosis and the New Sayings of Jesus”, 38/1969, 261–296 

“From Mythos to Logos”, 39/1970, 323–340 

“The Birth of the Child. Some Gnostic and Jewish Aspects”, 40/1971, 285–310 

 

Qureshi Burckhardt, Regula 

 

“Sufi Encounters with Music and Love”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–
2010–2011, 638–652 

  

Radin, Paul 

 

“The Basic Myth of the North American Indians”, 17/1949, 359–419 

“The Religious Experiences of an American Indian”, 18/1950, 249–290 

“The Esoteric Rituals of the North American Indians”, 19/1950, 283–349 

  

Rahner, Hugo 

 

“Das christliche Mysterium von Sonne und Mond”, 10/1943, 305–404 

“Das christliche Mysterium und die heidnischen Mysterien”, 11/1944, 347–449 

“Die seelenheilende Blume. Moly und Mandragore in antiker und christlicher 
Symbolik. I. Moly, das seelenheilende Kraut des Hermes - II. Mandragore, die ewige 
Menschenwurzel”, 12/1945, 117–239 

“Erdgeist und Himmelgeist in der patristischen Theologie”, 13/1945, 237–276 

“Das Menschenbild des Origenes”, 15/1947, 197–248 

“Der spielende Mensch”, 16/1948, 11–87 

  

Raine, Kathleen 

 

“Poetic Symbol as a Vehicle of Tradition: The Crisis of the Present in English 
Poetry”, 37/1968, 357–409 

“Mental Worlds of Blake and Yeats: Two Diagrams”, 44/1975, 133–165 

  

Rasche, Joerg 

“Early Love: Child-Mother-Music. A Psychoanalytical Approach to ‘Scenes of 
Childhood’ by Robert Schumann, Op. 15”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–
2011, 653–679 



 
 

358 
 

 Read, Herbert 

 

“The Dynamics of Art”, 21/1952, 255–284 

“Poetic Consciousness and Creative Experience”, 25/1956, 357–389 

“The Creative Nature of Humanism”, 26/1957, 315–350 

“The Flower of Peace”, 27/1958, 299–332 

“Nihilism and Renewal in the Art of our Time”, 28/1959, 345–376 

“The Origins of Form in Art (mit 6 Tafeln)”, 29/1960, 183–206 

“Beauty and the Beast”, 30/1961, 175–210 

“The Poet and his Muse”, 31/1962, 217–248 

“High Noon and Darkest Night: Some Reflections on Ortega y Gasset’s Philosophy 
of Art”, 33/1964, 51–69 

  

Reinhardt, Karl 

 

“Prometheus”, 25/1956, 241–283 

“Die Sinneskrise bei Euripides”, 26/1957, 279–313 

  

Reis Habito, Maria 

 

“Putting on the Armor of Great Compassion and Becoming Buddha in This Very 
Body: Compassionate Love in East Asian Esoteric Tradition”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 
70/2009–2010–2011, 323–336 

  

[Rhein-Verlag Zürich] 

 

“Zum XX. Eranos-Jahrbuch”, 20/1951, 461–463 

  

Rhyner, Bruno 

 

“The Image of Healing in a Zen-Therapy”, 61/1992, 45–55 

 Rhys Davids, Caroline Augusta Foley 

 

“Religiöse Übungen in Indien und der religiöse Mensch. I. Jhāna (oder Dhyāna) im 
Buddhismus - II. Fernwirkung (Televolition) im früheren Buddhismus - III. Mensch und 
Kommunion”, 1/1933, 95–134 

“Zur Geschichte des Rad-Symbols”, 2/1934, 153–178 

“Der Mensch, die Suche und Nirvana”, 3/1935, 207–230 

“Erlösung in Indiens Vergangenheit und in unserer Gegenwart”, 4/1936, 135–163 

  

  



 
 

359 
 

Riedl, Peter Anselm 

 

“Vom Orphismus zur Optical Art. Über die aktivierung des Sehens durch die 
Farbe”, 41/1972, 397–427 

  

Rigotti, Francesca 

 

“‘Frutto’ del denaro e denaro ‘liquido’: che cosa hanno da dirci ancora queste 
antiche immagini?”, 72/2013–2014, 129–140 

“La silenziosa rivincita di Pelagio e altre storie di verità e eresia”, Eranos–School 
Seminar, 74/2017–2018, 597–607 

  

 

Risé, Claudio 

 

“Spontaneous Images and Divinatory Images in a Process of Sandplay Therapy”, 
61/1992, 57–78 

“The Dark Side of Psychoanalysis”, 65/1996, 95–108 

“The Quest for Identity in Postmodern Globalism”, 66/1997, 115–127 

  

Ritsema, Rudolf 

 

“Vorwort”, Ergänzungsband 4/1936, 7–8 

“Vorwort” [with Portmann, Adolf], 38/1969, 5–6 

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 39/1970, vii–viii 

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 40/1971, vii–viii 

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 41/1972, vii–viii 

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 42/1973, vii–x 

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 43/1974, vii–viii 

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 44/1975, vii–x 

“Preface / Vorwort” [with Portmann, Adolf], 45/1976, vii–x 

“Nachwort” [with Portmann, Adolf], 46/1977, 519–520 

“Nachwort” [with Portmann, Adolf], 47/1978, 341 

“Nachwort” [with Portmann, Adolf], 48/1979, 469 

“Nachwort” [with Portmann, Adolf], 49/1980, 429–430 

“Nachwort” [with Portmann, Adolf], 50/1981, 477 

“Adolf Portmann 1897 - 1982”, 51/1982, 1–6 

“Gershom Scholem 1897 - 1982”, 51/1982, 7–8 

“Nachwort”, 51/1982, 517–518 

“Nachwort”, 52/1983, 497 



 
 

360 
 

“Nachwort”, 53/1984, 411 

“Nachwort”, 54/1985, 485 

“Nachwort”, 55/1986, 439 

“The Origins and Opus of Eranos: Reflections at the 55th Conference / Eranos: 
Ursprünge und Werk. Eine Betrachtung anläßlich der 55. Tagung / L’œuvre d’Eranos et 
ses origines : Réflexions à l’occasion de la 55me session”, 56/1987, vii–xlvii 

“Nachwort”, 56/1987, 429 

“Encompassing Versatility: Keystone of the Eranos Project / Allumfassende 
Wendigkeit: Schlußstein des Eranos-Projekts / Versatilité englobante: Clef de voûte du 
projet Eranos”, 57/1988, vii–lvii 

“Nachwort”, 57/1988, 335–336 

“The Ethic of the Image”, 61/1992, 5–7 

“Images of the Unknown: The Eranos I Ching Project 1989–1997” [with Sabbadini, 
Shantena Augusto], 66/1997, 7–43 

  

Robinson, Christa 

 

“Opening Words at the Second Joint Eranos and Uehiro Round Table Session, 
May 1995”, 65/1996, 7–8 

  

Romano, Augusto 

 

“A colazione con Jung” [with Quaglino, Gian Piero], Eranos–Jung Lecture, 
70/2009–2010–2011, 749–751 

“Morte dell’eroe e occultamento dell’Ombra”, 73/2015–2016, 210–256 

  

Ronchi, Rocco 

 

“Libertà e paura. Metafisica del populismo”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–2020–
2021, 682–697 

  

Rousselle, Erwin 

 

“Seelische Führung im lebenden Taoismus. I. Ju Sche „Initiation“ - II. Ne Ging Tu, 
„Die Tafel des inneren Gewebes“ - III. Siu Schen „Individuation“ (Hiezu vier Abbildungen 
im Text und zwei Bildtafeln)”, 1/1933, 135–199 

“Drache und Stute, Gestalten der mythischen Welt chinesischer Urzeit”, 2/1934, 
11–33 

“Lau-Dsi’s Gang durch die Seele, Geschichte und Welt. Versuch einer Deutung”, 
3/1935, 179–205 

  

  



 
 

361 
 

Rowe, Christopher 

 

“Conceptions of Colour and Colour Symbolism in the Ancient World”, 41/1972, 
327–364 

“God, Man and Nature. Ancient Greek Views on the Foundation of Moral Values”, 
43/1974, 255–291 

“One and Many in Greek Religion”, 45/1976, 37–67 

  

Roux, René 

 

“Origini e sviluppo del concetto di eresia nell’antichità cristiana”, Eranos–School 
Seminar, 74/2017–2018, 608–626 

  

Rusconi, Sandro 

 

“In memoriam Peter Anton Miescher (1923-2020). Ricordando un grande uomo di 
scienza, medicina, cultura e generosità / Remembering a Great Man of Science, 
Medicine, Culture, and Generosity”, 75/2019–2020–2021, 499–530 

  

Sabbadini, Shantena Augusto 

 

“Images of the Unknown: The Eranos I Ching Project 1989–1997” [with Ritsema, 
Rudolf], 66/1997, 7–43 

“The Nameless Dao: Laozi and Quantum Physics”, Eranos–Jung Lecture, 
71/2012, 308–322 

  

Sachsse, Hans 

 

“Die Idee des Umwegs: Betrachtungen zur Anthropologie der Technik”, 52/1983, 
157–209 

  

Sambursky, Shmuel 

 

“Phänomen und Theorie. Das physikalische Denken der Antike im Licht der 
modernen Physik”, 35/1966, 303–348 

“Antithetische Elemente in Natur und Naturerkenntnis”, 36/1967, 229–267 

“Die Willensfreiheit im Wandel des physikalischen Weltbildes”, 38/1969, 151–193 

“Wort und Begriff in der Wissenschaft”, 39/1970, 143–182 

“Von Kepler bis Einstein: Das Genie in der Naturwissenschaft”, 40/1971, 201–238 

“Licht und Farbe in den physikalischen Wissenschaften und in Goethes Lehre”, 
41/1972, 177–216 

“Wahrnehmungen, Theorien und reale Aussenwelt”, 42/1973, 163–203 



 
 

362 
 

“Normative Prinzipien in der Naturwissenschaft”, 43/1974, 367–410 

“Die Raumvorstellungen der Antike: Von der unendlichen Leere zur Allgegenwart 
Gottes”, 44/1975, 167–198 

“Erste Prinzipien und letzte Teilchen in der Erkenntnis der Natur”, 45/1976, 1–36 

“Natur und Geist: Stufen der Entfremdung”, 46/1977, 249–285 

“Das Gespenst des Vergänglichen”, 47/1978, 205–237 

“Leitmotive wissenschaftlicher Theorienbildung”, 48/1979, 1–33 

“Über Starres und Fließendes”, 49/1980, 1–33 

  

Sato, Masayuki 

 

“Coating the Years with Meaningful Names: Reckoning Time in Sinographic 
Cultures”, 67/1998, 129–141 

  

Schabert, Tilo 

 

“In urbe mundus: Weltspiegelungen und Weltbemächtigung in der Architektur der 
Stadt”, 55/1986, 303–347 

  

Schlör, Joachim 

 

“At Home in Homelessness: The Meaning of Place in Jewish History”, 67/1998, 
91–110 

  

Schmidt, Karl Ludwig 

“Das Pneuma Hagion als Persona und als Charisma. Eine lexikologische und 
biblisch-theologische Studie”, 13/1945, 187–235 

“Die Natur- und Geistkräfte im Paulinischen Erkennen und Glauben”, 14/1946, 87–
143 

“Homo imago Dei im Alten und Neuen Testament”, 15/1947, 149–195 

“Jerusalem als Urbild and Abbild”, 18/1950, 207–248 

  

Schmitt, Paul 

 

“Sol invictus. Betrachtungen zu spätrömischer Religion und Politik”, 10/1943, 169–
252 

“Antike Mysterien in der Gesellschaft ihrer Zeit, ihre Umformung und späteste 
Nachwirkung”, 11/1944, 107–144 

“Archetypisches bei Augustin und Goethe”, 12/1945, 95–115 

“Geist und Seele. Studie über Logos, Nous und Psyche bei Heraklit und Platon 
und über einige späte Nachwirkungen dieser Begriffe”, 13/1945, 133–185 



 
 

363 
 

“Natur und Geist in Goethes Verhältnis zu den Naturwissenschaften”, 14/1946, 
332–384 

“Das Urbild in der Philosophie des Nicolaus de Cusa”, 18/1950, 291–321 

  

Schneider, Herbert W. 

 

“Peace as Scientific Problem and as Personal Experience”, 27/1958, 333–357 

“Historical Construction and Reconstruction”, 29/1960, 243–264 

  

Scholem, Gershom 

 

“Kabbalah und Mythus”, 17/1949, 287–334 

“Tradition und Neuschöpfung im Ritus der Kabbalisten”, 19/1950, 121–180 

“Zur Entwicklungsgeschichte der Kabbalistischen Konzeption der Schechinah”, 
21/1952, 45–107 

“Die Vorstellung vom Golem in ihren tellurischen und magischen Beziehungen”, 
22/1953, 235–289 

“Seelenwanderung und Sympathie der Seelen in der jüdischen Mystik”, 24/1955, 
55–118 

“Schöpfung aus Nichts und Selbstverschränkung Gottes”, 25/1956, 87–119 

“Religiöse Autorität und Mystik”, 26/1957, 243–278 

“Die Lehre vom „Gerechten“ in der jüdischen Mystik (Mystisches Symbol und reale 
Gestalt)”, 27/1958, 237–297 

“Zum Verständnis der messianischen Idee im Judentum”, 28/1959, 193–239 

“Die mystische Gestalt der Gottheit in der Kabbala (mit 1 Zeichnung)”, 29/1960, 
139–182 

“Gut und Böse in der Kabbala”, 30/1961, 29–67 

“Tradition und Kommentar als religiöse Kategorien im Judentum”, 31/1962, 19–48 

“Das Ringen zwischen dem biblischen Gott und dem Gott Plotins in der alten 
Kabbala”, 33/1964, 9–50 

“Martin Bubers Auffassung des Judentums”, 35/1966, 9–55 

“Die Krise der Tradition im jüdischen Messianismus”, 37/1968, 9–44 

“Three Types of Jewish Piety”, 38/1969, 331–348 

“Der Name Gottes und die Sprachtheorie der Kabbala”, 39/1970, 243–299 

“Farben und ihre Symbolik in der jüdischen Überlieferung und Mystik”, 41/1972, 
1–49 

“Der Nihilismus als religiöses Phänomen”, 43/1974, 1–50 

“Alchemie und Kabbala”, 46/1977, 1–96 

“Identifizierung und Distanz: ein Rückblick”, 48/1979, 463–467 

  

  



 
 

364 
 

Schrödinger, Erwin 

 

“Der Geist der Naturwissenschaft”, 14/1946, 491–520 [rpt. as Der Geist der 
Naturwissenschaft, Eranos Excerpta 4, Aragno*Eranos, Ascona 2021; transl. into 
English/Italian as The Spirit of Science / Lo spirito della scienza, ed. Shantena Augusto 
Sabbadini, preface by Fabio Merlini & Riccardo Bernardini, Eranos Classics 4, 
Aragno*Eranos, Ascona 2023] 

  

Schwartz-Salant, Nathan 

 

“Separating from the World Parents: A Paradox”, 67/1998, 113–127 

  

Secret, François 

 

“Aux portes de corne et d’ivoire de la Renaissance : mythe et songe”, 48/1979, 
239–276 

  

Sederholm, Magnus 

 

“The Spirit of the Place and City Planning”, 66/1997, 129–139 

  

Sedley, David 

 

“The Creation of the World in Ancient Greek Thought”, 73/2015–2016, 435–484 

  

Sells, Benjamin 

 

“An Eye Grafted on the Heart”, 68/1999, 7–19 

  

Servier, Jean 

 

“Aspects et causes de la non-créativité chez quelques marginaux d’Europe”, 
40/1971, 239–284 

“Une ouverture sur le monde : magie et religion en Afrique du Nord. Une technique 
divinatoire : la géomancie”, 46/1977, 287–339 

“Mythes, symboles et figures divinatoires en Occident et dans les Civilisations 
traditionnelles”, 48/1979, 325–372 

“Hermès africain : les origines communes, les limites du visible et de l’invisible”, 
49/1980, 199–257 

“Le jeu du forgeron ou l’ombre de la création du monde”, 51/1982, 369–447 

“L’harmonie dans la cite”, 53/1984, 325–369 



 
 

365 
 

“Le miroir du serpent. Une réflexion ethnologique sur la connaissance”, 55/1986, 
109–145 

  

Shayegan, Daryush 

 

“De la pré-éternité à la post-éternité : le cycle de l’être”, 50/1981, 103–146 

  

Shelemay, Kay Kaufman 

 

“‘Love from Afar’: Music and Longing across Time, Space, and Diaspora”, Fetzer–
at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 680–690 

  

Shen, Heyong 

 

“The Psychology of the Heart in China”, 67/1998, 51–59 

“Psychology of the Heart—An Oriental Perspective”, 69/2006–2007–2008, 142–
157 

“Occident and Orient, the Knot, the Mean, and the Heart: A Perspective from the 
Psychology of the Heart”, Eranos–School Seminar, 75/2019–2020–2021, 984–1000 

  

Slattery, Dennis Patrick 

 

“Psychic Energy’s Portal to Presence in Myth, Poetry and Culture”, Pacifica–at–
Eranos Lecture, 69/2006–2007–2008, 435–474 

  

Smith, Morton 

 

“Ascent to the Heavens and the Beginning of Christianity”, 50/1981, 403–429 

“Transformation by Burial (1 Cor. 15.35–49; Rom. 6.3–5 and 8.9–11)”, 52/1983, 
87–112 

  

Sorge, Giovanni 

 

“Love as Devotion: Olga Fröbe-Kapteyn’s Relationship with Eranos and Jungian 
Psychology”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 388–434 

  

Speiser, Andreas 

 

“Der Erlösungsbegriff bei Plotin”, 5/1937, 137–154 

“Die platonische Lehre vom unbekannten Gott und die christliche Trinität”, 8/1940–
1941, 11–29 



 
 

366 
 

“Platos Ideenlehre”, 12/1945, 23–31 

“Geist und Mathematik”, 13/1945, 95–109 

“Die Grundlagen der Mathematik von Plato bis Fichte”, 14/1946, 11–38 

“Ton und Zahl”, 30/1961, 127–142 

  

Stamm, Roger Alfred 

 

“Unter der Gischt der Brandung- in der Stille des Waldes. Wandlung der 
Lebensform zwischen Meer und Land”, 54/1985, 209–267 

“Erkennen und Gestalten: Zur Stammesgeschichte des Bewusstseins”, 55/1986, 
1–55 

“Kampf oder Frieden mit der Natur?”, 56/1987, 179–260 

  

Strauss-Kloebe, Sigrid 

 

“Über die psychologische Bedeutung des astrologischen Symbols”, 2/1934, 417–
448 

  

Streich, Hildemarie 

 

“Musikalische und psychologische Entsprechungen in der Atalanta fugiens von 
Michael Maier”, 42/1973, 361–426 

“Welten der Musik im Mittelalter”, 44/1975, 91–131 

“Musikalische Temperaturen in psychologischer Sicht”, 46/1977, 205–248 

“Zeit und Ewigkeit in der Musik”, 47/1978, 123–171 

“Tonarten in mythologischer und psychologischer Sicht”, 48/1979, 61–99 

  

Sullivan, Lawrence E. 

 

“Symbols of Violence and Destruction in Myth and Ritual”, 69/2006–2007–2008, 
271–288 

“Introduction to the Dialogues on the Transformative Power of Love”, Fetzer–at–
Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 247–252 

“Il denaro come segno divinatorio”, 72/2013–2014, 141–165 

  

Susanetti, Davide 

 

“L’arrivo di Dioniso. Le Baccanti di Euripide tra iniziazione e politica”, Eranos–Jung 
Lecture, 73/2015–2016, 780–800 

“Contro la paura. Considerazioni platoniche e iniziatiche”, Eranos–Jung Lecture, 
75/2019–2020–2021, 705–724 



 
 

367 
 

 Suzuki, Daisetz Teitaro 

 

“The Role of Nature in Zen Buddhism”, 22/1953, 291–321 

“The Awakening of a New Consciousness in Zen”, 23/1954, 275–304 

  

Tagliagambe, Silvano 

 

“Jung nel paese dei quanti” [with Malinconico, Angelo], Eranos–Jung Lecture, 
72/2013–2014, 662–708 

“Dal rapporto mente-cervello al rapporto psiche-corpo”, Eranos–Jung Lecture, 
72/2013–2014, 886–945 

“Perseo e la Medusa: la strategia dello sguardo e l’inerzia della realtà”, Eranos–
Jung Lecture, 73/2015–2016, 801–864 

“L’arte di tessere il vissuto: tempo, divenire e sincronicità”, Eranos–Jung Lecture, 
74/2017–2018, 506–550 

“I nomi dell’Assoluto e la rottura spontanea della simmetria”, 75/2019–2020–2021, 
157–269 

  

Taleb, Mohammed 

 

“Prendre soin de la Terre et de l'humanité. Romantisme, psychologie des 
profondeurs et écopsychologie sur les chemins de l’Âme du monde”, 72/2013–2014, 
415–434 

  

Tamaru, Noriyoshi 

 

“Images of Spirit in Japanese Religion”, 61/1992, 79–95 

  

Tanzella-Nitti, Giuseppe 

 

“Physical Cosmology and Christian Theology of Creation”, 73/2015–2016, 538–
562 

  

Tarizzo, Davide 

 

“La morale della Vita: all’incrocio di biologia e biopolitica”, 75/2019–2020–2021, 
356–383 

  

Tarnas, Richard 

 

“The Western Legacy and Our Global Future: An Archetypal Perspective”, 
69/2006–2007–2008, 111–127 



 
 

368 
 

 Thanopulos, Sarantis 

 

“Libertà e scambio paritario tra le differenze”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–
2020–2021, 868–892 

  

Temple, Robert 

 

“Eranos: Past and Future”, 69/2006–2007–2008, 80–97 

 Thomas, Joël 

 

“L’espace du héros, ou les destins croisés”, 56/1987, 133–177 

  

Thurnwald, Richard 

 

“Primitive Initiations- und Wiedergeburtsriten”, 7/1939, 321–398 

  

Tillich, Paul 

 

“Angst und Erlösung im Protestantismus. I. Angst - II. Erlösung”, Ergänzungsband 
4/1936, 9–32 

“Das neue Sein als Zentralbegriff einer christlichen Theologie”, 23/1954, 251–274 

  

Trawny, Peter 

 

“Das Universale und die Vernichtung. Heideggers seinsgeschichtlicher 
Antisemitismus”, Eranos–School Seminar, 73/2015–2016, 1066–1090 

  

 

Trevi, Emanuele 

 

“Dieci sogni”, 72/2013–2014, 500–522 

  

Tsiomis, Yannis 

 

“De la ville enchantée à la métropole désenchantée. xxe-xxie siècles”, 74/2017–
2018, 355–382 

  

Tu, Weiming 

 

“Ren as a Core Value in the Emerging Human Community”, Fetzer–at–Eranos 
Lecture, 70/2009–2010–2011, 564–573 



 
 

369 
 

 Tucci, Giuseppe 

 

“Earth in India and Tibet”, 22/1953, 323–364 

  

Ueda, Shizuteru 

 

“Leere und Fülle: Shûnyatâ im Mahâyâna Buddhismus”, 45/1976, 135–163 

“Die Bewegung nach oben und die Bewegung nach unten: Zen-Buddhismus im 
Vergleich mit Meister Eckhart”, 50/1981, 223–272 

“Die zen-buddhistische Erfahrung des Wahr-Schönen”, 53/1984, 197–240 

“Der Ort des Menschen im Nō-Spiel”, 56/1987, 69–103 

  

Uehiro, Eiji 

 

“Opening Remarks”, 61/1992, 1–3 

“The Practical Ethics Association and the Uehiro Foundation On Ethics and 
Education”, 65/1996, 9–11 

“The Renewal of Ethics in the East and West”, 67/1998, 7–9 

  

Uexküll, Thure von 

 

“Körperwelt: Grenze und Kommunikation”, 39/1970, 301–322 

  

Valtolina, Amelia 

 

“Topografie della soglia. Sulla scrittura di Yoko Tawada”, 71/2012, 162–177 

“‘Ma per adulti, c’è / da vedere ancora una cosa speciale, il denaro che si riproduce 
anatomicamente’: il dialogo di R.M. Rilke con la Filosofia del denaro di G. Simmel”, 
72/2013–2014, 383–395 

“‘Che cosa sono mai i cervelli’. Le neuroscienze al tempo della poesia”, Eranos–
Jung Lecture, 72/2013–2014, 730–740 

“Nuovi paesaggi nella poesia tedesca contemporanea”, 74/2017–2018, 327–354 

  

Veer, Peter van der 

 

“Spirituality: East and West”, 69/2006–2007–2008, 45–61 

“Body and Mind in Qi Gong and Yoga—A Comparative Perspective on India and 
China”, 69/2006–2007–2008, 128–141 

  

  



 
 

370 
 

Vegetti, Matteo 

 

“La seconda globalizzazione: spazio, tempo e potere nell'età dell'aria”, Eranos-
Jung Lecture, 74/2017–2018, 477–486 

“Il nodo di Gordio nel mondo globale”, Eranos–School Seminar, 75/2019–2020–
2021, 909–925 

  

Vegetti Finzi, Silvia 

 

“La forza delle donne tra potenza di generare e potere di comandare. Dalle Grandi 
alle piccole Madri”, Eranos–Jung Lecture, 73/2015–2016, 899–916 

“La creatività materna come promessa di futuro”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–
2020–2021, 787–798 

  

Végh, Sándor 

 

“Musik als Erlebnis”, 29/1960, 309–325 

  

Vigna, Ferruccio 

 

“Il ritorno dell’isteria. L’anima a confronto con la modernità”, Eranos–Jung Lecture, 
72/2013–2014, 860–885 

  

Virolleaud, Charles 

 

“Die große Göttin in Babylonien, Ägypten und Phönikien. I. Ischtar, Isis, Astarte - 
II. Anat - Astarte”, 6/1938, 121–160 

“Die Idee der Wiedergeburt bei den Phöniziern. I. Die klassische Adonislegende - 
II. Der Gott Baal nach den Dichtungen von Ras-Shamra (mit 3 Illustrationen)”, 7/1939, 
21–60 

“Le Dieu Shamash dans l’ancienne Mésopotamie”, 10/1943, 57–79 

  

Vitolo, Antonio 

 

“Uno spazio per il tempio interiore”, Eranos–Jung Lecture, 74/2017–2018, 431–
453 

  

Voegelin, Eric 

 

“Wisdom and the Magic of the Extreme”, 46/1977, 341–409 

  

  



 
 

371 
 

Vozza, Marco 

 

“Attualità di un pensatore inattuale: il caso Nietzsche”, Eranos–Jung Lecture, 
71/2012, 323–342 

  

Vysheslavtzeff, Boris P. 

 

“Zwei Wege der Erlösung. Erlösung als Lösung des tragischen Widerspruchs”, 
4/1936, 287–329 

  

Weidlé, Wladimir 

 

“Vom Sinn der Mimesis”, 31/1962, 249–273 

  

Weiss, Joseph G. 

 

“Eine spätjüdische Utopie religiöser Freiheit”, 32/1963, 235–280 

  

Weisskopf, Victor 

 

“Science and Art: Complementary Views of Human Experience”, 53/1984, 311–
323 

  

Werblowsky, Raphael Jehudah Zwi 

 

“Führe uns, Mutter: Der Weg der Väter und das Finden des Sohnes. Analyse eines 
indianischen Rituals”, 31/1962, 171–197 

 West, W. Richard, Jr. 

 

“The Native Art Object: Reflections on the Transformative Power of ‘Beauty’ and 
‘Love’”, Fetzer–at–Eranos Lecture, 70/2009–2010–2011, 460–471 

  

Westmann, Heinz 

 

“Die Erlösungsidee im Judentum. I. Das Problem der Erde - II. Das weibliche 
Prinzip - III. Nachwort”, Ergänzungsband 4/1936, 33–110 

  

Weyl, Hermann Klaus Hugo 

 

“Wissenschaft als symbolische Konstruktion des Menschen”, 16/1948, 375–431 

  



 
 

372 
 

White, Victor 

 

“Anthropologia rationalis (The Aristotelian-Thomist Conception of Man)”, 15/1947, 
315–383 

  

Whyte, Lancelot Law 

 

“Time and the Mind-Body Problem. A Changed Scientific Concept of Process”, 
20/1951, 253–270 

“A Scientific View of the ‘Creative Energy’ of Man”, 21/1952, 415–446 

“The Growth of Ideas, Illustrated by Man’s Changing Conception of Himself”, 
23/1954, 367–388 

  

Wilhelm, Hellmut 

 

“Der Zeitbegriff im „Buch der Wandlungen“”, 20/1951, 321–348 

“Das schöpferische Prinzip im „Buch der Wandlungen“”, 25/1956, 455–475 

“Der Sinn des Geschehens nach dem „Buch der Wandlungen“”, 26/1957, 351–386 

“Die „Eigene Stadt“ als Schauplatz der Gestaltung”, 29/1960, 207–242 

“Das Zusammenwirken von Himmel, Erde und Mensch”, 31/1962, 317–350 

“Wanderungen des Geistes”, 33/1964, 177–200 

“The Interplay of Image and Concept in the Book of Changes”, 36/1967, 31–58 

  

Wili, Walter 

“Die römischen Sonnengottheiten und Mithras”, 10/1943, 125–168 

“Die orphischen Mysterien und der griechische Geist”, 11/1944, 61–105 

“Geleitwort”, 12/1945, 9–22 

“Probleme der Aristotelischen Seelenlehre. I. Der Kampf gegen Platon - II. Die 
Nachfolge Platons”, 12/1945, 55–93 

“Die Geschichte des Geistes in der Antike”, 13/1945, 49–93 

  

Will, Maria 

 

“Construction and the Role of Nature in Fausto Tommasina’s Paintings / 
Costruzione e natura nei dipinti di Fausto Tommasina”, 70/2009–2010–2011, 241–244 

  

Wunenburger, Jean-Jacques 

 

“Résilience et dissidence : la force de la fragilité”, 70/2009–2010–2011, 151–177 

“Vers une écologie monétaire. Éthique et psychologie analytique de l’argent : un 
pluralisme archétypal des échanges ”, 72/2013–2014, 166–194 



 
 

373 
 

“Le rythme comme sagesse de la vie”, 75/2019–2020–2021, 448–497 

  

Xenou, Vana 

 

“Pourquoi Éleusis aujourd’hui ? De la mélancolie à la vision”, 75/2019–2020–2021, 
84–119 

 Yatiswarananda, Swami 

 

“Flüchtiger Blick auf religiöse Hindu-Symbolik in ihrer Beziehung zu Geistigen 
Übungen und zur Höherentwicklung”, 2/1934, 487–528 

  

Zaehner, Robert Charles 

 

“Utopia and Beyond: Some Indian Views”, 32/1963, 281–309 

  

Zahan, Dominique 

 

“White, Red and Black: Colour Symbolism in Black Africa”, 41/1972, 365–396 

“L’Univers cosmo-biologique de l’Africain”, 42/1973, 205–236 

“La tour et la foudre”, 50/1981, 335–372 

“L’inouï et l’imprévu : anthropologie de l’insolite”, 54/1985, 427–454 

“Carrefour de l’être, carrefour de la vie”, 56/1987, 353–384 

  

Zamboni, Chiara 

“Il confine leggero tra eresia ed autorità femminile”, Eranos–School Seminar, 
74/2017–2018, 627–643 

 Zellini, Paolo 

 

“L’infinito del continuo e la realtà del discreto”, 75/2019–2020–2021, 120–156 

  

Zhang, Wenzhi 

 

“Philosophy of the Yijing (Classic of Changes): A Possible Approach to Undoing 
the Knot between China and the Western World”, Eranos–School Seminar, 75/2019–
2020–2021, 1001–1065 

 Ziegler, Alfred J. 

 

“Die goldenen Fallen: Das Leben in einer wissenschaftlichen und einer 
archetypischen Medizin”, 49/1980, 323–356 

“Die Schönheit der Pathologie”, 53/1984, 273–310 

  



 
 

374 
 

Zimmer, Heinrich 

 

“Zur Bedeutung des indischen Tantra-Yoga (Hiezu zwei Bildtafeln)”, 1/1933, 9–94 

“Indische Mythen als Symbole”, 2/1934, 97–151 

“Die indische Weltmutter (mit 4 Illustrationen)”, 6/1938, 175–220 

“Tod und Wiedergeburt im indischen Licht”, 7/1939, 251–289 

  

Zoja, Luigi 

 

“Reductionism: A Western Disease?”, 69/2006–2007–2008, 62–79 

“Psychoanalysis and Cultural Orientations in the New Century”, Fetzer–at–Eranos 
Lecture, 69/2006–2007–2008, 218–220 

“Almachius and the Demon—On Violent Shows”, 69/2006–2007–2008, 289–306 

“La paura del diverso”, Eranos–Jung Lecture, 75/2019–2020–2021, 698–704 

  

Zuckerkandl, Victor 

 

“Die Tongestalt (mit Notenbeispielen)”, 29/1960, 265–307 

“Der singende und der sprechende Mensch”, 30/1961, 241–283 

“Vom Wachstum des Kunstwerks (mit Notenbeispielen)”, 31/1962, 275–315 

“Die Wahrheit des Traumes und der Traum der Wahrheit”, 32/1963, 173–210 

“Kreis und Pfeil im Werk Beethovens”, 33/1964, 285–317 


